
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 54

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* Ein Hirtenbrief. — In dem Hirtenbrief, den Bischof Herzog
auf die Fastenzeit des Jahres 1906 erlassen hat, wird das Thema
< Die Wege Gottes» behandelt. Anknüpfend an Matth. 22, 16

erinnert der Bischof daran, dass «der Weg Gattes > im Sinne der
Pharisäer allerdings das dem Willen Gottes entsprechende menschliche

Verhalten sei ; allein er bemerkt, man könne den Ausdruck
überhaupt auch auf die Art anwenden, wie der Mensch in Gemeinschaft

mit Gott zu gelangen suche und wie Gott diesem Bestreben
entgegenkomme. Versteht man den Ausdruck in diesem
allgemeinen Sinne, so denkt man zunächst an einen Weg der Erkenntnis :
der Mensch trachtet nach Erkenntnis Gottes. Der Apostel Paulus
billigt dieses Streben und ist insbesondere der Meinung, dass die
Erkenntnis der sichtbaren Natur zur Erkenntnis Gottes führe. Das
wird heute mit Unrecht vielfach bestritten ; von anderen wird
empfohlen, statt von der Schöpfung vom geistigen Wesen des
Menschen oder von der religiös-sittlichen Anlage des Menschen
auszugehen. In jedem Fall aber bleibt unser Wissen Stückwerk :

wir sehen nur wie durch einen Spiegel, rätselhalt. Zur vollkommenen

Erkenntnis verhilft uns Gott, der uns entgegenkommt in
dem Ebenbild seines Wesens, in dem fleischgewordenen ewigen
Wort. Christus lehrt nicht bloss die Wahrheit, sondern er ist die
Mensch gewordene Wahrheit.

Vom Weg der Erkenntnis ist zu unterscheiden der Weg der
Gerechtigkeit, d. h. der vollkommenen Erfüllung des göttlichen
Willens. An diesen Weg dachten die alttestamentlichen Gesetzeslehrer.

Daher dringen sie auf tatsächliche Leistungen. Im Grunde
ist die ethische Bewegung unserer Tage nur eine Erneuerung der
Anschauung, nach welcher der Mensch durch tugendhafte Werke
zu Gott kommt. Den wahren Gedanken, der in dieser Anschauung
liegt, bestätigt auch Jesus. Ja erst Christi Wort offenbart uns
vollkommen, wie die gute Leistung beschaffen sein muss und was



— 373 —

ihr moralischen Wert verleiht. Aber auch auf dem Wege der
Gerechtigkeit ist Gott uns entgegengekommen in der Person Christi,
indem er uns seine Vaterliebe kundgetan, uns seiner Vaterliebe
gewiss gemacht und sie in unsere Herzen ausgegossen hat. Damit
ist der Mensch zu Gott in das Verhältnis des Kindes zum Vater
getreten, und was bisher fremdes Gebot war, wurde in ihm Geist
und Leben. Christus ist nicht bloss ein zweiter Moses oder gar
nur ein weiser Ausleger der mosaischen Gesetzesordnung, sondern
er ist das Leben, das in seiner Person den Menschen durch Gottes
Güte geschenkte Leben wahrer Gottesgemeinschaft.

Im allgemeinen aber suchten die Menschen ihr Heil weder
auf dem Wege der Erkenntnis noch auf dem Wege der Gerechtigkeit,

sondern auf dem des Opfers. Das Opfer ist eine Leistung,
die über die gewöhnlichen täglichen Verpflichtungen und Verrichtungen

hinausgeht und zur Voraussetzung hat, dass eine Schuld
auf dem Menschen lastet, die bezahlt werden sollte. Eine solche
Schuld war wirklich vorhanden ; sie machte sich fühlbar in jedem
frommen Gemüt, in jedem erleuchteten Gewissen. Daher war alle
Religionsübung in erster Linie Opferkultus. Jesus widerspricht der
Anschauung nicht, nach welcher sich der Mensch mit Opfern
Gottes Wohlgefallen erwerben kann : aber er betont die persönlichen

Opfer der Reue, der Selbstverleugnung, der Wohltätigkeit,
der Geduld, der Treue. Bevor jedoch der Mensch es wagen durfte,
mit solchen Opfern vor Gottes Angesicht zu erscheinen, musste er
aus dem Verhältnis sklavischer Furcht erlöst und in das Verhältnis
der Gotteskindschaft versetzt werden. Darin besteht das Erlösungswerk.

Gott ist den Menschen auch auf dem Wege des Opfers
entgegengekommen ; denn « Gott war in Christus und versöhnte die
Welt mit sich selber». Damit ist nun allerdings wieder ein Opferkultus

entstanden, nicht ein solcher, der in der Darbringung neuer
Opfergaben oder in der Wiederholung der einen Opferhandlung
besteht, wohl aber ein Kultus, mit dem der Christ das ein- für
allemal dargebrachte Opfer für sich in Anspruch nimmt und geltend
macht. Das ist die Eucharistie, mit der wir uns dem Hohenpriester
anschliessen, durch den wir Zugang zum Vater erlangten. Christus
ist der Weg. — Das sind die wichtigsten Gedanken, die im Hirtenbrief

weiter ausgeführt und begründet werden.

* Une Encyclique nouvelle. — Pie X a fait annoncer depuis
longtemps qu'il donnerait aux évêques, aux prêtres et aux fidèles
de France ses instructions relatives à la Loi de la Séparation.
Enfin, le 17 février dernier, cette Encyclique a été publiée en
français dans la Croix et l'Univers. Elle a causé une déception,
en ce sens qu'elle n'est qu'une première partie, et que le pape en



— 374 —

annonce une seconde, qui complétera la première. Dans la
première est la thèse ou la théorie, c'est-à-dire les principes auxquels
tout disciple du pape doit tenir; dans la seconde seront indiquées
les mesures pratiques à suivre. Pie X, avant de fixer ces mesures,
attend les règlements que le gouvernement doit publier pour
l'exécution de la loi susdite. Sera-ce la révolté organisée, ou l'obéissance?
Nul ne le sait encore. Logiquement, d'après le contenu de
l'encyclique de février, ce devrait être la révolte : car cette encyclique
est la condamnation formelle de la Loi et de la Séparation. Mais,
avec la célèbre distinction de la thèse et de l'hypothèse, Rome peut à

son gré se mettre en parfaite contradiction avec elle-même, dire
non en thèse et oui en hypothèse, condamner la loi en principe
et la pratiquer en fait. Nous verrons.

Toujours est-il que, d'après le pape, les principes de son Eglise
sont inconciliables avec ceux de la société civile, telle qu'elle est

organisée en France. La société civile en France est fondée sur
les droits du peuple; or le pape ne reconnaît, dans l'Eglise, aucun
droit, aucun pouvoir, au peuple: le peuple des simples fidèles n'a
que des devoirs, les devoirs de complète soumission et d'aveugle
obéissance à la hiérarchie, laquelle seule a des pouvoirs, ceux que
le pape veut bien lui concéder. Telle est la constitution actuelle
de l'Eglise romaine. De plus, le pape parle de la «lutte sainte->
engagée par les évêques et les fidèles contre la loi, et il les exhorte
à «. toute l'ardeur de ce zèle vigilant et infatigable dont, de tout
temps, l'épiscopat français a fourni, à sa louange, des preuves si

connues de tous ». C'est donc une Encyclique de combat. Les
canons du Vatican sont prêts. La prochaine Encyclique dira quelle
sera la poudre et quelle la tactique. Donc ce n'est déjà plus la paix,
pas même la paix armée; c'est la guerre en thèse, en principe,
en droit, et tous les papistes qui tiennent aux principes et au droit
doivent donc déjà 4 lutter » contre la Loi et contre les exécuteurs
de la Loi. C'est bien réellement l'Encyclique Vehementer.

* Une correspondance de Rome. — La consécration de
nombreux évêques français, nommés directement par le pape,
consécration faite à Rome par le pape même, dans les circonstances si
tendues où se trouve la papauté, était un fait grave, solennel même ;

et l'on devait s'attendre à trouver, dans les récits de cet événement,

des idées de quelque valeur et de quelque élévation de la

part des « correspondants romains » des grands journaux français
dévoués à Rome. Or voici ce que celui du Figaro, qui signe
Félix II et qui a la prétention d'être au courant des « idées » de
la cour de Rome, voici ce qu'il a publié le 25 février, en voyant
les préparatifs de « la grande solennité » : « J'ai constaté avec plaisir



— 375 —

qu'on s'est abstenu de couvrir les admirables marbres de la
basilique des tentures rouges à franges d'or et d'un effet antiesthétique,
qu'on avait l'habitude de mettre aux jours de grande cérémonie.
Tout au fond de la nef, devant la chaire de St. Pierre, a été érigé
un autel où le Pape célébrera la messe; à gauche s'élève le trône
papal, surmonté d'un baldaquin cramoisi frangé or; en face du
trône, deux autels pour les nouveaux évêques Après la
cérémonie, une collation sera offerte aux nouveaux élus. A Rome, de
mémoire d'homme, on ne se rappelle pas de cérémonie d'une
importance religieuse aussi extraordinaire. Il faut remonter loin,
dans les annales de l'Eglise, pour trouver trace d'une semblable
solennité » Et la lettre publiée le 26 est du même ton et du
même ordre.

Ainsi, dans cette solennité «extraordinaire», on n'a à
mentionner que des baldaquins cramoisis frangés or, des tentures rouges,
une collation, et autres niaiseries Voilà les grandes pensées
romaines Voilà le niveau intellectuel et la mentalité de la cour du
Vatican Et en France, des lecteurs qui croient former une élite,
voire même la classe dirigeante, ont, de fait, un esprit assez abaissé

pour se repaître de tels détails Est-il besoin d'être infaillible et
infaillibiliste pour en être réduit à des futilités de décors et de
cérémonies! N'est-ce pas déjà le châtiment de l'abdication de
l'intelligence Receperunt merccdem suam, vani vanam.

* Comment le rédacteur des lettres de Pie X ne
compromet pas l'infaillibilité papale. — On sait déjà que la curie
romaine, lorsque elle veut parler sans rien dire, a le talent de

s'envelopper dans des phrases latines absolument imprécises et
même vides. Voici, par exemple, ce qui a été écrit, le 11 janvier
1906, à M. Le Camus, évêque de La Rochelle, auteur de trois
volumes sur l'œuvre des apôtres : « De même qu'on doit condamner
la témérité de ceux qui, plus préoccupés de suivre le goût de la
nouveauté que le magistère de l'Eglise, n'hésitent pas de recourir
à des procédés critiques d'une liberté excessive, ainsi ne doit-on
pas approuver ceux qui n'osent rompre, en aucune chose, avec
l'exégèse scripturaire habituelle, même lorsque le sage progrès des

études, la foi sauve, la demande. C'est entre ces extrêmes que
vous marchez avec rectitude. » Jusqu'où va la témérité, et jusqu'où
la timidité r en quoi les deux sont-elles coupables quelle est la
zone où l'on n'est ni téméraire ni timide r C'est ce qu'il importerait
précisément de savoir, et c'est précisément ce que l'infaillible Pie X
se garde bien de dire. Que n'est-il toujours aussi prudent

* Une Lettre de l'évêque Strossmayer sur l'Eglise romaine.
— La Rivista d'Italia » a publié récemment des lettres de Strass-



— 376 —

mayer au professeur Giacomo Lignana. Dans l'une (io février 1870),
dont le texte allemand est publié par la « Gazette de Francfort »,

il est dit : « Heute sind alle unparteiischen Menschen, die der Sache
der katholischen Kirche am meisten ergeben sind, davon überzeugt,
dass dem Papsttum, wie es sich in Italien repräsentiert, alle
Intelligenz, alle moralische Kraft und jeder Ausblick in seine Zukunft
fehlt. Das Papsttum in Italien stellt nicht mehr die Allgemeinheit
des katholischen Gewissens dar, sondern eine Partei, die sich (aus
Gründen, die wir alle kennen, und die keine Berechtigung haben)
durch Heuchelei und, wenn sie könnte, auch mit Gewalt dem
religiösen Gefühl und den edelsten und gerechtesten Tendenzen der
Kultur in Europa aufzwingen will. Das ist die aus der Erfahrung
gewonnene Überzeugung, die nicht nur ich, sondern der beste Teil
des Episkopats hat. Die römische Kurie hat zu sehr mit dem
blinden Gehorsam des Episkopats gerechnet. Als wir nach Rom
berufen wurden, um die gefährdete Kirche zu verteidigen und zu
stärken, haben sich viele von uns überzeugt, dass die grösste
Gefahr von jenen kommt, die sich an die Stelle der wahren, von
Christus gegründeten Kirche setzen wollen. Die Kirche ist nicht der
Papst, noch das Kollegium der Kardinäle, noch die Jesuiten,
sondern das katholische von der Gnade und den Verdiensten Christi
erleuchtete Gesamtbewusstsein. > Voir le Katholik de Berne,
10 février 1906, p. 46.

* M. l'évêque Turinaz contre M. Paul Sabatier. — Nos
lecteurs connaissent l'ouvrage de M. Paul Sabatier: A propos de la
séparation de P Eglise et de l'Etat (voir cette livraison, p. 361). M.
l'évêque de Nancy, grand ferrailleur, a cru devoir pourfendre M.
S. dans une «Lettre ouverte». Cette lettre n'est pas une
réfutation, car tous les faits et tous les arguments produits par M. S.

restent debout; mais elle est un indice très curieux de la mentalité

episcopale dans l'Eglise romaine actuelle. Tous les évêques de
France ne pensent certainement pas comme M. T. ; mais ses idées,
sinon ses allures, sont, je crois, celles de la majorité. Examinons
donc sa Lettre de près.

Il dit (p. 3): «Vos éloges démontrent que les prêtres que j'ai
combattus sont, non pas seulement des novateurs dans le catholicisme,

mais des destructeurs du catholicisme. Il y a certes de quoi
vous être reconnaissant. » — Voila donc un évêque qui est
reconnaissant qu'un homme de la valeur de M. Paul Sabatier lui
démontre qu'il y a des prêtres de l'Eglise romaine qui démolissent
cette même Eglise! N'est-ce pas étrange? Ne devrait-il pas plutôt
gémir et peser plus exactement les arguments de ces prêtres et
de M. S. Au lieu de cela, il jette à la face de son adversaire le



— 377 —

qualificatif d'inexact (p. 4), comme s'il était lui-même infaillible!
Les « domestici » des princes sont plus arrogants que les princes
mêmes, et ceux de l'Infaillible plus infaillibles que leur maître!

M. T. dit que le clergé français aurait accepté une République
«juste et libérale» (p. 4). Quelle singulière idée se fait-il donc de

la justice et du libéralisme c La République actuelle a gorgé le

clergé romaniste de privilèges, qu'elle maintient encore en partie;
et les privilégiés crient à la persécution, parce qu'on ne leur
accorde pas tout ce qu'ils convoitent, et parce que la République
ne se suicide pas pour les beaux yeux d'un Pouvoir qui veut
prendre sa place!

Selon M. T., «le principe premier de la persécution implacable

que subissent le catholiques », c'est « la tyrannie sans limites
de la franc-maçonnerie » (p. 5). — M. T. se trompe. Le débat n'est

pas entre le catholicisme et la franc-maçonnerie, mais entre la
papauté cléricale et le droit commun. Ceci est beaucoup plus grave,
et M. l'évêque, qui croit tout savoir, ne se doute même pas d'un
fait qui crève les yeux. — Il accuse M. de Mandat-Grancey de

parler de choses « qu'il ne connaît pas » (p. 7), quand il attaque
les évêques. Hélas! c'est M. l'évêque de Nancy qui ne connaît

pas le vrai catholicisme, qui le confond avec le cléricalisme, qui
croit avoir le monopole de la vérité, et qui accuse d'ignorance
ceux qui ne pensent pas comme lui! Triste mentalité!

Il croit que ses prêtres sont de grands savants, parce qu'ils
« ont suivi les cours des Universités romaines » (p. 9). Quelle naïveté!
— Il appelle « lâches et traîtres » les séminaristes qui gémissent sur
l'état des séminaires (p. 11). O sincérité! ô charité! — Il glorifie
la canonisation d'un Pierre Fourrier et d'un curé d'Ars (p. 13).
O profondeur de la pensée! ô sublimité de l'idéal episcopal! —
M. T. défie M. S. de lui démontrer qu'il ait fait autre chose, lui
évêque, que « rappeler le droit de l'Eglise, enseigner la vraie
doctrine et condamner l'erreur» (p. 21). M. S. a bien d'autres choses
à faire. M. l'évêque est seul à croire que la papauté soit l'Eglise,
que le cléricalisme soit la vérité, que la science moderne soit
l'erreur. Il en appelle à l'Eglise catholique et à la France catholique
(p. 22) ; c'est son dernier mot. Comment ne voit-il pas que la
papauté a rompu depuis longtemps avec le catholicisme, et que la
France qui pense rompt chaque jour davantage avec le parti
clérical papiste Le fait est cependant notoire.

Une page, toutefois, est excellente dans la Lettre de M. T. ;

c'est la p. 12, où il signale aux Newmanistes leurs erreurs. « On
démontrera bientôt, leur dit-il, que la parole du cardinal et ses
exposés manquent souvent de clarté, que sa méthode ne peut être
approuvée dans son ensemble; on constatera des erreurs graves



— 378 —

sur les notions et les progrès de la foi. » C'est déjà fait,
Monseigneur. Le surcroît de lumière que vous apporterez sur ce point,
sera applaudi avec joie; mais comment défendrez-vous les évolutions

de Rome en attaquant l'évolution de Newman Le paradoxe
sera intéressant. Attendons.

Nous ne saurions terminer cette notice sans mentionner l'article
que le P. Paul Bernard a écrit, dans les Etudes du 20 février, en
faveur de M. T. Dans cet article se trouve un aveu, très grave,
sur l'impossibilité d'une conciliation entre le catholicisme et la
démocratie, d'après la conception que s'en fait le R. Père. « Il existe
en France, dit-il, deux esprits qui se heurtent et se combattent, et
qu'on ne réconciliera jamais » (p. 543), et ces deux esprits seraient
l'esprit catholique et l'esprit démocratique. L. R. Père se trompe,
espérons-le: car il y a d'excellents catholiques qui sont démocrates,
et d'excellents démocrates qui sont catholiques. Le R. Père donne-t-il
des preuves de son opinion Non. Il prétend qu'il s'agit d'une
religion nouvelle «démocratique et laïque». Première erreur: car
il s'agit du catholicisme même, mais du catholicisme compris comme
beaucoup de démocrates et de laïques le comprennent, en union
avec beaucoup d'ecclésiastiques qui savent ce qu'est le vrai
catholicisme. Ensuite, le R. Père s'écrie avec un dédain manifeste :

« Laissons vaticiner témérairement les grands prêtres. » Hé la
témérité est peut-être du côté du R. Père. Ce n'est qu'une querelle
de moines, disait Léon X ; et Léon X s'est trompé. La « vaticination

téméraire » que raille le R. Père pourrait bien être davantage.
Le R. Père prétend que M. Sabatier intervertit les rôles quand il
donne raison aux hérétiques contre la hiérarchie cléricale. Qui
sait? Ici encore M. S. pourrait bien avoir raison. Le R. Père prétend
qu'il s'agit du «culte de la libre pensée». Mais non, mon Révérend
Père, il s'agit du culte de Dieu, du cuite du Christ, mais d'un
culte dans lequel il y a plus de pensée et plus de liberté que dans
celui que vous défendez, et la question est de savoir qui a raison.
Cette question vaudrait d'être traitée autrement que par des mots
vides ou des gros mots, et c'est ce que vous ne faites pas. Vous
qualifiez M. Sabatier de « libre penseur » : or il est certainement
plus chrétien que vous ne pensez. Vous affirmez « qu'il ne permet
à personne au monde, pas même à Dieu, d'élever un édifice
dogmatique » (pag. 545). Ceci est de la pure fantaisie, pour ne rien
dire de plus. Une cause défendue par de telles assertions et de
tels procédés, est bien près d'être perdue, si même elle ne l'est
déjà depuis longtemps.

* Les inventaires des églises, en France, d'après la loi de
Séparation. — Cet inventaire avait pour objet de préparer la dévo-



— 379 —

lution des biens d'église aux associations cultuelles qui doivent
se former avant le mois de décembre 1906. Cet inventaire était
nécessaire ; car, dans le cas où aucune association cultuelle ne se

formerait, lesdits biens seraient dévolus à l'Etat. Or, au lieu de le
favoriser (comme on le devait), les chefs du parti ultramontain
ont organisé, à Paris surtout, une résistance qui a été une
véritable émeute et qui a même provoqué dans plusieurs églises
l'effusion du sang. Les faits relatés dans les journaux du Ier au

15 février, sont connus de tout le monde. Nous ne pouvons, ici,
qu'en tirer quelques conséquences: i° Les chefs de la résistance
étaient des personnages politiques, connus pour leur hostilité contre la
république ; il s'agissait de faire pièce au gouvernement, et de faire
croire à une persécution religieuse là où il n'y avait absolument
rien de contraire ni à la religion, ni même au clergé. — 2° Ces

personnages politiques avaient enrôlé pour cette triste besogne et
cette profanation des églises, de pauvres ouvriers et des femmes
ignorantes, faciles à exciter et à exploiter. — 30 Leur fanatisme
était tel que, là où les prêtres (ils furent rares) essayèrent de les

calmer, ces prêtres ne recueillirent que des injures. Des agents de

police et des pompiers, essayant de protéger les représentants de

l'Etat, furent « à demi assommés ». Dans une assemblée publique,
M. Marc Sangnier, directeur du Sillon, ayant blâmé cette résistance,
fut hué. Au contraire, M. Paul Vatrin fut applaudi pour avoir
exalté « les admirables guerres de religion et célébré la St. Barthélémy,

cette nuit splendide qui vit s'affirmer le triomphe de la patrie
et de la religion »! — 40 II est à noter que les ecclésiastiques qui
ont refusé aux agents de l'Etat de leur communiquer les indications

nécessaires, ont prétexté qu'ils attendaient, avant d'obéir à la
loi, la décision et le mot d'ordre de Rome; ce qui prouve clairement

que, dans l'Eglise ultramontaine, c'est le pape, chef étranger,
qui décide de l'acceptation ou du rejet des lois françaises. — 50 Si
de tels faits ont pu se passer sous l'épiscopat et avec le concours
d'évêques français, que n'arrivera-t-il pas lorsque les populations
seront ameutées par des évêques (peut-être italiens de naissance et
d'éducation) directement nommés et imposés par le pape?

* Les droits des laïques et les assemblées de paroisse
dans l'ancienne France. — Aujourd'hui que le hiérarchisme fleurit
dans toute sa beauté (pour s'annihiler du reste dans la personne
infaillible et omnipotente du pape), aujourd'hui que les simples
fidèles ne sont plus (au grand regret de M. Fonsegrive qui en
gémit, mais qui n'en peut mais) que de simples machines à croire,
à obéir et à entretenir les caisses pontificales, il est plus nécessaire

que jamais de restituer aux simples fidèles les droits qu'ils avaient



— 380 —

dans l'ancienne Eglise, ainsi que leurs devoirs de gardiens du dépôt
de la foi, de gardiens des canons, etc. Quelques-uns de ces droits
existaient encore dans l'Eglise gallicane, si calomniée par le parti
ultramontain d'aujourd'hui; ils étaient certes bien amoindris. Néanmoins

cet amoindrissement est encore intéressant. M. Camille Pinta,
chef de bureau au Crédit foncier (Paris), les décrit dans la
Gazette des tribunaux du 7 janvier 1906; article qui a été reproduit
en partie dans Demain (19 janvier, p. 13-14) et que l'auteur a
complété ensuite dans cette dernière Revue (9 février, p. io-li).
En voici quelques passages :

« Il y avait, dans les grandes paroisses, deux sortes d'assemblées

pour régler les affaires de la fabrique. L'une était Vassemblée

générale de la paroisse, l'autre l'assemblée du Bureau ordinaire,
composée seulement du curé, des marguilliers en charge et de

quelques anciens marguilliers. Mais, dans la plupart des paroisses,
surtout à la campagne, il n'y avait point de Bureau ordinaire, et
tout ce qui était d'administration courante se faisait par les
marguilliers seuls. Quant au surplus, il se réglait dans l'assemblée
générale. Cette assemblée, dans un certain nombre de paroisses,
était composée du curé, des marguilliers en charge et de tous les
habitants qui voulaient y assister. Dans les autres, où l'on avait
reconnu les inconvénients de réunions trop nombreuses, ne faisaient
partie de l'assemblée, en dehors du curé et des marguilliers ou
anciens marguilliers, que les officiers de judicature, les avocats, les

commissaires des pauvres et les notables. Il fallait, en outre, être
de bonnes mœurs et de probité reconnue. Les assemblées générales
tenaient leurs réunions ordinaires deux fois par an ou même trois
On voit, d'après les diverses dispositions concernant dans l'ancienne
France les assemblées générales de paroisse qui fonctionnaient,
avec quel soin minutieux était réglée jusqu'aux moindres détails
l'organisation matérielle du culte. Mais ce qu'on y voit aussi
apparaître, c'est d'abord cette règle fondamentale et incontestée que
l'administration des biens des églises était chose laïque et temporelle.
C'est ensuite ce principe que les pouvoirs des fabriques, marguilliers
ou procureurs, ne pouvaient émaner que de l'élection, et que le

corps électoral était composé des membres de l'assemblée générale
de la paroisse.

« Quels que soient les légitimes griefs des catholiques français
contre la récente loi de Séparation, il ne faut pas cependant se
laisser entraîner à de périlleuses exaspérations et à aller jusqu'à
prétendre notamment... que les associations cultuelles instituées en
remplacement des fabriques de 1809, constituent une institution
schismatique au premier chef, par cela seul qu'elles favorisent
l'immixtion des laïques dans l'administration du temporel. Il est



— 381 —

bien évident que ceux qui, à propos des associations cultuelles,
crient à l'abomination de la désolation, n'ont absolument aucune
notion de ce qui se faisait naguère et qu'ils ignorent entre autres
choses que les membres des fabriques procédaient de l'élection. Je
constate d'ailleurs avec regret que cette méconnaissance du passé
n'existe pas seulement dans la masse des fidèles. Elle est aussi
partagée par un très grand nombre de membres du clergé, pour
lesquels la réglementation de Germinal an X demeure un dogme
intangible, et qui, obstinément rebelles à la conception d'un régime
différent, avoueraient peut-être, s'ils osaient faire connaître le fond
de leur pensée, qu'ils préfèrent encore la désignation des évêques

par un ministre athée ou franc-maçon à l'élection des fabriciens
par une assemblée de catholiques

« Ce qui s'impose à l'heure actuelle, c'est un changement dans
la mentalité des catholiques, prêtres et fidèles. Ce qu'il faut, c'est
qu'ils regardent non seulement ce qui se pratiquait dans l'ancienne
France, la fille aînée de l'Eglise, mais encore ce qui se pratique
aujourd'hui au delà de nos frontières, chez les peuples pour
lesquels il n'y a point eu, comme chez nous, dans les traditions
nationales, cette brusque et violente solution de continuité résultant
de la Révolution ...»

C'est un fait que, chez les anciens-catholiques de la Suisse,
la paroisse est administrée par l'assemblée paroissiale, qui se réunit
une fois l'an, et par le Conseil paroissial qui se réunit tous les

mois pour la réglementation des affaires courantes. Le curé fait
partie de l'une et de l'autre, mais les autres membres sont laïques.
Tous, y compris le curé, sont recrutés à l'élection.

* L'Association cultuelle de Culey (Meuse). — On connaît
l'histoire de cette paroisse et de ses démêlés avec l'évêque catho-
lique-romain de Verdun. Décidée à rester catholique et à

combattre l'ultramontanisme, cette paroisse a formé une association
cultuelle catholique; qu'on la caractérise par l'épithète de nationale
dans le langage courant, peu importe. Elle veut rester sur le
terrain légal. Elle a consenti à accorder la cojouissance de l'église
communale aux partisans de l'évêque romaniste; donc elle a fait
preuve de tolérance et rempli plus que son devoir. Nous verrons
ce que le cours des choses produira. En attendant, le Bureau de
cette association cultuelle a publié un « Appel aux associations
cultuelles », qui a paru dans le journal protestant de M. F. Meillon
{France et Evangile, journal de la Réforme religieuse), et dont
voici quelques extraits ;

« Une grande loi, féconde en progrès, vient de changer la face
des choses religieuses en France. Désormais il s'agit de grouper

ttevue intern, de Théologie. Heft 54, 1906. 25



— 382 —

autour de l'Evangile et de notre Seigneur Jésus Christ, sous la
forme traditionnelle du culte catholique, toutes les âmes religieuses
qui refusent de se résigner à la disparition de la religion dans
notre patrie.

Le péril est double.
L'athéisme s'organise et se montre déjà aussi intransigeant

dans ses dogmes négateurs que le cléricalisme politico-religieux
qui l'a engendré.

L'avenir ne saurait appartenir à aucune doctrine sectaire,
qu'elle soit athée ou cléricale. — Il appartiendra, nous en sommes
profondément convaincus, à la religion qui s'inspirera des éternels
besoins de l'âme humaine et qui saura allier le respect d'un
glorieux passé avec les aspirations des temps nouveaux.

— Nous croyons à la nécessité d'une conversion morale pour
tout homme dès qu'il a entrevu la réalité du mal en lui-même
et des abus dans la Société.

Nous croyons à l'existence d'un Dieu personnel, se communiquant

intérieurement à l'homme qui le cherche de tout son cœur.
Nous croyons à Jésus-Christ Sauveur des individus et Rédempteur
des nations qui s'attachent à Lui comme à leur idéal, qui le prennent

pour Maître et qui veulent poursuivre son œuvre de régénération

individuelle et de justice sociale.
Nous croyons à l'Esprit de Dieu que Jésus-Christ nous donne

quand nous nous plaçons dans les conditions morales et religieuses
nécessaires pour le recevoir.

Nous croyons à l'Eglise Chrétienne catholique — c'est-à-dire
à la Société des libres croyants — telle que Jésus de Nazareth,
son chef indiscutable, a voulu l'établir et l'a établie sur la terre.

Nous respectons la hiérarchie ecclésiastique, mais conformément

aux règles de l'Eglise catholique primitive; nous demandons

que ses titulaires soient désignés d'abord par la libre élection.
Nous maintiendrons de tout notre pouvoir la liberté et l'autonomie

des paroisses tout en nous efforçant d'établir leur fédération
fraternelle sur toute l'étendue du territoire français.

En un mot, malgré les oppositions intéressées des castes et

parfois des Eglises elles-mêmes, nous croyons à l'établissement sur
la terre du royaume de Dieu, annoncé par tous les prophètes et
voulu par Jésus-Christ.

Nous nous adressons en toute confiance à tous les fidèles
décidés à créer et à soutenir les paroisses catholiques nationales
qui adopteront ce programme.

Nous refuserons toujours de mettre la religion au service des

intérêts politiques des partis, persuadés que nous restons fidèles à



— 383 —

l'esprit de l'Eglise primitive en ne séparant jamais dans notre cœur
l'amour de la Religion et le dévouement à la République.

Il n'y a pas un seul prêtre éclairé en France, ni même un

seul évêque consciencieux, qui ne sente la nécessité impérieuse
d'une réforme de l'Eglise catholique. Sans cette réforme, la France

sera abandonnée aux ravages de l'incrédulité.
Humbles pionniers d'une si grande entreprise, nous n'avons

d'autre but ni d'autre ambition, que d'apporter notre concours aux
âmes de bonne volonté.

Que tous ceux qui pensent comme nous et qui sont avec nous,
nous envoient le plus tôt possible leur adhésion.

« Si Dieu est pour nous, qui sera contre nous »

Pour que Dieu soit avec nous, restons d'abord avec Lui. »-

* La «Revue catholique des Eglises». — Plusieurs choses
sont à relever dans son numéro de janvier 1906. D'abord, un
Examen de conscience, où l'auteur (qui signe J. C), tout en croyant
très vaniteusement son Eglise romaine appelée à s'incorporer l'Eglise
d'Angleterre, l'Eglise russe, etc., émet cependant des réflexions
dont toutes les Eglises, quelles qu'elles soient, peuvent tirer grand
profit. En voici quelques-unes :

« Il y a des temps marqués pour l'examen sincère et rigoureux

de soi. Les crises les plus soudaines, les peines d'apparence
les plus révoltantes, s'expliquent toujours par quelque rai.-on cachée.
On n'a jamais que ce qu'on mérite. Si la machine craque, c'est
donc qu'il y avait quelque chose de dérangé. Sachons profiter de
la leçon. Nous avons cette chance aujourd'hui qu'on nous châtie
bien; nous avons cette autre chance d'être exclus du pouvoir, dont
l'exercice nous amoindrit toujours (p. 9). Il ne sert à rien de
nier les faits : il faut seulement les voir d'une vue plus ferme, d'un
regard plus étendu, afin de collaborer à l'œuvre inévitable qu'on
prévoit, de hâter la chute des adjonctions inutiles ou dangereuses,
la maturation du fruit. C'est ainsi qu'on recrée la nature, en la
servant (p. 10) L'œuvre qui réclame la collaboration de tous
est une œuvre de réforme. Le mot effraie, la chose est simple :

toute Eglise, pour vivre, doit s'adapter aux temps sans s'y asservir,

reviser sans trêve ses opinions et sa discipline, corriger les
abus qui se glissent en elle. L'histoire de l'Eglise, depuis l'origine,
n'est qu'une suite ininterrompue de réformations (p. 12) Les
Réformateurs (du XVIe siècle) avaient raison en un sens ; ils
revendiquaient l'un des principes essentiels du catholicisme, lorsqu'ils
demandaient qu'on fît plus large la part des laïques (p. 13). Le
dogmatisme intolérant de certains représentants de l'Eglise (a nui).
Il y aura intérêt à ce que le clergé paraisse moins, à ce qu'il



— 384 —

laisse travailler les autres pour l'Eglise (p. 17).. Loin de nous
fournir des raisons de ne pas croire, la science nous affirmera dans
notre croyance : l'apologétique non voulue, non intéressée, est la
meilleure; c'est la seule qui ait prise sur les intelligences. Ne
l'entravons point; ne montrons aucune défiance à son égard; ne
condamnons point ceux des nôtres qui cherchent (p. 17)... La Réunion

(des Eglises) n'est pas affaire de diplomatie; elle ne s'agence
point; elle se reconnaît. L'origine n'en doit pas être cherchée dans
un affaiblissement de vie ecclésiastique propice à ce genre
d'ententes verbales qui n'aboutissent jamais qu'à des paix fourrées. Le
désir de la réunion naît, en chaque Eglise, des efforts faits par
cette Eglise pour se régénérer: c'est toujours un approfondissement
de ses principes propres qui l'amène à comprendre les autres et
à s'en rapprocher (p. 19)... La Réunion, rendue possible par la
réforme intérieure de ceux qui doivent s'unir, achèvera et consacrera

cette œuvre de réforme. Elle fera sauter d'un coup bien des
étroitesses » (p. 19).

Les anciens-catholiques applaudissent d'autant plus à ces
réflexions qu'elles se retrouvent, sans cesse répétées, à peu près dans
chacune des livraisons de notre Revue. Les théologiens ultramontains

ont commencé par nous traiter a priori d'apostats, sans nous
lire ; puis ils ont daigné nous lire, et ils ont fait contre nous la
conspiration du silence: enfin, aujourd'hui, loin de nous réfuter, on
nous fait écho. C'est ainsi, par exemple, que, dans cette même
livraison de la « Revue catholique des Eglises » que nous analysons,

on cite (p. 45-46) toutes les Revues théologiques, et même

non théologiques, qui en 1905 ont traité la question devenue célèbre:

Qu'est-ce qu'un dogme? Une seule est exceptée: la Revue
internationale de théologie, qui cependant en est à son septième
article sur la Crise doctrinale de l'Eglise romaine en France, et

qui, dans chacun de ces sept articles, a non seulement exposé les

opinions contradictoires des théologiens en question, mais qui encore
les a réfutées à la lumière même du critérium catholique. La « Revue

catholique des Eglises» a reçu les sept articles; elle les connaît. Donc
elle devrait non seulement les mentionner, mais les réfuter. Loin
de là, elle ne souffle mot! Espérons que, dans quelque temps, elle
citera au long, dans un nouvel Examen de conscience, notre notion
du dogme catholique, si méconnue actuellement dans l'Eglise
romaine, et pour cause. Tôt ou tard, la vérité triomphe ; nous n'en
demandons pas davantage.

* Aveux de M. Turmel au sujet des griefs du P. Denifle
contre Luther. — On sait que le P. Denifle a expressément accusé

Luther d'avoir menti en plusieurs matières très graves. M. Turmel,



- 385 —

dans la «Revue du clergé français» (ier février 1906, p. 512-521),
déclare que l'accusation du Dominicain n'est pas fondée. Il
commence par remarquer que Luther n'est pas seul à avoir permis en
certains cas l'usage du « bon gros mensonge » ; que St. Liguori est
allé très loin dans cette voie; mais que la question est de savoir,
si de fait Luther a menti, et non seulement s'il a cru pouvoir
mentir en sûreté de conscience. Le P. Denifle a affirmé qu'il a

menti de fait. M. T. réplique : « Je dois dire tout d'abord que je
n'arrive pas à voir ce qu'il y a de si reprehensible dans le

langage de Luther relativement au rôle des pénitences monastiques...
L'indignation du P. Denifle me paraît absolument excessive... Il
n'a pas atteint son but. Il voulait prendre Luther en flagrant délit
de mensonge; il n'a pu mener à bien son entreprise. Disons, pour
préciser, qu'il a signalé, sous la plume de l'hérésiarque, des
exagérations. Mais il n'est pas allé plus loin. »

* Comment M. Harnack apprécie M. Loisy. — M. Harnack
a ainsi résumé la pensée de M. Loisy : < Critique ce que tu veux,
mais laisse subsister comme enseignement de l'Eglise ce que la

critique a détruit : car c'est l'Eglise qui porte le développement. »

M. Loisy a répliqué: «M. Harnack raisonne toujours comme si

l'Evangile avait si bien réalisé la perfection absolue de la religion
que le christianisme n'ait pu faire ultérieurement aucune acquisition
de valeur appréciable ou plutôt qu'il ait dû fatalement déchoir. Or
ce principe me paraît historiquement et philosophiquement
indéfendable. Et c'est pourquoi je ne trouve pas que la critique de la
Bible puisse détruire et condamner la vie séculaire de l'Eglise. »

Il faut avouer que la réplique de M. Loisy paraît extrêmement
faible ; car elle revient à l'argument suivant : L'Evangile n'a pas
réalisé la perfection absolue du christianisme; donc le christianisme
a pu faire ensuite des acquisitions de valeur, et, de fait, ces
acquisitions de valeur sont les dogmes romains et les institutions romaines,
qui sont la vie séculaire de l'Eglise.

Or, si telle est la pensée fondamentale de M. Loisy, il est
clair qu'elle est erroné: i° parce que la révélation du Christ a été
faite une fois pour toutes, et que nul n'a le droit d'y ajouter aucun
dogme ; — 20 parce que les dogmes et les institutions qui constituent

le système romain sont contraires à l'Evangile, à la révélation

du Christ, et qu'on ne saurait dès lors les taxer d'acquisitions
de valeur; — 30 parce que les erreurs, les falsifications et les
superstitions enseignées et pratiquées par la papauté ne sauraient être
appelées « la vie séculaire de l'Eglise ». La papauté n'est pas l'Eglise.
L'Eglise romaine, non plus, n'est pas l'Eglise. M. Loisy fausse
donc la valeur de la révélation chrétienne en la réduisant à une



— 386 —

sorte d'à b c religieux que Rome serait chargée de compléter; il
fausse la notion de l'Eglise chrétienne, qu'il réduit injurieusement
à l'Eglise romaine; enfin il fausse les évolutions de l'Eglise romaine,
en essayant de les représenter comme un perfectionnement de

l'Evangile, tandis qu'elles n'en sont que la contrefaçon et la
corruption.

* Un article sur l'Epiphanie. — A lire, dans le Guardian
du io janvier dernier (p. 59), un très intéressant article de M.
J. Ed. Field, dans lequel, après avoir rappelé les diverses
significations du mot « épiphanie » (apparition, manifestation, illumination,
adventus, avènement, parousie, théophanie), il montre que cette fête
du Christ a été celle de son baptême ou de sa naissance messianique,
et non pas celle de sa naissance corporelle, appelée « nativité.»,
laquelle n'a été instituée que postérieurement, au IVe siècle, et n'a
du reste pas été acceptée tout d'abord par toutes les Eglises orientales.

Ce fait est gros de conséquences, parce qu'il montre
comment l'Eglise primitive a compris la divinité de N. S. J. C.

* Le Martyrologe hiéronymien et St. Expédit. — Dans une
notice sur St. Expédit, le P. H. Delehaye, relevant les défauts de

critique d'un écrivain de la Civiltà cattolica, caractérise ainsi le
martyrologe susdit {Analecta Bollandiana, 1906, n° 1, p. 93-94) :

* Le martyrologe hiéronymien est une compilation très complexe,
dont on reconnaît au premier coup d'œil les éléments romains,
orientaux, africains. La partie la plus importante, je ne veux pas
dire la plus abondante, de ce catalogue général des saints de

l'antiquité, est celle qui a rapport à l'Orient. On en sait la
provenance. Un martyrologe général des Eglises au delà de l'Adriatique,

rédigé en grec à Nicomédie, a été exploité par le rédacteur
de l'hiéronymien. Ce document porte les traces incontestables d'une
origine arienne Bien que très succinctes, ces notices sont
nombreuses et variées Confiée à des copistes peu instruits et souvent
négligents, la transcription répétée d'un pareil document ne pouvait
aboutir qu'à l'altérer profondément, et, comme on s'en rend compte
à la simple lecture, ceux qui essayèrent de corriger les erreurs
des premières copies, ne sont pas moins responsables que les

scribes de l'état lamentable où le document nous est parvenu. Les
noms ont été travestis, changés de place, répétés sous des formes
diverses, transposés en groupes d'un jour à l'autre. On a confondu
les lieux, les mois, les distances avec les personnes ; les rubriques
locales ont été déplacées, les dates mêlées, et le martyrologe
hiéronymien n'est plus, dans son ensemble, aux yeux d'un lecteur
ordinaire, qu'un modèle unique de cacographie. Si les spécialistes
arrivent, au prix d'un travail pénible, à tirer un peu d'or de cette



— 387 —

masse informe, ils savent depuis longtemps qu'elle renferme une
partie irréductible sur laquelle il est inutile de s'acharner Les
martyrologistes du moyen âge se sont trouvés dans les mêmes
embarras inextricables que nous C'est ainsi qu'il est entré dans
les martyrologes des troupes de soldats martyrs, nées de la
confusion de mil[iario] avec mil[itum]. De là un bon nombre de
saints qui ne sont que la transformation d'une rubrique topographique,

comme le S. Sébastien du 8 février, issu de la formule
Sebastœ in Armenia minore, le S. Aphrodisius du 28 avril,
provenant d'une mention voisine Aphrodisii in Caria, le S. Tripos du
10 juin, qui n'est autre qu'une métamorphose de Tripoli, et ainsi
de suite; car cette déplorable liste pourrait être indéfiniment
prolongée. Nous aurions mauvaise grâce d'en vouloir aux vieux
hagiographes d'avoir quelquefois pris le Pirée pour un homme ...»

Et au sujet de S. Expédit (p. 97) : « Qui oserait, après tout
ce que l'on vient de voir, prétendre qu'il a certainement existé un
martyr du nom d'Expeditus ; que l'antiquité lui a rendu un culte
légitime ; que le culte dont S. Expédit est honoré de nos jours se

justifie par la présence de son nom dans l'hiéronymien »

* 287 causes de canonisation. — D'après une statistique
publiée en 1905 par le cardinal Steinhuber, il y avait, en cour de

Rome, 287 causes pendantes, dont 141 poursuivies par l'Italie à

elle seule, c'est-à-dire à peu près autant que toutes les autres nations
ensemble. — Quelle comédie! — Sur les 287 personnages, il n'y
avait que 80 femmes environ, contre plus de 200 hommes; 13

laïques et 35 membres du clergé séculier, contre 239 religieux et
religieuses! En outre, le cardinal remarque le nombre relativement
très minime des saints, bienheureux, vénérables, etc., en Allemagne
et dans l'empire d'Autriche, depuis le XVP siècle — Voilà
l'Allemagne et l'Autriche sérieusement averties de leur évidente décadence.

* Le débat sur Lourdes continue. — M. Jean de Bonnefon
a publié un volume intitulé : Lourdes et ses tenanciers (Paris,
Louis Michaud, in-12), dans lequel il représente Lourdes comme
un mensonge, une supercherie, une petite invention du curé Pey-
ramale qui s'est magnifiée en grosse affaire, une maison commerciale,

une exploitation, une entreprise aussi de politique réactionnaire,

un « mauvais lieu » dont la fermeture est inévitable. Il affirme
que 45 jours avant la première apparition, et dès le 28 décembre
1857, M. Falconnet, procureur à la cour impériale de Pau, mit le

procureur impérial de Lourdes en garde contre des « scandales >

semblables à ceux de La Salette, qui se préparaient pour la fin de
l'année. Qu'en va dire M. l'abbé Bertrin, le grand défenseur de Lourdes?



— 388 —

L'Inquisition en France, — M. Sentupéry écrivait dernièrement,

dans le Lyon Républicain:
« En ce moment même, plus de cinquante prélats, prêtres

et simples laïques, tous fervents catholiques, mais coupables de

marquer des tendances libérales ou tolérantes, ont ainsi suspendue
sur leur têtes, de par le Vatican, cette terrible épée de Damoclès.
Je dis terrible, car elle l'est, en effet, pour des hommes ayant la
foi, dévoués à l'Eglise et dont le seul crime est la clairvoyante
vision du présent. Terrible surtout pour ces prêtres que l'article 4
de la loi de séparation livre pieds et poings liés au pape et à

ses évêques, en leur permettant de les affamer, de leur couper
toutes ressources en les laissant en dehors des associations cultuelles.

« Parmi les ecclésiastiques « enquêtes » par le Saint-Office, il
y aurait, dit-on, plusieurs prélats; puis des esprits libres et distingués,

les abbés Baudrillard, Duchesne, Turmel et Vacandard,
historiens ecclésiastiques de haute valeur, qui ont combattu les

légendes inacceptables de l'Eglise; — les abbés Calippe, Dabry,
Garriguet, Lemire, Naudet, démocrates chrétiens; — les abbés
Grosjean et La Berthonnière, kantistes catholiques voués à

l'implacable haine des thomistes; — plusieurs ecclésiastiques lyonnais
bien connus; — puis les abbés Hervelin, Klein, Toussaint, etc.

« Parmi les laïques, fervents catholiques, ayant leur place
marquée dans cette première charrette blanche, on cite : M. Chaîne,
l'auteur des «Catholiques français»; M. Fonsegrive; M. Paul Violet,
qui a écrit sur la valeur doctrinale du Syllabus ; M. Le Roy,
grand savant catholique, qui ne veut reconnaître au dogme qu'une
valeur morale ; etc. »

* Chez les Protestants français. — Le dernier synode d'Orléans

a été jugé par des protestants avec une grande rigueur.
M. le pasteur A. Rej^ss, directeur du Protestant (organe de la
gauche libérale), a estimé que ce synode a « décrété le schisme
dans les paroisses » : « son œuvre, c'est le grand schisme, précurseur

et annonciateur des petits schismes particuliers, de l'émiette-
ment indéfini des forces protestantes ». M. le pasteur L. Lafon,
directeur de la Vie nouvelle, a dit à ce sujet: « Nous entrons dans
l'anarchie ecclésiastique ». M. le pasteur P. Morize conseille à son

groupe (le centre) de « constater le décès » du régime synodal.
M. le pasteur Roberty (Paris) est moins pessimiste. Voici un
passage d'un article publié par lui dans le Journal de Genève du

Il février dernier:
« Les « Eglises libres », depuis longtemps habituées à « marcher

toutes seules », s'organisent en associations cultuelles sans
donner lieu à aucune scission; quant à l'Eglise de la confession



— 389 —

d'Augsbourg ou luthérienne, son organisation synodale qui a soin
de n'opprimer aucune conscience, fonctionne merveilleusement, et
le dévouement des pasteurs et l'entente entre les fidèles facilitent
toutes les tâches. Les réunions paroissiales luthériennes, qui se
sont tenues à Paris le 4 février 1906, ont édifié toute l'Eglise.

Il n'en est pas de même du tempérament réformé ou calviniste

tel qu'il se manifeste dans les anciennes Eglises officielles.
Ici l'harmonie ne règne plus, et une scission légère s'est produite
à Orléans dans le groupe « évangélique synodal ».

Pourquoi les protestants réformés éprouvent-ils une si grande
peine à s'entendre, alors que leurs frères luthériens se solidarisent
le plus naturellement du monde, c'est là un problème de psychologie

et d'histoire ecclésiastique qui a été souvent posé et qu'on
résout d'ordinaire en disant que la vie en commun exige des
contradictions logiques et que les réformés, plus logiciens que les
luthériens, ne savent pas prendre leur parti des illogismes
théoriques nécessaires pour sauvegarder l'union des cœurs et des volontés.

Quoi qu'il en soit, le Synode d'Orléans, composé uniquement
d'évangéliques ou « orthodoxes », non seulement a repoussé les
avances faites par l'Assemblée libérale de Montpellier (novembre
1905), mais a refusé de prendre part à une Assemblée générale
de tous les Réformés français, avant la constitution des associations

cultuelles. La date de cette assemblée a été renvoyée après
la convocation d'un Synode orthodoxe constituant, émanant des
nouvelles Eglises orthodoxes ou évangliques, et qui, avec la
meilleure volonté, ne pourra constater que le schisme, non seulement
avec le groupe libéral, mais encore avec le groupe évangélique
conciliateur (le Centre), mis en minorité à Orléans.

C'est par 60 voix contre 40, sur cent votants, qu'a été prise
la détermination de retarder ainsi cette Assemblée générale, réclamée

par les libéraux, par le Centre et, peut-on dire aussi, par le
bon sens. En effet, tout semblait indiquer aux Réformés français
la nécessité de se réunir au moins une fois avant de rien
entreprendre par groupes séparés; il a suffi de l'intransigeance d'un

groupe, celui de «l'extrême Droite», pour faire tout échouer... Une
protestation signée par les 40 membres du Centre a été lue à la
tribune par le pasteur Nyegaard contre le vote qui reculait
l'Assemblée générale à une date indéterminée, et le Synode a pris fin
non sans laisser beaucoup d'inquiétude dans les esprits. Le Centre,
sans se retirer encore de l'organisation synodale évangélique, s'est
constitué en un groupe homogène pour recommander aux futures
associations cultuelles des statuts qui fussent aussi peu thématiques
que possible; les libéraux, de leur côté, ont les leurs qui leur per-



— 390 —

mettraient de faire partie d'un Synode des Eglises réformées unies,
si ce Synode se constitue jamais.

Toujours est-il qu'à l'heure présente les Eglises réformées de
France se composent de trois groupements (la Droite, le Centre et
la Gauche), ayant chacun leur caisse particulière, et destinés peut-
être pendant longtemps encore à mener une existence distincte

Le fait capital, à mon sens, de ces derniers jours, c'est la
démission — provisoire mais effective — que MM. les pasteurs
Wilfred Monod et Elie Gounelle ont envoyée au Synode d'Orléans.
Ils ont même lu en séance, l'exposé des motifs de leur retraite, et
l'émotion produite a été très vive. Mais je pense qu'un très petit
nombre seulement a été surpris de cette décision.

Tous ceux qui ont suivi, même de loin, le mouvement des
idées théologiques et sociales au sein du protestantisme français,
durant ces vingt dernières années, et qui ont feuilleté, même
distraitement, les écrits des pasteurs de Rouen et de Roubaix,
s'attendaient à ce que les leaders du christianisme social, et d'un
mysticisme chrétien à la fois libéral et réaliste, se sentissent à

l'étroit dans l'organisation synodale telle que l'ont rêvée les chefs
de la droite.

L'idéal du christianisme social, la volonté de délivrer les

esprits opprimés entre une certaine tradition chrétienne et les résultats

de l'immense labeur scientifique du siècle dernier ont paru à

W. Monod et à E. Gounelle incompatibles avec l'orientation actuelle
du régime synodal évangélique. Et les deux esprits les plus hardis
de notre France protestante contemporaine, deux des existences
les plus réellement consacrées au Christ rédempteur et à son œuvre,
se sont vus dans l'obligation morale de se retirer de leur ancien

groupement et de se réfugier dans leurs églises locales (Rouen et
Roubaix), dont ils sont les pasteurs courageux et très aimés.

Ces deux démissions ont surtout ému les jeunes gens qui se

consacrent en ce moment à Montauban, à Paris, à Genève, aux
études pour exercer le ministère en France. Le retentissement
psychologique et moral de cet acte sera plus profond que les

sceptiques ne le pensent. Il nous prépare une génération de
pasteurs, je ne dis pas meilleure que l'ancienne — soyons justes —
mais plus adaptée aux nouveaux besoins de la vie religieuse et
sociale du XXe siècle. Il rend possible la naissance d'Eglises où
le lien véritable des âmes sera une action commune vers un
même but et uniquement inspirée par le Christ. « Nous allons à
l'Union véritable, s'écrie Gounelle dans son discours de démission
(la Vie nouvelle du 20 janvier 1906), par la seule voie que Dieu
nous ouvre: l'Action bonne, l'action inspirée par Jésus-Christ seul.»



— 391 —

* Chez les anglicans. — On lira sans doute avec intérêt les
notices suivantes, toutes dues à des membres de l'Eglise anglicane :

— A propos d'un article de M. l'évêque Montgomery sur le
Congrès « pan-anglican » de 1908, M. John Shelly (Plymouth) a

publié, dans le Church Times du 5 janvier 1906, une lettre dans

laquelle on lit:
I am as ready as any one to welcome all reasonable efforts

to bring the various Churches in communion with the Church of
England into the closest unity of mutual interest and affection and
help, but these proposals, and especially the first of them, fill me
with amazement and alarm. They are in effect another step in that
mischievous movement that has been going on for some time past
to establish an Anglican patriarchate, which, fortified by the
proposed Court of Appeal, would soon become an Anglican Papacy
— not in name of course, but in fact. A large gathering like the
Lambeth Conference, or this proposed Pan-xAnglican Synod, may
be so easily moved by sentiments of fraternal enthusiasm, that it
is quite possible that proposals of this kind may be accepted
without any recognition of their real nature and tendency, and they
ought therefore to be fully discussed beforehand with reference, not
only to the ideal which may be in the minds of some enthusiastic
persons, but to their practical working...

But in addition to this there is the danger of bringing back
the evils of the appeals to Rome, which were one of the chief
abuses of the mediaeval Church. The danger of the proposed appeals
is not mitigated by supposing that the Archbishop would not hear
them himself, or if he heard them, would have the assistance or
advice of other Bishops. The Pope did not ordinarily hear appeals
himself. The real danger is the imposing on a local Church an
external government other than that of a General Council.

In reading Bishop Montgomery's article, and in the various
pleas which I have seen for the establishment of an Anglican
patriarchate, I see repeated all the innocent and excellent reasons
which induced the growth of the power of the Papacy. Those who
were influenced by these reasons in the Middle Ages had no
experience to guide them. We have, and it is all dead against Bishop
Montgomery's proposal, so far as the daughter Churches are
concerned. As far as it relates to England I am reminded of what
Bishop Wordsworth of Lincoln is reported to have said when some
such proposal was discussed in his presence — " If we must have
a Pope, I would rather have one at Rome; he would be further
off, at any rate. "



— 392 —

— Projet de concile en Amérique. — On lit, dans une lettre
de Chicago publiée par le Church Times du 5 janvier 1906:
«.. A great Inter-Church Conference on Federation met in New-
York City, November 15 th. Its purpose has been understood to be
to secure co-operation on the part of various denominations in
interests common to all—such co-operation, it is explained, as will
not affect or compromise the distinctive principles of the religious
bodies concerned

A plan of organization was submitted by the business
committee. Its preamble illustrates the difficulty of keeping such a
federation from committing itself to the absurdities of undenomina-
tionalism. "Whereas," it reads, "in the Providence of God, the time
has come when it seems fitting more fully to manifest the essential

oneness of the Christian Churches of America in Jesus Christ
as their Lord and Saviour," etc.

It is proposed to establish a "Federal Council of the Churches
of Christ in America." The objects of this Council are defined to
be—(1) "To express the fellowship and Catholic unity of the
Christian Church ; (2) to bring the Christian bodies of America
into harmonious service for Christ and the world ; (3) to encourage
devotional fellowship and mutual counsel concerning the spiritual
life and religious activities of the churches," etc., etc.

Thirty bodies were invited to the gathering. Romanists and
Unitarians were not included. It is expected that the plan will be
acted on by the official gatherings of each body represented, and
that the Council will be organized to meet in 1908, and in every
fourth year thereafter. It is earnestly to be hoped that our General
Convention will not appoint representatives to the Council."

— Nicene Churchmen's Union. — An appeal is to be sent to
all the Bishops who will be invited to attend the Lambeth Conference

in 1908, beseeching them to promote some definite and, if
possible, united course of action by the several Churches there
represented, with the object of restoring the broken unity of
Christendom. The appeal contains the following paragraphs:—

"In case the Orthodox Church should require the definite
acceptance of the seven General Councils as a condition of
intercommunion, we trust that the Bishops in 1908 would not decline
to express their acceptance of the same, seeing that these Councils
are accepted by East and West alike, while not one of them, so
far as we are aware has ever been repudiated by the Church of
England.

"Among other results which would follow from a Catholic
spirit and a loyal adherence to the Fourth Council on the part



— 393 —

of this Conference would be the recognition of the Constantinopo-
litain Creed (commonly called the Nicene) in its original form,
without the Filioque, as the sole authoritative Creed or symbol of
the faith."

— Le péril romaniste en Angleterre. — M. W. P. Upton a
publié dans France et Evangile (janvier 1906) la lettre suivante :

En résumé, la population du Royaume-Uni est de trente-
quatre millions de protestants et de cinq millions de catholiques.

On pourrait donc croire que les protestants anglais sont invincibles

et que les intrigues romaines ne doivent pas nous inquiéter.
C'est une erreur. Les périls du protestantisme en Angleterre sont
très réels, parce qu'il se montre indécis contre un ennemi qui
emploie effrontément les armes les plus déloyales.

Rome, sachant notre force, se garde bien de nous attaquer à

visage découvert. Elle a appelé à son secours l'indifférence. Celle-ci
s'étend de plus en plus partout. Aussi tandis qu'en France on
répète : « Le cléricalisme, voilà l'ennemi » je m'écrie, en pensant
à nous autres Anglais : « L'indifférence religieuse, voilà le péril »

Il faut ajouter que trop souvent pour des questions secondaires,
des différences d'interprétation de textes évangéliques, nous dépensons,

contre nos propres frères, des forces magnifiques que nous
devrions seulement employer à combattre les ennemis de la vérité
chrétienne et de la liberté humaine. Nous imitons le triste exemple
de la France, sur ce point.

Il y a, d'autre part, un très grand danger pour la vérité
évangélique dans le Ritualisme qui, peu à peu, a envahi l'Eglise
officielle et cléricale.

Les uns se bornent à désirer quelques cérémonies, mais d'autres

voudraient faire revivre les dogmes abrogés par la Réforme.
Moi-même j'ai entendu un des ministres de ce Ritualisme théâtral,
payé par l'Eglise protestante d'Angleterre, prêcher sans vergogne
l'Infaillibilité du pape.

Sans doute une pareille inconscience se rencontre rarement,
mais, dans plusieurs églises ritualistes, la messe est célébrée à peu
près comme dans les églises catholiques romaines. Quand la foi
au Dieu de l'Evangile s'altère et diminue, les liturgies triomphent
et les pompes extérieures du paganisme se substituent au culte en
Esprit et en Vérité.

Dans trois des quatre provinces de l'Irlande, les catholiques
dominent. Dans l'Ulster seul les protestants ont la majorité. Or ce
n'est pas seulement dans l'Ulster, mais encore dans toute l'Irlande
que les protestants l'emportent par l'intégrité de leur vie. La
richesse industrielle du pays leur est due.



— 394 —

On peut se rendre compte facilement de la différence qui
existe entre l'Irlande catholique et l'Irlande protestante. La
première est en pleine décadence et se dépeuple chaque jour : elle
est maintenue sous la griffe d'un sacerdoce égoïste et Rome se
reconnaît toujours à ses fruits; l'autre au contraire, libre de ce

joug, jouit d'une prospérité remarquable qui provoque l'envie et
la haine.

Les prêtres romains sont décidés à extirper le protestantisme
de l'Irlande. Pour arriver à ce but, ils ont fondé l'Association
catholique.

Rien de plus édifiant que les procédés employés par cette
Association.

L'Association adresse une circulaire aux employés catholiques
d'un chemin de fer. *

Elle leur demande les noms et les adresses de tous les
employés protestants avec des renseignements précis, quand il s'agit
de donner de l'avancement à l'un d'eux.

Alors, certains journaux publient des réclamations perfides
contre la nomination prochaine d'un employé protestant. Et si

l'employé reçoit l'avancement promis, les mêmes feuilles proclament

que cet avancement a été accordé, non pas au mérite, mais

uniquement à la religion.
Autant qu'ils le peuvent, les prêtres catholiques défendent

aussi d'acheter aux protestants et de leur vendre.
Cette infâme Inquisition moderne a pour but de faire de

l'Irlande, province du royaume de notre bon roi Edouard VII, une
province de l'évêque romain.

Heureusement la conscience populaire leur répond : «Jamais!»

* Nécessité d'une réforme. — On lit dans la Guardian du 28
février dernier : « The Church must reform herself and largely, by
the method of popularising her ministry. She must be before all
things a missionary Church, and must rely much on lay agency,
gladly welcoming and utilising all loyal service that may be offered.
The clergy and their helpers must also live as far as possible in
close touch with the people, entering into their ordinary pursuits
and pleasures as well as their cares and troubles. What may be
called the separatist ideal of religion must be frankly abandoned
as no longer suited to our time. "Plus de monastère," says M.
Chevalier, to whom Puritanism and Monachism are alike expressions
of an imperfect ideal of the Christian life. That a writer of such
views should look wistfully towards reunion with the English and
Greek Churches is not surprising. It is a question of efficiency.
Apart from the advantage of substituting harmony for division, he



- 395 —

suggests to those of his own obedience that they may have much
to learn from the Churches they now hold to be in schism. He
also reminds them (what some may require to be roundly told)
that the movement of Anglican thought towards Reunion is no
result of a Roman propaganda acting upon a weakened Church,
but is due to a great renewal of spiritual life in that Church.»

— Redeeming the Time, by Paul B. Bull, C.-R., Mirfield : III.
Of the Love of Money :... If the Church is to be cleansed of
worldliness, and to wage a victorious warfare with the world, it
must adopt a new standard of values, and be weaned from its too
great reliance on wealth. For the love of money is eating out the
life of our nation, and hardening the hearts of all men. And the
Church has unconsciously adopted the very standard of the world,
and estimates all its official life by money values. It makes one
shiver to note how far we have drifted from the Gospel of poverty
and simplicity of life when we can represent the standard of values
in the Church by the following table:—

One Bishop in a Palace £ 3,000 a year
One Dean in a Deanery £ 2,000 »

One Canon in a Stall £ 800 »

One Episcopal Horse in a stable £ 400 »

One Parish Priest in a Vicarage £ 200 »

One Communicant in a Cottage £ 100 »

One Candidate for Holy Orders
in a College £ 50 »

So while the bitter cry from the heathen world goes up to
Heaven for more teachers, we realise that an episcopal horse costs
as much as a missionary Bishop. This blighting curse of a money
value for the ministry of a Gospel which condemns the love of
money is not the creation of a disordered imagination. It is the
recognised method of the Church. At the Liverpool Church
Congress it was urged on the people of Liverpool that such a noble
city should have a really first-class Dean for its Cathedral. And
how were they exhorted to get one? They were told that they
could buy one for an extra £ 1,000. The sum of "£ 5,200 (for
the Dean £ 2,000 and four Canons at £ 800 a year] was a great
deal in excess of the estimated minimum stipend suggested in
clause 22 of the Liverpool Cathedral Act of 1885, but as they were
expecting worthy leadership in the Church of Liverpool they must
be prepared to pay a fair wage for it...

"Soon, when threatened with Disestablishment and Disendow-
ment, the officials of the Church will uplift their voices in defence
of its endowments, and appeal to the nation to protect these treas-



— 396 —

uries of God. But if we desire the protection of God or the support
of the men, we must justify our claim by a zeal for social
righteousness, and for the right use of these endowments which the
piety of ages has entrusted to our care. They were not given to
us in order that the priests of God might live lives of worldly
grandeur in clean contradiction to the Gospel they are sent to
preach ; but in order that, freed from worldly anxiety, they might
be the champions of the poor. The best defence of the Church
will always be to cleanse itself by God's help from the spirit of
worldliness, and to return to that love of poverty and simplicity of
life which alone can witness to our right to speak in the Master's name.
{Church Times, Febr. 2, 1906).

— A Grave Situation. — The Bishop of Exeter, in his monthly
letter to the diocese, says:—"The situation is one of grave anxiety,
the more so as we are assured that a Bill dealing with Education
will be among the first measures to be proposed by the Government.

But until we have their proposals before us, it is neither
possible nor desirable to define our attitude to them. At the same
time it may be of use to remind ourselves of the policy we have
been following, and of the principles for which we contend and
shall contend to the last.

"We do not claim that the Act is satisfactory in all respects,
but that, equitably worked as it is in Devon, it embodies principles

substantially just. We claim that by providing the buildings,
and by the cost of maintaining them, we are paying the full cost
of the religious instruction given in Church schools. But the fact
that this cost is paid not directly but by equivalence disguises to
some extent the real facts. And we would do well to accept a
change in the law which would throw the cost of religious instruction

upon the Church directly instead of indirectly.
" Secondly, we must not forget that great numbers of our

Church children are in ' provided ' schools, and that we have a

duty to them. Nor can we be unmindful of our duty to the religious

life of our country as a whole, which is vitally affected by
the religious conditions under which the children of the nation are
educated. We must set our faces resolutely against the disaster of
a secular system of national education."

(Church Family Newspaper, Febr. 9, 1906).

— Contre l'autorité abusive de certains évêques. — Le Church
Times du 16 février dernier a publié la lettre suivante:

Sir,— I notice in a letter on this subject, in your current issue,
one of the statements, now so common, to the effect that the Church
is hierarchical and not democratic. Of course this is perfectly true,



— 397 —

but the way in which one so often sees it stated is calculated to
lead people to ignore the other aspect of the case—viz., that the
episcopate is paternal and representative. We might do well to
remember the following weighty words of the eminent modern
Russian theologian, the late A. S. Khomiakoff:—

The expressions used by a Synod of three Patriarchs and
twenty-eight Bishops have a very high authority, and may be
considered, now that they have been reprinted in Russia with the
assent of our Church authorities, as something very near an
Œcumenical decision of the Eastern Church. These expressions, as
worded in sec. 17, are of the following import:— "The Pope is

greatly mistaken in supposing that we consider the Ecclesiastical
Hierarchy to be the guardian of the dogma (of the Church). The
case is quite different. The unvarying constancy and the unerring
truth of Christian dogma does not depend upon any Hierarchical
Order; it is guarded by the totality, by the whole people of the
Church, which is the Body of Christ." Examples follow. The same
idea is still more clearly illustrated, I think, in section 11 (I have
not the Encyclical with me, and can only quote from memory) ;

the meaning of the passage is as follows: "No Hierarchical Order
or Supremacy is to be considered as a guarantee of truth. The
knowledge of truth is given to mutual love." It would be difficult
to ask for explanations more positive and more clear. The gift of
truth is strictly separated from the hierarchical functions — (viz.,
from Sacramental and disciplinarian power), and the essential
distinction from the Roman notion is thus established ; the gift of
unvarying knowledge (which is nothing but faith) is attributed, not
to individuals, but to the totality of the ecclesiastical body, and
is considered as a corollary of the moral principle of mutual love.
This position is in contradiction to the individualism and rationalism

which lies at the bottom of every Protestant doctrine.— Russia
and the English Church during the Last Fifty Years, Vol. I. p. 94,
ed. W. J. Birkbeck. London 1895. ORTHODOX.

— The Bull „ Apostolicae Curae." — Le Guardian du 28
février dernier a publié la lettre suivante: »Sir—In the Life of
Archbishop Temple, Vol. IL, p. 388, et seq., the Bishop of Salisbury
contributes an interesting paper upon the Papal Bull Apostolicae
Curae (1896), and the previous condemnation of Anglican Orders
by the Dutch Jansenist Church (1894), and, regarding the Pope,
his lordship says : — " The cause of his issuing this Bull is somewhat

obscure, and this, perhaps, is not the place to attempt to
state what is known or may be reasonably conjectured about it."

Brrue intern, i» Theologie. Heft 54, 1906. 26



— 398 —

But Leo XIII. himself gave the reasons why he reopened the
question in the Bull itself. I take the translation given in the
Vindication published by Cardinal Vaughan and the Englifeh Bishops
in communion with Rome. Noticing the revival of the controversy,
the Pope said:—

"Those in favour of the absolute validity, or of a doubtful
validity, being not only certain Anglican writers, but some few
Catholics, mostly non-English, both indeed thought that....
it was not inopportune to re-examine the question by Our authority.
And We, not disregarding such desires and opinions, and, above
all, obeying the dictates of Apostolic charity, have considered that
nothing should be left untried that might in any way tend to
preserve souls from injury, or procure their advantage."

These reasons, given by the Pope himself, for making an
inquiry or investigation seem to me to be not " somewhat obscure,"
but plain enough, and the results of the inquiry were given in the Bull.

St. Andrews, N. B. Georges ANGUS.

* Un Sophisme de M. Anatole Leroy-Beaulieu. — Dans la
Revue du 15 mars, l'honorable publiciste reconnaît, avec raison,
que la religion devrait être un des premiers facteurs de la pacification

du monde ; que, de fait, dans les guerres dites de religion, la
religion était plutôt l'occasion ou le prétexte que la cause même;
et encore, que toutes les grandes religions sont internationales, non
cantonnées dans un nationalisme exclusif, et qu'ainsi le catholicisme
a un caractère international. Cette dernière assertion est vraie en
elle-même, mais il est bon de remarquer que tel n'était pas le sens

primitif du mot « catholique >. L'Eglise primitive a été dite catholique,

en opposition aux sectes hérétiques, parce qu'elle professait
l'universalité des enseignements de J.-C, et qu'elle ne faisait parmi
eux aucun choix. Si donc l'Eglise catholique est dite internationale,
c'est à un point de vue tout autre que celui de sa catholicité
dogmatique.

L'auteur affirme que l'Eglise catholique, au moyen âge, a

ébauché, sous le nom de République chrétienne, la fédération
européenne que le XXe siècle doit chercher à préparer. Certes, il y a
du vrai dans cette assertion; mais il ne faudrait pas laisser dévier
de son vrai sens l'expression * République chrétienne ». L'auteur
semble n'y voir qu'un projet de fédération européenne et politique.
La vérité est que, dès le principe, la constitution de l'Eglise a été

républicaine, étant fondée sur le Christ comme pierre angulaire et
sur le fondement des douze apôtres; que, dès le principe, l'Eglise
a été considérée comme une république ou une fédération d'Eglises
particulières autonomes; fédération qui doit être, par conséquent,



— 399 —

universelle et non seulement européenne. M. Leroy-B. ne parle pas
de la papauté, mais dans son esprit c'est sans doute la papauté
qui a ébauché la fédération européenne susdite. Si telle est sa

pensée, elle est erronée: car la papauté n'a cherché qu'à fonder
une monarchie dite chrétienne, dont le pape devait être le chef
religieux et politique; et c'est ainsi qu'elle a divisé l'Europe, et
qu'elle est encore pour le monde entier un élément de division
religieuse et politique. Loin de tendre à inculquer aux peuples
«l'esprit de fraternité et de paix», elle tend essentiellement à les

soumettre à son autorité usurpée et à semer la discorde parmi eux.
Aucune méprise n'est possible sur ce point, à la lumière de
l'histoire. C'est de Dieu qu'ils parlent, lorsque les vrais chrétiens disent:
Adveniat regnum tuum l tandis que les nombreux fanatiques de

l'Eglise romaniste entendent d'abord le règne du pape-roi. Il est
regrettable que M. Leroy-B., loin d'avoir parlé clairement, ait prêté
le flanc à une interprétation sophistique. Il aura beau dire et beau

faire, ce n'est pas de Rome que viendra la paix. Au contraire, tous
les partis qui veulent la paix doivent lutter énergiquement contre
Rome, et cela, au nom même du vrai christianisme et du vrai
catholicisme.

* A noter: — Dans la Theol. Quartalschrift, n° i, 1906, un
article de M. Funk sur l'ordre ecclésiastique égyptien, p. 1-27;
combat la théorie de Wordsworth, d'après laquelle les Canons
d'Hippolyte ne seraient que le simple remaniement d'un écrit plus
ancien, d'un Ordre de l'Eglise actuellement perdu ; — ibid.,
p. 36-61, un article du Dr K. Adam sur la doctrine du St-Esprit
dans Hermas et Tertullien : Hermas a enseigné l'existence d'un
Esprit éternel de Dieu, qui est également son Fils et une expression

hypostatique de toute l'essence divine. — Dans la Revue du
clergé français (15 février 1906), un article de F. Martin sur les
doctrines du livre d'Hénoch, p. 561-591 ; voir en particulier la
partie eschatologique, p. 575 et suiv. — Dans The Christian Ministry

de M. Lyman Abbott. L'auteur insiste particulièrement sur les
caractères de la prédication à notre époque. Cette prédication doit
être simple, vitale et pratique. Son thème ne peut être que
l'enseignement de Jésus. « Il est donc urgent de renoncer aux effets
de l'éloquence que l'on n'obtient assez souvent qu'au détriment de
la vérité, d'éviter toutes les déviations de l'imagination et d'en
revenir purement et simplement à l'Evangile, à la parole de Jésus. »

-— Dans la Revue bénédictine, Ier janvier 1906 : un premier article
de Dom Placide de Meester sur la théologie orthodoxe (Grecs,
Slaves et Roumains). — Dans la Quinzaine (janvier 1906): un
article de M. P. Bureau sur le culte luthérien en Norvège; un pas-



— 400 —

teur luthérien reproche aux romanistes de ne plus guère connaître
le dogme de la paternité divine, puisque la piété les pousse à se
faire moines ou célibataires. — Dans la Revue pratique d'apologétique

(15 janvier 1906): un article de M. Lesêtre, où il est dit que
« tous les récits bibliques ne sont pas à prendre à la lettre ». —
Dans les Church Bells and Illustrated Church News (January 26,
1906): Home Reunion Notes, by the Earl Nelson. Common
Doctrines for Church Union. — Dans les Etudes (des Pères jésuites,
20 mars 1906) : une discussion très aigre-douce entre le P. Lagrange,
dominicain, et le P. Brucker, jésuite, sur la question biblique. Le
P. Lagrange tient pour l'exégèse « moderne et progressiste », et il
déclare « toute factice » l'opinion que les PP. Billot, Schiffini, Mu-
rillo, Fonck, Delattre, Fontaine, Dorsch, Coubé, s'efforcent de faire
prévaloir. Le P. L. combat aussi la théologie du célèbre cardinal
Franzelin. Il affirme, entre autres choses, que la Bible, avant Abraham,

n'offre pas d'histoire proprement dite, mais seulement de
l'histoire primitive légendaire. Le P. Brucker se récrie, prétend que
cette théorie est inconciliable avec les décisions de l'Eglise, et
soutient que le P. L. est en opposition avec l'interprétation commune
des Pères, interprétation commandée, dit-il, par la foi (p. 851).
Comment une interprétation dite « commune » représente-t-elle une
tradition «infaillible» de l'Eglise? C'est ce que le P. Br. n'explique
pas. Le P. L. songera-t-il, osera-t-il le lui demander?

* Nécrologie. — La Revue a perdu dernièrement plusieurs
amis dévoués, à la mémoire desquels elle se fait un devoir de

cœur de rendre hommage :

M. Etienne A. Vlasto, membre de l'Eglise grecque, décédé en
février 1906, à Ramleh — San Stefano (Egypte).

M. le pasteur protestant Henri-David Augsbourger, décédé le
2 janvier 1906, à Lutry (canton de Vaud).

M. le chanoine Meyrick, de l'Eglise anglicane, décédé en janvier

1906, dans sa paroisse de Bückling.
Qu'ils reposent tous dans la paix du Seigneur!

Le Directeur-Gérant : Prof. Dr E. Michaud

Berne. — Imprimerie Stämpfli & Cie.



Verlag von C, A. Schwetschke und Sohn, Berlin W. 35.

Bischof von Anzer
die Berliner amtliche Politik und die evangelische Mission.

Von

Friedrich Nippold.
Preis Mk. 1. 80.

Römische Taktik
in den Vereinigten Staaten.

Von

Karl Knortz,
Evansville. Indiana.

Preis Mk. 1.50.

Beiträge zur Reformationsgeschichte.
o o

Bibliographia Brentiana.
Bibliographisches Verzeichnis der gedruckten
und ungedruckten Schriften und Briefe des

Reformators Johannes Brenz, fz Nebst
einem Verzeichnis der Literatur über Brenz,
kurzen Erläuterungen und ungedruckten Akten.

Mit Unterstützung- der Württemberg-ischcn
Kommission für Landesg-esehichte

bearbeitet von

Lie. Dr. W. Köhler,
Privatclozenten an der Universität Giessen.



Verlag von 0. À, Schwetschke und Sohn, Berlin W, 35.

Lie. Friedr. Reinh. Lipsius:

Kritik der theologischen Erkenntnis.
Preis Mk. 5. 50.

Dr. Emil Ott:

Die Religionsphilosophie Hegels,
in ihrer Genesis dargestellt und in ihrer Bedeutung für die

Gegenwart gewürdigt.
Preis Mk. 3. —.

D. Georg- Graue:

Selbstbeiuusstsein und Willensfreiheit,
die Grundvoraussetzungen der christlichen Lebensanschauung

mit besonderer Berücksichtigung ihrer modernen
Bestreitung geprüft und dargestellt.

Preis Mk. 3. 20.

Dr. Karl Heim:

Das Weltbild der Zukunft.
Eine Auseinandersetzung zwischen Philosophie, Naturwissen¬

schaft und Theologie.
Preis Mk. 4. —. g-ebunden Mk. 5. —.

Professor Goswin Uphues:

Religiöse Vorträge.
Preis Mk. 1. 80, kartonniert Mk. 2. 40.

Professor Dr. J. Kohler:

Der Geist des Christentums.
Preis Mk. 1. 20.

Professor D. A. Dorner:

Grundprobleme der Religionsphilosophie.
Vorträge. Preis Mk. 3. 20.


	Chronique

