Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)
Heft: 54
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

|
w
~
oo
I

CHRONIQUE

THEOLOGIQUE ET ECCLESIASTIQUE.

* Ein Hirtenbrief. — In dem Hirtenbrief, den Bischof Herzog
auf die Fastenzeit des Jahres 1906 erlassen hat, wird das Thema
« Die Wege Gottes» behandelt. Ankniipfend an Matth, 22, 16
erinnert der Bischof daran, dass « der Weg Guottes» im Sinne der
Pharisder allerdings das dem Willen Gottes entsprechende mensch-
liche Verhalten sei; allein er bemerkt, man konne den Ausdruck
iiberhaupt auch auf die Art anwenden, wie der Mensch in Gemein-
schaft mit Gott zu gelangen suche und wie Gott diesem Bestreben
entgegenkomme. Versteht man den Ausdruck in diesem allge-
meinen Sinne, so denkt man zunéchst an einen Weg der Erkenntnis:
der Mensch trachtet nach Erkenntnis Gottes. Der Apostel Paulus
billigt dieses Streben und ist insbesondere der Meinung, dass die
Erkenntnis der sichtbaren Natur zur Erkenntnis Gottes fiihre. Das
wird heute mit Unrecht vielfach bestritten; von anderen wird
empfohlen, statt von der Schopfung vom geistigen Wesen des
Menschen oder von der religios-sittlichen Anlage des Menschen
auszugehen. In jedem Fall aber bleibt unser Wissen Stiickwerk:
wir sehen nur wie durch einen Spiegel, ritselhaft. Zur vollkom-
menen Erkenntnis verhilft uns Gott, der uns entgegenkommt in
dem Ebenbild seines Wesens, in dem fleischgewordenen ewigen
Wort. Christus lehrt nicht bloss die Wahrheit, sondern er zs¢ die
Mensch gewordene Wahrheit.

Vom Weg der Erkenntnis ist zu unterscheiden der Weg der
Gerechtigkest, d. h. der vollkommenen Erfillung des géttlichen
Willens. An diesen Weg dachten die alttestamentlichen Gesetzes-
lehrer. Daher dringen sie auf tatsichliche Leistungen. Im Grunde
ist die ethische Bewegung unserer Tage nur eine Erneuerung der
Anschauung, nach welcher der Mensch durch tugendhafte Werke
zu Gott kommt. Den wahren (Gedanken, der in dieser Anschauung
liegt, bestdtigt auch Jesus. Ja erst Christi Wort offenbart uns
vollkommen, wie die gute Leistung beschaffen sein muss und was



— 373 —

ihr moralischen Wert verleiht. Aber auch auf dem Wege der Ge-
rechtigkeit ist Gott uns entgegengekommen in der Person Christi,
indem er uns seine Vaterliebe kundgetan, uns seiner Vaterliebe
gewiss gemacht und sie in unsere Herzen ausgegossen hat. Damit
ist der Mensch zu Gott in das Verhaltnis des Kindes zum Vater
getreten, und was bisher fremdes Gebot war, wurde in ihm Geist
und Leben. Christus ist nicht bloss ein zweiter Moses oder gar
nur ein weiser Ausleger der mosaischen Gesetzesordnung, sondern
er ist das Leben, das in seiner Person den Menschen durch Gottes
Giite geschenkte Leben wahrer Gottesgemeinschaft.

Im allgemeinen aber suchten die Menschen ihr Heil weder
auf dem Wege der Erkenntnis noch auf dem Wege der Gerech-
tigkeit, sondern auf dem des Opfers. Das Opfer ist eine Leistung,
die iiber die gewdhnlichen tdglichen Verpflichtungen und Verrich-
tungen hinausgeht und zur Voraussetzung hat, dass eine Schuld
auf dem Menschen lastet, die bezahlt werden sollte. Eine solche
Schuld war wirklich vorhanden; sie machte sich fiihlbar in jedem
frommen Gemiit, in jedem erleuchteten Gewissen. Daher war alle
Religionsiibung in erster Linie Opferkultus. Jesus widerspricht der
Anschauung nicht, nach welcher sich der Mensch mit Opfern
Gottes Wohlgefallen erwerben kann; aber er betont die person-
lichen Opfer der Reue, der Selbstverleugnung, der Wohltitigkeit,
der Geduld, der Treue. Bevor jedoch der Mensch es wagen durfte,
mit solchen Opfern vor Gottes Angesicht zu erscheinen, musste er
aus dem Verhiltnis sklavischer Furcht erlost und in das Verhiltnis
der Gotteskindschaft versetzt werden. Darin besteht das Erlosungs-
werk. Gott ist den Menschen auch auf dem Wege des Opfers
entgegengekommen; denn « Gott war in Christus und verschnte die
Welt mit sich selber»>. Damit ist nun allerdings wieder ein Opfer-
kultus entstanden, nicht ein solcher, der in der Darbringung neuer
Opfergaben oder in der Wiederholung der einen Opferhandlung
besteht, wohl aber ein Kultus, mit dem der Christ das ein- fiir
allemal dargebrachte Opfer fiir sich in Anspruch nimmt und geltend
macht. Das ist die Eucharistie, mit der wir uns dem Hohenpriester
anschliessen, durch den wir Zugang zum Vater erlangten. Christus
ist der Weg. — Das sind die wichtigsten (Gedanken, die im Hirten-
brief weiter ausgefithrt und begriindet werden.

* Une Encyclique nouvelle. — Pie X a fait annoncer depuis
longtemps qu'il donnerait aux évéques, aux prétres et aux fideles
de France ses instructions relatives a la Loz de la Séparation,
Enfin, le 17 février dernier, cette Encyclique a été publiée en
francais dans la Croix et I’Unzvers. Elle a causé une déception,
en ce sens qu’elle n'est qu'une premiére partie, et que le pape en



— B

annonce une seconde, qui complétera la premiere. Dans la pre-
miere est la #kése ou la théorie, c'est-a-dire les principes auxquels
tout disciple du pape doit tenir; dans la seconde seront indiquées
les mesures pratiques a suivre. Pie X, avant de fixer ces mesures,
attend les réglements que le gouvernement doit publier pour l'exé-
cution de la loi susdite. Sera-ce la révolté organisée, ou 'obéissance?
Nul ne le sait encore. Logiquement, d’apres le contenu de l'en-
cyclique de février, ce devrait étre la révolte: car cette encyclique
est la condamnation formelle de la Loi et de la Séparation. Mais,
avec la célebre distinction de la tkése et de I'hypothése, Rome peut a
son gré se mettre en parfaite contradiction avec elle-méme, dire
non en thése et ouz en hypothese, condamner la loi en principe
et la pratiquer en fazf. Nous verrons.

Toujours est-il que, d’apres le pape, les principes de son Eglise
sont inconciliables avec ceux de la société civile, telle qu’elle est
organisée en France. La société civile en France est fondée sur
les droits du peuple; or le pape ne reconnait, dans I'Eglise, aucun
droit, aucun pouvoir, au peuple; le peuple des simples fidéles n’a
que des devoirs, les devoirs de compléte soumission et d’aveugle
obéissance a la hiérarchie, laquelle seule a des pouvoirs, ceux que
le pape veut bien lui concéder. Telle est la constitution actuelle
de I'Eglise romaine. De plus, le pape parle de la «lutte sainte>
engagée par les évéques et les fideles contre la loi, et il les exhorte
a «toute l'ardeur de ce zeéle vigilant et infatigable dont, de tout
temps, l'épiscopat frangais a fourni, a sa louange, des preuves si
connues de tous». Clest donc une Encyclique de conibat. les ca-
nons du Vatican sont préts. La prochaine Encyclique dira quelle
sera la poudre et quelle la tactique. Donc ce n’est déja plus la paix,
pas meme la paix armée; c’est la guerre en thése, en principe,
en droit, et tous les papistes qui tiennent aux principes et au droit
doivent donc déja «lutter » contre la Loi et contre les exécuteurs
de la Loi. C’est bien réellement 'Encyclique [ekementer.

¥ Une correspondance de Rome. — La consécration de nom-
breux évéques frangais, nommés directement par le pape, consé-
cration faite a Rome par le pape méme, dans les circonstances si
tendues ou se trouve la papauté, était un fait grave, solennel méme;
et l'on devait s’attendre a trouver, dans les récits de cet événe-
ment, des idées de quelque valeur et de quelque élévation de la
part des « correspondants romains» des grands journaux frangais
dévoués 2 Rome. Or voici ce que celui du Fzgaroe, qui signe
Félix 17 et qui a la prétention d’étre au courant des cidées» de
la cour de Rome, voici ce qu’il a publié¢ le 25 février, en voyant
les préparatifs de <la grande solennité » : « J’ai constaté avec plaisir



— 375 —

qu’on s'est abstenu de couvrir les admirables marbres de la basi-
lique des tentures rouges a franges d’or et d’un effet antiesthétique,
qu’'on avait '’habitude de mettre aux jours de grande cérémonie.
Tout au fond de la nef, devant la chaire de St. Pierre, a été érigé
un autel ou le Pape célébrera la messe; a gauche s’éléve le trone
papal, surmonté d’un baldaquin cramoisi frangé or; en face du
trone, deux autels pour les nouveaux évéques... Apreés la céré-
monie, une collation sera offerte aux nouveaux élus. A Rome, de
mémoire d’homme, on ne se rappelle pas de cérémonie d’une
importance religieuse aussi extraordinaire. Il faut remonter loin,
dans les annales de I'Eglise, pour trouver trace d’une semblable
solennité . . . » Et la lettre publiée le 26 est du méme ton et du
meéme ordre.

Ainsi, dans cette solennité ¢ extraordinaire», on n’a a men-
tionner que des baldaquins cramoisis frangés or, des tentures rouges,
une collation, et autres niaiseries! Voila les grandes pensées ro-
maznes ! Voila le niveau intellectuel et la mentalité de la cour du
Vatican! Et en France, des lecteurs qui croient former une élite,
voire méme la classe dirigeante, ont, de fait, un esprit assez abaissé
pour se repaitre de tels détails! Est-il besoin d’étre infaillible et
infaillibiliste pour en étre réduit a des futilités de décors et de
cérémonies! N'est-ce pas déja le chatiment de ['abdication de
Vintelligence ? Receperunt mercedem suam, vani vanam.

* Comment le rédacteur des lettres de Pie X ne com-
promet pas linfaillibilité papale. — On sait déja que la curie
romaine, lorsque elle veut parler sans rien dire, a le talent de
s’envelopper dans des phrases latines absolument imprecises et
meme vides. Voici, par exemple, ce qui a été écrit, le 11 janvier
1906, a M. Le Camus, éveéque de La Rochelle, auteur de trois vo-
lumes sur 'ceuvre des apdtres: « De méme qu’on doit condamner
la témeérité de ceux qui, plus préoccupés de suivre le golit de la
nouveauté que le magistere de I’Eglise, n’hésitent pas de recourir
a des procédés critiques d’une liberté excessive, ainsi ne doit-on
pas approuver ceux qui n'osent rompre, en aucune chose, avec
I'exégese scripturaire habituelle, méme lorsque le sage progrés des
études, la foi sauve, la demande. C’est entre ces extrémes que
vous marchez avec rectitude. » Jusqu'ou va la témérité, et jusqu’ol
la timidité: en quoi les deux sont-elles coupables? quelle est la
zone ou l'on n'est ni téméraire ni timide? C'est ce qu’il importerait
précisément de savoir, et c’est précisément ce que linfaillible Pie X
se garde bien de dire. Que n’est-il toujours aussi prudent!

* Une Lettre de I’'évéque Strossmayer sur I'Eglise romaine.
— La ¢ Rivista d’Italia» a publié¢ récemment des lettres de Stross-



— 376 —

mayer au professeur Giacomo Lignana. Dans I'une (10 février 1870),
dont le texte allemand est publié par la « Gazette de Francfort s,
il est dit: « Heute sind alle unparteiischen Menschen, die derSache
der katholischen Kirche am meisten ergeben sind, davon tberzeugt,
dass dem Papsttum, wie es sich in Italien reprisentiert, alle Intel-
ligenz, alle moralische Kraft und jeder Ausblick in seine Zukunft
fehlt. Das Papsttum in Italien stellt nicht mehr die Allgemeinheit
des katholischen Gewissens dar, sondern eine Partei, die sich (aus
Griinden, die wir alle kennen, und die keine Berechtigung haben)
durch Heuchelei und, wenn sie konnte, auch mit Gewalt dem re-
ligiosen Gefiihl und den edelsten und gerechtesten Tendenzen der
Kultur in Europa aufzwingen will. Das ist die aus der Erfahrung
gewonnene Uberzeugung, die nicht nur ich, sondern der beste Teil
des Episkopats hat. Die romische Kurie hat zu sehr mit dem
blinden Gehorsam des Episkopats gerechnet. Als wir nach Rom
berufen wurden, um die gefihrdete Kirche zu verteidigen und zu
stirken, haben sich viele von uns iiberzeugt, dass die grosste Ge-
fahr von jenen kommt, die sich an die Stelle der wahren, von
Christus gegriindeten Kirche setzen wollen. Die Kirche ist nicht der
Papst, noch das Kollegium der Kardinile, noch die Jesuiten, son-
dern das katholische von der Gnade und den Verdiensten Christi
erleuchtete Gesamtbewusstsein.» Voir le KatholiZ de Berne,
10 février 19006, p. 40.

* M. I'évéque Turinaz contre M. Paul Sabatier. — Nos lec-
teurs connaissent l'ouvrage de M. Paul Sabatier: A propoes de la
séparation de I Eglise et de I’ Etat (voir cette livraison, p. 361). M.
I'éveque de Nancy, grand ferrailleur, a cru devoir pourfendre M.
S. dans une <« Lettre ouverte>. Cette lettre n’est pas une réfu-
tation, car tous les faits et tous les arguments produits par M. S.
restent debout; mais elle est un indice trés curieux de la menta-
lité épescopale dans 'Eglise romaine actuelle. Tous les évéques de
France ne pensent certainement pas comme M. T.; mais ses idées,
sinon ses allures, sont, je crois, celles de la majorité. Examinons
donc sa Lettre de preés.

Il dit (p. 3): «Vos éloges démontrent que les prétres que j’ai
combattus sont, non pas seulement des novateurs dans le catholi-
cisme, mais des destructeurs du catholicisme. Il y a certes de quoi
vous etre reconnaissant. » — Voila donc un évéque qui est recon-
naissant quun homme de la valeur de M. Paul Sabatier lui dé-
montre qu’il y a des préetres de I’Eglise romaine qui démolissent
cette méme Eglise! N'est-ce pas étrange? Ne devrait-il pas plutot
gémir et peser plus exactement les arguments de ces prétres et
de M. S.? Au lieu de cela, il jette a la face de son adversaire le



— 377 —

qualificatif d'zmexact (p. 4), comme s’il était lui-méme infaillible!
Les « domesticz» des princes sont plus arrogants que les princes
mémes, et ceux de l'Infaillible plus infaillibles que leur maitre!

M. T. dit que le clergé francais aurait accepté une République
¢« juste et libérale» (p. 4). Quelle singuliere idée se fait-il donc de
la justice et du libéralisme? La République actuelle a gorgé le
clergé romaniste de privileges, qu’elle maintient encore en partie;
et les privilégiés crient a la persécution, parce qu’'on ne leur ac-
corde pas tout ce qu’ils convoitent, et parce que la République
ne se suicide pas pour les beaux yeux d'un Pouvoir qui veut
prendre sa place!

Selon M. T., «<le principe premier de la persécution impla-
cable que subissent le catholiques», c’est «la tyrannie sans limites
de la franc-maconnerie » (p. 5). — M. T. se trompe. Le débat n’est
pas entre le catholicisme et la franc-magonnerie, mais entre la pa-
pauté cléricale et le droit commun. Ceci est beaucoup plus grave,
et M. 'évéque, qui croit tout savoir, ne se doute méme pas d'un
fait qui creve les yeux. — Il accuse M. de Mandat-Grancey de
parler de choses «qu’il ne connait pas» (p. 7), quand il attaque
les évéques. Hélas! c’est M. I'évéque de Nancy qui ne connait
pas le vrai catholicisme, qui le confond avec le cléricalisme, qui
croit avoir le monopole de la vérité, et qui accuse d’ignorance
ceux qui ne pensent pas comme lui! Triste mentalité!

Il croit que ses prétres sont de grands savants, parce qu'ils
¢ ont suivi les cours des Universités romaines » (p. 9). Quelle naiveté!
~— Il appelle «laches et traitres» les séminaristes qui gémissent sur
I'état des séminaires (p. 11). O sincérité! & charité! — Il glorifie
la canonisation d'un Pierre Fourrier et d’un curé d’Ars (p. 13).
O profondeur de la pensée! 6 sublimité de 1'idéal épiscopal’! -
M. T. défie M. S. de lui démontrer qu’il ait fait autre chose, lui
éveque, que «rappeler le droit de I'Eglise, enseigner la vraie doc-
trine et condamner l'erreur» (p. 21). M. S. a bien d’autres choses
a faire. M. I'évéque est seul a croire que la papauté soit 'Eglise,
que le cléricalisme soit la vérité, que la science moderne soit l'er-
reur. Il en appelle 2 'Eglise catholique et a4 la France catholique
(p. 22); c’est son dernier mot. Comment ne voit-il pas que la pa-
pauté a rompu depuis longtemps avec le catholicisme, et que la
France qui pense rompt chaque jour davantage avec le parti clé-
rical papiste’ Le fait est cependant notoire.

Une page, toutefois, est excellente dans la Lettre de M. T.;
c’est la p. 12, ou il signale aux Newmanistes leurs erreurs. <« On
démontrera bientét, leur dit-il, que la parole du cardinal et ses ex-
posés manquent souvent de clarté, que sa méthode ne peut étre
approuvée dans son ensemble; on constatera des erreurs graves



— 378 —

sur les notions et les progrés de la foi.» C’est déja fait, Mon-
seigneur. Le surcroit de lumiere que vous apporterez sur ce point,
sera applaudi avec joie; mais comment défendrez-vous les évolu-
tions de Rome en attaquant I’évolution de Newman? Le paradoxe
sera intéressant. Attendons.

Nous ne saurions terminer cette notice sans mentionner !'article
que le P. Paul Bernard a écrit, dans les KLtudes du 20 février, en
faveur de M. T. Dans cet article se trouve un aveu, trés grave,
sur l'impossibilité d’'une conciliation entre le catholicisme et la dé-
mocratie, d'aprés la conception que s’en fait le R. Pere. < Il existe
en France, dit-il, deux esprits qui se heurtent et se combattent, et
qu'on ne réconciliera jamais » (p. 543), et ces deux esprits seraient
I'esprit catholique et l'esprit démocratique. L. R. Pere se trompe,
espérons-le: car il y a d’excellents catholiques qui sont démocrates,
et d’excellents démocrates qui sont catholiques. Le R. Pére donne-t-il
des preuves de son opinion?! Non. Il prétend qu’il s’agit d’une
religion nouvelle « démocratique et laique ». Premiére erreur: car
il s'agit du catholicisme méme, mais du catholicisme compris comme
beaucoup de démocrates et de laiques le comprennent, en union
avec beaucoup d’ecclésiastiques qui savent ce qu’est le vrai ca-
tholicisme. Ensuite, le R. Pére s’écrie avec un dédain manifeste :
¢« Laissons vaticiner témérairement les grands prétres.» Hé! la té-
mérité est peut-étre du coté du R. Pére. Ce n’est qu'une querelle
de moines, disait Léon X; et Léon X s'est trompé. La «vaticina-
tion téméraire > que raille le R. Pére pourrait bien étre davantage.
Le R. Pére préiend que M. Sabatier intervertit les rdles quand il
donne raison aux hérétiques contre la hiérarchie cléricale. Qui
sait? Ici encore M. S. pourrait bien avoir raison. Le R. Pére prétend
qu’il s’agit du «culte de la libre pensée ». Mais non, mon Révérend
Pére, il s’agit du culte de Dieu, du cuite du Christ, mais d’un
culte dans lequel il y a plus de pensée et plus de liberté que dans
celui que vous défendez, et la question est de savoir qui a raison.
Cette question vaudrait d’étre traitée autrement que par des mots
vides ou des gros mots, et c’est ce que vous ne faites pas. Vous
qualifiez M. Sabatier de «libre penseur»: or il est certainement
plus chrétien que vous ne pensez. Vous affirmez < quil ne permet
a personne au monde, pas méme a Dieu, d’élever un édifice dog-
matique » (pag. 545). Ceci est de la pure fantaisie, pour ne rien
dire de plus. Une cause défendue par de telles assertions et de
tels procédés, est bien prés d’étre perdue, si méme elle ne l'est
déja depuis longtemps.

* Les inventaires des églises, en France, d'apreés la loi de
Separation. — Cet inventaire avait pour objet de préparer la dévo-



— 379 —

lution des biens d’église aux associations cultuelles qui doivent
se former avant le mois de décembre 19o6. Cet inventaire était
nécessaire; car, dans le cas ou aucune association cultuelle ne se
formerait, lesdits biens seraient dévolus a I’Etat. Or, au lieu de le
favoriser (comme on le devait), les chefs du parti ultramontain
ont organisé, a Paris surtout, une résistance qui a été une véri-
table émeute et qui a méme provoqué dans plusieurs églises l'ef-
fusion du sang. Les faits relatés dans les journaux du 1°f au
15 février, sont connus de tout le monde. Nous ne pouvons, ici,
qu’'en tirer quelques conséquences: 1° Les chefs de la résistance
étaient des personnages politiques, connus pour leur hostilité contre la
république; il s’agissait de faire piéce au gouvernement, et de faire
croire & une persécution religieuse la ou il n’'y avait absolument
rien de contraire ni a la religion, ni méme au clergé. — 2° Ces
personnages politiques avaient enrdlé pour cette triste besogne et
cette profanation des églises, de pauvres ouvriers et des femmes
ignorantes, faciles a exciter et a exploiter. — 3° Leur fanatisme
était tel que, la ou les prétres (ils furent rares) essayerent de les
calmer, ces prétres ne recueillirent que des injures. Des agents de
police et des pompiers, essayant de protéger les représentants de
I'Etat, furent «a demi assommés ». Dans une assemblée publique,
M. Marc Sangnier, directeur du Sz//on, ayant blamé cette résistance,
fut hué. Au contraire, M, Paul Vatrin fut applaudi pour avoir
exalté «les admirables guerres de religion et célébré la St. Barthé-
lemy, cette nuit splendide qui vit s'affirmer le triomphe de la patrie
et de la religion»! — 4° Il est 4 noter que les ecclésiastiques qui
ont refusé aux agents de P'Etat de leur communiquer les indica-
tions nécessaires, ont prétexté qu’ils attendaient, avant d’obéir a la
loi, la décision et le mot d’ordre de Rome; ce qui prouve claire-
ment que, dans I'Eglise ultramontaine, c’est le pape, chef étranger,
qui décide de 'acceptation ou du rejet des lois frangaises. — 3° Si
de tels faits ont pu se passer sous I’épiscopat et avec le concours
d’évéques frangais, que n’arrivera-t-il pas lorsque les populations
seront ameutées par des évéques (peut-étre italiens de naissance et
d’éducation) directement nommés et imposés par le pape?

* Les droits des laiques et les assemblées de paroisse
dans l'ancienne France. — Aujourd’hui que le hiérarchisme fleurit
dans toute sa beauté (pour s’annihiler du reste dans la personne
infaillible et omnipotente du pape), aujourd’hui que les simples
fideles ne sont plus (au grand regret de M. Fonsegrive qui en
gémit, mais qui n'en peut mais) que de simples machines a croire,
a obéir et a entretenir les caisses pontificales, il est plus nécessaire
que jamais de restituer aux simples fidéles les droits qu'ils avaient



— 380 —

dans l'ancienne Eglise, ainsi que leurs devoirs de gardiens du dépét
de la foi, de gardiens des canons, etc. Quelques-uns de ces droits
existaient encore dans I'Eglise gallicane, si calomniée par le parti
ultramontain d’aujourd’hui; ils étaient certes bien amoindris. Néan-
moins cet amoindrissement est encore intéressant. M. Camille Pinta,
chef de bureau au Crédit foncier (Paris), les décrit dans la Ga-
zette des trebunauzx du 7 janvier 19o6; article qui a été reproduit
en partie dans Demain (19 janvier, p. 13-14) et que lauteur a
complété ensuite dans cette derniere Revue (9 février, p. 10-11).
En voici quelques passages:

«Il y avait, dans les grandes paroisses, deux sortes d’'assem-
blées pour régler les affaires de la fabrique. L’une était 'assemblée
générale de la paroisse, Vautre 'assemblée du Bureaun ordinaire,
composée seulement du curé, des marguilliers en charge et de
quelques anciens marguilliers. Mais, dans la plupart des paroisses,
surtout a la campagne, il n'y avait point de Bureau ordinaire, et
tout ce qui était d’administration courante se faisait par les mar-
guilliers seuls. Quant au surplus, il se réglait dans l’assemblée
générale. Cette assemblée, dans un certain nombre de paroisses,
était composée du curé, des marguilliers en charge ef de tous les
habitants qui voulazent y assister. Dans les autres, ou lon avait
reconnu les inconvénients de réunions trop nombreuses, ne faisaient
partie de l'assemblée, en dehors du curé et des marguilliers ou
anciens marguilliers, que les officiers de judicature, les avocats, les
commissaires des pauvres et les notables. Il fallait, en outre, étre
de bonnes mceurs et de probité reconnue. Les assemblées générales
tenaient leurs réunions ordinaires deux fois par an ou méme trois. ..
On voit, d’aprés les diverses dispositions concernant dans 'ancienne
France les assemblées générales de paroisse qui fonctionnaient,
avec quel soin minutieux était réglée jusqu'aux moindres détails
I'organisation matérielle du culte. Mais ce qu’on y voit aussi ap-
paraitre, c’est d’abord cette régle fondamentale et incontestée que
I'administration des biens des églises était chose laique et temporelle.
C’est ensuite ce principe que les pouvoirs des fabriques, marguilliers
ou procureurs, ne pouvaient émaner que de [‘élection, et que le
corps électoral était composé des membres de lassemblée générale
de la paroisse.

«Quels que soient les légitimes griefs des catholiques frangais
contre la récente loi de Séparation, il ne faut pas cependant se
laisser entrainer a de périlleuses exaspérations et a aller jusqu’a
prétendre notamment ... que les associations cultuelles instituées en
remplacement des fabriques de 1809, constituent une institution
schismatique au premier chef, par cela seul qu’elles favorisent
I'immixtion des laiques dans l'administration du temporel. Il est



— 381 —

bien évident que ceux qui, a propos des associations cultuelles,
crient & 'abomination de la désolation, #’ont absolument aucune no-
tion de ce qui se farsait naguere et qu’ils ignorent entre autres
choses que les membres des fabriques procédaient de I'élection. Je
constate d’ailleurs avec regret que cette miécomnaissance du passé
n'existe pas seulement dans la masse des fideles. Elle est ausst
partagée par un trés grand nombre de membres du clergé, pour
lesquels la réglementation de Germinal an X demeure un dogme
intangible, et qui, obstinément rebelles a la conception d’un régime
différent, avoueraient peut-etre, s'ils osaient faire connaitre le fond
de leur pensée, qu'ils préferent encore la désignation des évéques
par un ministre athée ou franc-magon a l'élection des jfabriciens
par une assembléc de catholiques . . .

« Ce qui s’zmpose a 'heure actuelle, c'est un changement dans
la mentalite des catholiques, prétres et fidéles. Ce qu'il faut, c'est
qu'ils regardent non seulement ce qui se pratiquazt dans l'ancienne
France, la fille ainée de I'Eglise, mais encore ce quz se pratique
aujourd’hui awn dele de nos frontieres, chez les peuples pour les-
quels il n'y a point eu, comme chez nous, dans les traditions na-
tionales, cette brusque et violente solution de continuité résultant
de la Révolution. .. >

C’est un fait que, chez les anciens-catholiques de la Suisse,
la paroisse est administrée par 'assemblée paroissiale, qui se réunit
une fois l'an, et par le Conseil paroissial qui se réunit tous les
mois pour la réglementation des affaires courantes. ILe curé fait
partie de l'une et de lautre, mais les autres membres sont laiques.
Tous, y compris le curé, sont recrutés a I'élection.

* L’Association cultuelle de Culey (Meuse). — On connait
I'histoire de cette paroisse et de ses démélés avec I'évéque catho-
lique-»omain de Verdun. Décidée a rester catholique et a com-
battre l'ultramontanisme, cette paroisse a formé une association
cultuelle catholzgue; qu’on la caractérise par 'épithete de natzonale
dans le langage courant, peu importe, Elle veut rester sur le ter-
rain légal. Elle a consenti a accorder la cojouissance de l'église
communale aux partisans de l'évéque romaniste; donc elle a fait
preuve de tolérance et rempli plus que son devoir. Nous verrons
ce que le cours des choses produira. Epn attendant, le Bureau de
cette association cultuelle a publié un ¢ Appel aux associations
cultuelles », qui a paru dans le journal protestant de M. F. Meillon
(France et Evangile, journal de la Réforme religieuse), et dont
voici quelques extraits;

¢« Une grande loi, féconde en progres, vient de changer la face
des choses religieuses en France. Désormais il s’agit de grouper

ttevue intern. de Théologie. Heft 54, 1906. 25



autour de I'Evangile et de notre Seigneur Jésus Christ, sous la
forme traditionnelle du culte catholique, toutes les ames religieuses
qui refusent de se résigner a la disparition de la religion dans
notre patrie.

Le péril est double.

L’athéisme s’organise et se montre déja aussi intransigeant
dans ses dogmes négateurs que le cléricalisme politico-religieux
qui 'a engendré.

L’avenir ne saurait appartenir a aucune doctrine sectaire,
qu’elle soit athée ou cléricale. — Il appartiendra, nous en sommes
profondément convaincus, a la religion qui s’inspirera des éternels
besoins de l'ame humaine et qui saura allier le respect d’'un glo-
rieux passé avec les aspirations des temps nouveaux.

— Nous croyons a la nécessité d’une conversion morale pour
tout homme dés qu’il a entrevu la réalité du mal en lui-méme
et des abus dans la Société.

Nous croyons a l'existence d'un Dieu personnel, se commu-
niquant intérieurement a ’homme qui le cherche de tout son cceur.
Nous croyons a Jésus-Christ Sauveur des individus et Rédempteur
des nations qui s'attachent a Lui comme a leur idéal, qui le pren-
nent pour Maitre et qui veulent poursuivre son ceuvre de régéné-
ration individuelle et de justice sociale.

Nous croyons a 'Esprit de Dieu que Jeésus-Christ nous donne
quand nous nous plagons dans les conditions morales et religieuses
nécessaires pour le recevoir,

Nous croyons a ['Eglise Chrétienne catholigue — c’est-a-dire
a la Société des libres croyants — telle que Jésus de Nazareth,
son chef indiscutable, a voulu I'établir et I'a établie sur la terre.

Nous respectons la hiérarchie ecclésiastique, mais conformé-
ment aux reégles de V'Eglise catholique primitive; nous demandons
que ses titulaires soient désignés d’abord par la libre élection.

Nous maintiendrons de tout notre pouvoir la liberté et 'auto-
nomie des paroisses tout en nous efforcant d’établir leur fédération
fraternelle sur toute I'étendue du territoire frangais.

En un mot, malgré les oppositions intéressées des castes et
parfois des Eglises elles-mémes, nous croyons a l'établissement sur
la terre du royaume de Dieu, annoncé par tous les prophétes et
voulu par Jésus-Christ.

.. Nous nous adressons en toute confiance a tous les fideles
décidés a créer et a soutenir les paroisses catholiques nationales
qui adopteront ce programme.

Nous refuserons toujours de mettre la religion au service des
intéréts politiques des partis, persuadés que nous restons fidéles a



— 383 —

'esprit de I'Eglise primitive en ne séparant jamais dans notre cceur
Pamour de la Religion et le dévouement a la République.

Il n'y a pas un seul prétre éclairé en France, ni méme un
seul évéque consciencieux, qui ne sente la nécessité impérieuse
d’une réforme de I'Eglise catholique. Sans cette réforme, la France
sera abandonnée aux ravages de l'incrédulité.

Humbles pionniers d'une si grande entreprise, nous n’avons
d’autre but ni d’autre ambition, que d’apporter notre concours aux
ames de bonne volonté.

Que tous ceux qui pensent comme nous et qui sont avec nous,
nous envoient le plus tot possible leur adhésion.

«Si Dieu est pour nous, qui sera contre nous!>

Pour que Dieu soit avec nous, restons d’abord avec Lui. »

* La «Revue catholique des Eglises», — Plusieurs choses
sont a relever dans son numéro de janvier 1906. D’abord, un
Examen de conscience, ou 'auteur (qui signe J. C.), tout en croyant
trés vaniteusement son Eglise romaine appelée a s’incorporer I'Eglise
d’Angleterre, I'Eglise russe, etc., émet cependant des réflexions
dont toutes les Eglises, quclles qu’elles soient, peuvent tirer grand
profit. En voici quelques-unes :

«Il y a des temps marqués pour l'examen sincére et rigou-
reux de soi. Les crises les plus soudaines, les peines d’apparence
les plus révoltantes, s’expliquent toujours par quelque rai-on cachée.
On n’a jamais que ce qu'on mérite. Si la machine craque, c’est
donc qu'il y avait quelque chose de dérangé. Sachons profiter de
la legon. Nous avons cette chance aujourd’hui qu'on nous chatie
bien; nous avons cette autre chance d’étre exclus du pouvoir, dont
I'exercice nous amoindrit toujours (p. 9)... Il ne sert & rien de
nier les faits: il faut seulement les voir d’'une vue plus ferme, d’un
regard plus étendu, afin de collaborer a l'ccuvre inévitable qu’on
prévoit, de hater la chute des adjoactions inutiles ou dangereuses,
la maturation du fruit. C’est ainsi qu’on recrée la nature, en la
servant (p. 10)... L’ceuvre qui réclame la collaboration de tous
est une ceuvre de réforme. Le mot effraie, la chose est simple:
toute Eglise, pour vivre, doit s’adapter aux temps sans s’y asser-
vir, reviser sans tréve ses opinions et sa discipline, corriger les
abus qui se glissent en elle. L’histoire de 1'Eglise, depuis l'origine,
n'est qu'une suite ininterrompue de réformations (p. 12)... Les
Réformateurs (du XVIe siécle) avaient raison en un sens; ils reven-
diquaient l'un des principes essentiels du catholicisme, lorsqu’ils
demandaient qu’on fit plus large la part des laiques (p. 13)... Le
dogmatisme intolérant de certains représentants de I’Eglise (a nui).
Il y aura intérét a ce que le clergé paraisse moins, a ce qu'il



— 384 —

laisse travailler les autres pour I'Eglise (p. 17)... Loin de nous
fournir des raisons de ne pas croire, la science nous affirmera dans
notre croyance: l'apologétique non voulue. non intéressée, est la
meilleure; c’est la seule qui ait prise sur les intelligences. Ne I’en-
travons point; ne montrons aucune défilance a son égard; ne con-
damnons point ceux des nétres qui cherchent (p. 17)... La Réu-
nion (des Eglises) n'est pas affaire de diplomatie; elle ne s’agence
point; elle se reconnait. L’origine n’en doit pas étre cherchée dans
un affaiblissement de vie ecclésiastique propice a4 ce genre d’en-
tentes verbales qui n’aboutissent jamais qu'a des paix fourrées. Le
désir de la réunion nait, en chaque Eglise, des efforts faits par
cette Eglise pour se régénérer; c’est toujours un approfondissement
de ses principes propres qui I'améne & comprendre les autres et
a s'en rapprocher (p. 19)... La Réunion, rendue possible par la
réforme intérieure de ceux qui doivent s’unir, achévera et consa-
¢rera cette ceuvre de réforme. Elle fera sauter d’un coup bien des
étroitesses » (p. 19).

Les anciens-catholiques applaudissent d’autant plus a ces réflé-
xions qu'elles se retrouvent, sans cesse répétées, & peu prés dans
chacune des livraisons de notre Rewvue. IL.es théologiens ultramon-
tains ont commencé par nous traiter @ przorz d’apostats, sans nous
lire ; puis ils ont daigné nous lire, et ils ont fait contre nous la
conspiration du silence; enfin, aujourd’hui, loin de nous réfuter, on
nous fait écho. C’est ainsi, par exemple, que, dans cette méme
livraison de la «Revue catholique des Eglises> que nous analy-
sons, on cite (p. 45-40) toutes les Revues théologiques, et meme
non théologiques, qui en 19035 ont traité la question devenue céleé-
bre: Qu’est-ce qu'un dogme? Une seule est exceptée: la Revue in-
ternationale de théologie, qui cependant en est a son septieme
article sur la Crise doctrinale de !'Eglise romaine en France, et
qui, dans chacun de ces sept articles, a non seulement exposé les
opinions contradictoires des théologiens en question, mais qui encore
les a 7éfutées a la lumiére méme du critérium catholique. La « Revue
catholique des Eglises» a regu les sept articles; elle les connait. Donc
elle devrait non seulement les mentionner, mais les »¢futer. lLoin
de la, elle ne souffle mot! Espérons que, dans quelque temps, elle
citera au long, dans un nouvel Examen de conscience, notre notion
du dogme catholique, si méconnue actuellement dans I'’Eglise ro-
maine, et pour cause. Tot ou tard, la vérité triomphe; nous n’en
demandons pas davantage.

* Aveux de M. Turmel au sujet des griefs du P. Denifle
contre Luther. — On sait que le P. Denifle a expressément accusé
Luther d’avoir menti en plusieurs matiéres trés graves. M. Turmel,



— 385 —

dans la «Revue du clergé frangais» (1% février 1906, p. §12-521),
déclare que l'accusation du Dominicain n’est pas fondée. Il com-
mence par remarquer que Luther n’est pas seul a avoir permis en
certains cas l'usage du « bon gros mensonge »; que St. Liguori est
allé trés loin dans cette voie; mais que la question est de savoir,
si de faszt Luther a menti, et non seulement s'il a cru pouvoir
mentir en sireté de conscience. Le P. Denifle a affirmé qu’il a
menti de fazt. M. T. réplique: «Je dois dire tout d’abord que je
n’arrive pas a voir ce quil y a de si répréhensible dans le lan-
gage de Luther relativement au role des pénitences monastiques. ..
L’indignation du P. Denifle me parait absolument excessive... Il
n’a pas atteint son but. Il voulait prendre Luther en flagrant délit
de mensonge; il n’a pu mener a bien son entreprise. Disons, pour
préciser, qu'il a signalé, sous la plume de I'hérésiarque, des exagé-
rations. Mais il n’est pas allé plus loin. »

* Comment M. Harnack apprécie M. Loisy. — M. Harnack
a ainsi résumé la pensée de M. Loisy : « Critique ce que tu veux,
mais laisse subsister comme enseignement de I'Eglise ce que la
critique a détruit: car c’est 'Eglise qui porte le développement. »
M. Loisy a répliqué: «M. Harnack raisonne toujours comme si
I'Evangile avait si bien réalisé¢ la perfection absolue de la religion
que le christianisme n'ait pu faire ultérieurement aucune acquisition
de valeur appréciable ou plutét qu’il ait da fatalement déchoir. Or
ce principe me parait historiquement et philosophiquement indé-
fendable. Et c’est pourquoi je ne trouve pas que la critique de la
Bible puisse détruire et condamner la vie séculaire de I'Eglise. »

Il faut avouer que la réplique de M. Loisy parait extrémement
faible; car elle revient a l'argument suivant: L’Evangile n’a pas
réalisé la perfection absolue du christianisme; donc le christianisme
a pu faire ensuite des acquisitions de valeur, et, de fait, ces acqui-
sitions de valeur sont les dogmes romains et les institutions romaines,
qui sont la vie séculaire de I'Eglise.

Or, si telle est la pensée fondamentale de M. Loisy, il est
clair qu’elle est erroné: 1° parce que la révélation du Christ a été
faite une fois pour toutes, et que nul n’a le droit d'y ajouter aucun
dogme; — 2° parce que les dogmes et les institutions qui consti-
tuent le systéme romain sont contraires a 'Evangile, a la révéla-
tion du Christ, et qu'on ne saurait deés lors les taxer d’acquisitions
de valeur; — 3° parce que les erreurs, les falsifications et les su-
perstitions enseignées et pratiquées par la papauté ne sauraient étre
appelées ¢ la vie séculaire de I’Eglise ». La papauté n’est pas I'Eglise.
L’Eglise romaine, non plus, n’est pas U'Eglise. M. Loisy fausse
donc la valeur de la révélation chrétienne en la réduisant a une



— 386 —

sorte d'@ & ¢ religieux que Rome serait chargée de compléter; il
fausse la notion de I'Eglise chrétienne, qu’il réduit injurieusement
a 'Eglise romaine; enfin il fausse les évolutions de I’Eglise romaine,
en essayant de les représenter comme un perfectionnement de
I'Evangile, tandis qu’elles n’en sont que la contrefagon et la cor-
ruption.

* Un article sur I'Epiphanie. — A lire, dans le Guardian
du 10 janvier dernier (p. 59), un trés intéressant article de M.
J. Ed. Field, dans lequel, aprés avoir rappelé les diverses signifi-
cations du mot « épiphanie » (apparition, manifestation, illumination,
adventus, avénement, parousie, théophanie), il montre que cette féte
du Christ a €té celle de son baptéme ou de sa naissance wmessianzque,
et non pas celle de sa naissance corporelle, appelée « nativité », la-
quelle n'a été instituée que postérieurement, au IV® siecle, et n'a
du reste pas été acceptée tout d'abord par toutes les Eglises orien-
tales. Ce fait est gros de conséquences, parce qu’il montre com-
ment I'Eglise primitive a compris la divinité de N. S. J. C.

* Le Martyrologe hiéronymien et St. Expédit. — Dans une
notice sur St. Expédit, le P. H. Delehaye, relevant les défauts de
critique d'un écrivain de la Czvilta cattolica, caractérise ainsi le
martyrologe susdit (4nalecta Bollandiana, 1906, n° 1, p. 93-94):
« Le martyrologe hiéronymien est une compilation trés complexe,
dont on reconnait au premier coup d'ceil les éléments romains,
orientaux, africains. ILa partie la plus importante, je ne veux pas
dire la plus abondante, de ce catalogue général des saints de
I'antiquité, est celle qui a rapport a I'Orient. On en sait la pro-
venance. Un martyrologe général des Eglises au dela de I’Adria-
tique, rédigé en grec a Nicomédie, a été exploité par le rédacteur
de I'hiéronymien. Ce document porte les traces incontestables d’une
origine arienne ... Bien que tres succinctes, ces notices sont nom-
breuses et variées... Confiée a des copistes peu instruits et souvent
négligents, la transcription répétée d’un pareil document ne pouvait
aboutir qu'a l'altérer profondément, et, comme on s'en rend compte
a la simple lecture, ceux qui essayérent de corriger les erreurs
des premiéres copies, ne sont pas moins responsables que les
scribes de !’état lamentable ou le document nous est parvenu. Les
noms ont été travestis, changés de place, répétés sous des formes
diverses, transposés en groupes d'un jour a l'autre. On a confondu
les lieux, les mois, les distances avec les personnes; les rubriques
locales ont été déplacées, les dates mélées, et le martyrologe hié-
ronymien n’est plus, dans son ensemble, aux yeux d’un lecteur
ordinaire, qu'un modéle unique de cacographie. Si les spécialistes
arrivent, au prix d'un travail pénible, a tirer un peu d’or de cette



— 387 —

masse informe, ils savent depuis longtemps qu’elle renferme une
partie irréductible sur laquelle il est inutile de s’acharner... Les
martyrologistes du moyen age... se sont trouvés dans les mémes
embarras inextricables que nous... C’est ainsi qu'il est entré dans
les martyrologes des troupes de soldats martyrs, nées de la con-
fusion de muzl|zario] avec wmil[stum]. De la un bon nombre de
saints qui ne sont que la transformation d’une rubrique topogra-
phique, comme le S. Sébastien du 8 février, issu de la formule
Sebaste in Armenia minore, le S. Aphrodisius du 28 avril, pro-
venant d’'une mention voisine Apkrodisii in Caria, le S. Tripos du
10 juin, qui n’est autre qu'une métamorphose de Z77zpolz, et ainsi
de suite; car cette déplorable liste pourrait étre zndéfiniment pro-
longée. Nous aurions mauvaise grace d’en vouloir aux vieux ha-
giographes d’avoir quelquefois pris le Pirée pour un homme. .. »

Et au sujet de S. Expédit (p. 97): « Qui oserait, aprés tout
ce que l'on vient de voir, prétendre qu’il a certainement existé un
martyr du nom d’Expeditus; que l'antiquité lui a rendu un culte
légitime; que le culte dont S. Expédit est honoré de nos jours se
justifie par la présence de son nom dans ['hiéronymien ? »

* 287 causes de canonisation. -— D’aprés une statistique
publiée en 19035 par le cardinal Steinhuber, il y avait, en cour de
Rome, 287 causes pendantes, dont 141 poursuivies par 'Italie a
elle seule, c’est-a-dire & peu pres autant que toutes les autres nations
ensemble. — Quelle comédie! — Sur les 287 personnages, il n’y
avait que 80 femmes environ, contre plus de 200 hommes; 13 lai-
ques et 35 membres du clergé séculier, contre 239 religieux et
religieuses! En outre, le cardinal remarque le nombre relativement
trés minime des saints, bienheureux, vénérables, etc., en Allemagne
et dans 'empire d’Autriche, depuzs le XVI° siecle! — Voila 'Al-
lemagne et ' Autriche sérieusement averties de leur évidente décadence.

* Le débat sur Lourdes continue. — M. Jean de Bonnefon
a publié un volume intitulé: Lourdes et ses tenanciers (Paris,
Louis Michaud, in-12), dans lequel il représente Lourdes comme
un mensonge, une supercherie, une petite invention du curé Pey-
ramale qui s’est magnifiée en grosse affaire, une maison commer-
ciale, une exploitation, une entreprise aussi de politique réaction-
naire, un ¢ mauvais lieu» dont la fermeture est inévitable. Il affirme
que 43 jours avant la premiére apparition, et des le 28 décembre
1857, M. Falconnet, procureur a la cour impériale de Pau, mit le
procureur impérial de Lourdes en garde contre des «scandales »
semblables a ceux de La Salette, qui se préparaient pour la fin de
I'année. Qu’en va dire M.1’abbé Bertrin, le grand défenseur de Lourdes ¢



— 388 —

L’Inquisition en France, — M. Sentupéry écrivait derniére-
ment, dans le Lyon Républicain:

¢En ce moment méme, plus de cinquante prélats, prétres
et simples laiques, tous fervents catholiques, mais coupables de
marquer des tendances libérales ou tolérantes, ont ainsi suspendue
sur leur tétes, de par le Vatican, cette terrible épée de Damoclés.
Je dis terrible, car elle l'est, en effet, pour des hommes ayant la
foi, dévoués a I'Eglise et dont le seul crime est la clairvoyante
vision du présent. Terrible surtout pour ces prétres que l'article 4
de la loi de séparation livre pieds et poings liés au pape et a
ses éveques, en leur permettant de les affamer, de leur couper
toutes ressources en les laissant en dehors des associations cultuelles.

¢ Parmi les ecclésiastiques <« enquétés » par le Saint-Office, il
y aurait, dit-on, plusieurs prélats; puis des esprits libres et distin-
gués, les abbés Baudrillard, Duchesne, Turmel et Vacandard, his-
toriens ecclésiastiques de haute valeur, qui ont combattu les
légendes inacceptables de I’Eglise; — les abbés Calippe, Dabry,
Garriguet, Lemire, Naudet, démocrates chrétiens; — les abbés
Grosjean et La Berthonniére, kantistes catholiques voués a l'im-
placable haine des thomistes; — plusieurs ecclésiastiques lyonnais
bien connus; — puis les abbés Hervelin, Klein, Toussaint, etc.

¢« Parmi les laiques, fervents catholiques, ayant leur place
marquée dans cette premiére charrette blanche, on cite: M. Chaine,
I'auteur des « Catholiques frangais»; M. Fonsegrive; M. Paul Violet,
qui a écrit sur la valeur doctrinale du Syllabus; M. Le Roy,
grand savant catholique, qui ne veut reconnaitre au dogme qu’une
valeur morale; etc. »

* Chez les Protestants frangais. — Le dernier synode d’Or-
léans a été jugé par des protestants avec une grande rigueur.
M. le pasteur A. Reyss, directeur du Protestant (organe de la
gauche libérale), a estimé que ce synode a ¢ décrété le schisme
dans les paroissess: «son ceuvre, c'est le grand schisme, précur-
seur et annonciateur des petits schismes particuliers, de l’émiette-
ment indéfini des forces protestantes». M. le pasteur L. Lafon,
directeur de la Vie nowvelle, a dit & ce sujet: <« Nous entrons dans
I'anarchie ecclésiastique ». M. le pasteur P. Morize conseille a son
groupe (le centre) de < constater le décés» du régime synodal.
M. le pasteur Roberty (Paris) est moins pessimiste. Voici un pas-
sage d'un article publié par lui dans le Fournal de Geneve du
11 février dernier:

« Les « Eglises libres», depuis longtemps habituées a « mar-
cher toutes seules », s’organisent en associations cultuelles sans
donner lieu a aucune scission; quant a I’Eglise de la confession



— 389 —-

d’Augsbourg ou luthérienne, son organisation synodale qui a soin
de n’opprimer aucune conscience, fonctionne merveilleusement, et
le dévouement des pasteurs et l'entente entre les fidéles facilitent
toutes les taches. Les réunions paroissiales luthériennes, qui se
sont tenues a Paris le 4 février 1906, ont édifié toute I'Eglise.

Il n’en est pas de méme du tempérament réformé ou calvi-
niste tel qu'il se manifeste dans les anciennes Eglises officielles.
Ici 'harmonie ne régne plus, et une scission légeére s’est produite
a Orléans dans le groupe ¢ évangélique synodal ».

Pourquoi les protestants réformés éprouvent-ils une si grande
peine a s’entendre, alors que leurs freres luthériens se solidarisent
le plus naturellement du monde, c’est 1a un probleme de psycho-
logie et d’histoire ecclésiastique qui a été souvent posé et qu'on
résout d’ordinaire en disant que la vie en commun exige des
contradictions logiques et que les réformés, plus logiciens que les
luthériens, ne savent pas prendre leur parti des illogismes théo-
riques nécessaires pour sauvegarder 'union des cceurs et des volontés.

Quoi qu'il en soit, le Synode d’Orléans, composé uniquement
d’évangéliques ou <«orthodoxes», non seulement a repoussé les
avances faites par I’Assemblée libérale de Montpellier (novembre
19035), mais a refusé de prendre part a une Assemblée générale
de tous les Réformés francais, avaznf la constitution des associa-
tions cultuelles. La date de cette assemblée a été renvoyée aprés
la convocation d’'un Synode orthodoxe constituant, émanant des
nouvelles Eglises orthodoxes ou évangliques, et qui, avec la meil-
leure volonté, ne pourra constater que le schisme, non seulement
avec le groupe libéral, mais encore avec le groupe évangélique
conciliateur (le Centre), mis en minorité a Orléans.

C’est par 60 voix contre 40, sur cent votants, qu’'a été prise
la détermination de retarder ainsi cette Assemblée générale, récla-
mée par les libéraux, par le Centre et, peut-on dire aussi, par le
bon sens. En effet, tout semblait indiquer aux Réformés frangais
la nécessité de se réunir au moins une fois avant de rien entre-
prendre par groupes séparés; il a suffi de lintransigeance d’un
groupe, celui de «!’extréme Droite », pour faire tout échouer... Une
protestation signée par les 40 membres du Centre a été lue a la
tribune par le pasteur Nyegaard contre le vote qui reculait I'As-
semblée générale 4 une date indéterminée, et le Synode a pris fin
non sans laisser beaucoup d’inquiétude dans les esprits. Le Centre,
sans se retirer encore de l'organisation synodale évangélique, s’est
constitué en un groupe homogene pour recommander aux futures
associations cultuelles des statuts qui fussent aussi peu thématiques
que possible; les libéraux, de leur c6té, ont les leurs qui leur per-



— 390 —

mettraient de faire partie d’un Synode des Eglises réformées unies,
si ce Synode se constitue jamais.

Toujours est-il qu'a ’heure présente les Eglises réformées de
France se composent de trois groupements (la Droite, le Centre et
la Gauche), ayant chacun leur caisse particuli¢re, et destinés peut-
étre pendant longtemps encore 4 mener une existence distincte. ..

Le fait capital, a mon sens, de ces derniers jours, c’est la

démission — provisoire mais effective — que MM. les pasteurs
Wilfred Monod et Elie Gounelle ont envoyée au Synode d’Orléans.
Ils ont méme lu en séance, I'exposé des motifs de leur retraite, et
I’émotion produite a été trés vive. Mais je pense qu’un trés petit
nombre seulement a été surpris de cette décision.
- Tous ceux qui ont suivi, méme de loin, le mouvement des
idées théologiques et sociales au sein du protestantisme frangais,
durant ces vingt dernieres années, et qui ont feuilleté, méme dis-
traitement, les écrits des pasteurs de Rouen et de Roubaix, s’at-
tendaient a ce que les leaders du christianisme social, et d'un
mysticisme chrétien a la fois libéral et réaliste, se sentissent a
I’étroit dans l'organisation synodale telle que l'ont révée les chefs
de la droite.

L’'idéal du christianisme social, la volonté de délivrer les
esprits opprimés entre une certaine tradition chrétienne et les résul-
tats de I'immense labeur scientifique du siécle dernier ont paru a
W. Monod et a E. Gounelle incompatibles avec l'orientation actuelle
du régime synodal évangélique. Et les deux esprits les plus hardis
de notre France protestante contemporaine, deux des existences
les plus réellement consacrées au Christ rédempteur et a son ceuvre,
se sont vus dans l'obligation morale de se retirer de leur ancien
groupement et de se réfugier dans leurs églises locales (Rouen et
Roubaix), dont ils sont les pasteurs courageux et trés aimés.

Ces deux démissions ont surtout ému les jeunes gens qui se
consacrent en ce moment a Montauban, a Paris, a Genéve, aux
études pour exercer le ministere en France. Le retentissement
psychologique et moral de cet acte sera plus profond que les
sceptiques ne le pensent. Il nous prépare une génération de pas-
teurs, je ne dis pas meilleure que l'ancienne — soyons justes —
mais plus adaptée aux nouveaux besoins de la vie religieuse et
sociale du XX¢ siecle. Il rend possible la naissance d’Eglises ou
le lien véritable des ames sera une action commune vers un
méme but et uniquement inspirée par le Christ. « Nous allons a
I'Union véritable, s’écrie Gounelle dans son discours de démission
(la Vie nonvelle du 20 janvier 1906), par la seule voie que Dieu
nous ouvre: ['Action bonne, l'action inspivée par Fésus-Christ seul.»



— 391 —

* Chez les anglicans. — On lira sans doute avec intérét les
notices suivantes, toutes dues a des membres de I’Eglise anglicane:

— A propos d'un article de M. I’évéque Montgomery sur le
Congreés « pan-anglican» de 1908, M. John Shelly (Plymouth) a
publié, dans le Churchk Times du g janvier 1906, une lettre dans
laquelle on lit:

I am as ready as any one to welcome all reasonable efforts
to bring the various Churches in communion with the Church of
England into the closest unity of mutual interest and affection and
help, but these proposals, and especially the first of them, fill me
with amazement and alarm. They are in effect another step in that
mischievous movement that has been going on for some time past
to establish an Anglican patriarchate, which, fortified by the pro-
posed Court of Appeal, would soon become an Anglican Papacy
— not in name of course, but in fact. A large gathering like the
Lambeth Conference, or this proposed Pan-Anglican Synod, may
be so easily moved by sentiments of fraternal enthusiasm, that it
is quite possible that proposals of this kind may be accepted
without any recognition of their real nature and tendency, and they
ought therefore to be fully discussed beforehand with reference, not
only to the ideal which may be in the minds of some enthusiastic
persons, but to their practical working...

But in addition to this there is the danger of bringing back
the evils of the appeals to Rome, which were one of the chief
abuses of the medizval Church. The danger of the proposed appeals
is not mitigated by supposing that the Archbishop would not hear
them himself, or if he heard them, would have the assistance or
advice of other Bishops, The Pope did not ordinarily hear appeals
himself. The real danger is the imposing on a local Church an
external government other than that of a General Council.

In reading Bishop Montgomery’s article;, and in the various
pleas which I have seen for the establishment of an Anglican pa-
triarchate, I see repeated all the innocent and excellent reasons
which induced the growth of the power of the Papacy. Those who
were influenced by these reasons in the Middle Ages had no expe-
rience to guide them. We have, and it is all dead against Bishop
Montgomery’s proposal, so far as the daughter Churches are con-
cerned. As far as it relates to England I am reminded of what
Bishop Wordsworth of Lincoln is reported to have said when some
such proposal was discussed in his presence — “If we must have
a Pope, I would rather have one at Rome; he would be further
off, at any rate.”



— 392 —

— Projet de concile en Amérigue. — On lit, dans une lettre
de Chicago publiée par le Churck ITimes du § janvier 1906:
«.. A great Inter-Church Conference on Federation met in New-
York City, November 1sth. Its purpose has been understood to be
to secure co-operation on the part of various denominations in
interests common to all—such co-operation, it is explained, as will
not affect or compromise the distinctive principles of the religious
bodies concerned. ..

A plan of organization was submitted by the business com-
mittee. Its preamble illustrates the difficulty of keeping such a
federation from committing itself to the absurdities of undenomina-
tionalism. “ Whereas,” it reads, “in the Providence of God, the time
has come when it seems fitting more fully to manifest the essen-
tial oneness of the Christian Churches of America in Jesus Christ
as their Lord and Saviour,” etc.

It is proposed to establish a ‘“Federal Council of the Churches
of Christ in America.” The objects of this Council are defined to
be—(1) “To express the fellowship and Catholic unity of the
Christian Church; (2) to bring the Christian bodies of America
into harmonious service for Christ and the world ; (3) to encourage
devotional fellowship and mutual counsel concerning the spiritual
life and religious activities of the churches,” etc., etc.

Thirty bodies were invited to the gathering. Romanists and
Unitarians were not included. It is expected that the plan will be
acted on by the official gatherings of each body represented, and
that the Council will be organized to meet in 1908, and in every
fourth year thereafter. It is earnestly to be hoped that our General
Convention will not appoint representatives to the Council.”

— Nicene Churchmen’s Union. — An appeal is to be sent to
all the Bishops who will be invited to attend the Lambeth Confe-
rence in 1908, beseeching them to promote some definite and, if
possible, united course of action by the several Churches there
represented, with the object of restoring the broken unity of Chris-
tendom. The appeal contains the following paragraphs:—

“In case the Orthodox Church should require the definite
acceptance of the seven General Councils as a condition of inter-
communion, we trust that the Bishops in 1908 would not decline
to express their acceptance of the same, seeing that these Councils
are accepted by East and West alike, while not one of them, so
far as we are aware has ever been repudiated by the Church of
England.

“ Among other results which would follow from a Catholic
spirit and a loyal adherence to the Fourth Council on the part



— 393 —

of this Conference would be the recognition of the Constantinopo-
litain Creed (commonly called the Nicene) in its original form,
without the Filioque, as the sole authoritative Creed or symbol of
the faith.”

— Le péril romaniste en Angleterve. — M. W.P. Upton a
publié dans France et Evangile (janvier 19o0) la lettre suivante:

En résumé, la population du Royaume-Uni est de trente-
quatre millions de protestants et de cinq millions de catholiques.

On pourrait donc croire que les protestants anglais sont invin-
cibles et que les intrigues romaines ne doivent pas nous inquiéter.
C’est une erreur. Les périls du protestantisme en Angleterre sont
trés réels, parce qu’il se montre indécis contre un ennemi qui
emploie effrontément les armes les plus déloyales.

Rome, sachant notre force, se garde bien de nous attaquer a
visage découvert. Elle a appelé a son secours l'indifférence. Celle-ci
s’étend de plus en plus partout. Aussi tandis qu'en France on
répéte: < Le cléricalisme, voila I'ennemi!» je m’écrie, en pensant
a nous autres Anglais: < L'indifférence religieuse, voila le péril! »

Il faut ajouter que trop souvent pour des questions secondaires,
des différences d'interprétation de textes évangéliques, nous dépen-
sons, contre nos propres fréres, des forces magnifiques que nous
devrions seulement employer & combattre les ennemis de la vérité
chrétienne et de la liberté humaine. Nous imitons le triste exemple
de la France, sur ce point.

Il y a, d’autre part, un trés grand danger pour la vérité
évangélique dans le Ritualisme qui, peu a peu, a envahi I'Eglise
officielle et cléricale.

Les uns se bornent a désirer quelques cérémonies, mais d’au-
tres voudraient faire revivre les dogmes abrogés par la Réforme.
Moi-méme j'ai entendu un des ministres de ce Ritualisme théatral,
payé par I'Eglise protestante d’Angleterre, précher sans vergogne
I'Infaillibilité¢ du pape.

Sans doute une pareille inconscience se rencontre rarement,
mais, dans plusieurs églises ritualistes, la messe est célébrée a peu
prés comme dans les églises catholiques romaines. Quand la foi
au Dieu de I'Evangile s’altére et diminue, les liturgies triomphent
et les pompes extérieures du paganisme se substituent au culte en
Esprit et en Vérité.

Dans trois des quatre provinces de I'Irlande, les catholiques
dominent. Dans 1'Ulster seul les protestants ont la majorité. Or ce
n'est pas seulement dans I'Ulster, mais encore dans toute l'Irlande
que les protestants l'emportent par l'intégrité de leur vie. La ri-
chesse industrielle du pays leur est due.



e gk —

On peut se rendre compte facilement de la différence qui
existe entre I'Irlande catholique et l'Irlande protestante. La pre-
miére est en pleine décadence et se dépeuple chaque jour: elle
est maintenue sous la griffe d’'un sacerdoce égoiste et Rome se
reconnait toujours a ses fruits; 'autre au contraire, libre de ce
joug, jouit d’une prospérité remarquable qui provoque l'envie et
la haine.

Les prétres romains sont décidés a extirper le protestantisme
de I'lrlande. Pour arriver a ce but, ils ont fondé 1 Associatiorn ca-
tholique.

Rien de plus édifiant que les procédés employés par cette
Association.

1’Association adresse une circulaire aux employés catholiques
s

d'un chemin de fer.

Elle leur demande les noms et les adresses de tous les em-
ployés protestants avec des renseignements précis, quand il s’agit
de donner de I'avancement a 'un d’eux.

Alors, certains journaux publient des réclamations perfides
contre la nomination prochaine d'un employé protestant. Et si
Pemployé regoit 'avancement promis, les mémes feuilles procla-
ment que cet avancement a été accordé, non pas au mérite, mais
uniquement a la religion.

Autant qu’ils le peuvent, les prétres catholiques deéfendent
aussi d’acheter aux protestants et de leur vendre.

Cette infame Inquisition moderne a pour but de faire de I'Ir-
lande, province du royaume de notre bon roi Edouard VII, une
province de l'évéque romain.

Heureusement la conscience populaire leur répond : « Jamais!»

¥ Nécessité d'une réforme. — On lit dans la Guardian du 28
février dernier: « The Church must reform herself and largely, by
the method of popularising her ministry. She must be before all
things a missionary Church, and must rely much on lay agency,
gladly welcoming and utilising all loyal service that may be offered.
The clergy and their helpers must also live as far as possible in
close touch with the people, entering into their ordinary pursuits
and pleasures as well as their cares and troubles. What may be
called the separatist ideal of religion must be frankly abandoned
as no longer suited to our time. “Plus de monastere,” says M. Che-
valier, to whom Puritanism and Monachism are alike expressions
of an imperfect ideal of the Christian life. That a writer of such
views should look wistfully towards reunion with the English and
Greek Churches is not surprising. It is a question of efficiency.
Apart from the advantage of substituting harmony for division, he



— 395 —

suggests to those of his own obedience that they may have much
to learn from the Churches they now hold to be in schism. He
also reminds them (what some may require to be roundly told)
that the movement of Anglican thought towards Reunion is no
result of a Roman propaganda acting upon a weakened Church,
but is due to a great renewal of spiritual life in that Church.»

— Redeeming the Teme, by Paul B. Bull, C.-R., Mirfield: III.
Of the Love of Money:... If the Church is to be cleansed of
worldliness, and to wage a victorious warfare with the world, it
must adopt a new standard of values, and be weaned from its too
great reliance on wealth. For the love of money is eating out the
life of our nation, and hardening the hearts of all men. And the
Church has unconsciously adopted the very standard of the world,
and estimates all its official life by money values. It makes one
shiver to note how far we have drifted from the Gospel of poverty
and simplicity of life when we can represent the standard of values
in the Church by the following table:—

One Bishop in a Palace . . . £ 3,000 a year
One Dean in a Deanery . . . £ 2,000 >
One Canon in a Stall. . . . £ 8oo >

One Episcopal Horse in a stable £ 400 >

One Parish Priest in a Vicarage £ 200 >

One Communicant in a Cottage £ 100 :

One Candidate for Holy Orders

in a College . . . £ 50
So while the bitter cry from the heathen world goes up to
Heaven for more teachers, we realise that an episcopal horse costs
as much as a missionary Bishop. This blighting curse of a money
value for the ministry of a (ospel which condemns the love of
money is not the creation of a disordered imagination. It is the
recognised method of the Church. At the Liverpool Church Con-
gress it was urged on the people of Liverpool that such a noble
city should have a really first-class Dean for its Cathedral. And
how were they exhorted to get one? They were told that they
could buy one for an extra £ 1,000. The sum of “£ 35,200 (for
the Dean £ 2,000 and four Canons at £ 800 a year) was a great
deal in excess of the estimated minimum stipend suggested in
clause 22 of the Liverpool Cathedral Act of 18835, but as they were
expecting worthy leadership in the Church of Liverpool they must

be prepared to pay a fair wage for it..,

“Soon, when threatened with Disestablishment and Disendow-
ment, the officials of the Church will uplift their voices in defence
of its endowments, and appeal to the nation to protect these treas-



— 396 —

uries of God. But if we desire the protection of God or the support
of the men, we must justify our claim by a zeal for social right-
eousness, and for the right use of these endowments which the
piety of ages has entrusted to our care. They were not given to
us in order that the priests of God might live lives of worldly
grandeur in clean contradiction to the Gospel they are sent to
preach; but in order that, freed from worldly anxiety, they might
be the champions of the poor. The best defence of the Church
will always be to cleanse itself by God’s help from the spirit of
worldliness, and to return to that love of poverty and simplicity of
life which alone can witness to our right to speak in the Master’s name.
(Church Times, Febr, 2, 1900).

— A Grave Sttuation. — The Bishop of Exeter, in his monthly
letter to the diocese, says:—The situation is one of grave anxiety,
the more so as we are assured that a Bill dealing with Education
will be among the first measures to be proposed by the Govern-
ment. But until we have their proposals before us, it is neither
possible nor desirable to define our attitude to them. At the same
time it may be of use to remind ourselves of the policy we have
been following, and of the principles for which we contend and
shall contend to the last.

“We do not claim that the Act is satisfactory in all respects,
but that, equitably worked as it is in Devon, it embodies princi-
ples substantially just. We claim that by providing the buildings,
and by the cost of maintaining them, we are paying the full cost
of the religious instruction given in Church schools. But the fact
that this cost is paid not directly but by equivalence disguises to
some extent the real facts. And we would do well to accept a
change in the law which would throw the cost of religicus instruc-
tion upon the Church directly instead of indirectly.

“Secondly, we must not furget that great numbers of our
Church children are in ‘provided’ schools, and that we have a
duty to them. Nor can we be unmindful of our duty to the relig-
ious life of our country as a whole, which is vitally affected by
the religious conditions under which the children of the nation are
educated. We must set our faces resolutely against the disaster of
a secular system of national education.”

(Church Family Newspaper, Febr. 9, 1900).

— Contre lautorité abusive de certains évégques. — Le Church
Tzmes du 16 février dernier a publié la lettre suivante:

Sir,—1I notice in a letter on this subject, in your current issue,
one of the statements, now so common, to the effect that the Church
ts hierarchical and not democratic. Of course this is perfectly true,




— 397 —

but the way in which one so often sees it stated is calculated to
lead people to ignore the other aspect of the case—uviz., that the
episcopate is paternal and representative. We might do well to
remember the following weighty words of the eminent modern
Russian theologian, the late A. S. Khomiakoff:—

The expressions used by a Synod of three Patriarchs and
twenty-eight Bishops have a very high authority, and may be
considered, now that they have been reprinted in Russia with the
assent of our Church authorities, as something very near an (Ecu-
menical decision of the Eastern Church. These expressions, as
worded in sec. 17, are of the following import:— “The Pope is
greatly mistaken in supposing that we consider the Ecclesiastical
Hierarchy to be the guardian of the dogma (of the Church). The
case is quite different. The unvarying constancy and the unerring
truth of Christian dogma does not depend upon any Hierarchical
Order; it is guarded by the totality, by the whole people of the
Church, which is the Body of Christ.” Examples follow. The same
idea 1s still more clearly illustrated, I think, in section 11 (I have
not the Encyclical with me, and can only quote from memory);
the meaning of the passage is as follows: ‘“No Hierarchical Order
or Supremacy is to be considered as a guarantee of truth. The
knowledge of truth is given to mutual love.” It would be difficult
to -ask for explanations more positive and more clear. The gift of
truth is strictly separated from the hierarchical functions — (viz.,
from Sacramental and disciplinarian power), and the essential dis-
tinction from the Roman notion is thus established; the gift of
unvarying knowledge (which is nothing but faith) is attributed, not
to individuals, but to the totality of the ecclesiastical body, and
‘is considered as a corollary of the moral principle of mutual love.
This position is in contradiction to the individualism and rational-
ism which lies at the bottom of every Protestant doctrine.— Russia
and the English Church during the Last Fifty Years, Vol.l. p. 94,
ed. W. J. Birkbeck. London 189s. ORTHODOX.

— The Bull ,, Apostolicae Curae.” — Le Guardian du 28
février dernier a publié la lettre suivante: «Sir—In the Lzfe of
Archbishop Temple, Vol. IL, p. 388, ¢t seq., the Bishop of Salisbury
contributes an interesting paper upon the Papal Bull Apostolicae
Curae (1896), and the previous condemnation of Anglican Orders
by the Dutch Jansenist Church (1894), and, regarding the Pope,
his lordship says: — “ The cause of his issuing this Bull is some-
what obscure, and this, perhaps, is not the place to attempt to
state what is known or may be reasonably conjectured about it.”

Revue intern, de Théologie. Heft 54, 1906. 26



— 398 —

But Leo XIII. himself gave the reasons why he reopened the
question in the Bullitself. I take the translation given in the V-
dication published by Cardinal Vaughan and the English Bishops
in communion with Rome. Noticing the revival of the controversy,
the Pope said:—

“Those in favour of the absolute validity, or of a doubtful
validity, being not only certain Anglican writers, but some few
Catholics, mostly non-English, .... both indeed thought that....
it was not inopportune to re-examine the question by Our authority.
And We, not disregarding such desires and opinions, and, above
all, obeying the dictates of Apostolic charity, have considered that
nothing should be left untried that might in any way tend to
preserve souls from injury, or procure their advantage.”

These reasons, given by the Pope himself, for making an
inquiry or investigation seem to me to be not “ somewhat obscure,”
but plain enough, and the results of the inquiry were given in the Bull.

St. Andrews, N. B. Georges ANGUS.

* Un Sophisme de M. Anatole Leroy-Beaulieu. — Dans la
Revue du 15 mars, 'honorable publiciste reconnait, avec raison,
que la religion devrait étre un des premiers facteurs de la pacifica-
tion du monde; que, de fait, dans les guerres dites de religion, la
religion était plutdt 'occasion ou le prétexte que la cause méme;
et encore, que toutes les grandes religions sont internationales, non
cantonnées dans un nationalisme exclusif, et qu’ainsi le catholicisme
a un caractére international. Cette derniére assertion est vraie en
elle-méme, mais il est bon de remarquer que tel n’était pas le sens
primitif du mot « catholique ». L’Eglise primitive a été dite catko-
lique, en opposition aux sectes hérétiques, parce qu’elle professait
luniversalité des enseignements de ].-C., et qu'elle ne faisait parmi
eux aucun choix. Si donc 'Eglise catholique est dite znternationale,
c'est & un point de vue tout autre que celui de sa catholicité dog-
matique.

L’auteur affirme que I'Eglise catholique, au moyen age, a
ébauché, sous le nom de République chrétienne, la fédération euro-
péenne que le XX° siecle doit chercher a préparer. Certes, il y a
du vrai dans cette assertion; mais il ne faudrait pas laisser dévier
de son vrai sens l'expression «République chrétienne». L’auteur
semble n'y voir qu’un projet de fédération européenne et politique.
La vérité est que, dés le principe, la constitution de I'Eglise a été
républicaine, étant fondée sur le Christ comme pierre angulaire et
sur le fondement des douze apodtres; que, dés le principe, 'Eglise
a été considérée comme une république ou une fédération d'Eglises
particulieres autonomes; fédération qui doit étre, par conséquent,



— 39 —

universelle et non seulement européenne. M. Leroy-B. ne parle pas
de la papauté, mais dans son esprit c’est sans doute la papauté
qui a ébauché la fédération européenne susdite. Si telle est sa
pensée, elle est erronée: car la papauté n’a cherché qu'a fonder
une monarchie dite chrétienne, dont /le pape devait étre le chef
religieux et poletique; et c'est ainsi qu’elle a divisé I'Europe, et
qu'elle est encore pour le monde entier un élément de division
religieuse et politique. Loin de tendre a inculquer aux peuples
« esprit de fraternité et de paix», elle tend essentiellement a les
soumettre a son autorité usurpée et a semer la discorde parmi eux.
Aucune méprise n’est possible sur ce point, a la lumiére de I'his-
toire. C’est de Dieu qu'ils parlent, lorsque les vrais chrétiens disent:
Adveniat vegnum tuum! tandis que les nombreux fanatiques de
I'Eglise romaniste entendent d’abord le régne du pape-roi. 1l est
regrettable que M. Leroy-B., loin d’avoir parlé clairement, ait prété
le flanc a une interprétation sophistique. Il aura beau dire et beau
faire, ce n’est pas de Rome que viendra la paix. Au contraire, tous
les partis qui veulent la paix doivent lutter énergiquement contre
Rome, et cela, au nom méme du vrai christianisme et du vrai
catholicisme.

* A noter: — Dans la 7keol. Quartalschrift, n° 1, 1906, un
article de M. Funk sur l'ordre ecclésiastique égyptien, p. 1-27;
combat la théorie de Wordsworth, d’aprés laquelle les Canons
d’ Hppolyte ne seraient que le simple remaniement d’un écrit plus
ancien, d'un Ordre de [’Eglise actuellement perdu; — 264d.,
p. 36-61, un article du D* K. Adam sur la doctrine du St-Esprit
dans Hermas et Tertullien: Hermas a enseigné l’existence d’un
Esprit éternel de Dieu, qui est également son Fils et une expres-
sion hypostatique de toute l'essence divine. — Dans la Revue du
clevgé frangass (15 février 1906), un article de F. Martin sur les
doctrines du livre d’Hénoch, p. §61-591; voir en particulier la
partie eschatologique, p. 575 et suiv. — Dans 7ke Christian Minis-
try de M. Lyman Abbott., L’auteur insiste particuliérement sur les
caracteres de la prédication i notre époque. Cette prédication doit
étre simple, vitale et pratique. Son théme ne peut étre que Pen-
seignement de Jésus. « Il est donc urgent de renoncer aux effets
de I'éloquence que l'on n’obtient assez souvent qu'au détriment de
la vérité, d’éviter toutes les déviations de !'imagination et d’en
revenir purement et simplement a I’Evangile, a la parole de Jésus.»
-~ Dans la Revue bénédictine, 1 janvier 1906 : un premier article
de Dom Placide de Meester sur la théologie orthodoxe (Grecs,
Slaves et Roumains). — Dans la Quinzaine (janvier 1906): un
article de M. P. Bureau sur le culte luthérien en Norvége; un pas-



~ 400 —

teur luthérien reproche aux romanistes de ne plus guére connaitre
le dogme de la paternité divine, puisque la piété les pousse & se
faire moines ou célibataires. — Dans la Revue pratique d’apologé-
tzque (15 janvier 1906): un article de M. Lesétre, ou il est dit que
« tous les récits bibliques ne sont pas a prendre a4 la lettre», —-
Dans les Church Bells and Illustrated Church News (January 26,
1906): Home Reunion Notes, by the Earl Nelson. Common Doc-
trines for Church Union. — Dans les FEfudes (des Peéres jésuites,
20 mars 1900): une discussion trés aigre-douce entre le P. Lagrange,
dominicain, et le P. Brucker, jésuite, sur la question biblique. Le
P. Lagrange tient pour l'exégése ¢« moderne et progressiste », et il
déclare «toute factice » l'opinion que les PP. Billot, Schiffini, Mu-
rillo, Fonck, Delattre, Fontaine, Dorsch, Coubé, s’efforcent de faire
prévaloir. Le P. L. combat aussi la théologie du célébre cardinal
Franzelin. Il affirme, entre autres choses, que la Bible, avant Abra-
ham, n’offre pas d’histoire proprement dite, mais seulement de
Phistoire primitive légendaire. Le P. Brucker se récrie, prétend que
cette théorie est inconciliable avec les décisions de I’Eglise, et sou-
tient que le P. L. est en opposition avec l'interprétation commune
des Péres, interprétation commandée, dit-il, par la foi (p. 851).
Comment une interprétation dite ¢ commune » représente-t-elle une
tradition «infaillible » de I'Eglise? C’est ce que le P. Br. n’explique
pas. Le P. L. songera-t-il, osera-t-il le lui demander?

* Nécrologie. — La KRevue a perdu derniérement plusieurs
amis dévoués, a la mémoire desquels elle se fait un devoir de
cceur de rendre hommage :

M. Etienne A. Vlasto, membre de I'Eglise grecque, décédé en
février 1906, a Ramleh — San Stefano (Egypte).

M. le pastcur protestant Henri-David Augséourger, decede le
2 janvier 1906, a Lutry (canton de Vaud).

M. le chanoine Meyrick, de I'Eglise anglicane, décédé en jan-
vier 1900, dans sa paroisse de Blickling.

Qu'ils reposent tous dans la paix du Seigneur!

Le Directeur-Gérant ! Prof, D E, MICHAUD

Berne. — Imprimerie STAMPFLI & CIE.









	Chronique

