
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 54

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


334

CORRESPONDANCES.

I. — Sur l'Eglise anglicane: — IIe lettre du Rev. Lias,
et IIe Réplique du Prof. Kyriakos.

Hayward's Heath, January 4, 1906.

My dear Friend,

If I reply to the communication addressed to you by
Professor Kyriakos, it is not, believe me, that I may gain a barren
victory in a controversy, but on behalf of that better
understanding between various branches of Christ's Church to further
which the Revue internationale de Théologie was established. I
have met Professor Kyriakos, if I mistake not, at one or more
of the International Reunion Congresses which the Old Catholic
Churches, to their eternal credit, have gathered together. And
I am sure that he does not desire to say or do anything to
prejudice the efforts towards a better understanding which have
been made. He will not therefore, I hope, be offended if I
endeavour to remove some grave misapprehensions under which
he labours.

In doing so, I do not for a moment suppose that union
between ourselves and the Orthodox Churches can be at once
brought about. The misunderstandings of centuries can hardly
be dispelled in two or three decades. I essay a more modest
task: that of trying to remove one or two of the vast heap of
misapprehensions which keep the Churches apart ; hoping thus
to bring the day a little nearer when they will all have
disappeared.

First of all, let me assure Mr Kyriakos that he is mistaken
in supposing that I belong to the High Church party. Though
firmly attached to the principles and formularies of the Anglican
Church, I have steadily refrained from joining any party within
her, but have maintained entire liberty of action within the



— 335 —

limits drawn by those principles and formularies. As I have
been publicly described as a High Churchman, a Low Churchman,

and a Broad Churchman, I imagine that I have attained
the object I had in view.

Next, let me assure Professor Kyriakos that he is entirely
mistaken in supposing the Anglican Church as a Church to have
committed herself to "Protestant Defence Associations". There
are no doubt "Protestant" Anglican Churchmen, for the Church
of England demands of her members no confession of faith but
the Creeds and the Church Catechism. And so, for aught I
know, there may be a " Protestant Churchman's Alliance ".
Professor Kyriakos is, however, very wide of the mark in
supposing that "Fairbairn, Martineau, Caird and Seeley" are
Anglican Theologians. Professor Fairbairn belongs to the
Congregational body. Dr Martineau was an Unitarian. Prof. Dr
Caird is, I believe, a Scotch Presbyterian. He is certainly not
a member of the Anglican communion. My lamented friend Sir
John Seeley, though in his work Ecce Homo he deals in a

sympathetic spirit with the Person and work of Christ, was a
layman, and remained to his death unattached to any religious
body whatever.

I am self-confident enough to imagine that, having been
for 47 years a Presbyter of the Church of England, I know
as much about her formularies, which are not very voluminous,
as the writers in Herzog's Encyclopaedia, or Hase, or Kurtz.
Even Dr von Döllinger, with all his vast learning, fell into the
most ludicrous blunders about our Church in his earlier years,
though, when he came to know her better, he pronounced her
to be a great bulwark of the Faith. I shall not therefore
endeavour to îefute the mistakes into which the writers cited by
Professor Kyriakos have fallen. I may, however, remark in
passing, that if, as is asserted by Professor Schell, the
"doctrine" of our Church "shews a perfect dependence on the
German Reformation", it seems rather strange that according
to Kurtz, "the 42 Articles", now, by the way, no longer in
force, "explain the faith according to the spirit of Calvinism".
Surely Professor Kyriakos knows enough to have suspected his
authorities when they lead him into such a hopeless contradiction

as this. Calvin wras not a German.



— 336 —

I am glad, however, to see that in his last letter Professor
Kyriakos modifies some of his former statements. The 39
Articles now, we are told, teach a "Calvinisme tempéré". They
no longer are declared to teach " Justification by Faith ivithout
good works", but "Justification by Faith alone". Our Church
no longer "condemns the veneration of the memory of saints
and martyrs", though she is to blame for confining that
veneration to the immediate disciples of Christ.

So far, so good. But I should have been still better pleased
had Professor Kyriakos gone a little farther. The 11th Article
certainly declares that "we are justified by faith only". But, asi
have already shewn, that statement is very considerably modified
by the declaration in Art. 12 that such a faith as the Article
has in view is as inseparable from good works as is a tree from
its fruit. And if the Professor would go on to compare Articles
11 and 12 with the Confession of Augsburg, which is Lutheran,
or with any of the Confessions of the Calvinistic Churches, ho
will see a considerable difference between them. Especially is

it remarkable that, in the Church of England, faith is regarded
as an objective faith in Christ as our Saviour, and in no sense

as that subjective persuasion of one's own ultimate salvation
the belief in which has worked such evil in other Reformed
Churches. Then as to our teaching that there are only two
Sacraments, (1) no such statement is found in Art. 25, (2) the

language of that Article is confirmed by the Catechism. Both
the Article and the Catechism agree in maintaining that the
other so-called Sacraments are not "Sacraments of the Gospel"
because they were not "ordained by God". Then, (3) the
Homilies, pronounced in Art. 35 to contain "godly and wholesome

doctrine", tell us that other Sacraments beside Baptism and

the Lord's Supper are not "such Sacraments as Baptism and
Communion are " *).

Lastly, in regard to Predestination. The word "absolue",
used by Professor Kyriakos in speaking of Art. 17, is not to be

found there. Scrupulous accuracy of quotation should surely be

observed by those who have a good understanding between
the Churches at heart. The interpolation of the word " absolue "

by Professor Kyriakos is altogether unwarrantable. The only

') Homily on Common Prager and Sacraments.



— 337 —

propositions in Art. 17 are (1) that "predestination to life is
the everlasting purpose of God, whereby He delivers from
curse and damnation those whom He hath chosen and
brings them in Christ to everlasting salvation"; and (2) for
"curious and carnal persons who lack the Spirit of Christ",
"to have continually before their eyes the sentence of God's

predestination is a most dangerous downfal, whereby the devil
doth thrust them either into desperation, or into the wretch-
lessness of unclean living, no less perilous than desperation".
How markedly different from the searching and clear cut
definitions of the Calvinistic Churches these vague affirmations are
must be evident to every careful student of theology. As I have
already said, the Calvinistic party in our Church were so
dissatisfied with Art. 17, that they endeavoured at a later date to
force the Calvinistic definitions upon us. The attempt was happily
unsuccessful.

My readers will absolve me, I am sure, from the accusation,

either of engaging in mere academical discussions, or of
endeavouring to evade clear issues by ingenious distinctions.
I simply desire to remove misapprehensions which time and
circumstances have created, and to express my belief that
when the formularies of one Church are studied by the
members of another, the cause of union will be best promoted
by placing the most favourable construction possible on their
statements.

I remain, most sincerely yours,
J. J. Lias.

Athènes, le 16/29 janvier 1906.

Mon cher ami,

La seconde réponse de M. Lias n'était pas, selon moi,
nécessaire, parce qu'elle n'ajoute rien d'essentiel à ce qu'il
a dit dans la première; elle ne réussit pas plus que celle-ci à

réfuter ce que j'ai dit avec raison, dès le commencement, sur
l'Eglise anglicane.

Si M. Lias n'appartient pas au High Church Party, ou si
Fairbairn, Martineau et Caird ne sont pas des anglicans, tout
cela est secondaire; cela n'a pas une signification essentielle



— 338 —

dans la question capitale de la foi de l'Eglise anglicane sur
laquelle nous discutons

Je ne confonds pas l'Eglise anglicane avec les théologiens
qui composent la Protestant Churchmen's Alliance ou la
Protestant defence association; j'ai seulement dit que les théologiens

du High Church Party, qui inclinent aux doctrines catholiques

ou orthodoxes, et avec lesquels M. Lias peut être
d'accord, ne composent pas seuls l'Eglise anglicane; que d'autres
fractions, aussi, très grandes et ayant des principes contraires,
d'un protestantisme austère, lui appartiennent avec le même
droit, et possèdent comme membres des théologiens d'une
grande réputation scientifique, et dont la foi ne doit pas être
négligée quand il s'agit de l'enseignement de l'Eglise anglicane.

Tous ces théologiens protestantisants ne sont pas de la
même opinion que M. Lias sur plusieurs points de la foi anglicane,

parce qu'ils conservent la doctrine des 39 Articles et
défendent ces articles qu'il rejette.

Tout ce que M. Lias soutient dans sa seconde lettre ne
peut persuader personne, comme il n'a persuadé personne
avec tout ce qu'il a dit dans sa première. Il répète que les
39 Articles n'ont pas l'autorité d'un symbole dans l'Eglise
anglicane. Cependant tout le monde théologique d'Europe et
d'Amérique accepte comme vérité incontestable que les 39
Articles publiés par les évêques anglicans sous le règne
d'Elisabeth en 1562, sont le symbole de l'Eglise anglicane,
comme les définitions du concile de Trente le sont pour
l'Eglise catholique-romaine, la confession augsbourgienne pour
l'Eglise luthérienne, la IIe confession helvétique et d'autres
confessions calvinistes pour les Eglises calvinistes, et les défi
nitions des sept conciles œcuméniques pour l'Eglise orthodoxe
C'est l'opinion de tous les théologiens dogmatiques et symbo
liques de toutes les Eglises. Chez les théologiens d'Allemagne
cette opinion est regardée comme une vérité incontestable
Nous pensons que M. Lias, qui comme théologien réputé dans
son Eglise ne peut pas ignorer les grandes recherches
théologiques des derniers temps en Allemagne, recherches qui ont
fait de ce pays le centre principal des études théologiques du
monde chrétien, ne doit pas mépriser les opinions des
théologiens allemands, comme il le fait dans sa seconde lettre.
Les théologiens d'Allemagne sont aujourd'hui de première



— 339 —

autorité dans les questions théologiques. Hase est incontestablement

le premier et le plus grand historien de l'Eglise
chrétienne et contre lequel ni les Anglais, ni les Français, ni
aucun autre peuple chrétien ne peut opposer d'égal en fait
d'histoire ecclésiastique.

M. Lias ne peut persuader à personne que Hase, Kurtz
et Schœll, dont j'ai invoqué les témoignages pour mon opinion
sur l'Eglise anglicane comme Eglise de foi protestante, ne
savent ce qu'ils disent quand ils parlent de cette Eglise anglicane,

et qu'ils se trompent déplorablement et se contredisent.
Je ne leur trouve aucune contradiction, lorsqu'ils disent que
l'Eglise anglicane a suivi dans quelques points la réformation
allemande, dans d'autres les calvinistes (la prédestination et
l'eucharistie), et que dans le gouvernement ecclésiastique elle
s'est frayé une voie propre, conservant les anciens évêques.

Aussi tout ce que M. Lias dit pour montrer que ni
l'article XVII de la confession anglicane n'enseigne la prédestination

absolue, ni l'article XXV les deux sacrements seulement,

ni l'article XI la justification par la foi seule sans les
bonnes œuvres, tout cela, dis-je, ne s'appuie sur aucune base
vraie. Il suffit qu'on lise seulement ces articles pour se
persuader du contraire. L'article XVII dit expressément que la
Grâce appelle au salut seulement ceux que Dieu a prédestinés
pour les sauver; l'article XXV parle des deux sacrements
qui sont ordonnés par le Christ, et dit que les autres rites
qu'on a nommés sacrements, ne doivent pas être regardés
comme tels; et l'article XI dit que la justification de l'homme
se fait seulement par la foi. Tout ce que M. Lias affirme dans
une langue obscure et peu claire, pour affaiblir le sens des
mots de ces articles, ne peut changer leur vrai sens, pour
ceux qui les lisent impartialement et sans préoccupation.

La conclusion de cette discussion est que ni M. Lias ne
nous a persuadés, ni nous M. Lias. Il reste donc aux autres
théologiens impartiaux le soin de juger qui de nous deux a

raison Pour cette raison, je regarde notre discussion comme
finie et toute continuation comme superflue.

En finissant cette correspondance théologique, je considère
comme nécessaire de dire que, quoique je ne sois pas d'accord

avec M. Lias sur plusieurs questions, je ne cesse pas
pour cela d'estimer son érudition théologique et son ardent



— 340 —

désir du rapprochement et de l'union des Eglises chrétiennes;
union qui, si elle trouve maintenant de grandes difficultés,
pourra cependant se réaliser dans l'avenir. Nous aussi voulons

ce rapprochement, surtout avec les anciens-catholiques
qui ne diffèrent avec nous orthodoxes sur aucun point essentiel.

Nous le voulons aussi avec les anglicans, cette grande et
glorieuse Eglise à qui appartient la nation qui est en ces
jours à la tête de la civilisation et du progrès, et qui dans
son gouvernement ecclésiastique et dans son culte a de si
grandes ressemblances avec l'Eglise orthodoxe; mais nous
croyons que ce rapprochement ne sera possible que si nous
connaissons préalablement les vraies différences qui existent
entre les Eglises. Pour que les Eglises s'unissent, il est
absolument nécessaire de savoir sur quels points nous ne sommes
pas d'accord; parce que seulement alors il sera possible de
s'entendre à ce sujet et de trouver une solution.

Votre ami,
A. Diomede Kyriacos.

II. — Sur l'infaillibilité du pape.
On m'écrit: «Vos arguments contre l'infaillibilité, même

limitée, du pape, dans la dernière livraison de votre intéressante

Revue, sont très sérieux. Mais, à l'heure actuelle, l'Eglise
catholique tout entière, ou à peu près, croit à l'infaillibilité
pontificale. Que deviendrait donc l'infaillibilité de l'Eglise elle-
même, si le pape n'était pas infaillible Et si l'Eglise n'est pas
infaillible, que reste-t-il du catholicisme?..»

Réponse : 1° Mon correspondant confond l'Eglise catholique
avec l'Eglise romaine ; et de ce que celle-ci croit ou semble
croire le pape infaillible, il conclut que l'Eglise catholique tout
entière professe la même croyance. Il se trompe. — Premièrement,

les membres de l'Eglise romaine qui raillent l'infaillibilité

du pape, sont légion; ceux qui, sans la railler, n'en font
qu'une affaire de discipline extérieure et non de croyance, sont
plus nombreux encore. Peut-on dire que, dans de telles conditions,

l'Eglise romaine professe l'infaillibilité du pape Non. —
Secondement, l'Eglise romaine n'est qu'une Eglise particulière,
et nullement l'Eglise universelle. Il est facile de biffer d'un



— 341 -
coup de plume comme non catholique tout ce qui n'est pas
romain. Mais ce n'est là ni de l'histoire, ni de la théologie.
Car l'histoire constate que l'Eglise orientale qui s'est dite
orthodoxe ou catholique, et qui, de l'aveu même de Rome, l'a
été certainement, pendant les huit premiers siècles, professe
encore le même symbole dogmatique qu'autrefois. Elle était
réellement catholique; de plus, elle est la même qu'autrefois;
donc elle l'est encore. En outre, c'est un fait que les anciens-

catholiques étaient catholiques avant le 18 juillet 1870; qu'ac-
cuellement ils professent les mêmes dogmes chrétiens qu'avant
cette date, je veux dire les dogmes que les catholiques d'Occident,

gallicans, mais non hérétiques, professaient tout en rejetant

l'ultramontanisme (qui dans ce temps-là n'était nullement
tenu pour un vrai catholicisme) ; donc, évidemment, ils sont
encore catholiques. Tels sont aussi les catholiques de l'Eglise
d'Utrecht. Tels sont de nombreux anglicans, je dirai même de
nombreux protestants, qui revendiquent, eux aussi, la catholicité,
et qui peuvent en justifier beaucoup mieux certes que la papauté
actuelle, coupable formellement de schisme et d'hérésie. Les
romanistes ont beau s'indigner de nous entendre revendiquer
le titre de catholiques contre les prétentions schismatiques
et hérétiques de la papauté actuelle, leur indignation n'est
point une réfutation. Nos arguments subsistent, ils remplissent
notre Revue, non réfutés et irréfutables.

Donc il est erroné de prétendre que l'Eglise catholique
tout entière, ou à peu près, croit à l'infaillibilité pontificale.
Mon correspondant, avec ces mots «à peu près », semble penser

que le dogme est une question d'à peu près et de majorité.

C'est aussi une profonde erreur. Le dogme est cela
seulement « qui a été cru partout, toujours, par toutes les Eglises
orthodoxes » ; or ceci est une question de fait et non de majorité

ou d'à peu près.
2° Dès lors, est-il bien sérieux de demander ce que deviendrait

l'infaillibilité de l'Eglise, si le pape n'était pas infaillible?
Elle resterait simplement l'infaillibilité de l'Eglise, comme au
temps où les conciles œcuméniques condamnaient les papes
hérétiques et se considéraient comme supérieurs au pape, tenu
pour simple évêque de Rome et simple patriarche d'Occident.
Le pape n'est pas l'Eglise. Un pape, comme tout autre patriarche,

peut être hérétique, schismatique, déposé, et le corps de



— 342 —

l'Eglise reste toujours le corps de l'Eglise. La tête de l'Eglise
est le Christ et non le pape. C'est élémentaire.

3° Mon correspondant demande ce qui resterait du
catholicisme si l'Eglise n'était pas infaillible. D'abord, il n'est pas
question de nier l'infaillibilité de l'Eglise. Ensuite, c'est une
étrange théologie que celle qui consiste à identifier le
catholicisme avec l'infaillibilité de l'Eglise, ou à mettre celui-là
en dépendance de celle-ci. Le catholicisme est la doctrine
intégrale enseignée par Jésus-Christ, sans addition ni
soustraction. Or, une doctrine enregistrée par l'histoire, contenue
dans le canon des Ecritures et dans la tradition universelle,
constante et unanime, ne saurait être identifiée avec une
société. D'une part, nous tenons l'Eglise pour infaillible, infaillible

non pas arbitrairement, encore moins capricieusement,
mais selon l'enseignement formel de son fondateur et de son
chef. D'autre part, nous ne tenons pas moins la doctrine du
Christ pour indestructible et immortelle. Ce sont là deux choses
distinctes, qui sont indépendantes l'une de l'autre. Les romanistes

d'aujourd'hui s'abusent étrangement, soit lorsqu'ils
identifient l'Eglise avec la seule hiérarchie, et qu'ils semblent
croire que l'Eglise croulerait si le pape ou les évêques préva-
riquaient; soit lorsqu'ils identifient le catholicisme (religion
chrétienne, universelle par son dogme, par sa morale et par
ses sacrements) avec l'Eglise, société qui doit vivre de cette
religion, mais qui n'est pas cette religion même. Ce sont là
de graves méprises. Grâce à Dieu, les vérités chrétiennes,
catholiques, resteront toujours telles, même si de nombreux
fidèles et de nombreux membres du clergé les violent. Les
vérités ne sont pas les personnes.

On ne saurait assez le répéter, ce qui manque dans toutes
ces méprises, c'est une saine notion de l'Eglise et une saine
notion du dogme. Il est temps, vraiment, que les savants
romanistes reviennent à Va b c de la théologie.

E. Michaud.

III. — Sur l'encyclique aux Français.
Un ami, catholique-romain et Français, me communique,

avec permission d'en faire usage, une lettre que lui a écrite
M. Julien de Narfon. L'auteur est bien connu de nos lecteurs



— 343 —

(voir notre précédente livraison); ils liront ce nouvel écrit avec
un vif intérêt, et verront, une fois de plus, qu'il y a en France
des catholiques qui ne sont pas disposés à tout accepter de
Rome les yeux fermés. Puissent-ils, grâce aux nouveaux
conflits, étudier scientifiquement et non routinièrement, les
origines de la papauté, en voir la base très humaine et très
frivole, et revenir bientôt, énergiquement et chrétiennement, à
celui qui est la vraie Pierre et le seul Chef de l'Eglise! On
lira plus loin, à la «Chronique» (p. 373) ce que nous pensons
de la nouvelle encyclique politique de Pie X. — La Direction.

Paris, 18 février 1906.

On attendait de Rome une protestation de principe contre
la loi du 9 décembre 1905, et un ordre ou du moins un conseil

de soumission pratique à cette même loi. La protestation
est venue, aggravée même d'une condamnation dont la forme
archaïque et solennelle n'est pas sans grandeur. Le conseil de
soumission pratique viendra à son heure, « en temps opportun»
selon la promesse que nous renouvelle l'encyclique, c'est-à-
dire après la publication intégrale du règlement d'administration

publique dont on ne connaît pas encore les parties
essentielles.

Le document pontifical que commentent aujourd'hui tous
les grands journaux parisiens aura cependant ranimé pour
quelques jours l'espoir, qui commençait à défaillir, des partisans

de la résistance, j'entends par là ceux qui préconisent la
rébellion positive contre les prescriptions imperatives du
législateur ou du moins le refus de constituer ces associations
cultuelles qui sont comme la clef de voûte de l'œuvre à

laquelle M. Briand a attaché son nom. C'est ainsi que la
Libre Parole, devançant les instructions pontificales, estime

que l'encyclique trace avec toute la clarté et la netteté
désirables «leur devoir aux catholiques traités en parias par une
infâme minorité de sectaires et qui se trouvent obligés en
conscience à une résistance active». Et c'est ainsi que le
Père Le Doré, supérieur général des Eudistes, qui n'admet
d'accomodements qu'avec le ciel, mais non pas avec les lois
de son pays, laisse éclater sa joie dans l'étrange déclaration
que voici : «Je suis heureux, très heureux A moins que le

gouvernement ne cède et ne rapporte sa loi, le 12 décembre



— 344 —

prochain il n'y aura plus de culte public en France, et toutes
les églises seront confisquées par l'Etat.»

Je ne me charge pas d'expliquer comment cette perspective

de culte aboli et d'églises confisquées peut réjouir à ce
point un cœur de prêtre et de religieux. Mais je crois que le
Père Le Doré s'abuse s'il se figure que les catholiques,
pasteurs et fidèles, ses compatriotes, et le pape lui-même, quoique
Italien, envisagent avec tant de sérénité joyeuse une pareille
éventualité. Et je crois aussi qu'il faut bien peu connaître Rome
et les traditions du siège apostolique pour conclure aussi
facilement de la théorie à la pratique, de la thèse à l'hypothèse
et de la condamnation platonique d'une loi à la prédication
de la révolte, de fait, contre cette loi. La logique d'une telle
conclusion est très française. Elle n'est pas romaine, et elle a
de quoi étonner l'âme très italienne du bon Pie X.

Inversement, on peut dire que l'encyclique témoigne, chez
le pape, d'une profonde et d'ailleurs fort explicable ignorance
du tempérament français. Seuls, en France, ont pu saisir le
caractère et la portée du document pontifical, ceux à qui leurs
habitudes d'esprit permettent de se créer une mentalité
ultramontaine, si je puis ainsi dire, pour apprécier exactement ce
qui nous vient de Rome.

A ce point de vue déjà, il me semble établi que Pie X a

dépassé le but, et l'on sait ce qui arrive en pareil cas. Il l'a
dépassé surtout, en nous proposant une doctrine qui constitue
proprement une nouveauté dans l'Eglise et d'après laquelle,
la société religieuse comprenant deux catégories de personnes,
à savoir les pasteurs en qui seuls réside l'autorité, et le
troupeau, les laïques n'auraient « pas d'autre devoir que celui de

se laisser conduire et, troupeau docile, de suivre leurs
pasteurs». Cela, évidemment, simplifierait beaucoup la vie
chrétienne, surtout dans les paroisses — elles sont rares mais il y
en a — où le pasteur se préoccupe moins de conduire son
troupeau dans les pâturages spirituels que de toucher
régulièrement ses honoraires de messes, et dans les paroisses —
il y en a aussi — où il ne serait pas difficile de trouver des

laïques d'une culture théologique supérieure à celle de leur
curé. Voit-on par exemple M. Brunetière demander au curé
de St-Germain-des-Prés le canevas de ses conférences
apologétiques ou des articles de défense religieuse qu'il publie dans
la Revue des Deux-Mondes?



— 345 —

Je ne crois pas, au surplus, que même les plus romains
des laïques français soient dans la disposition de conformer
leur conduite à la règle, si commode pourtant, par laquelle le

pape leur interdit toute initiative et tout effort personnels. Ni
M. de Mun, ni M. de Lamarzelle, qui ont la prétention très
justifiée de défendre utilement, l'un à la Chambre, l'autre au
Sénat, les intérêts religieux, ne consentiraient à laisser dire
qu'ils ne montent jamais à la tribune que sur l'ordre du
cardinal archevêque de Paris. Par ailleurs M. l'abbé Gayraud, qui
pousse cependant le zèle de l'orthodoxie jusqu'à se faire, en
plein parlement, le champion du Syllabus, n'a pas hésité à se

présenter à la deputation contre la volonté de l'évêque dans
le diocèse duquel se trouve la circonscription où il sollicitait
les suffrages des électeurs.

Et enfin, cette doctrine nouvelle dont je parle, est en
opposition si évidente avec les principes sur lesquels reposent
presque tous les Etats modernes et en particulier l'Etat français,

que si elle était vraiment celle de l'Eglise, elle suffirait,
en faisant apparaître une irréductible opposition entre l'Eglise
et la démocratie, à justifier la séparation de l'Eglise et de

l'Etat, non pas peut-être dans les modalités que lui a faites en
France le législateur, mais dans le fait de cette séparation,
dont Pie X, en même temps qu'il la réprouve avec une
souveraine énergie, affirme donc indirectement l'inéluctable nécessité.

Elle était nécessaire, sans doute, mais pour toutes autres raisons.
Comment terminerais-je cette lettre sans faire remarquer

à quel point est étrange le silence de l'encyclique sur les avantages

— ils sont nombreux, on le sait — que la dénonciation
du concordat donne à l'Eglise, en lui rendant notamment
l'absolue liberté en toutes les élections ecclésiastiques, en retirant
surtout à l'Etat le droit de nommer les évêques, ce droit que
Mgr di Rende, nonce à Paris, eût souhaité, disait-il un jour à

Mlle Elise Veuillot, d'arracher au pouvoir civil au prix de sa

propre vie. A cet égard au moins, Pie X ne peut pas croire
que la loi du 9 décembre soit une loi de servitude. Mais il a
préféré ne mettre en relief que les parties qu'il juge mauvaises
de cette loi. L'encyclique ressemble à un tableau où il n'y
aurait que des ombres. Elle fait songer à cette toile que certain

peintre impressionniste avait noircie à plaisir, dans toute
son étendue, pour donner au spectateur la sensation d'un
combat de nègres dans la nuit. Julien de Narfon.


	Correspondances

