
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 54

Artikel: Continuation de la crise doctrinale dans l'Église catholique-romaine en
France

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403649

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 304

CONTINUATION DE LA CRISE DOCTRINALE

DANS L'ÉGLISE CATHOLIQUE-ROMAINE EN FRANCE.

(7e article.)

N. B. J'appelle particulièrement l'attention des lecteurs sur la
gravité des documents suivants :

* Encore la question biblique. — Dans son « Bulletin d'Ecriture

sainte» (Etudes, 5 janvier 1906), le P. J. Brucker attaque non
seulement les récentes publications de M. l'abbé Loi-y, du P. La-
grange, de Dom Sanders, du P. de Hummelauer et du prof. Götts-
berger, mais encore l'école en général à laquelle ces critiques
appartiennent à des titres divers, et qu'il appelle l'école de l'exégèse
«nouvelle, progressiste, moderniste», en opposition contre l'école
«conservatrice, traditionnelle». Parlant du P. Fonck, qui est de
cette dernière, il dit (p. in): «Il appelle l'attention sur les

conséquences vraiment désastreuses auxquelles maints progressistes
(et il n'entend point parler de M. Loisy) se sont déjà laissé entraîner,

par rapport à l'autorité historique des Evangiles ». Il insiste
« sur le peu de solidité et le danger des principes dont se réclame
la nouvelle exégèse ».

* Encore la fausse notion du dogme. — M. Le Roy a requis,
au nom de la loi, le «Bulletin de littérature ecclésiastique»
d'insérer sa réponse à l'article de M. de Grandmaison. Cette réponse
a paru dans le Bullletin de janvier 1906, p. 1-20. J'en extrais les

deux passages suivants : « La distinction faite (entre dogme et
théologie), je n'estime pas du tout que la théologie soit chose inutile
ou condamnable, mais simplement qu'elle demeure affaire de
spéculation libre, sous la seule réserve de ne point altérer la signification

vitale du dogme. Ce qu'il faut retenir, c'est que le dogme,
en tant que tel, c'est-à-dire en tant qu'il requiert de notre part
une adhésion irréformable et absolue, doit toujours être lu comme
écrit en langue vulgaire, en langage de sens commun, donc en

langage appartenant à l'ordre de la connaissance pratique, de cette



— 305 —

connaissance qui se borne à désigner les objets par leurs relations
avec notre activité et notre conduite. » M. Le Roy veut que l'on
ne prenne pas la formule dogmatique pour le dogme même, le
vêtement humain pour l'idée; il veut que l'on «dégage du véhicule

verbal le sens véhiculé » et qu'on « purifie « celui-ci « de toute
signification théorique et spéculative » ; et, dit-il, le critère pour
faire cette opération, c'est celui « que fournit l'interprétation morale
et pratique des dogmes ».

Puis, revenant sur la distinction nécessaire entre théologie et
dogme, il demande à son adversaire si telle est bien la doctrine
qui ressort aujourd'hui de l'enseignement commun. « Beaucoup n'ont-
ils point une tendance très marquée à confondre théologie et

dogme, à canoniser des systèmes? Et n'est-ce point une des causes
les plus déterminantes et les plus efficaces de la répulsion que
manifeste la pensée moderne à l'égard de la foi?» (p. 6-7.)

Nos lecteurs connaissent suffisamment la notion catholique du

dogme pour savoir ce qu'ils doivent penser des explications de
M. Le Roy, et surtout des reproches qu'il adresse à « beaucoup »

de théologiens de son Eglise. — La réplique de M. de Grand-
maison (p. 21-27) ma Paru Peu ferme.

* La notion du dogme et M. l'évêque Turinaz. — M. l'évêque
de Nancy a publié une brochure intitulée : « Une très grave question

doctrinale: qu'est-ce qu'un dogme?» (Paris, Roger, 63 p.,
1905). Elle est dirigée contre la doctrine de M. Ed. Le Roy sur la
nature du dogme.

Nous avons exposé cette doctrine et les attaques dont elle a
été l'objet (voir la Revue d'octobre 1905, p. 736-744). M. Turinaz
a voulu fortifier l'attaque; c'est dire qu'il a voulu frapper non
seulement M. Le Roy, mais aussi, et nommément, le P. Laberthon-
nière (p. 15), M. l'abbé Sertillanges (p. 53-55) et M. Loisy (p. 60).
Selon lui, le système défendu par ces théologiens « conduit
logiquement et fatalement à la négation des dogmes, de la foi catholique

et de l'Eglise, et par conséquent h la négation de la divinité
de J.-C. et du christianisme tout entier » (p. 6-7).

Donc la question est « très grave », d'autant plus grave que
« le très grand nombre (des lettres publiées dans La Quinzaine,
sur ce point) approuvent ce système, et que, parmi celles-ci, deux
lettres de prêtres ont même dépassé M. LeRoy, sur certains points ».
C'est M. l'évêque qui le déclare (p. 7). Et il répète ce même aveu,
p. 56-61, en insistant sur « la destruction des dogmes, la destruction

de la foi, la destruction de l'Eglise catholique, la destruction
de la divinité de J.-C. ».



— 306 —

Telle est l'unité dogmatique de l'Eglise romaine actuelle. Je
pourrais m'en tenir à cette constatation : car je n'ai pas pour but,
en ce moment, de prendre parti entre les combattants. Ma
conviction est qu'ils ont tous perdu la notion exacte du dogme catholique,

qu'ils sont sans critérium et que c'est pour cette raison
qu'ils se combattent si gravement1).

Mais il est intéressant de suivre l'argumentation par laquelle
M. Turinaz prétend « ne laisser debout aucune des objections,
aucune des erreurs » de M. Le Roy, et cela, « sans subtilités ni artifices
de rhétorique » (p. 6). On pourrait faire remarquer à M. l'évêque
que, même quand il réfuterait réellement les erreurs de M. Le Roy,
ce ne serait pas encore une démonstration que sa notion du dogme
serait exacte; car on peut se tromper sur le même point de
plusieurs manières. Et c'est précisément le cas.

D'abord, M. l'évêque introduit dans ce débat la question de
«l'immanence», qui n'a rien à faire avec la question du dogme en
soi, et qu'il a le tort de ne pas même définir (p. 15 et 56);
comment s'entendre sans une définition claire et exacte?

Ensuite, M. l'évêque place le dogme dans l'enseignement des

évêques et du pape (p. 28-29), ou encore dans « les définitions du
pape ou des conciles unis au pape » (p. 34), et même dans ce
qu'il appelle l'autorité de l'Eglise dispersée, c'est-à-dire dans « le
consentement unanime des docteurs » (p. 34). De telles formules
sont des nœuds coulants pour étrangler les fidèles de toutes les
manières possibles : là suffit la définition du pape, ici celle des
conciles unis au pape, plus loin le simple consentement unanime
des docteurs. Qu'est-ce qu'un consentement unanime des docteurs
Existe-t-il MM. LaBerthonnière, Sertillanges et Loisy sont-ils des
docteurs? Si oui, que devient l'unanimité exigée? Si non, où
sont les vrais docteurs? Et si M. Turinaz n'entend parler que
d'une unanimité morale, à quoi se réduira-t-elle? On voit
l'impasse à laquelle aboutit ce système où l'on définit le dogme sans

que le nom du Christ soit même prononcé Lorsqu'on presse ces
messieurs, ils se récrient que le dogme est la doctrine immuable
de ].-C; mais, sur leurs lèvres, ce n'est là qu'un vain mot, car ils
entendent par doctrine immuable de J.-C. non ce que J.-C. lui-
même a enseigné, mais ce que le pape, ou le concile, ou les
docteurs enseignent! Selon eux, ceci est forcément cela!

La mystification est tellement palpable que M. Le Roy se
récrie et déclare que de tels dogmes sont inintelligibles, contra-

*) Il paraît que M. l'évêque de Nancy est approuvé, dans cette question, par
36 évêques, ainsi que par le P. Brucker et le P. Portalié (voir les Etudes, 5 décembre

1905, p. 702).



— 307 —

dictoires à la philosophie et aux sciences, et qu'on ne peut pas,

par conséquent, les prendre dans leur sens positif, mais seulement
dans un sens négatif et comme de simples règles de conduite.
Hélas! M. Le Roy fait encore trop d'honneur aux dogmes en question,

car on ne saurait accepter comme des règles de conduite des

assertions que le bon sens, les sciences et la philosophie repoussent.

M. l'évêque T. prétend que les dogmes dont il s'agit sont
intelligibles, c'est-à-dire conformes aux données de la science et de
la philosophie (p. 36-38); mais il se borne à prétendre et ne donne
aucune preuve.

La thèse de M. Turinaz est indéfendable. Il trouve que sa foi
est divine, parce que M. Loisy est « l'humble disciple et même
souvent le simple copiste des docteurs protestants de l'Allemagne »

(p. 60) ; faible argument. Il dit que «J.-C. a établi l'Eglise pour
enseigner, expliquer et défendre sa doctrine » (p. 43) ; oui, mais

non pour faire croire que la doctrine des papes, des conciles du

pape et des docteurs du pape est ipso facto celle de J.-C. M. l'évêque

ne remarque pas l'amphibologie de la formule dont il
s'enveloppe. Il dit encore que « la démonstration des dogmes repose,
comme celle de l'histoire, sur le témoignage et l'autorité » (p. 44) ;

assertion banale et qu'il faudrait préciser, car il y a témoignage
et témoignage, autorité et autorité. M. Turinaz entend évidemment
le témoignage et l'autorité infaillibles du pape ou des docteurs du

pape ; or nous les récusons, au nom même du critérium catholique.
Donc la brochure de M. l'évêque de Nancy, loin de mettre

fin au gâchis, l'augmente.

* M. l'évêque Turinaz attaquant le P. Nouvelle et attaqué
par M. Laberthonnière. — S'il ne s'agissait que d'un conflit de

personnes, je ne le mentionnerais même pas. Mais il s'agit d'une
« crise » doctrinale, l'expression est de M. Laberthonnière, et d'une
crise très grave, comme on va le voir. L'évêque commence par
exposer, à propos de la grâce et de la foi, une étrange notion de

Dieu. Il dit (Annales de philosophie chrétienne, janv. 1906, p. 390):
« Il est inexact que Dieu pénètre le cœur de tout homme par sa
charité pour l'amener au désir de posséder Dieu ou plus exactement

au salut, à sa fin surnaturelle. » — Comprendrait-on, en effet,

que Dieu pût pousser la bonté et la charité jusque-là — Le
charitable évêque continue ainsi : « La charité est une vertu qui ne

peut exister sans la foi. Il est inexact que la nature de tout homme
qui n'est point encore arrîvé à la foi, de l'infidèle, du libre
penseur, soit pénétrée et envahie déjà par la grâce. » — Si un infidèle

de bonne foi, un de ces payens que Tertullien a signalés
comme naturellement chrétiens, avait la grâce, ne serait-ce pas le



— 308 —

monde surnaturel renversé? La grâce divine ne peut évidemment
résider que dans les fidèles de la trempe de M. Turinaz!... En
vérité, ces évêques romanistes sont pleins de grâce et, par conséquent,

de foi!
Ce n'est pas tout. Le docte et charitable prélat est très

scandalisé par le Père Nouvelle, qu'il malmène ainsi: « On croit rêver
en entendant des catholiques et des prêtres formuler de telles ênor-
mitês. Car cette méthode d'apologétique que vous combattez est
la méthode traditionnelle, catholique, celle qu'a adoptée le concile
du Vatican qui a traité en détail la question de la foi. Ces
accusations reposent évidemment sur la fausse notion que vous avez
de la foi... L'apologétique traditionnelle et catholique que vous
attaquez est essentiellement liée à la notion catholique de la foi.
En repoussant l'une, vous repoussez l'autre » fp. 395-396).

M. Laberthonnière réplique, et l'évêque de tranchant devient
tranché. M. L. commence par se jouer de la science de Monseigneur,

en lui rappelant le temps où, « à grands renforts d'érudition,

il a découvert dans un pape de je ne sais quel siècle un
arpenteur de je ne sais quel autre » ; et aussi un certain discours dans

lequel l'éloquent évêque célébra Moïse, «ce pâtre de la Judée».
M. L. ajoute finement (p. 403) : « En vous appliquant à d'autres
matières, vous avez gardé les mêmes habitudes d'esprit. Mais le
Pirée n'est pas plus un homme aujourd'hui qu'autrefois, » — M. L.
n'a pas plus confiance dans l'intelligence du prélat que dans sa
science historique. Après lui avoir expliqué ce qu'est la foi, il
ajoute (p. 405): «Puisse cette petite explication vous aidera
comprendre! Et si vous ne comprenez pas, peut-être conviendra-t-il de
dire simplement que vous ne comprenez pas. J'ai peur, hélas! que
ce soit trop vous demander. » — L'évêque ayant accusé M. L. de
s'être contredit. M. L. réplique ironiquement: «Eh! oui, je me suis
contredit, comme St. Thomas se contredit quand, après ses videtur
quod, il expose sa propre pensée, comme se contredisent tous ceux
qui, ayant rapporté une objection, y donnent une réponse. Et
vous, Monseigneur, vous persistez à prendre ce que je rejette pour
ce que j'affirme. Mais peut-être direz-vous que « c'est un résumé

que vous avez essayé de faire »

M. L. montre ensuite combien l'évêque se méprend sur le

christianisme, qu'il confond avec < un système de formules
matériellement fixées et avec un certain nombre d'événements merveilleux

de l'ordre sensible, dont l'ensemble constitue comme un objet
extérieur pouvant être appréhendé par nous comme sont
appréhendés les objets de l'espace et du temps» (p. 410). Oh! sans

doute, l'évêque peut invoquer pour lui une certaine tradition. Mais



— 309 —

qu'est-ce que cette tradition? M. L. la caractérise ainsi (p. 414):
« A chaque époque il a dû exister ainsi une tradition de contrebande.

Elle a été créée par certains manuels et par la foule des

petits livres qui, comme dit Ernest Hello, font Dieu petit. C'est
celle-là que vous faites vôtre. Mais elle est truquée. Elle ressemble
à la tiare de Saïtaphernès; et je ne veux pas dire qu'elle soit une
œuvre d'art comme elle, mais seulement qu'elle est comme elle
de fabrication récente. On aura beau la baptiser Tradition, on
aura beau lui mettre toutes les étiquettes qu'on voudra et l'introduire

subrepticement au musée des antiques, on ne viendra pas a
bout de lui conférer lauthenticité. »

A la bonne heure! voilà qui est parler net. Ce langage si

digne et si vrai ne s'adresse pas seulement à l'évêque de Nancy,
qui, parce qu'il est évêque, se croit le droit de frapper d'estoc et
de taille sur des prêtres plus savants que lui; mais aussi à tous
les évêques et à tous les théologiens de son bord, c'est-à-dire du
bord ultramontain, qui, après avoir fabriqué leur tradition « de
contrebande » pour essayer de donner un fondement à leurs nouveaux
dogmes, cherchent à faire croire que c'est là la vraie et l'unique
Tradition universelle ou catholique! Quelle illusion puérile! Non,
non. l'ultramontanisme «ne viendra pas à bout de conférer
l'authenticité » à ses dogmes apocryphes.

La réplique de M. L. n'est pas seulement un coup de massue
contre le système ultramontain, elle est, de plus, un signe des

temps ; car ce n'est pas là le langage que les prêtres ont coutume
de tenir aux évêques. Ce langage prouve qu'enfin les prêtres, dans
l'Eglise de Rome, commencent à reprendre conscience de leur
dignité sacerdotale, et à rappeler aux évêques qu'ils sont des

évêques et non des pachas. Et ceci n'est pas un des moindres
éléments de la crise que traverse l'Eglise de Rome. Ces prêtres sentent

que le silence qu'ils ont gardé jusqu'ici était devenu une
arme contre eux, et qu'il est temps de parler et de retourner aux
évêques-pachas leurs propres « énormités » doctrinales et administratives.

M. L. l'a fait avec autant de raison que d'éloquence (p. 417).

* A propos de Newman. — Ce n'est pas seulement Mme

Pératé et M. Brémond qui étudient l'éminent cardinal, c'est M. Dimnet

qui proclame en lui « le plus grand théoricien de la valeur des

formules dogmatiques et de leur développement, et aussi le premier
apologiste qui ait fait la critique de la croyance avant de lui chercher

des arguments». Quel «trait de génie!» La « Rédaction »

du < Bulletin de littérature ecclésiastique» (janvier 1906, p. 30) ne
paraît pas entièrement rassurée par cette exaltation des « newma-
nistes d'aujourd'hui, plus modernes que le cardinal». Elle «fait



— 310 —

des vœux pour que se dissipe le confusionisme qui tendrait à se
créer en la matière. L'Eglise elle-même est intéressée à ce que le
cardinal ne soit pas compromis ». — Selon nous, l'Eglise est
encore plus intéressée à n'être pas compromise elle-même par le
newmanisme, qui n'est que confusionisme. La théorie du développement

du dogme que « la Rédaction » appelle « la clé catholique
de l'histoire des dogmes », n'est que la théorie de la destruction
du dogme. La «Rédaction», qui applaudit au « développement du
dogme » de Newman, repousse « l'évolutionnisme religieux » d'Auguste

Sabatier. Comment ne voit-elle pas que c'est le même
instrument, et que la seule différence dans les deux cas consiste en
ce que Newman s'en est servi pour légitimer les dogmes de Rome,
et Sabatier pour les détruire? Ecoutons cette logomachie (p. 29):
«Le principe du développement est chez Newman en fonction du

fait de la révélation historiquement connue » Et voilà comment le

développement newmanien n'est pas l'évolutionnisme! Comprenne
qui pourra. La nouvelle scolastique n'est décidément ni plus claire,
ni plus solide que la première, en fonction de quoi que ce soit.

* Discussion entre le R. P. Harent, S. J., et M. l'abbé Dimnet,
sur l'évolution des dogmes et les définitions dogmatiques. —
M. l'abbé D. a publié, sous ce titre: La Pensée catholique dans
l'Angleterre contemporaine, un volume où il examine la valeur
théologique de six célébrités anglaises, et où il exalte notamment
Newman. Le P. H. a critiqué ce livre, particulièrement l'étude
consacrée à M. Ward. L'abbé a été très piqué de cette critique,
qu'il a même accusée de « cynisme » {Etudes, 5 février 1906,

p. 341). Le P. H. a répliqué, dans ces mêmes Etudes, avec un très

grand calme, mais fermement: «Ne savons-nous pas que, dans
l'école avancée à laquelle vous appartenez, il y a des symbolistes
qui réduisent ce grand fondement de notre foi, la Résurrection, à

un triomphe moral du Christ après sa mort? Et ceux-là, pareillement,

s'imaginent qu'ils croient à la résurrection du Christ, et
s'indignent si on en doute. Ils pourront, de la même façon, croire
à la divinité de Jésus, à son œuvre médiatrice et rédemptrice,
aux sacrements et à la présence réelle du Maître dans l'eucharistie.-
Voilà des raisons assez graves, ce me semble, pour justifier le
doute que je me suis permis à l'égard, non des intentions, mais
des idées d'un prêtre, doute qui, après tout, n'est qu'un doute, et
qui ne demande qu'à disparaître devant un facile éclaircissement »

(p. 353). Et le P. H., prenant la défense des théologiens de l'école
opposée à celle de M. Dimnet, reproche à ce dernier de les avoir
attaqués: « N'êtes-vous pas venu, vous aussi, leur jeter la pierre,
et les traiter de retardataires, de conservateurs inintelligents, d'im-



— 311 —

puissants par manque de culture, d'aristotéliciens dont notre
jeunesse a souffert, et qui, avec leur scolastique recommandée par
l'Eglise, et dernièrement encore par Léon XIII et Pie X, produisent

l'effet d'un anachronisme enfantin et ridicule {p. 354).
Précisons. Le fond de la thèse de M. D. est que les dogmes

doivent évoluer (selon que Newman, le grand génie moderne, l'a
expliqué) ; que, par conséquent, les définitions dogmatiques des

conciles ne sont que relatives; que, d'ailleurs, « la vérité absolue
n'est à la portée de l'homme dans aucun domaine > ; que la pensée
moderne, c'est la thèse de 1'« universelle relativité»; que cette
pensée moderne ne reculera pas ; que c'en est fait du christianisme
si on le déclare « fixé et définitif dans ses formules » ; et que c'est
précisément le mérite et le génie de Newman d'avoir combattu
les «formules immuables» (p. 360-361).

Le P. H. réplique ainsi : « Voyons, quand on nous parle ainsi
d'une vérité relative et non absolue, d'un christianisme qui n'est

pas fixé et définitif dans ses formules, il faut enfin savoir à quoi
s'en tenir. Que veut-on dire? De deux choses l'une: ou bien que
l'Eglise est un magistère vivant, qui peut et doit ajouter de
nouvelles définitions pour compléter les premières, pour les expliquer
sans les détruire; ou bien que les anciennes définitions pourront
être abandonnées, que la signification de leurs formules pourra se

changer en une signification contradictoire, afin de les adapter à

la philosophie de Kant ou de Hegel (comme l'avait déjà essayé
Günther), ou à tout autre système en vogue dans l'avenir. — Si
vos paroles ont seulement le premier sens, c'est ce que l'Eglise a

toujours pratiqué, c'est ce que les théologiens catholiques ont
toujours enseigné. Contre qui donc vous battez-vous à quels théologiens

déclarez-vous la guerre Mais, en fait, cette première
explication de vos paroles est peu vraisemblable : si vous vouliez
seulement soutenir des idées anciennes et généralement admises,
vous n'en feriez pas une conséquence de l'évolutionnisme moderne,
vous n'en feriez pas honneur à Newman comme d'une découverte,
vous ne rattacheriez pas ce « seul théologien original » à Kant, à

Hegel et à Darwin C'est donc bien le second sens qu'il faut
attribuer à vos paroles. Mais, alors, vous êtes contre Newman lui-
même, ce qu'il serait facile de démontrer avec son Essai sur le

développement; vous êtes, ce qui est beaucoup plus grave, contre
le concile du Vaticoti! Choisissez» (p. 361).

La chose est grave, en effet. Etre contre le concile du Vatican
est une hérésie manifeste, aux yeux de tout catholique romain;
et M. l'abbé Dimnet doit frémir...

Pour nous, nous n'avons ici qu'à constater la crise dogmatique
à laquelle nous assistons. Et la constatation est péremptoire.



— 312 —

Pour dirimer ce débat, il faudrait exposer tout le Traité du
dogme; en tout cas, commencer par définir clairement ce qu'est
le dogme, ce qu'est la définition dogmatique, ce qu'est la formule
dogmatique; quels sont les rapports de ces trois choses entre elles,
ce qui a été enseigné et pratiqué en ces matières, non pas dans
ces derniers siècles d'ultramontanisme croissant (que le P. H. prend
pour le toujours de l'Eglise), mais dans l'ancienne Eglise catholique.
Ces définitions montreraient que la double explication donnée par
le P. H. {ou bien... ou bien) est insuffisante; qu'il en est une
troisième, tertium datur, justement la vraie, qui condamne et le Père
et l'abbé sur certains points, et qui leur donne raison sur d'autres.
M. l'abbé ne veut pas, dit-il, s'engager dans le « maquis » des
chicanes ; mais il y est en plein. Il n'y a qu'un moyen possible
d'en sortir, c'est de définir exactement les termes qu'on emploie,
de préciser les idées qu'on exprime, et surtout de les justifier. Or
c'est ce à quoi ni le Père ni l'abbé ne songent. S'ils y consentent
jamais, ils verront ce qu'il faut penser soit du fameux « magistère
vivant » dont parle le P. H. et qui, dans son système, se réduit au

pape et à ses théologiens, soit de Y Ecclesia docens dont parle l'abbé
D. et qui doit être d'abord une Ecclesia discens. Le P. H. s'abuse
étrangement, lorsqu'il prétend que « Eglise a toujours pratiqué et
que les théologiens catholiques ont toujours enseigné » ce qu'il
enseigne aujourd'hui; il confond Rome et l'Eglise, et l'ère papale
avec l'ère de l'Eglise universelle. Pareillement, l'abbé D. s'abuse
non moins étrangement, lorsqu'il prend les évolutions de la
théologie et des formules pour une évolution du dogme même.

* Nouvelles contradictions de Mgr Mignot sur le dogme. —
La Revue intern, de Th. (avril 1902, p. 366-377) a déjà signalé et
réfuté plusieurs grosses erreurs de M. l'archevêque d'Albi, qui est

newmaniste comme feu l'abbé Ch. Denis, comme MM. Batiffol,
Rivière, etc. Il revient à la charge pour essayer de montrer que
« les vieux-catholiques, en refusant d'admettre l'infaillibilité pontificale,

sont restés comme des épaves abandonnées sur le chemin »

(Revue du clergé français, Ier mars 1906, p. 100). Sa Grandeur
semble en vouloir beaucoup à notre petite Eglise. Elle cherche à

faire croire qu'une minorité est une épave, et comme les vieux-
catholiques ne sont sans doute pas très nombreux à Albi, elle en
conclut qu'il en est ainsi dans le reste du monde et que nous
sommes ainsi «abandonnés sur le chemin».

Je pourrais engager Sa Grandeur à relire la fable où il est dit
que «petit poisson deviendra grand», et l'histoire où l'on voit une
certaine statue colossale aux pieds d'argile tomber d'elle-même
dans la poussière. Mais un archevêque préférera sans doute qu'on



— 313 —

lui cite la parole même du Seigneur. Or le Seigneur a dit dans
Isaïe qu'il fera un chemin dans le désert, ponam in deserto viam
(ch. 43. v. 19). Le chemin, pour le moment déserté, où les anciens-
catholiques se sont engagés, pourrait donc bien être le chemin de

Dieu. M. d'Albi ne fournit, dans sa phrase, aucune preuve du
contraire. Il se glorifie, lui, d'être un marcheur de grand chemin, dans
la nombreuse compagnie de ceux qui ne « retardent » pas. Peut-
être ferait-il bien de se rappeler la parole du Christ: «Entrez par
le chemin étroit, car elle est large la porte, il est spacieux le

chemin, qui conduit à la perdition, et nombreux sont ceux qui y
entrent» (Matth, VII, 13). Au contraire, peu nombreux sont ceux
qui trouvent le chemin qui conduit à la vie. M. l'archevêque
reconnaîtra peut-être que cette parole du Sauveur n'est pas de

nature à décourager les anciens-catholiques. Les anciens-catholiques
n'oublient pas que le vrai chemin est le Christ : Ego sum via (Jean

XIV, 6) ; et que « personne ne va au Père si ce n'est par le Christ»,
nemo venit ad Patrem nisi per me. M. d'Albi remplace le Christ

par l'Eglise; et l'Eglise pour lui, c'est le pape infaillible! Ce
marcheur intrépide en est arrivé à cet endroit d'avenir, où l'Evangile
est oublié et où ce n'est plus le Christ qui sauve, mais « l'infaillibilité

pontificale » Il le dit en propres termes ; et. pour condamner
les anciens-catholiques, il ne fait pas valoir d'autre raison que leur
relus d'emboîter le pas à la suite du pape infaillible! Telle est la

théologie qui éclaire actuellement le pays des Albigeois.
Ce n'est pas tout. L'éminent archevêque qui fonde sa

nouvelle apologie de l'Eglise sur Newman, fait contre lui-même un
aveu terrible. Après avoir parlé du fameux « principe » qui sert
de base à Newman et à toute la nouvelle apologétique eii question,
ajoute: «Le principe ou, si on l'aime mieux, l'hypothèse ¦» (p. 99).
Donc, ce fameux principe n'est qu'une hypothèse!

Autre contradiction. D'une part, M. d'Albi veut que « le
christianisme reste toujours identijue à lui-même », et il a raison;
mais, d'autre part, il ne veut pas qu'il soit « un symbole cristallisé,
une doctrine figée, stéréotypée dans ses rites, ses pratiques, ses
dévotions » ; ce progressiste infatigable veut qu'il y ait « évolution
du dogme chrétien proprement dit». On sait même que Newman
a dit expressément que la marque de la vérité, c'est de changer.
Donc, si le christianisme est la vérité, il doit changer; si le dogme
est la vérité, il doit changer. Et si le christianisme doit changer
dans son dogme proprement dit, comment peut-il « rester toujours
identique à lui-même » La contradiction est formelle.

D'une part, M. d'Albi avoue « que le symbole des apôtres
ne ressemble pas exactement à celui de Nicée ou à la profession



— 314 —

de foi de Pie IV, ni le premier concile à celui du Vatican ».
Effectivement, il y a loin entre le symbole de Nicée et la profession
de foi de Pie IV, et surtout entre le symbole des apôtres et les

dogmes impies de 1870; il y a loin entre le concile des apôtres
à Jérusalem et le concile que l'évêque de Montpellier a appelé
« la farce du Vatican » et l'archevêque Darboy « un concile de
sacristains». Comment, dès lors, M. d'Albi ose-t-il prétendre qu'il
y a identité entre ces choses qui « ne se ressemblent pas exactement

» Encore une fois, la contradiction n'est-elle pas formelle?

M. d'Albi veut qu'il y ait une autorité infaillible qui prononce
en dernier appel sur les interprétations différentes dont un texte
des Ecritures peut être l'objet (p. 100). C'est là tout son argument
en faveur de l'infaillibilité pontificale. Or, qu'il veuille bien
considérer: i° que le Christ n'a nullement chargé ses apôtres «d'interpréter

» ses enseignements de manière à rejeter les interprétations
qui ne leur plairaient pas ; que le Christ les a uniquement chargés
de prêcher sur les toits les enseignements qu'il leur avait révélés
dans le secret, ceux-là et pas d'autres ; qu'il les a chargés de les

conserver comme un dépôt ; qu'ainsi c'est nous qui devons
progresser dans la connaissance de ces enseignements divins, c'est nous
qui ne devons pas être figés et cristallisés, c'est nous qui devons
évoluer. Mais nulle part le Christ n'a dit que sa parole même doit
évoluer et changer. Il a même dit formellement le contraire. —
2° L'infaillibilité cl interprétation n'est donc nullement nécessaire et,
de fait, elle n'a pas été promise ; celle d'enseignement et de
conservation suffit, dans le sens d'un dépôt divin à faire connaître
sans addition ni soustraction. Or l'infaillibilité nécessaire, l'Eglise
catholique l'a toujours placée dans l'Eglise même. M. d'Albi reproche

aux anciens-catholiques d'être fidèles à l'Eglise, et il veut que
l'infaillibilité de l'Eglise soit dans le pape en personne. Sa Grandeur

se trompe grandement. Le pape n'est pas l'Eglise. Imaginer
un pape infaillible pour résoudre toutes les questions qu'il plaît
aux théologiens de soulever, et pour trancher à son gré parmi les

interprétations dont les paroles du Christ peuvent être l'objet
suivant les besoins de l'esprit humain, est une fantaisie non seulement
antichrétienne, mais antihumaine, contraire au plus simple bon sens.
M. d'Albi peut nous traiter de retardataires tanf qu'il lui plaira.
Qu'il « marche » à son aise. Les marcheurs de cette trempe vont
à l'abîme, et il n'est pas nécessaire d'être prophète pour lui prédire

l'issue des « évolutions » de l'Eglise romaine. Pour nous, nous
restons catholiques avec l'ancienne Eglise, dans la via Christi et
non dans la via Romana.



— 315 —

* A propos de Mœhler. — Mœhler vient d'être remis en
lumière par M. Georges Goyau, publiciste qui s'occupe de théologie

en dilettante et qui naturellement commet nombre d'erreurs.
Voir en particulier, dans notre 22e livraison (1898), l'étude de
M. F. Hoffet. J'ai déjà fait remarquer que Mœhler considérait
l'Eglise comme la communauté des fidèles, et non pas comme la
communauté des hiêrarchistes (v. Revue, janvier 1906, p. 95-96).
M. Goyau, loin de le dissimuler, insiste et montre que l'Eglise
n'est pas quelque chose d'extérieur aux individus, une autorité
tyrannique s'imposant du dehors et violant l'autonomie de la vie
surnaturelle qui se déploie en nous sous le souffle de l'Esprit;
l'Eglise est l'organisme corporel où s'incarne cette vie de la
communauté, et entre elle et l'Esprit qui anime les fidèles, il n'y a

pas plus d'opposition qu'entre l'âme et le corps (p. 114-115).
Excellent. Mais qui ne voit que c'est la négation de la doctrine
papiste actuelle, doctrine qui ne place la garde du dépôt de la foi
(chose vitale par excellence) que dans la hiérarchie?

Mœhler, dans sa Symbolique (1832), a toutefois commis un
quiproquo, lorsqu'il a dit: «La doctrine du Sauveur fut soumise
à l'exercice de l'intelligence humaine. D'une part, la divine parole
fut analysée et reçut des divisions logiques ; d'autre part, elle fut
coordonnée, comparée avec elle-même; on ramena toutes les parties

à certains points fondamentaux; on mit en relief la base sur
laquelle repose tout l'édifice. Dès lors un point de vue plus clair
et mieux circonscrit fut ouvert à l'esprit humain; car toutes les
idées qui lui viennent du dehors, il faut qu'il se les assimile comme
par une seconde création, s'il veut en avoir pleinement conscience.
Ainsi élaborée en quelque sorte par le concours de l'intelligence
humaine, la doctrine primitive se montra sous une forme notablement

différente; mais fut-elle toujours la doctrine primitive? Nous
pouvons répondre oui et non: oui, puisqu'elle resta la même dans
son essence ; non, puisqu'elle changea dans sa forme. »

C'est ici qu'est la méprise. Mœhler confond le dogme ou la
doctrine même de J.-C, doctrine que nous possédons dans les
paroles qu'il a prononcées et que les évangiles relatent; il confond
cette doctrine, dis-je, avec la théologie ou explications que les
hommes dont données de cette doctrine. Mœhler considère cette
théologie ou ces explications comme la forme de la doctrine de
J.-C. Il se trompe. La doctrine de J.-C. reste la même, dans son
fond et dans sa forme, telle que les évangélistes l'ont recueillie et
consignée. Les explications que les écoles théologiques en ont
données et en donnent encore, peuvent varier et varient de fait,
sans que cette doctrine varie soit dans son fond, soit dans sa forme.



— 316 —

C'est grâce à cette grave méprise qu'on parle aujourd'hui de
l'évolution des dogmes ou de la doctrine de J.-C, tandis qu'on ne
devrait parler que de l'évolution de la théologie, ce qui est tout
a :tre. Les vrais dogmes ne sauraient changer, tandis que la vraie
théologie doit toujours évoluer.

* Comment les vraies origines de la Papauté ruinent sa
prétendue infaillibilité et sa prétendue primauté de juridiction. —
Telle n'est pas l'opinion de M. Turmel, qui a certainement
l'intention de sauver ce qu'il appelle «le dogme de la papauté». Mais,
de fait, il ne définit pas ce dogme ; de plus, les aveux qu'il est
obligé de faire au sujet de S. Cyprien, le mettent manifestement
à néant; enfin, ce qu'il dit pour le défendre est si faible qu'on
peut tenir sa défense pour impossible.

J'ai déjà signalé, dans la Revue de janvier 1906 (p. 125-130),
quelques-uns des aveux du savant théologien et aussi quelques-uns
de ses arguments de défense. Comme il a complécé sa pensée dans
la «Revue catholique des Eglises» (décembre 1905), suivons-le.
Il dit:

«Il reste vrai que dans le concile du Ier septembre 256, S.
Cyprien — les théologiens en conviennent — a résisté à un ordre
formel du pape et qu'il a entraîné dans la résistance les évêques
des trois provinces dAfrique. Il reste vrai que, dans sa « Lettre
à Pompée», il a justifié son attitude en accusant Etienne de
soutenir la cause des hérétiques. Or, de pareils actes et de semblables
paroles sont inconciliables avec la notion exacte de la primauté du

pape. Et qu'on ne mette pas sur le co:npte de la passion la
résistance dont le grand évêque de Carthage nous a donné le
spectacle. Qu'on ne cherche pas dans une défaillance de la volonté le

nuage qui a obscurci à ses yeux le principe de la constitution de

l'Eglise. Cette explication qui, si elle était fondée, serait peu honorable

pour S. Cyprien, ne soutient pas un examen sérieux. Il suffit
de comparer la « Lettre à Pompée » au «Traité de l'Unité de l'Eglise »

pour constater qu'un même esprit anime les deux pièces, et que
l'une est la conséquence de l'autre. Non, pour proclamer son
indépendance en face des ordres émanés de Rome, S. Cyprien n'a pas
eu besoin de se laisser égarer par les emportements de la passion,
il n'a eu qu à obéir à la logique de ses idées. Le dogme de l'épiscopat

lui a, dès l'origine, voilé plus ou moins complètement le dogme
de la papauté. C'est là et pas ailleurs qu'il faut chercher l'explication

de la « Let're à Pompée » et du « grand concile de

Carthage » (p. 597).
Comment M. Turmel peut-il parler d'un simple voile sur les

yeux de S. Cyprien, là où non seulement Cyprien, mais encore



— 317 —

l'évêque Firmilien de Cesaree et 86 évêques ont expressément
rejeté comme erroné l'enseignement o ficiel du pape Etienne, et ont
formellement dénié à tout évêque, donc à celui de Rome aussi, le
droit de s'ériger en évêque des évêques. Tous ces évêques, loin
d'avoir les yeux voilés, les avaient très ouverts et voyaient très
clairement que les prétentions du pape de Rome étaient « de l'ignorance,

de l'orgueil et de l'étourderie ». Ils ont accusé Etienne
d'hérésie : donc ils ne le tenaient pas pour infaillible. Ils ont rejeté
sa décision doctrinale, ses menaces et son excommunication : donc
ils ne le tenaient pas pour le chef de TEglise. M. Turmel ne se

fait, au fond, pas plus d'illusion sur l'état d'âme de Firmilien que
sur celui de Cyprien et des 86 évêques; car voici ce qu'il en dit:
«Il serait bien superflu de disserter sur la doctrine ecclésiologique
de Firmiln-n Sa lettre parle avec une éloquence qui dispense de

tout commentaire. Elle nous dit nettement que l'ami de S. Cyprien
partageait ses idées sur l'indépendance des évêques, et que, à

Cesaree comme à Carthage, la conception monarchique de l'Eglise
était tenue en échec par la théorie de la fédération. »

Oui, toute l'Eglise d'Afrique rejetait la conception monarchique;
et comme l'Eglise universelle a toujours considéré Cyprien comme
un Saint et un Père de l'Eglise, et non pas comme un hérétique,
il est manifeste que telle était aussi l'ecclésiologie de l'Eglise
universelle. C'est à Rome seulement qu'on essayait d'introduire et

d'imposer une conception monarchique et papale. Mais il était clair
à tous que les efforts des papes étaient des innovations erronées.
Victor, Calliste, Etienne, tels furent les auteurs de ces innovations
et de ces erreurs, et encore ne réussirent-ils pas eux-mêmes à

les imposer. C'est en vain qu'ils en appelaient à la chaire de
Pierre, dont ils se disaient les héritiers ; il y avait ailleurs la chaire
de chaque apôtre, qui n'était pas moins apostolique que celle de
Pierre. C'est en vain qu'ils interprétaient le Tu es Petrus dans le

sens de «7"« es fondement de l'Eglise*; il y avait aussi le fondement

des autres apôtres, qui n'était pas moins solide. Cyprien voyait
dans Pierre le symbole de l'unité, mais non l'unité même; il le
tenait pour un évêque, évêque d'une Eglise i rincipale, mais il y
avait aussi d'autres évêques d'Eglises principales, en sorte que la
papauté romaine se réduisait, en droit et en fait, comme la papauté
de Jérusalem, comme la papauté d'Antioche, etc., au simple
épiscopat. Ce n'était pas là un voile, c'était une vérité éclatante.

Bref, lorsque Cyprien dit que l'Eglise a été fondée sur Pierre,
il ne dit pas qu'elle n'a pas été fondée aussi sur les autres apôtres;
de plus, il ajoute aussitôt dans la même phrase : origine unitatis
et ratione. C'est un fait qu'il n'y a vu qu'un symbole d'unité, mais

Rtvne intern, de Théologie. Heft 54, 1906. 21



— 318 —

non une autorité de gouvernement, encore moins de domination
monarchique. Tous les actes et tous les écrits du Docteur de

l'Eglise en font foi, et en cela il a été suivi par toute l'Eglise;
ce n'est pas lui qui a cédé sur ce point capital de la constitution
même de l'Eglise, c'est le pape, son successeur. Celui qui s'est
trompé, c'est donc le pape, en s'adjugeant une autorité sur l'Eglise
sous le prétexte que l'Eglise a été fondée sur Pierre. En réalité,
elle a été fondée sur le Christ, fils du Dieu vivant, qui est la seule
Pierre, super hanc Petram. Le Tu es Petrus n'est qu'un jeu de
mots dans la question, si même il est authentique '). Et si l'on
admet que les apôtres peuvent être aussi considérés comme des

fondements, Pierre n'est que l'un d'eux, et il n'y a pas trace de

privilège en sa faveur. C'est un fait que Firmilien tournait même
la chose en ironie, lorsqu'il disait : « Lui qui prétend être l'héritier
de Pierre sur qui l'Eglise a été bâtie » Et M. Turmel lui-même
ne craint pas d'ajouter :

« Remarquons ce renseignement : il mérite de fixer notre
attention. Calliste dans son célèbre «édit péremptoire », avait utilisé
le texte : Tu es Petrus; mais, autant que la citation de Tertullien
nous permet d'en juger, il ne lui avait demandé que le droit
episcopal de remettre les péchés. S. Cyprien, plus récemment, s'était
servi de lui pour prouver l'origine divine et les droits de
l'épiscopat. Etienne, le premier, nous le savons par Firmilien, a employé
le Tu es Petrus au service de la primauté du pape. Et c'est ce

qui donne à son intervention dans la querelle baptismale une
importance capitale. En excommuniant l'Afrique et une partie de

l'Asie, il n'a fait que suivre l'exemple donné par Victor; et il l'a
suivi sans obtenir plus de succès, puisque la mesure extrême à

laquelle il se laissa aller, dut être rapportée par son successeur.
Mais, en faisant appel au Tu es Petrus, il a donné à l'autorité du

siège apostolique la plus célèbre de ses bases scripturaires ; il s'est
acquis une place considérable dans l'histoire du dogme de la
papauté » (p. 598).

Il n'y a, dans ces dernières paroles de M. Turmel, que deux
erreurs graves : la première est qu'il semble présenter l'exemple
de Victor comme un exemple à suivre et comme une base de la
papauté, tandis que ce n'est qu'une usurpation et un exemple de
scandaleuse ambition ; la seconde est qu'il présente le Tu es Petrus
comme une base scripturaire de l'autorité papale, et même comme

') Un manuscrit contient : su eipas, tu dixisti, d'où l'on a fait par contraction
su eips, puis su ei pos, pos contraction de Petros. C'est ainsi que l'on aurait obtenu
le fameux Tu es Petrus, qui semble un hors-d'œuvre, tandis que tu dixisti eàt
parfaitement naturel.



— 319 —

«la plus célèbre», tandis qu'en réalité, en supposant même que
ces trois mots soient authentiques, ils ne sont nullement une base

d'autorité. Et si c'est là la meilleure base de la papauté, ou la

plus célèbre, il faut plaindre la papauté de ne reposer que sur le
sable. M. Turmel sait certainement que les Pères ont interprété le
Tu es Petrus dans un sens tout autre que celui du pape Etienne.
Bien plus, dans le paragraphe cité, M. Turmel dit d'abord qu'Etienne
a employé ce Tu es Petrus au service de la primauté du pape,
et, quelques lignes plus loin, il remplace le mot primauté par le

mot autorité, comme si la primauté admise dans l'ancienne Eglise
avait été une autorité et non pas seulement un simple honneur.
«Primauté d'honneur, et non de juridiction», disait-on. Comment
la science de M. Turmel lui a t-elle permis de faire synonymes
deux termes qui ne le sont ni étymologiquement, ni historiquement,
ni juridiquement? Quant à sa dernière phrase: «Etienne s'est

acquis une place considérable dans l'histoire du dogme de la
papauté », il y a plusieurs manières d'être considérable. Napoléon III,
par son coup d'Etat du 2 décembre, s'est acquis une place
considérable dans l'histoire du dogme napoléonien, dogme qui n'est
plus rien aujourd'hui. Il y a des usurpateurs et des criminels
considérables, oui certes, mais ils n'en sont que plus criminels. Tels
furent Victor et Etienne; et encore leurs actes furent-ils désavoués

par leurs successeurs immédiats. En tout cas, être obligé Je constater
et d'avouer que Victor et Etienne ont été les premiers à

interpréter certains textes de l'Ecriture dans un sens nouveau et d'en
faire ainsi des bases de la papauté, n'est-ce pas ruiner le prétendu
droit divin de cette papauté Hommes de bonne foi, jugez.

* Fausse notion de la catholicité de l'Eglise. — Dans la
«Revue pratique d'apologétique» (icr janvier 1906), M. J. Labourt
signale d'« assez notables différences» entre les Eglises fondées par
les premiers apôtres et celles de la fin du IIe siècle; et, sans
examiner les causes de ces différences qu'il appelle plus loin des
«transformations», il déclare, a priori et sans l'ombre d'une preuve,
que « le catholique, en vertu de sa foi à l'autorité, estime cette
évolution logique et surnaturellement dirigée par Dieu » ; et il en
appelle à la démonstration que Newman a faite du caractère
« normal » de ce développement. En outre, il prétend que Jésus a
donné S. Pierre pour chef à la collectivité de ses disciples. — Nos
lecteurs savent ce qu'ils doivent penser du newmanisme, et combien
sa thèse du développement est erronée. De plus, le vrai catholique,
fidèle à l'Eglise universelle, doit repousser toutes les prétendues
évolutions qui contredisent les enseignements du Christ et de ia
tradition universelle. Sa foi à l'autorité ne lui impose donc aucune-



— 320 —

ment le devoir d'admettre comme surnaturelles et voulues par Dieu
les altérations de la constitution de l'Eglise, causées par l'ambition
de tels ou tels évêques. Loin de là. Enfin, S. Pierre n'a jamais été
établi chef des disciples par le Christ; l'exégèse par laquelle on
prétend prouver la prétendue autorité de Pierre sur le collège
apostolique et sur la collectivité des disciples, est de la pure
fantaisie. Et la «Revue du clergé français» du 15 janvier (p. 442)
déclare cette étude de M. Labourt « excellente »

* L'infaillibilité romaine ruinée par la liturgie romaine. —
Lorsque Rome a besoin de recourir à sa liturgie pour échafauder
un de ses nouveaux dogmes, elle ne s'en fait pas faute. Qu'on se
rappelle ses thèses sur l'immaculée-conception, sur la transsubstantiation,

etc. Mais, lorsqu'on relève dans sa liturgie des erreurs
manifestes, erreurs enseignées par elle et imposées par elle, elle
répond que les offices liturgiques qui contiennent ces erreurs ne
¦sont pas imposés par elle à l'Eglise universelle, mais seulent pro
aliquibus locis. Telle, par exemple, la fête de la translation de la
«sainte maison de Lorette», instituée par Innocent XII. Ce n'est

pas là l'Eglise, dit-on, c'est seulement le pape. — Certes, cette
distinction est excellente; mais que ne la fait-on dans maints autres
cas où elle devrait être faite Quel arbitraire dans la logique
romaine! En tout cas, du fait en question, il résulte: i° que le pape
non seulement n'est pas infaillible, mais qu'il s'est trompé de fait
en matière liturgique, en établissant une fête qui implique une
erreur grossière et qui entretient une superstition ridicule ; 2° que
le procédé employé à Rome pour tirer de sa liturgie des

conséquences dogmatiques, est manifestement erroné.

* Fausses légendes romaines démasquées par le cardinal
Capalti. — M. Turmei, dans une Chronique d'histoire ecclésiastique
(Revue du clergé français, Ier février 1906, p. 509-510), rappelle le
discours suivant du prélat Capalti, plus tard cardinal, au jeune de
Rossi pour le détourner des études archéologiques: «Vous êtes

trop intelligent pour ignorer que tous ces vieux monuments qui
vous passionnent, n'ont d'autre histoire que des légendes. Ici, à

Rome, nous mettons à chaque instant le pied sur un souvenir sacré,
mais il serait imprudent d'y appuyer trop fort. » Puis le prélat
raconte la légende de l'apparition de la Sainte Vierge au pape
Libère, relativement à l'emplacement de la basilique de Sainte-
Marie-Majeure, légende qu'on lit à l'office public, mais que les

chanoines de la basilique sont les premiers à railler. Et il ajoute:
« Vous le voyez, l'usage maintient une foule de vieux récits
auxquels personne ne croit. Si vous les présentez comme vrais, vous

passerez non pour un sot, mais pour un homme dépourvu de pro-



— 321 —

bile scientifique. Si vous les écartez, il se trouvera des hypocrites
pour crier au scandale et des imbéciles pour les croire. De là pour
vous beaucoup d'ennuis. » — Et M. Turmel ajoute : « De Rossi

passa outre, et il fut bientôt poursuivi par une meute daboyeurs,
qui, pendant de longues années, ne lui laissèrent aucun repos. »

* Aveu de M. Vacandard sur l'Inquisition. — Jusqu'à présent,
on essayait, à Rome, de justifier l'Inquisition, en disant que toute
la faute (si faute il y avait) retombait sur «le bras séculier», mais

que la papauté n'y était pour rien, attendu qu'elle ne faisait que
se prononcer sur le fait de l'hérésie des hérétiques, rien de plus.
Mieux informés, des théologiens romanistes avouent enfin que, si
le pouvoir civil a poursuivi des intérêts politiques dans la répression
des prétendus hérétiques, il y a été incité par le clergé, notamment

par la cour de Rome, et que des papes ont pressé avec zèle
Inexécution» des hérétiques — de leurs hérétiques à eux — par
le bannissement, la confiscation des biens, l'infamie perpétuelle, le
bûcher, la torture, etc. Voici les propres expressions de M. l'abbé
Vacandard (Revue du clergé français, Ier mars 1906) :

« En somme, Grégoire IX ne faisait que presser dans la
chrétienté l'application des lois existantes et introduire, la ou elles

n existaient pas, les lois les plus rigoureuses contre Vhérésie. Mais
ce qui lui appartient bien en propre, c'est le procédé auquel il
eut recours pour la poursuite des hérétiques, nous voulons parler
de son système inquisitorial. L'Inquisition proprement dite ou
monastique est, en effet, son œuvre* (p. 44). — D'après l'ordre du

pape, les évêques devaient visiter toutes les paroisses « dans
lesquelles existait le moindre soupçon d'hérésie s. Obligation « de

dénoncer toute personne soupçonnée d'hérésie». Obligation faite à

l'évêque « de châtier comme il le jugerait convenable s tous les
accusés déférés à son tribunal (p. 45). «Innocent III avait interdit
aux avocats et aux greffiers de prêter leur concours à des
hérétiques et aux fauteurs d'hérésie Les hérétiques ou suspects
dénoncés à l'inquisiteur se trouvaient donc fatalement seuls en
présence de leurs juges Les papes autorisèrent les juges inquisi-
toriaux à taire par prudence les noms des témoins... Si deux
témoins estimés dignes de foi par l'inquisiteur s'accordaient à charger
l'inculpé, son sort était inévitablement réglé : qu'il s'avouât ou non
coupable, il était déclaré hérétique (p. 51)... Le juge ecclésiastique
livrait l'hérétique au bras séculier, qui lui appliquait la peine légale,
la mort par le feu (p. 52) Ce qui pèse sur la mémoire de
Grégoire IX, c'est... l'application qu'il a essayé de généraliser de la
peine du feu aux hérétiques (p. 54)... Il se décida, après quatre
ans de pontificat, et sans doute après mûr examen, à faire aux



— 322 —

princes et aux podestats une obligation de conscience d'observer la
loi qui condamnait les hérétiques a la peine du feu... Les garanties
de la défense furent en partie supprimées... La procédure inquisi-
toriale marque, à cet égard, un recul sur la procédure criminelle
en vigueur au moyen âge (p. 57) • • • Le rôle de la papauté dans
l'application de la peine de mort, se présente sous un jour moins
favorable. Tout en se défendant de participer à des jugements de

sang, ils n'en pressaient pas moins l'exécution des condamnés que
les tribunaux d'inquisition livraient au bras séculier. A cet égard,
les documents et les faits sont très instructifs... » (p. 61).

« Ainsi, il demeure avéré que l'Eglise, en la personne des papes,
a employé tous les moyens dont elle pouvait disposer, notamment
l'excommunication, pour faire appliquer par le bras séculier la peine
de mort aux hérétiques Les représentants du pouvoir civil
n'avaient donc d'autre moyen d'échapper à celle extrémité qu'en
faisant purement et simplement exécuter la sentence de l'Eglise.
La papauté assumait une responsabilité non moins grave en
introduisant la torture dans la procédure inquisitoriale. Cette terrible
mesure est l'œuvre d'Innocent IV (p. 63) Innocent IV, frappé
sans doute des avantages qu'offrait la torture pour la rapidité de
la procédure, autorisa les tribunaux de l'Inquisition à l'employer.
La constitution d'Innocent IV fut renouvelée et confirmée le 30
novembre 1259 par Alexandre IV, et le 3 novembre 1265 par
Clément IV... Outre la flagellation, nous indiquerons, parmi les
supplices infligés aux inculpés qui refusaient d'avouer spontanément la
faute dont ils étaient accusés, la prison préventive, le chevalet,
l'estrapade et les charbons ardents (p. 65). L'impression qui se

dégage est celle-ci : l'Eglise [), oubliant ses traditions de tolérance
originelle, a emprunté du droit romain remis en honneur par les

légistes, des lois et des pratiques qui sentent la barbarie des âges
anciens % (p. 71). Et l'auteur ajoute que la préoccupation d'en
atténuer les rigueurs n'est pas visible dans les sentences prononcées
contre les hérétiques impénitents. Et ce qui est horrible à penser,
c'est que les prétendus hérétiques impénitents pouvaient être des

orthodoxes et des saints, et leurs juges et leurs bourreaux des
hétérodoxes et des sacripants.

* Quelques aveux de M. Paul Lejay, à propos de la théologie
de Césaire d'Arles. — A ce qui a été dit dans la Revue de janvier

(p. 96-99), ajoutons ce qui suit :

— Sur la pénitence et la confession : « La pénitence nécessaire
n'était donc pas toujours la pénitence publique {Revue d'hist. ei

l) M. Vacandard se trompe : il faut dire la papauté.



— 323 —

de litt, relig., nov. 1905, p. 592)... Il serait risqué de supposer
que la confession auriculaire, telle que nous la connaissons, existait
déjà (VIe siècle). E institution était en voie de naître. Césaire la

prépare. Il était réservé aux moines irlandais de donner une forme
précise à des pratiques qui n'étaient pas encore réglées. Aussi ne
doit-on pas presser le sens du mot confessio dans les sermons de
Césaire. C'est la reconnaissance sincère (pura) des fautes commises,
qui précède nécessairement toute satisfaction pénitentielle. S.

Augustin emploie déjà l'expression à propos des péchés menus et il
l'entend de l'aveu que nous nous faisons de nos péchés à nous-
mêmes. Ce serait un anachronisme d'y voir un rite organisé. On
concédera seulement que Césaire en hâtait l'èclosion Ainsi la

pénitence ecclésiastique n'est pas indispensable pour le salut, même
quand on a commis des fautes capitales » (p. 594). Et encore :

« Au premier concile d'Orange (441), Hilaire avait fait décréter
qu'on donnerait la pénitence à tous les malades qui en feraient la
demande ; mais on ne devait pas les réconcilier ni leur donner la
communion autrement qu'en viatique. Césaire, dans les Statuta
Ecclesiœ antiqua, ordonne de les réconcilier avant le viatique. Cette
consolation était devenue nécessaire par suite de l'usage qui s'était
introduit de faire pénitence sans recevoir la pénitence. Il faut donc
distinguer, dans la terminologie de Césaire, les deux expressions :

faire pénitence (pœnitentiam agere) et recevoir la pénitence (pseni-
tentiam accipere). La deuxième désigne toujours la pénitence
canonique; la première, le plus souvent, une pénitence privée» (p. 595).

— Sur [eucharistie. Césaire en parle peu. « Sa doctrine n'offre
aucun relief. Du moment qu'il n'est plus question du péché,
Césaire paraît se désintéresser. Cela, seul, est significatif. Il mentionne
l'eucharistie assez souvent à l'approche des grandes fêtes, Noël et
Pâques, mais c'est pour rappeler l'obligation de s'y préparer par
la pénitence. A son insistance, il semble qu'on recevait l'eucharistie
sans avoir expié des fautes comme l'homicide» (p. 611).

— Sur le mariage : « Aucune loi ecclésiastique n'obligeait les

chrétiens à faire bénir leur mariage. La bénédiction était affaire
de coutume, de convenances ; elle finit par passer en règle, mais
sans devenir jamais une condition de validité. Le mariage est
indépendant du rite. » Ainsi s'exprime l'abbé Duchesne, dans ses

«Origines du culte chrétien». M. P. Lejay ajoute : « La bénédiction
est encore facultative au temps de Césaire. Mais elle paraît être
une cérémonie inévitable pour les gens qui tiennent à la considération

publique » (p. 613).

— Sur les rites et la morale : « Le péché est l'idée centrale
de la moraie de Césaire. Même quand il aborde des sujets tout



— 324 —

différents, ses préoccupations habituelles reparaissent. Elles ont
une double conséquence, de ramener h la morale les pratiques du
culte, les sacrements et les rites de l'Eglise, et, d'autre part, de

faire de la morale un élément essentiel de la religion, d'en faire
la religion elle-même vécue par l'homme pécheur ou enclin au
péché » (p. 613).

— Sur la disposition à trancher dautoritè les débats de la
conscience, et à substituer P obéissance à la sincérité. M. P. Lejay
dit: «On n'a pas assez d'ironie, et à bon droit, pour le
césaropapisme, pour un gouvernement qui confie aux bureaux d'un
ministère l'admininistration des âmes. Les esprits trop rectilignes ou

trop assurés dans leur droit sont aussi exposés à traiter par des

mesures administratives les plus hautes et les plus délicates questions.
Ils risquent de remplacer la conviction personnelle par la
soumission aveugle et de transformer la religion en un mécanisme, ou
bien de provoquer les plus amers déchirements, quand les peuples
sentent que toute leur vie morale est en jeu. Césaire ne s'est point
heurté à de trop vives résistances. Les circonstances rendaient
facile sa tâche de législateur. Fauste était mort. La Gaule était
prête à renoncer a sa tradition doctrinale pour recevoir de Rome
les théories africaines» (p. 615). Cette dernière assertion qui signale
une ancienne victoire de Rome sur l'Eglise gallicane, est très grave.
Mais tout ce paragraphe mérite la plus vive attention. M. P. Lejay
a-t-il voulu faire indirectement le procès à la religion romaine et
à l'administration de la papauté? Je l'ignore. Toujours est-il qu'il
y a admirablement réussi. Oui, déjà Rome est jugée comme la
vieille synagogue d'autrefois : jam enim securis ad radicem arbo-
rum posita est (Matth. Ili, io).

* Un aveu de M. l'évêque d'Orléans sur les droits des

laïques. — Mgr Touchet vient d'écrire : « Nous ne devons plus
faire du culte devant les fidèles, mais avec les fidèles *). » Cette

simple parole pourrait bien devenir une grosse réforme, et conduire
directement à la reconstitution de l'Eglise catholique sur sa vraie
base. Dans le droit ancien, c'était l'assemblée paroissiale qui
s'administrait elle-même; chez les anciens-catholiques, c'est à elle que
le conseil paroissial doit rendre compte de sa gestion, et c'est elle

qui envoie ses délégués au synode. La hiérarchie vraiment catholique

est dans l'Eglise et non au-dessus de l'Eglise; elle est pour
servir l'Eglise et non pour la dominer. Les fidèles doivent donc
reprendre leur rôle actif, non plus comme machines à croire, à faire
l'aumône, à obéir en tout et pour tout, mais comme de vrais

') Voir Revue du clergé pranfais, Ier mars 1906, p. 106.



— 325 —

membres vivants de l'Eglise, gardiens eux aussi de la foi et de la
constitution, actifs partout, même dans la liturgie. Attendons.

* Aveu contre l'éternité des peines. —- Le critique bibliographe
de la « Revue catholique des Eglises », parlant de l'ouvrage de

M. J. Monnier sur la Descente aux enfers, s'est exprimé ainsi
(février 1906, p. 112-113): «Il s'agit de savoir si le Rédempteur
est allé aux enfers proposer le salut à tous ceux qui voulaient
l'accepter par la foi, ou s'il s'est borné à annoncer aux âmes des
seuls justes leur prochaine délivrance. M. Monnier semble établir
que la première opinion fut celle de l'Eglise primitive et en tous
cas démontre très nettement que fort longtemps les deux théories
se sont côtoyées, jusqu'à ce que la cristallisation scolastique se
soit opérée et ait éliminé la doctrine du salut possible même après
la mort. Toutefois la vieille opinion n'a pas disparu sans laisser
de nombreuses traces qui pourraient lui préparer de nouveau une
place dans la théologie chrétienne. Quoi qu'il en soit, les théologiens
catholiques ne peuvent plus désormais négliger cette antique
conception. Qu'ils l'admettent ou qu'ils la réfutent, ou mieux qu'ils
expliquent sa transformation par le développement du dogmex),
cette opinion doit au moins désormais être discutée. Ne peut-on
pas dire d'ailleurs quW n'a jamais défini bien nettement l'objet de
la descente du Christ aux enfers Il se pourrait qu'on admît
dans la théologie protestante que le temps d'épreuve n'est pas
limité aux horizons de la terre. Ces idées sont à considérer dans
un temps où l'éternité des peines paraît devoir de plus en plus
dérouter nos courtes idées. »

Est-ce clair malgré l'essai de réticence apparente?

* Pour l'esprit scientifique en théologie. — Rien n'est plus
facile que de trouver des textes de théologiens romanistes en faveur
de la science. Ces théologiens croient démontrer par là que le
romanisme est vrai et scientifique. Mais cette conséquence n'est

pas fondée. — De plus, ces théologiens, qui en appellent en théorie
à la science, prétendent en même temps que la science sanctionne
la tradition romaniste et que, par conséquent, tout ce que cette
tradition autorise est scientifique. Mais cette nouvelle prétention
n'est pas plus fondée que la première. — M. Fonsegrive est-il de
cet avis? Je ne sais. Toujours est-il que, dans la Quinzaine du

') On ne saurait avouer plus clairement que la nouvelle théorie du développement

du dogme, telle que l'enseignent les Newman, les Mignot, les Batiffol, aboulit,
sous prétexte de transformation, à la négation formelle de la doctrine de l'Eglise
primitive, et que la cristallisation scolastique du moyen âge D'est qu'une de ces
transformations et de ces négations.



— 326 —

Ier janvier dernier, il n'a pas craint d'avouer : qu'il y a « un certain

esprit que l'on croit conservateur, traditionnel, et qui n'est
que routinier, et qui, dans l'Eglise, ne remonte pas au delà du
XVIe siècle». Grave aveu : car il implique que, depuis le XVIe siècle,
des choses fausses se sont introduites dans l'Eglise romaniste,
choses que l'on regarde aujourd'hui comme de vraies traditions,
mais à tort; et que les prétendus conservateurs de cette Eglise
sont de simples routiniers. Accordé. — En outre, M. Fonsegrive
ajoute que l'esprit que ces pseudo-conservateurs appellent «

moderne » pour le discréditer, doit être appelé scientifique, et que,
pour qui sait voir, cet esprit moderne ou scientifique « est l'héritier
direct de la grande tradition catholique ». Bravo Aussi les anciens-
catholiques, qui n'ont cessé depuis plus de trente ans d'en appeler
à la grande tradition catholique et à l'esprit scientifique contre les
innovations romaines, s'empressent-ils d'applaudir Mr. F. lorsqu'il
dit encore : « Nous croyons, nous, fermement, que la foi chrétienne,
toute la foi, que la dogmatique catholique, la dogmatique intégrale1),
sans compromission ni diminution, ne contredit nullement les
méthodes modernes de la pensée scientifique. Je vais plus loin ; je
crois et j'ai essayé de montrer jadis que l'esprit chrétien était
identique à l'esprit scientifique, ou plutôt que l'esprit scientifique
n'était que l'esprit chrétien appliqué à la recherche du vrai. »

Cette déclaration est grosse de très heureuses conséquences :

elle sape le système dogmatique romaniste, qui est en opposition
formelle avec la grande tradition catholique et avec l'esprit
scientifique moderne.

(A continuer.) E. Michaud.

') Catholique signifie universel; il s'agit donc de la dogmatique qui repose sur
^intégralité du témoignage universel, constant et unanime de l'Eglise. Telle est sans
doute la pensée de M. F.


	Continuation de la crise doctrinale dans l'Église catholique-romaine en France

