Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 54

Artikel: Continuation de la crise doctrinale dans I'Eglise catholique-romaine en
France

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403649

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 304 —

CONTINUATION DE LA CRISE DOCTRINALE
DANS L'EGLISE CATHOLIQUE-ROMAINE EN FRANCE.

(7° article.)

N. B. Jappelle particuliécrement I'attention des lecteurs sur la
‘gravité des documents suivants:

* Encore la question biblique. — Dans son « Bulletin d’Ecri-
ture sainte» (FEfudes, 5 janvier 1906), le P. J. Brucker attaque non
seulement les récentes publications de M. l'abbé Loi:y, du P. La-
grange, de Dom Sanders, du P. de Hummelauer et du prof. Gotts-
berger, mais encore 'école en général a laquelle ces critiques ap-
partiennent a des titres divers, et qu’il appelle I'école de l'exégese
«nouvelle, progressiste, moderniste », en opposition contre 'école
« conservatrice, traditionnelle ». Parlant du P. Fonck, qui est de
cette derniére, il dit (p. 111): «Il appelle lattention sur les con-
séquences wrazment désastreuses auxquelles maints progressistes
(et il n’entend point parler de M. Loisy) se sont déja laissé entrai-
ner, par rapport a l'autorité historique des Evangiles». Il insiste
«sur le peu de solidité et le danger des principes dont se réclame

la nouvelle exégése ».

* Encore la fausse notion du dogme. — M. Le Roy a requis,
au nom de la loi, le «Bulletin de littérature ecclésiastique> d’in-
sérer sa réponse a l'article de M. de Grandmaison. Cette réponse
a paru dans le Bullletin de janvier 19o6, p. 1-20. J'en extrais les
deux passages suivants: < La distinction faite (entre dogize et z/iéo-
logie), je n'estime pas du tout que la théologie soit chose inutile
ou condamnable, mais simplement qu’elle demeure affaire de spé-
culation libre, sous la seule réserve de ne point altérer la signifi-
cation vitale du dogme. Ce qu’il faut retenir, c’est que le dogme,
en tant que tel, c'est-a-dire en tant qu’il requiert de notre part
une adhésion irréformable et absolue, doit toujours étre lu comme
écrit en langue vulgaire, en langage de sens commun, donc en
langage appartenant a 'ordre de la connaissance pratigue, de cette



— 305 —

connaissance qui se borne a désigner les objets par leurs relations
avec notre activité et notre conduite. » M. Le Roy veut que l'on
ne prenne pas la formule dogmatique pour le dogme méme, le
vétement humain pour l'idée; il veut que 'on «dégage du véhi-
cule verbal le sens véhiculé » et qu'on « purifie s celui-ci « de toute
signification théorique et spéculatives; et, dit-il, le critére pour
faire cette opération, c’est celui «que fournit I'interprétation morale
et pratique des dogmes ».

Puis, revenant sur la distinction nécessaire entre #iéologie et
dogme, il demande a son adversaire si telle est bien la doctrine
qui ressort aujourd’hui de 'enseignement commun. « Seauconp n’ont-
ils point une tendance trés marquée a confondre théologie et
dogme, a canoniser des systémes? Et n’est-ce point une des causes
les plus déterminantes et les plus efficaces de la répulsion que
manifeste la pensée moderne a l'égard de la foi?» (p. 6-7.)

Nos lecteurs connaissent suffisamment la notion catholzgue du
dogme pour savoir ce qu’ils doivent penser des explications de
M. Le Roy, et surtout des reproches qu’il adresse a «beaucoup »
de théologiens de son Eglise. — La réplique de M. de Grand-
maison (p. 21-27) m’a paru peu ferme.

* La notion du dogme et M. I'évéque Turinaz. — M. I'évéque
de Nancy a publié une brochure intitulée: ¢ Une trés grave ques-
tion doctrinale: qu’est-ce qu’'un dogme?» (Paris, Roger, 63 p.,
1905). Elle est dirigée contre la doctrine de M. Ed. Le Roy sur la
nature du dogme.

Nous avons exposé cette doctrine et les attaques dont elle a
été 'objet (voir la Revue d’octobre 1905, p. 736-744). M. Turinaz
a voulu fortifier I'attaque; c’est dire qu’il a voulu frapper non
seulement M. Le Roy, mais aussi, et nommément, le P. Laberthon-
niére (p. 15), M. l'abbé Sertillanges (p. 53-55) et M. Loisy (p. 60).
Selon lui, le systéeme défendu par ces théologiens <« conduit logi-
quement et fatalement & la négation des dogmes, de la foi cathio-
lique et de [’ Eglise, et par conséquent a la négation de la divinité
de F.-C. et du christianisme ftout entiev > (p. 6-7).

Donc la question est «tres grave», d’autant plus grave que
«le trés grand nombre (des lettres publiées dans La Quinzaine,
sur ce point) approuvent ce systeme, et que, parmi celles-ci, deux
lettres de prétres ont méme dépassé M. LeRoy, sur certains points».
C'est M. I'évéque qui le déclare (p. 7). Et il répéte ce méme aveu,
p. 50-61, en insistant sur «la destruction des dogmes, la destruc-

tion de la foi, la destruction de I'Eglise catholique, la destruction
de la divinité de J.-C.».



— 306 —

Telle est 'unité dogmatiqgue de I'Eglise romaine actuelle. Je
pourrais m’en tenir a cette constatation: car je n’ai pas pour but,
en ce moment, de prendre parti entre les combattants. Ma con-
viction est qu’ils ont Zoxs perdu la notion exacte du dogme catho-
lique, qu’'ils sont sans critérium et que c’est pour cette raison
qu’ils se combattent si gravement?). .

Mais il est intéressant de suivre l'argumentation par laquelle
M. Turinaz prétend «¢ ne laisser debout aucune des objections, au-
cune des erreurs » de M. Le Roy, et cela, ¢« sans subtilités ni artifices
de rhétorique » (p. 6). On pourrait faire remarquer a M. 'évéque
que, méme quand il réfuterait réellement les erreurs de M. Le Roy,
ce ne serait pas encore une démonstration que sa notion du dogme
serait exacte; car on peut se tromper sur le méme point de plu-
sieurs manieres. Et c’est précisément le cas.

D’abord, M. I'évéque introduit dans ce débat la question de
« 'immanence », qui n'a rien a faire avec la question du dogme en
soi, et qu'il a le tort de ne pas méme définir (p. 15 et 56); com-
ment s’entendre sans une définition claire et exacte?

Ensuite, M. ’évéque place le dogme dans l'enseignement des
évéques et du pape (p. 28-29), ou encore dans «les définitions du
pape ox des conciles unis au pape» (p. 34), et méme dans ce
qu’il appelle l'autorité de I'Eglise dispersée, c'est-a-dire dans «le
consentement unanime des docteurs»> (p. 34). De telles formules
sont des nceuds coulants pour étrangler les fideles de toutes les
manieres possibles: la suffit la défnition du pape, ici celle des
conciles unis au pape, plus loin le simple consentement unanime
des docteurs. Qu’est-ce qu’un consentement unanime des docteurs?
Existe-t-il? MM. LaBerthonniére, Sertillanges et Loisy sont-ils des
docteurs? Si oui, que devient 'unanimité exigée: Si non, ou
sont les vrais docteurs?! Et si M. Turinaz n'entend parler que
d'une unanimité morale, a quoi se réduira-t-elle? On voit l'im-
passe a laquelle aboutit ce systéme ou l'on définit le dogme sans
que le nom du Christ soit méme prononcé! Lorsqu'on presse ces
messieurs, 1ils se récrient que le dogme est la doctrine immuable
de J.-C.; mais, sur leurs lévres, ce n'est la qu’un vain mot. car ils
entendent par doctrine immuable de J.-C. non ce que J.-C. lui-
meéme a enseigné, mais ce que le pape, ou le concile, ou les doc-
teurs enseignent! Selon eux, ceci est forcément cela!

La mystification est tellement palpable que M. Le Roy se
récrie et déclare que de tels dogmes sont inintelligibles, contra-

1) 11 parait que M. I’évéque de Nancy est approuvé, dans cette question, par
36 évéques, ainsi que par le P. Brucker et le P. Portalié (voir les Frudes, 5 décem-
bre 1905, p. 702).



— 307 —

dictoires a la philosophie et aux sciences, et qu'on ne peut pas,
par conséquent, les prendre dans leur sens positif, mais seulement
dans un sens négatif et comme de simples regles de conduite.
Hélas! M. Le Roy fait encore trop d’honneur aux dogmes en ques-
tion, car on ne saurait accepter comme des régles de conduite des
assertions que le bon sens, les sciences et la philosophie repous-
sent. M. I'évéque T. prétend que les dogmes dont il s’agit sont
intelligibles, c’est-a-dire conformes aux données de la science et de
la philosophie (p. 36-38); mais il se borne a prétendre et ne donne
aucune preuve. _

La thése de M. Turinaz est indéfendable. Il trouve que sa foi
est divine, parce que M. Loisy est «l’humble disciple et méme
souvent le simple copiste des docteurs protestants de I’Allemagne »
(p. 60); faible argument. Il dit que «J.-C. a établi I'Eglise pour
enseigner, expliquer et défendre sa doctrine» (p. 43); oui, mais
non pour faire croire que la doctrine des papes, des conciles du
pape et des docteurs du pape est zpso facto celle de J.-C. M. I'évé-
que ne remarque pas l'amphibologie de la formule dont il s’en-
veloppe. Il dit encore que « la démonstration des dogmes repose,
comme celle de 'histoire, sur le témoignage et l'autorité» (p. 44);
assertion banale et qu’il faudrait préciser, car il y a témoignage
et témoignage, autorité et autorité. M. Turinaz entend évidemment
le témoignage et l'autorité infaillibles du pape ou des docteurs du
pape; or nous les récusons, au nom méme du critérium catioligue.

Donc la brochure de M. l'évéque de Nancy, loin de mettre
fin au gachis, 'augmente.

* M. I'évéque Turinaz attaquant le P. Nouvelle et attaqué
par M. Laberthonniére. — S'il ne s’agissait que d'un conflit de
personnes, je ne le mentionnerais méme pas. Mais il s’'agit d'une
« crise » doctrinale, 'expression est de M. Laberthonniére, et d’une
crise trés grave, comme on va le voir. L’évéque commence par
exposer, a propos de la grace et de la foi, une étrange notion de
Dieu, Il dit (Annales de philosophie chrétienne, janv. 1906, p. 390):
«Il est inexact que Dieu pénétre le cceur de tout homme par sa
charité pour 'amener au désir de posséder Dieu ou plus exacte-
ment au salut, a sa fin surnaturelle. » — Comprendrait-on, en effet,
que Dieu pit pousser la bonté et la charité jusque-la: — Le cha-
ritable évéque continue ainsi: <« La charité est une vertu qui ne
peut exister sans la foi. Il est inexact que la nature de tout homme
qui n’est point encore arrivé a la foi, de l'infide¢le, du libre pen-
seur, soit pénétrée et envahie déja par la grace.» — Si un infi-
déle de bonne foi, un de ces payens que Tertullien a signalés
comme naturellement chrétiens, avait la grace, ne serait-ce pas le



— 308 —

monde surnaturel renversé? La grace divine ne peut évidemment
résider que dans les fideles de la trempe de M. Turinaz!... En
vérité, ces évéques romanistes sont pleins de grace et, par consé-
quent, de foi!

Ce n’est pas tout. Le docte et charitable prélat est trés scan-
dalisé par le Pére Nouvelle, qu'il malmeéne ainsi: « On croit réver
en entendant des catholiques et des prétres formuler de zelles énor-
matés. Car cette méthode d’apologétique que vous combattez est
la méthode traditionnelle, catholigue, celle qu’a adoptée /e concile
du Vatican qui a traité en détail la question de la foi. Ces accu-
sations reposent ¢évidemment sur /a fawusse wnotion que wvous aves
de la for... L'apologétique traditionnelle et catholique que vous
attaquez est essentiellement liée a la notion catholique de la foi.
En repoussant l'une, vous vepoussez [’autre» (p. 305-396).

M. Laberthonniere réplique, et I'évéque de tranchant devient
tranché. M. L. commence par se jouer de la science de Monsei-
gneur, en lui rappelant le temps ou, ¢a grands renforts d'érudi-
tion, il a découvert duans un pape de je ne sais quel siécle un ar-
penteur de je ne sais quel autre »; et aussi un certain discours dans
lequel I'éloquent évéque célébra Moise, «ce patre de la Judée».
M. L. ajoute finement (p. 403): <«En vous appliquant a4 d’autres
matieres, vous avez gardé les mémes habitudes d’esprit. Mais le
Pirée n’est pas plus un homme aujourd’hui qu’autrefois, » — M. L.
n’a pas plus confiance dans lintelligence du prélat que dans sa
science historique., Apreés lui avoir expliqué ce qu'est la foi, il
ajoute (p. 405): «Puisse cette petite explication vous aidera com-
prendre! Et si vous ne comprenez pas, peut-étre conviendra-t-il de
dire simplement que vous ne comprenez pas. J'ai j.eur, hélas! que
ce soit trop vous demander.» — L’évéque ayant accusé M. L. de
s'étre contredit, M. L. réplique ironiquement: « Eh! oui, je me suis
contredit, comme St. Thomas se contredit quand, apres ses videtur
qrod, il expose sa propre pensée, comme se contredisent tous ceux
qui, ayant rapporté une objection, y donnent une réponse. Et
vous, Monseigneur, vous persistez 3 prendre ce que je rejette pour
ce que jaffirme. Mais peut-étre direz-vous que «c'est un résumé
que vous avez essayé¢ de faire»!

M. L. montre ensuite combien l'évéque se méprend sur le
christianisme, qu’il confond avec ¢un systéme de formules maté-
riellement fixées et avec un certain nombre d’événements merveil-
leux de l'ordre sensible, dont l'ensemble constitue comme un objet
extérieur pouvant étre appréhendé par nous comme sont appré-
hendés les objets de l’espace et du temps» (p. 410). Oh! sans
doute, I'évéque peut invoquer pour lui une certaine tradition, Mais



qu'est-ce que cette tradition? M. L. la caractérise ainsi (p. 414):
« A chaque époque il a di exister ainsi une tradition de conire-
bande. Elle a été créée par certains manuels et par la foule des
petits livres qui, comme dit Ernest Hello, font Dieu petit. Ces?
celle-la que wvous faites wvotre. Mais elle est truguée. Elle ressemble
a la tiare de Saitaphernes; et je ne veux pas dire qu’elle soit une
ceuvre d'art comme elle, mais seulement qu'elle est comme elle
de fabrication récente. On aura beau la baptiser Tradition, on
aura beau lui mettre toutes les étiquettes qu'on voudra et l'intro-
duire subrepticement au musée des antiques, on ne viendra pas a
bout de luz conférver Iauthenticité. »

A la bonne heure! voila qui est parler net. Ce langage si
digne et si vrai ne s’adresse pas seulement a l'évéque de Nancy,
qui, parce qu’il est évéque, se croit le droit de frapper d’estoc et
de taille sur des prétres plus savants que lui; mais aussi a tous
les évéques et a tous les théologiens de son bord, c’est-a-dire du
bord ultramontain, qui, apres avoir fabriqué leur tradition « de con-
trebande » pour essayer de donner un fondement a leurs nouveaux
dogmes, cherchent a faire croire que c'est la la vraie et 'unique
Tradition universelle ou catholique! Quelle illusion puérile! Non,
non, l'ultramontanisme «ne viendra pas a bout de conférer l'au-
thenticité » a ses dogmes apocryphes.

La réplique de M. L. n’est pas seulement un coup de massue
contre le systéme ultramontain, elle est, de plus, un signe des
temps; car ce n'est pas la le langage que les prétres ont coutume
de tenir aux évéques. Ce langage prouve qu’enfin les prétres, dans
I'Eglise de Rome, commencent a reprendre conscience de leur
dignité sacerdotale, et a rappeler aux évéques qu’ils sont des éveé-
ques et non des pachas. Et ceci n'est pas un des moindres élé-
ments de la crise que traverse 'Eglise de Rome. Ces prétres sen-
tent que le silence qu’ils ont gardé jusqu’ici était devenu une
arme contre eux, et qu’il est temps de parler et de retourner aux
évéques-pachas leurs propres < énormités » doctrinales et adminis-
tratives. M. L. I’a fait avec autant de raison que d’éloquence (p. 417).

* A propos de Newman. —— Ce n’est pas seulement M™®
Pératé et M. Brémond qui étudient 'éminent cardinal, c’est M. Dim-
net qui proclame en lui «<le plus grand théoricien de la valeur des
formules dogmatiques et de leur développement, et aussi le premier
apologiste qui ait fait la critique de la croyance avant de lui cher-
cher des arguments». Quel «trait de génie!» La <« Rédaction»
du « Bulletin de littérature ecclésiastique » (janvier 1906, p. 30) ne
parait pas entiérement rassurée par cette exaltation des « newma-
nistes d’aujourd’hui, plus modernes que le cardinals. Elle «fait



— 310 —

des vceux pour que se dissipe le confusionisme qui tendrait a se
créer en la matiére. L'Eglise elle-méme est intéressée a ce que le
cardinal ne soit pas compromis». — Selon nous, I'Eglise est
encore plus intéressée a n’étre pas compromise elle-méme par le
newmanisme, qui n’est que confuszonzsine. La théorie du dévelop-
pement du dogme que «la Rédaction» appelle «¢la clé catholique
de l'histoire des dogmes », n’est que la théorie de la destruction
du dogme. La «Rédactions, qui applaudit au « développement du
dogme > de Newman, repousse « I’évolutionnisme religieux» d'Au-
guste Sabatier. Comment ne voit-elle pas que c’est le méme ins-
trument, et que la seule différence dans les deux cas consiste en
ce que Newman s'en est servi pour légitimer les dogmes de Rome,
et Sabatier pour les détruire? Ecoutons cette logomachie (p. 29):
«Le principe du développement est chez Newman en fonction du
Jazt de la révélation historiquement connue»! Et voila comment le
développement newmanien n'est pas l'évolutionnisme! Comprenne
qui pourra. La nouvelle scolastique n'est décidément ni plus claire,
ni plus solide que la premicre, en foncfzon de quoi que ce soit.

* Discussion entre le R. P. Harent, S. J., et M. I'abbé Dimnet,
sur l'évolution des dogmes et les définitions dogmatiques. —
M. I'abbé D. a publié, sous ce titre: La PFensée catholigue dans
UAngleterre contemporaine, un volume ou il examine la valeur
théologique de six célébrités anglaises, et ou il exalte notamment
Newman. Le P. H. a critiqué ce livre, particuliérement 1'étude
consacrée 3 M. Ward. L’abbé a été trés piqué de cette critique,
qu’il a méme accusée de «cynisme>» (Etudes, 5 février 1900,
p- 341). Le P. H. a répliqué, dans ces mémes ZLfudes, avec un tres
grand calme, mais fermement: « Ne savons-nous pas que, dans
I'école avancée a laquelle vous appartenez, il y a des symbolistes
qui réduisent ce grand fondement de notre foi, la Résurrection, a
un triomphe moral du Christ aprés sa mort? Et ceux-la, pareille-
ment, s’'imaginent qu'ils croient a la résurrection du Christ, et
s'indignent si on en doute, Ils pourront, de la méme fagon, croire
a la divinité de Jésus, a son ceuvre médiatrice et rédemptrice,
aux sacrements et a la présence réelle du Maitre dans 'eucharistie.-
Voila des raisons assez graves, ce me sewmble, pour justifier le
doute que je me suis permis a I'égard, non des intentions, mais
des idées d’'un prétre, doute qui, aprés tout, n'est qu'un doute, et
qui ne demande qu’a disparaitre devant un facile éclaircissement »
(p- 353). Et le P. H., prenant la défense des théologiens de 1'école
opposée a celle de M. Dimnet, reproche a ce dernier de les avoir
attaqués: ¢ N'€tes-vous pas venu, vous aussi, leur jeter la pierre,
et les traiter de retardataires, de conservateurs inintelligents, d’im-



-— 311 —

puissants par manque de culture, d’aristotéliciens dont notre jeu-
nesse a souffert, et qui, avec leur scolastique recommandée par
I'Eglise, et derniérement encore par Léon XIII et Pie X, produi-
sent leffet d'un anachronisme enfantin et ridicule ? (p. 354).

Précisons. Le fond de la thése de M. D. est que les dogmes
doivent évoluer (selon que Newman, le grand génie moderne, 'a
expliqué); que, par conséquent, les définitions dogmatiques des
conciles ne sont que relatzves; que, d’ailleurs, «la vérité absolue
n'est a la portée de 'homme dans aucun domaine»; que la pensée
moderne, c’est la thése de !'cuniverselle relativité»; que cette
pensée moderne ne reculera pas; que c’en est fait du christianisme
si on le déclare «fixé et définitif dans ses formules»; et que c'est
précisément le mérite et le génie de Newman d’avoir combattu
les « formules immuables» (p. 360-361).

Le P. H. réplique ainsi: « Voyons, quand on nous parle ainsi
d’'une vérité relative et non absolue, d'un christianisme qui n’est
pas fixé et définitif dans ses formules, il faut enfin savoir a quoi
s'en tenir. Que veut-on dire? De deux choses lune: ou bien que
I'Eglise est un magistére vivant, qui peut et doit ajouter de nou-
velles définttzons pour compléter les premieres, pour les expliquer
sans les détruire; owu bzem que les anciennes définitions pourront
étre abandonnées, que la signification de leurs formules pourra se
changer en une signification contradictoire, afin de les adapter a
la philosophie de Kant ou de Hégel (comme l'avait déja essayé
Giinther), ou a tout autre systéme en vogue dans l'avenir. — Si
vos paroles ont seulement le premier sens, c’est ce que 'Eglise a
toujours pratiqué, c’est ce que les théologiens catholiques ont Zou-
jours enseigné, Contre qui donc vous battez-vous: a quels théolo-
giens déclarez-vous la guerre ?..., Mais, en fait, cette premicre
explication de vos paroles est pex wvrazsemblable: si vous vouliez
seulement soutenir des idées anciennes et généralement admises,
vous n'en feriez pas une conséquence de l'évolutionnisme moderne,
vous n'en feriez pas honneur & Newman comme d’une découwverte,
vous ne rattacheriez pas ce «seul théologien original» a Kant, a
Hégel et a Darwin! C'est donc bien le second sens qu’il faut
attribuer a vos paroles. Mais, alors, vous étes contre Newman lui-
méme, ce qu'il serait facile de démontrer avec son ZLssaz sur le
développement; vous étes, ce qui est beaucoup plus grave, contre
le concile du Vatican! Choisissez » (p. 301).

La chose est grave, en effet. Etre contre le concile du Vatican
est une hérésie manifeste, aux yeux de tout catholique romazn;
et M. I'abbé Dimnet doit frémir. ..

Pour nous, nous n'avons ici qu’a constater la crise dogmatique
a laquelle nous assistons. Et la constatation est péremptoire.



— 312 —

Pour dirimer ce débat, il faudrait exposer tout le 7razté du
dogme; en tout cas, commencer par définir clairement ce qu’est
le dogme, ce qu'est la définition dogmnatique, ce qu’est la formule
dogmatique; quels sont les rapports de ces trois choses entre elles,
ce qui a été enseigné et pratiqué en ces matiéres, non pas dans
ces derniers siecles d'ultramontanisme croissant (que le P. H. prend
pour le Zoujours de I'Eglise), mais dans 'ancienne Eglise catholique.
Ces définitions montreraient que la double explication donnée par
le P. H. (0w bien... ou bien) est insuffisante; qu’il en est une troi-
siéme, fertium datur, justement la vraie, qui condamne et le Pére
et 'abbé sur certains points, et qui leur donne raison sur d’autres.
M. Pabbé ne veut pas, dit-il, s’engager dans le ¢maquis» des
chicanes; mais il y est en plein. Il n’y a qu’'un moyen possible
d’en sortir, c'est de définzr exactement les termes qu’on emploie,
de préciser les idées qu'on exprime, et surtout de les justifier. Or
c'est ce a quoi ni le Pcre ni I'abbé ne songent. S'ils y consentent
jamais, ils verront ce qu’il faut penser soit du fameux «magisteére
vivant » dont parle le P. H. et qui, dans son systeme, se réduit au
pape et a ses théologiens, soit de I'cclesia docens dont parle 'abbé
D. et qui doit étre d’abord une Fcclesia discens. Le P. H. s'abuse
étrangement, lorsqu’il prétend que «/'Eglise a towjours pratiqué et
que les théologiens catholiques ont fowjours enseigné» ce qu'’il en-
seigne aujourd’hui; il confond Rome et 1'Eglise, et l'¢ére papale
avec l'ere de I'Eglise universelle. Pareillement, I'abbé D. s’abuse
non moins étrangement, lorsqu’il prend les évolutions de la #iéo-
logie et des formules pour une évolution du dogine méme.

* Nouvelles contradictions de Mgr Mignot sur le dogme. -
La Revue intern. de Th. (avril 1902, p. 366-377) a déja signalé et
réfuté plusieurs grosses erreurs de M. 'archevéque d’Albi, qui est
newmaniste comme feu 1'abbé Ch. Denis, comme MM. Batiffol,
Riviere, etc. Il revient a la charge pour essayer de montrer que
< les vieux-catholiques, en refusant d’admettre linfaillibilité ponti-
ficale, sont restés comme des épaves abandonnées sur le chemin »
(Revue du clergé francais, 1° mars 1906, p. 100). Sa Grandeur
semble en vouloir beaucoup a notre petite Eglise. Elle cherche a
faire croire qu'une mznorité est une épave, et comme les vieux-
catholiques ne sont sans doute pas trés nombreux a Albi. elle en
conclut qu’il en est ainsi dans le reste du monde et que nous
sommes ainsi «abandonnés sur le chemin ».

Je pourrais engager Sa Grandeur a relire la fable ou il est dit
‘que « petit poisson deviendra grand», et I'histoire ou I'on voit une
certaine statue colossale aux pieds d'argile tomber d’elle-méme
dans la poussiére. Mais un archevéque préférera sans doute qu’on



— 313 —

Jui cite la parole méme du Seigneur. Or le Seigneur a dit dans
Isaie qu'il fera un chemin dans le désert, ponam in deserto viam
(ch. 43, v. 19). Le chemin, pour le moment déserté, ou les anciens-
catholiques se sont engagés, pourrait donc bien étre le chemin de
Dieu. M. d’Albi ne fournit, dans sa phrase, aucune preuve du con-
traire. Il se glorifie, lui, d’étre un marcheur de grand chemin, dans
la nombreuse compagnie de ceux qui ne «retardent» pas, Peut-
é&tre ferait-il bien de se rappeler la parole du Christ: « Entrez par
le chemin étroit, car elle est large la porte, il est spacieux le
chemin, qui conduit a la perdition, et nombreux sont ceux qui y
entrent » (Matth, VII, 13). Au contraire, peu nombreux sont ceux
qui trouvent le chemin qui conduit a la vie. M. l'archeveque
reconnaitra peut-étre que cette parole du Sauveur n’est pas de
nature a décourager les anciens-catholiques. Les anciens-catholiques
n’oublient pas que le vrai chemin est le Christ: £go sum via (]Jean
XIV, 6); et que < personne ne va au Pére si ce n’est par le Christ»,
nemo venit ad Patrem nisi per me. M. d’Albi remplace le Christ
par I'Eglise; et I'Eglise pour lui, c’est le pape infaillible! Ce mar-
cheur intrépide en est arrivé a cet eadroit d’avenir, ou I'Evangile
est oublié et ou ce n'est plus le Christ qui sauve, mais «linfailli-
bilité pontificale »! Il le dit en propres termes; et. pour condamner
les anciens-catholiques, il ne fait pas valoir d’autre raison que leur
refus d’emboiter le pas a la suite du pape infaillible! Telle est la
théologie qui éclaire actuellement le pays des Albigeois.

Ce n’est pas tout. L’éminent archevéque qui fonde sa nou-
velle apologie de 'Eglise sur Newman, fait contre lui-méme un
aveu terrible. Aprés avoir parlé du fameux <« principe» qui sert
de base & Newman et a toute la nouvelle apologétique en question,
ajoute: « Le principe ou, si on l'aime mieux, /Zypothése» (p. 99).
Donc, ce fameux principe n’est qu'une Appoliése! |

Autre cootradiction. D’une part, M, d'Albi veut que «<le
christianisme reste Zowjours edentijue a lui-méme», et il a raison;
mais, d’autre part, il ne veut pas qu’il soit « un symbole cristallisé,
une doctrine figée, stéréotypée duns ses rites, ses pratiques, ses
dévotions » ; ce progressiste infatigable veut qu'il y ait « évolution
du dogme chrétien proprement dzt». On sait méme que Newman
a dit expressément que la marque de la vérité, c’est de changer.
Donc, si le christianisme est la vérite, il doit changer; si le dogme
est la vérité, il doit changer. Et si le christianisine doit changer
dans son dogme proprement dit, comment peut-il « rester foujours
identique a lui-méme »? La contradiction est formelle,

D’une part, M. d’Albi avoue < que le symbole des apoétres
ne ressemble pas exactement a celui de Nicée ou a la profession



— 314 —

de foi de Pie IV, ni le premier concile a celui du Vatican ». Effec-
tivement, il y a loin entre le symbole de Nicée et la profession
de foi de Pie IV, et surtout entre le symbole des apdtres et les
dogmes impies de 1870; il y a loin entre le concile des apodtres
a Jérusalem et le concile que l'évéque de Montpellier a appelé
¢la farce du Vatican» et l'archevéque Darboy <un concile de
sacristains ». Comment, dés lors, M. d'Albi ose-t-il prétendre qu’il
y a zdentité entre ces choses qui < ne se ressemblent pas exacte-
ment > ! Encore une fois, la contradiction n’est-elle pas formelle:

M. d’Albi veut qu'il y ait une autorité infaillible qui prononce
en dernier appel sur les interprétations différentes dont un texte
des Ecritures peut étre l'objet (p. 100). C’est la tout son argument
en faveur de l'infaillibilité pontificale. Or, qu’il veuille bien consi-
dérer: 1° que le Christ n’a nullement chargé ses apétres «d’inter-
préter » ses enseignements de maniere a rejeter les interprétations
qui ne leur plairaient pas; que le Christ les a uniquement chargés
de précher sur les toits les enseignements qu’il leur avait révélés
dans le secret, ceux-la et pas d'autres; qu’il les a chargés de les
conserver comme un dépot; qu’ainsi c’est moxs qui devons pro-
gresser dans la connaissance de ces enseignements divins, c’est nous
qui ne devons pas étre figés et cristallisés, c’est zous qui devons
évoluer. Mais nulle part le Christ n'a dit que sa parole méme doit
évoluer et changer. Il a méme dit formellement le contraire. —
2° L'infaillibilité d'zuterprétation n’est donc nullement nécessaire et,
de fait, elle n'a pas été promise; celle d'ensecignement et de con-
servatzon suffit, dans le sens d’'un dépét divin a faire connaitre
sans addition ni soustraction. Or linfaillibilité nécessaire, 'Eglise
catholique l'a toujours placée dans I’Eglise méme. M. d’Albi repro-
che aux anciens-catholiques d'étre fidéles a I'Eglise, et il veut que
I'infaillibilité de I’Eglise soit dans le pape en personne. Sa Gran-
deur se trompe grandement. Le pape n'est pas I'Eglise. Imaginer
un pape infaillible pour résoudre toutes les questions qu'il plait
aux théologiens de soulever, et pour trancher a son gré parmi les
interprétations dont les paroles du Christ peuvent étre I'objet sui-
vant les besoins de l'esprit humain, est une fantaisie non seulement
antichrétienne, mais antihumaine, contraire au plus simple bon sens.
M. d’'Albi peut nous traiter de retardataires tant qu'il lui plaira.
Qu'il «marche» a son aise, Les marcheurs de cette trempe vont
a Pabime, et il n’est pas nécessaire d'étre prophéte pour lui pré-
dire l'issue des « évolutions» de I’Eglise »omazne. Pour nous, nous
restons catholigues avec 'ancienne Eglise, dans la wia Christi et
non dans la via Romana.



— 315 —

* A propos de Mcehler, — Mceehler vient d'étre remis en
lumiére par M. Georges Goyau, publiciste qui s’occupe de théo-
logie en dilettante et qui naturellement commet nombre d’erreurs.
Voir en particulier, dans notre 22° livraison (1898), I’étude de
M. F. Hoffet. J'ai déja fait remarquer que Mceehler considérait
I'Eglise comme la communauté des fidéles, et non pas comme la
communauté des /lzérarchistes (v. Revue, janvier 1906, p. 95-96).
M. Goyau, loin de le dissimuler, insiste et montre que 'Eglise
n'est pas quelque chose d'extérieur aux individus, une autorité
tyrannique s’'imposant du dehors et violant l'autonomie de la vie
surnaturelle qui se déploie en nous sous le souffle de I'Esprit;
I'Eglise est 'organisme corporel ou s’incarne cette vie de la com-
munauté, et entre elle et 'Esprit qui anime /les fidéles, il n'y a
pas plus d’opposition qu’entre I'ame et le corps (p. 114-115). Ex-
cellent. Mais qui ne voit que c’est la négation de la doctrine
papiste actuelle, doctrine qui ne place la garde du dépét de la foi
(chose vitale par excellence) que dans la hiérarchie?

Mcehler, dans sa Syméboligue (1832), a toutefois commis un
quiproquo, lorsqu’il a dit: «La doctrine du Sauveur fut soumise
a l'exercice de l'intelligence humaine. D’une part. la divine parole
fut analysée et regut des divisions logiques; d’autre part, elle fut
coordonnée, comparée avec elle-méme; on ramena toutes les par-
ties a certains points fondamentaux; on mit en relief la base sur
laquelle repose tout I'édifice. Dés lors un point de vue plus clair
et mieux circonscrit fut ouvert a I'esprit humain; car toutes les
idées qui lui viennent du dehors, il faut qu'il se les assimile comme
par une seconde création, s’il veut en avoir pleinement conscience.
Ainsi élaborée en quelque sorte par le concours de lintelligence
humaine, la doctrine primitive se montra sous une forme mnotable-
ment différvente; mais fut-elle toujours la doctrine primitive? Nous
pouvons répondre ouz et non: oui, puisqu’elle resta la méme dans
son essence; non, puisqu’elle changea dans sa forme.»

C'est ici qu’est la méprise. Mcehler confond le dogme ou la
doctrine méme de ].-C, doctrine que nous possédons dans les
paroles qu’il a prononcées et que les évangiles relatent; il confond
cette doctrine, dis-je, avec la théologie ou explications que les
hommes dont données de cette doctrine. Mcehler considére cette
théologie ou ces explications comme /a forme de la doctrine de
J.-C. 11 se trompe. La doctrine de F.-C. reste la méme, dans son
fond et dans sa forme, telle que les évangélistes l'ont recueillie et
consignée. Les explications que les écoles théologiques en ont
données et en donnent encore, peuvent varier et varient de fait,
sans que cette doctrine varie soit dans son fond, soit dans sa forme.



— 316 —

C'est grace a cette grave méprise qu’on parle aujourd’hui de /’évo-
lution des dogmes ou de la doctrine de J.-C., tandis qu’on ne
devrait parler que de [évolution de la théologie, ce qui est tout
a:tre. Les vrais dogmes 7ne saurazent changer, tandis que la vraie
théologie dozt toujours évoluer.

* Comment les vraies origines de la Papauté ruinent sa
prétendue infaillibilité et sa prétendue primauté de juridiction, —
Telle n’est pas l'opinion de M. Turmel, qui a certainement !'in-
tention de sauver ce qu’il appelle «<le dogme de la papauté,. Mais,
de fait, il ne définit pas ce dogme; de plus, les aveux qu'il est
obligé de faire au sujet de S. Cyprien, le mettent manifestement
a néant; enfin, ce qu'il dit pour le défendre est si faible qu’on
peut tenir sa défense pour impossible.

Jai déja signalé, dans la Revue de janvier 1906 (p. 125-130),
quelques-uns des aveux du savant théologien et aussi quelques-uns
de ses arguments de défense. Comme il a complécé sa pensée dans
la <« Revue catholique des Eglises » (décembre 1903), suivons-le.
Il dit: :

« Il reste vrai que dans le concile du 1°* septembre 236, S. Cy-
prien — les théologiens en conviennent — @ #ésisté a un ordre
formel du pape et qu'il a entrainé dans la vésistance les évéques
des trois provinces d Afrigue. 1l reste vrai que, dans sa « Lettre
a Pompées, 2/ a justifi¢ son attitude en accusant Ltienne e sou-
tenzr la cause des lhérétiques, Or, de pareils actes et de semblables
paroles sont znconciliables avec la notion exacte de la primauié du
pape. Et qu’on ne mette pas sur le compte de la passion la ré-
sistance dont le grand évéque de Carthage nous a donné le spec-
tacle. Qu'on ne cherche pas dans une défaillance de la volonté le
nuage qui a obscurci a ses yeux le principe de la constitution de
I'Eglise. Cette explication qui, si elle était fondée, serait peu hono-
rable pour S. Cyprien, ne soutient pas un examen sérieux. 1l suffit
de comparer la « Lettre a Pompée» au «Traité de I'Unité de I'Eglise »
pour constater qu’'un méme esprit anime les deux pieces, et que
I'une est la conséquence de lautre. Non, powur proclamer son in-
dépendance en face des ovdres émanés de Rome, S.Cyprien n’a pas
eu besoin de se laisser égarer par les emportements de la passion,
2l wa eu qi'h obéwr a la logique de ses idées. Le dogme de I'épis-
copat lui a, des 'origine, wvoilé plus ou moins completement le dogme
de la papauté. Cest la et pas ailleurs qu’il faut chercher 'expli-
cation de la « Let're a Pompée» et du e¢grand concile de Car-
thage » (p. 597).

Comment M. Turmel peutl parler d'un simple woile sur les
yeux de S. Cyprien, la ou non seulement Cyprien, mais encore



— 317 —

I'évéque Firmilien de Césarée et 86 évéques ont expressément
rejeté comme evrvoné 'enseignement o ficiel du pape Etienne, et ont
formellement dénié a tout évéque, donc a celui de Rome aussi, le
droit de s’ériger en évéque des évéques. Tous ces évéques, loin
d'avoir les yeux voilés, les avaient trés ouverts et voyaient trés
clairement que les prétentions du pape de Rome étaient «de l'igno-
rance, de lorgucil et de ['étourderie ». Ils ont accusé Etienne
d’hérésie : donc 2ls ne le tenazent pas pour infaillible. 1ls ont rejeté
sa décision doctrinale, ses menaces et son excommunication: donc
zls ne le lenaient pas pour le chef de !I’Eglise. M. Turmel ne se
fait, au fond, pas plus d’illusion sur l'état d’ame de Firmilien que
sur celui de Cyprien et des 86 évéques; car voici ce qu’il en dit:
«Il serait bien superflu de disserter sur la doctrine ecclésiologique
de Firmilien. Sa lettre parle avec une éloquence gquwi dispense de
tout commentaire. Elle nous dit nettement que 'ami de S. Cyprien
partageait ses idées sur lindépendance des évéques, et que, a
Césarée comme a Carthage, /a conception monarchique de I Eglise
était tenue en échec par la théorie de la fédération. »

Oui, toute 'Eglise d’ Afrique rejetait la conception monarchique;
et comme I'Eglise umverselle a toujours considéré Cyprien comme
un Saint et un Pére de I'Eglise, et non pas comme un bérétique,
il est manifeste que telle était aussi I'écclésiologie de I'Eglise uni-
verselle. C'est & Rome seulement qu’on essayait d’introduire et
d'imposer une conception monarchique et papale. Mais il était clair
a tous que les efforts des papes étaient des innovations erronées.
Victor, Calliste, Etienne, tels furent les auteurs de ces innovations
et de ces erreurs, et encore ne réussirent-ils pas eux-mémes a
les imposer. C’est en vain qu’ils en appelaient a la chaire de
Pierre, dont ils se disaient les héritiers; il y avait ailleurs la chaire
de chaque apdtre, qui n’était pas moins apostolique que celle de
Pierre. Clest en vain qu’ils interprétaient le 7u es Petrus dans le
sens de «7u es fondement de I'Eglise»; il y avait aussi le fonde-
ment des autres apdtres, qui n’était pas moins solide. Cyprien voyait
dans Pierre le symbole de l'unité, mais non l'unité méme; il le
tenait pour un évéque, évéque d'une Eglise | rincipale, mais il y
avait aussi d'autres évéques d’Eglises principales, en sorte que la
papauté romaine se réduisait, en droit et en fait, comme la papauté
de Jérusalem, comme la papauté d’Antioche, etc.,, au simple épis-
copat. Ce n’était pas la un voile, c’était une vérité éclatante.

Bref, lorsque Cyprien dit que 'Eglise a été fondée sur Pierre,
il ne dit pas qu’elle n’a pas été fondee aussi sur les autres apotres;
de plus, il ajoute aussitét dans la méme phrase: origine unitatis
et ratione. C’est un fait qu’il n’y a vu qu'un symdole d’unité, mais

Revaue intern. de Théologie. Heft 54, 1906. 21



— 318 —

non une autorité de gouvernement, encore moins de domination
monarchique. Tous les actes et tous les écrits du Docteur de
I'Eglise en font foi, et en cela il a été suzvi par toute I’ Eglise;
ce n'est pas lui qui a cédé sur ce point capital de la constitution
méme de I'Eglise, c’est le pape, son successeur. Celui qui s’est
trompé, c’'est donc le pape, en s’adjugeant une autorité sur 'Eglise
sous le prétexte que I'Eglise a été fondée sur Pierre. En réalité,
elle a été fondée sur le Christ, fils du Dieu vivant, qui est la seule
Pierre, super hanc Petram. le Tu es Petrus n’est qu'un jeu de
mots dans la question, si méme il est authentique ). Et si l'on
admet que les apodtres peuvent étre aussi considérés comme des
fondements, Pierre n’est que l'un d'eux, et il n'y a pas trace de
privilege en sa faveur. C'est un fait que Firmilien tournait méme
la chose en ironie, lorsqu'il disait: ¢« Lui guz prétend étre ’héritier
de Pierre sur qui I'Eglise a été batie!» Et M. Turmel lui-méme
ne craint pas d'ajouter :

« Remarquons ce renseignement: 7/ wmérite de fixer notre
attention. Calliste dans son célébre ¢ édit péremptoire », avait utilisé
le texte : Zu es Petrus; mais, autant que la citation de Tertullien
nous permet d’'en juger, il ne lui avait demandé que le droit épis-
copal de remettre les péchés. S. Cyprien, plus récemment, s'était
servi de lui pour prouver lorigine divine et les droits de !'épis-
copat. Etienne, le premier, nous le savons par Firmilien, a employé
le 7u es Petrus au service de la primauté du pape. Et cest ce
qui donne a son intervention dans la querelle baptismale une im-
portance capitale. En excommuniant 'Afrique et une partie de
I'Asie, il n’a fait que suivre 'exemple donné par Victor; et il l'a
suivi sans obtentr plus de succés, puisque la mesure extréme 2a
laquelle il se laissa aller, dut étre wrapportée par son successeur.
Mais, en faisant appel au 7u es Fetrus, il a donné a l'autorité du
siege apostolique la plus célebre de ses bases scripturaires; il s'est
acquis une place considérable dans l'histoire du dogme de la pa-
pauté » (p. 508).

Il n’y a, dans ces derniéres paroles de M. Turmel, que deux
erreurs graves: la premiere est qu’il semble présenter I'exemple
de Victor comme un exemple a suivre et comme une base de la
papauté, tandis que ce n'est qu’une usurpation et un exemple de
scandaleuse ambition ; la seconde est qu'il présente le 7u es Fetrus
comme une base scripturaire de l'autorité papale, et méme comme

1 Un manuscrit contient: su eipas, Zz dixistiy d’oit on a fait par contraction
su eips, puis su ¢/ pos, pos contraction de Ferros. Clest ainsi que 'on aurait obtenu

le fameux 7 ¢s Petrus, qui semble un hors-d’ceuvre, tandis que #u dixésti est par-
faitement naturel.



«la plus célebre», tandis qu'en réalité, en supposant méme que
ces trois mots soient authentiques, ils ne sont nullement une base
d’autorité. Et si c’est la la meilleure base de la papauté, ou la
plus célébre, il faut plaindre la papauté de ne reposer que sur le
sable. M. Turmel sait certainement que les Péres ont interprété le
7u es Petrus dans un sens tout autre que celui du pape Etienne.
Bien plus, dans le paragraphe cité, M. Turmel dit d’abord qu’Etienne
a employé ce Zu e¢s Petrus au service de la primauté du pape,
et, quelques lignes plus loin, il remplace le mot primauté par le
mot aulorité, comme si la primauté admise dans Vancienne Eglise
avait été une autorité et non pas seulement un simple honneur.
« Primauté d’honneur, et non de juridiction », disait-on. Comment
la science de M, Turmel lui at-elle permis de faire synonymes
deux termes qui ne le sont ni étymologiquement, ni historiquement,
ni juridiquement: Quant a sa derniére phrase: «Etienne s’est
acquis une place considérable dans I'histoire du dogme de la pa-
pauté s, il y a plusieurs manieres d’étre considérable. Napoléon III,
par son coup d'Etat du 2 décembre, s'est acquis une place con-
sidérable dans lhistoire du dogme napoléonien, dogme qui n’est
plus rien aujourd’hui. Il y a des usurpateurs et des criminels con-
sidérables, oui certes, mais ils n’en sont que plus criminels. Tels
furent Victor et Etienne; et encore leurs actes furent-ils désavoués
par leurs successeurs immédiats. En tout cas, étre obligé :le constater
et d’avouer que Victor et Etienne ont été /les premiers a inter-
préter certains textes de I'Ecriture dans un sens nouveau et d’en
faire ainsi des éases de la papauté, n’est-ce pas ruiner le prétendu
droit divin de cette papauté? Hommes de bonne foi, jugez.

* Fausse notion de la catholicité de I'Eglise. — Dans la
« Revue pratique d’apologétique» (1°F janvier 1906), M. J. Labourt
signale d’«assez notables différences» entre les Eglises fondées par
les premiers apotres et celles de la fin du II® siécle; et, sans exa-
miner les causes de ces différences qu’il appelle plus loin des
« transformations», il déclare, a priori et sans I’ombre d'une preuve,
que <« le catholique, en vertu de sa foi a l'autorité, estime cette
évolution logique et surnaturellement dirigée par Dieus; et il en
appelle a la démonstration que Newman a faite du caractére
«normal» de ce développement. En outre, il prétend que Jésus a
donné S. Pierre pour chef a la collectivité de ses disciples. — Nos
lecteurs savent ce qu’ils doivent penser du newmanisme, et combien
sa these du développement est erronée. De plus, le vrai catholique,
fidele a I'Eglise universelle, doit repousser toutes les prétendues
évolutions qui contredisent les enseignements du Christ et de ia
tradition universelle, Sa foi a l'autorité ne lui impose donc aucune-



— 320 —

ment le devoir d’admettre comme surnaturelles et voulues par Dieu
les altérations de la constitution de 'Eglise, causées par 'ambition
de tels ou tels évéques. Loin de la. Enfin, S. Pierre n’a jamais été
¢tabli chef des disciples par le Christ; l'exégése par laquelle on
prétend prouver la prétendue autorité de Pierre sur le collége
apostolique et sur la collectivité des disciples, est de la pure fan-
taisie. Et la «Revue du clergé frangais> du 15 janvier (p. 442)
déclare cette étude de M. Labourt «excellente »!

* L'infaillibilité romaine ruinée par la liturgie romaine. —
Lorsque Rome a besoin de recourir a sa liturgie pour échafauder
un de ses nouveaux dogmes, elle ne s’en fait pas faute. Qu’on se
rappelle ses théses sur l'immaculée-conception, sur la transsubstan-
tiation, etc. Mais, lorsqu’on releve dans sa liturgie des erreurs
manifestes, erreurs enseignées par elle et imposées par elle, elle
répond que les offices liturgiques qui contiennent ces erreurs ne
sont pas imposés par elle a I'Eglise universelle, mais seulent pro
aliquibus locis. Telle, par exemple, la féte de la translation de la
« sainte maison de Lorette», instituée par Innocent XII. Ce n’est
pas la I'Eglise, dit-on, c’est seulement le pape. -— Certes, cette
distinction est excellente: mais que ne la fait-on dans maints autres
cas ou elle devrait étre faite! Quel arbitraire dans la logique ro-
maine! En tout cas, du fait en question, il résulte: 1° que le pape
non seulement n'est pas infaillible, mais qu’il s’est trompé de fait
en matiére liturgique, en établissant une féte qui implique une
erreur grossiére et qui entretient une superstition ridicule; 2° que
le procédé employé a Rome pour tirer de sa liturgie des consé-
quences dogmatiques, est manifestement erroné.

* Fausses légendes romaines démasquées par le cardinal
Capalti. — M. Turmei, dans une Chronique d’histoire ecclésiastique
(Revue du clergé francais, 1°F février 1906, p. 509-510), rappelle le
discours suivant du prélat Capalti, plus tard cardinal, au jeune de
Rossi pour le détourner des études archéologiques: «Vous étes
trop intelligent pour ignorer que tous ces vieux monuments qui
vous passionnent, n’ont d’autre histoire que des légendes. Ici. a
Rome, nous mettons & chaque instant le pied sur un souvenir sacré,
mais il serait imprudent d'y appuyer trop fort.> Puis le prélat
raconte la légende de l'apparition de la Sainte Vierge au pape
Libére, relativement a l'emiplacement de la basilique de Sainte-
Marie-Majeure, légende qu’on lit & 'office public, mais que les
chanoines de la basilique sont les premiers a raziller. Et il ajoute:
« Vous le voyez, l'usage maintient une foule de vieux récits awx-
quels personne me croit. Si vous les présentez comme vrais, vous
passerez non pour un sot, mais pour un homme dépourvu de pro-



— 321 —

bité scientifique. Si vous les écartez, il se trouvera des Aypocrites
pour criev au scandale et des imbéciles pour les crozve. De la pour
vous beaucoup d’ennuis.» — Et M. Turmel ajoute: «De Rossi
passa outre, et il fut bientét poursuivi par une meunte o aboyeurs,
qui, pendant de longues années, ne lui laissérent aucun repos. »

* Aveu de M.Vacandard sur I'Inquisition. — Jusqu’a présent,
on essayait, & Rome, de justifier I'Inquisition, en disant que toute
la faute (si faute il y avait) retombait sur «le bras séculier», mais
que la papauté n'y était pour rien, attendu qu’elle ne faisait que
se prononcer sur Je fait de ['hérésie des hérétiques, rien de plus.
Mieux informés, des théologiens romanistes avouent enfin que, si
le pouvoir civil a poursuivi des intéréts politiques dans la répression
des prétendus hérétiques, il y a été incité par le clergé, notam-
ment par la cour de Rome, et que des papes ont pressé avec z¢le
'« exécution » des hérétiques — de leurs hérétiques a eux — par
le bannissement, la confiscation des biens, l'infamie perpétuelle, le
blicher, la torture, etc. Voici les propres expressions de M. 'abbé
Vacandard (Revue du clergé francais, 1 mars 1900) :

« En somme, Grégoire IX ne faisait que presser dans la chré-
tienté l'application des lois existantes et zntroduzre, l& oun elles
wexistatent pas, les lots les plus rigoureuses contre 'hévésie. Mais
ce qui lui appartient bien en propre, c'est le procédé auquel il
eut recours pour la poursuite des hérétiques, nous voulons parler
de son systéme inquisitorial. L’Inquisition proprement dite ou
monastique est, en effet, son @uvre»> (p. 44). — D’apres l'ordre du
pape, les évéques devaient visiter toutes les paroisses «dans les-
quelles existait /le wmoindre soupcon d'hérésie s. Obligation «de dé-
noncer toute personne soupgomnée d’hérésie». Obligation faite a
Iévéque «de chatier comme il le jugerait convenable » tous les
accusés déférés a son tribunal (p. 45). «Innocent III avait interdit
aux avocats et aux greffiers de préter leur concours a des héré-
tiques et aux fauteurs d’hérésie... Les hérétiques ou suspects
dénoncés a linquisiteur se trouvaient donc fatalement seuls en
présence de leurs juges... Les papes autorisérent les juges inquisi-
toriaux a taire par prudence les noms des témoins... Si deur té-
moins estimés dignes de foi par ['inquisttenr s'accordaient a charger
Uinculpé, son sort était inévitablement réglé : qu'il s'avoudt ou non
coupable, 2/ était déclaré hévétique (p. 51)... Le juge ecclésiastique
livrait I'hérétique au bras séculier, qui lui appliquait la peine légale,
la mort par le feu (p. 52)... Ce qui pése sur la mémoire de Gré-
goire IX, c’est... l'application qu'il a essayé de généraliser de la
peine du feu aux hérétiques (p. 34)... Il se décida, aprés quatre
ans de pontificat, et sans doute aprés milr examen, a faire aux



— 322 —

princes et aux podestats une obligation de conscience d’observer la
loi qui condamnait les hérétiques @ la peine du feu... Les garanties
de la défense furent en partie supprimées... La procédure inquisi-
toriale marque, a cet égard, un recu/ sur la procédure criminelle
en vigueur au moyen age (p. 57)... Le role de la papauté dans
l'application de la peine de mort, se présente sous un jour moins
Javorable. Tout en se défendant de participer a des jugements de
sang, /s w'en pressaient pas moins [exécution des condamnés que
les tribunaux d’inquisition livraient au bras séculier. A cet égard,
les documents et les faits sont trés instructifs...» (p. 61).

« Ainsi, il demeure avéré que U'Eglise, en la personne des papes,
a employé tous les moyens dont elle pouvait disposer, notamment
excommunication, pour faire appliquer par le bras séculier la peine
de mort aux hérétiques... Les représentants du pouvoir civil
n’avaient donc d'autre wmoyen d'échapper a cette extrémité qu'en
faisant purement et simplement exécuter la sentence de [’ Eglise.
La papauté asswinait une responsabilité non moins grawve en intro-
duisant la torture dans la procédure inquisitoriale. Cette terrible
mesure est Uauvre d'Innocent IV (p. 63)... Innocent IV, frappé
sans doute des awvanfages qu'offrait la torture pour la rapidité de
la procédure, autorisa les tribunaux de I'Inquisition a 'employer. ..
La constitution d’Innocent IV fut renouvelée et confirmée le 30 no-
vembre 1259 par Alexandre IV, et le 3 novembre 1265 par Clé-
ment IV... Outre la flagellation, nous indiquerons, parmi les sup-
plices infligés awv znculpés qui rcfusaient & avouer spontanément la
faute dont ils élaient accusés, la prison préventive, le chevalet,
I'estrapade et les charbons ardents (p. 65)... L’impression qui se
dégage est celle-ci: 'Eglise !), oubliant ses traditions de tolérance
orzgenelle, a emprunté du droit romain remis en honneur par les
légistes, des lois et des pratiques quz sentent la barbarie des dgoes
anciens > (p. 71). Et lauteur ajoute que la préoccupation d’en
atténuer les rigueurs #'est pas visidl/e dans les sentences prononcées
contre les hérétiques impénitents. Et ce qui est horrible a penser,
c'est que les prétendus hérétiques impénitents pouvaient étre des
orthodoxes et des saints, et leurs juges et leurs bourreaux des hé-
térodoxes et des sacripants,

* Quelques aveux de M. Paul Lejay, a propos de la théologie
de Césaire d’Arles. — A ce qui a été dit dans la Revue de jan-
vier (p. g6-99), ajoutons ce qui suit:

— Sur la pénitence ot la confession : «la pénitence nécessaire
n’était donc pas toujours la pénitence publique (Revue o’Aist. et

. 1) M. Vacandard se trompe: il faut dire /a papaunte.



— B8

de litt. relzig., nov. 1905, p. 592)... Il serait risqué de supposer
que la confession auriculaire, telle que nous la connaissons, existait
déja (VIe siecle). L'Znstitution était en voie de naitre. Césaire la
prépare, Il était réservé aux moines irlandais de donner une forme
précise a des pratiques qui n’étaient pas encore réglées. Aussi ne
doit-on pas presser le sens du mot confesszo dans les sermons de
Césaire. Clest la reconnaissance sincere (pura) des fautes commises,
qui précéde nécessairement toute satisfaction pénitentielle. S. Au-
gustin emploie déja 'expression a propos des péchés menus et il
I'entend de l'aveu que nous nous faisons de nos péchés a nous-
mémes. Ce serait un anachironisme d’'y voir un rite organisé. On
concédera seulement que Césaire en hatait /’éclosion ... Ainsi la
pénitence ecclésiastique n’est pas indispensable pour le salut, méme
quand on a commis des fautes capitaless (p. 594). Et encore:
« Au premier concile d'Orange (441), Hilaire avait fait décréter
qu'on donnerait la pénitence a tous les malades qui en feraient la
demande; mais on ne devait pas les réconcilier ni leur donner la
communion autrement qu'en viatique. Césaire, dans les Stafuta
FLeclesiw antzgua, ordonne de les réconcilier avant le viatique. Cette
consolation était devenue nécessaire par suite de l'usage qui s'était
introduit de fazre pénitence sans recevorr la pénztence. 1l faut donc
distinguer, dans la terminologie de Césaire, les deux expressions :
faire pénitence (pznitentiam agere) et recevoir la pénitence (peeni-
tentiam accipere). La deuxiéme désigne toujours la pénitence ca-
nonique; la premiere, le plus souvent, une pénitence privée» (p. 595).

— Sur leucharistie. Césaire en parle peu. «Sa doctrine n'offre
aucun relief. Du moment qu'il n’est plus question du péché, Cé-
saire parait se désintéresser. Cela, seul, est significatif. Il mentionne
I’eucharistie assez souvent a l'approche des grandes fetes, Noél et
Paques, mais c’est pour rappeler l'obligation de s'y préparer par
la pénitence. A son insistance, il semble qu'on recevait 'eucharistie
sans avoir expié des fautes comme I'homicide» (p. 611).

— Sur le mariage: « Aucune loi ecclésiastique n'obligeait les
chrétiens a faire bénir leur mariage. La bénédiction était affaire
de coutume, de convenances; elle finit par passer en regle, mais
sans devenir jamais une condition de validité. Le mariage est in-
dépendant du rite.» Ainsi s’exprime 1'abbé Duchesne, dans ses
¢« Origines du culte chrétien», M. P. Lejay ajoute: «La bénédiction
est encore facultative au temps de Césaire. Mais elle parait étre
une cérémonie inévitable pour les gens qui tiennent & /la comsidé-
ration publique > (p. 613).

— Sur les rites et la morale: «Le péché est 'idée centrale
de la morale de Césaire. Méme quand il aborde des sujets tout



— So8 —

différents, ses préoccupations habituelles reparaissent. Elles ont
une double conséquence, de ramener a la morale les pratiques du
culte, les sacrements et les rites de I'Eglise, et, d’autre part, e
Saire de la morale un élément essentiel de la religion, d’en faire
la religion elle-méme vécue par I'homme pécheur ou enclin au
péché» (p. 613).

— Sur la disposition a trancher daulorité les débats de la
conscience, et & substituer ['obéissance a la sincérité. M. P. Lejay
dit: «On n'a pas assez d'ironie, ¢f & bon droit, pour le césaro-
papisme, pour un gouvernement qui confie aux bureaux d’un mi-
nistére 'admininistration des ames, Les esprits trop rectilignes ou
trop assurés dans leur droit sont aussi exposés a traiter par des
mesures administratives les plus hautes et les plus délicates questions.
Ils risquent de remplacer la conviction personnelle par la sou-
mission aveugle et de transformer la religion en un mécanisme, ou
bien de provoquer les plus amers déchirements, quand les peuples
sentent que toute leur vie morale est en jeu. Césaire ne s’est point
heurté a de trop vives résistances. Les circonstances rendaient
facile sa tiche de législateur. Fauste était mort. La Gawule étaut
préte a renoncer & sa tradition doctrinale pour wvecevorr de Roine
les théories africaines» (p. 615). Cette derniére assertion qui signale
une ancienne victoire de Rome sur I'Eglise gallicane, est trés grave.
Mais tout ce paragraphe mérite la plus vive attention. M. P. Lejay
a-t-il voulu faire indirectement le proceés a la religion romaine et
a l'administration de la papauté? Je lignore. Toujours est-il qu’il
y a admirablement réussi. Oui, déja Rome est jugée comme la
vieille synagogue d’autrefois: jam enim securis ad radicem arbo-
rum posita est (Matth. /71, 10).

* Un aveu de M. l'évéque d’Orléans sur les droits des
laiques. — Mgr Touchet vient d’écrire: « Nous ne devons plus
faire du culte devanz les fideéles, mais avec les fidéles ). » Cette
simple parole pourrait bien devenir une grosse réforme, et conduire
directement a la reconstitution de I’Eglise catholique sur sa vraie
base. Dans le droit ancien, c'était l'assemblée paroissiale qui s’ad-
ministrait elle-méme; chez les anciens-catholiques, c’est a elle que
le conseil paroissial doit rendre compte de sa gestion, et c’est elle
qui envoie ses délégués au synode. La hiérarchie vraiment catho-
lique est dans I'Eglise et non au-dessus de I'Eglise; elle est pour
servir I'Eglise et non pour la dominer. Les fideles doivent donc
reprendre leur rdle actif, non plus comme machines a croire, a faire
Vaumodne, a obéir en tout et pour tout, mais comme de vrais

Y Voir Revue du clergé frangass, 1°F mars 19o6, p. 106.



325 —

membres vivants de ’Eglise, gardiens eux aussi de la foi et dela
constitution, actifs partout, méme dans la liturgie. Attendons.

* Aveu contre I'éternité des peines. — Le critique bibliographe
de la «Revue catholique des Eglises», parlant de l'ouvrage de
M. J. Monnier sur la Descente aux enfers, s'est exprimé ainsi
(février 1906, p. 112-113): «Il 's’agit de savoir si le Rédempteur
est allé aux enfers proposer le salut a tous ceux qui voulazent
Laccepter par la foi, ou s’il s’est borné a annoncer aux ames des
seuls justes leur prochaine délivrance. M. Monnier semble établir
que la premiéve opinion fut celle de ' LEglise primitive et en tous
cas demontre trés netltement que fort longtemps les deux théories
se sont cOtoyées, jusqu’a ce que la cristallisation scolastique se
soit opérée et ait éliminé la doctrine du salut possible méme aprés
la mort. Toutefois la vieille opinion n’a pas disparu sans laisser
de nombreuses traces qui pourratent lui prépaver de nouveau une
place dans la théologie chrétienne. Quoi qu'il en soit, les théologiens
catholiqgues ne peuvent plus désormars négliger ceite antique con-
ception. Qu'ils 'admettent ou qu’ils la réfutent, ou mieux qu’ils
expliquent sa fransformation par le développement du dogme?),
cette opinion doit au moins désormais étre discutée. Ne peut-on
pas dire d’ailleurs qu'on »’'a jamais défini bien nettement ['objet de
la descente du Christ aux enfers? ... 1l se pourrait qu’on admit
dans la théologie protestante que le temps d'épreuve #'est pas
limeté aux horizons de la terve. Ces idées sont a& considérer dans
un temps ou l'€éternité des peines parait devoir de plus en plus
dérouter nos courtes sdées. »

Est-ce clair malgré 'essai de réticence apparente?

* Pour l'esprit scientifique en théologie. — Rien n'est plus
facile que de trouver des textes de théologiens romanistes en faveur
de la science. Ces théologiens croient démontrer par la que le
romanisme est vrai et scientifique. Mais cette conséquence n’est
pas fondée. — De plus, ces théologiens, qui en appellent en théorie
a la science, prétendent en méme temps que la science sanctionne
la tradition romaniste et que, par conséquent, tout ce que cette
tradition autorise est scientifique. Mais cette nouvelle prétention
n'est pas plus fondée que la premiére. — M. Fonsegrive est-il de
cet avis? Je ne sais. Toujours est-il que, dans la Quiznzazne du

1} On ne saurait avouer plus clairement que la nouvelle théorie du développe-
ment du dogme, telle que I'enseignent les Newman, les Mignot, les Batiffol, aboutit,
sous prétexte de transformation, A la négation formelle de la doctrine de I Eglise
primitive, et que la cristallisation scolastigus du moyen 4ge p’est qu’une de ces trans-
formations et de ces négations.



— 326 —

1° janvier dernier, il n’a pas craint d’avouer: qu’il y a <un cer-
tain esprit que lom croit comservateur, tradiftonnel, et qui n’est
que routinier, et qui, dans 'Eglise, ne remonte pas au dela du
XVlesiécle». Grave aveu: car il implique que, depuis le XVI® siécle,
des choses fausses se sont introduites dans !'Eglise romaniste,
choses que l'on regarde aujourd’hui comme de vraies traditions,
mais a tort; et que les prétendus conservateurs de cette Eglise
sont de simples routiniers. Accordé. — En outre, M. Fonsegrive
ajoute que l'esprit que ces pseudo-conservateurs appellent ¢ mo-
derne » pour le discréditer, doit étre appelé scienizfique, et que,
pour qui sait vorr, cet esprit moderne ou scientifique «est I'héritier
direct de /a grande tradition catholique ». Bravo! Aussi les anciens-
catholiques, qui n'ont cessé depuis plus de trente ans d’en appeler
a la grande tradition catholique et a Pesprit scientifique contre les
innovations romaines, s’empressent-ils d’applaudir Mr. F. lorsqu’il
dit encore: « Nous croyons, nous, fermement, que la foi chrétienne,
toute la foi, que la dogmatique catholzgue, la dogmatique zntégrale ),
sans compromission ni diminution, ne contredit nullement les mé-
thodes modernes de la pensée scientifique. Je vais plus loin; je
crois et j'ai essayé de montrer jadis que /[esprit clhrétien étast
sdentique a lesprat scientifiqgue, ou plutdt que [lesprit scientifique
wetail que lesprit chrétzen appliqué & la reckerche du wvrai. »

Cette déclaration est grosse de trés heureuses conséquences :
elle sape le systéme dogmatique romaniste, qui est en opposition
formelle avec la grande tradition catholique et avec l'esprit scien-
tifique moderne.

(A continuer.) E. MicHaup.

Y Cathotligue signifie wniversel; il s'agit done de la dogmatique qui repose sur
Vintégralité du témoignage wniversel, constant et unanime de 'Eglise. Telle est sans
doute la pensée de M. F.




	Continuation de la crise doctrinale dans l'Église catholique-romaine en France

