Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 54

Artikel: Pourquoi et comment il faut réformer la théologie
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403645

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

POURQUOI ET COMMENT
IL FAUT REFORMER LA THEOLOGIE.

I. Pourquoi.

Constatons d'abord que la nécessité d'une réforme de la
théologie est sentie partout. En Framce, c'est un aveu géné-
ral. Le volume de P. Saintyves («La Réforme intellectuelle des
séminaires») a mis 4 nu les défauts et les lacunes de 1l'ensei-
gnement de ces €tablissements et les évéques, loin de protester,
ont commenceé la réforme dans les séminaires, petits et grands,
de leurs dioceses. En furquie, s'il faut en croire les journaux
« Proodos » et « Takhydromos», la vie intellectuelle du clergé
grec laisse fort 4 désirer. L’Eglise grecque se voit cernée de
tous codtés par les congrégations romaines; elle sent qu'elle
ne peut résister que par quelque prestige, et que la science
lui est absolument nécessaire pour remédier au défaut de
méthode et de profondeur, & l'art d'exprimer «des riens en
périodes sonoress, a tout ce style de chancellerie qui ne signifie
plus rien aujourd’hui, etc. L’école théologique de Halki veut
avec raison améliorer les études gymnasiales et théologiques
de ses éleves'). En Russie, beaucoup d’esprits éminents s’appli-

1Y Voir les Echos d Orient de novembre 1905, p. 353-361. — Voir aussi la
Suisse universitaire, de février 1906, ot M. Waldemar Deonna, exposant l'état de
I'enseignement secondaire ea Gréce, s’'exprime ainsi (p. 143-144): «<Les résultats de
Penseignement secondaire hellénique ne sont point en proportion avec les sacrifices
faits par la pation. La vérité est que ’enseignement secondaire est mal organisé, mal
divisé et mal compris... On profiterait de cette réforme pour réorganiser & fond
Penseignement; les méthodes en usage sont anciennes et sonwen! ridicules; les pro-
fesseurs ne sawent pas enseigner, ils domnent un enseignement souvent irop livresque,
qui s’adresse & la mémoirs plutét qu’au jugement; cet enseignement tend trop &
développer chez les Grecs Vesprit superficie/ d’assimilation, qui est une des qualités
ou mieux un des défauss de la race. Un enseignement pratique, profondément réfléchi
et miri, serait de nature 4 relever de beaucoup le niveau des études et en général
le niveaun intellectuel de la race grecque. »



- 250 =

guent a relever aussi la valeur du clergé et comprennent que
Tamélioration des études de théologie est devenue, dans la
situation actuelle, une chose de premiére gravité et d'absolue
nécessité.

Toutefois, il importe de ne pas se borner a la simple
-constatation du fait, et de rechercher, a la lumié¢re de !'his-
toire, les causes qui l'ont produit. La connaissance de ces
causes sera la meilleure lumiére pour nous aider a4 comprendre
dans quel esprit et par quels moyens la réforme en question
devra étre opérée.

Le christianisme ne sera peut-étre jamais parfaitement
pratiqué, tant la vertu qu'il préche est parfaite et semble
au-dessus des forces humaines.

Il est certain qu'il n'a pas été compris parfaitement ni
pratiqué parfaitement dans l'ancienne Eglise, ou St. Jean et
St. Paul constatent que de faux prophétes et des antichrists
ont divisé les communautés chrétiennes, les ont souillées, etc.

Puis, se sont produits d'autres désordres: les ambitions
mondaines de la hiérarchie, surtout a partir de Constantin?);
lintroduction des subtilités d'une vaine philosophie dans la
théologie chrétienne, qui est devenue ainsi de plus en plus
confuse, logomachique et méme absurde en partie, et qui a
de cette maniere compromis le dogme vrai par des formules
dogmatiques souvent maladroites; puis, la réglementation des
consciences et de la sainteté par des canons, soit grecs, soit
romains, qui ont fait de la discipline un tissu de mailles con-
traires a la libre initiative des consciences; et enfin, 1'organi-
sation de patriarcats hautains et mondains, et surtout du
patriarcat romain, institution nouvelle et antichrétienne qui a
cherché a se substituer a 1'Eglise véritable.

) «Constantin et ses successeurs ont réconcilié I'Eglise et ’Empire, mais
PEglise n’est entrée dans I’Empire qu’en abdiquant une bonne partie de sa liberté,
et qu'en renongant 4 la meilleure partie de son idéal. Elle est devenue un grand
corps d’Etat, elle a commencé a vivre de la vie officielle, pompeuse et vide, ou
T'dme s’étiole, ou la charité s’éteint. Les pontifes ont revétu la srabea et le pallium,
comme les magistrats impériaux; mais ils sont remplis de l'esprit du siecle et ne
le cédent pas en dureté et en avarice aux maitres de la milice et aux clarissimes
de la hiérarchie impériale, Les églises ont des colonnes de marbre et des mosai-
ques précieuses; mais elles sont pleines de mauvais fideles, que I'ambition y a jetés,
d’ergoteurs qui se disputent avec les prétres; parfois orthodoxes et hérétiques s'y
battent, comme on se bat au cirque et au théitre.»

Desdevises du Dezert, 1905.



— 260 —

Donc subtilités grecques, tyrannie romaine, orgueil hiérar-
chique, telles sont les trois principales erreurs contre lesquelles
I'Eglise actuelle doit partout réagir, et desquelles elle doit
partout se corriger.

M. Desdevises du Dezert, qui résume ainsi le mouvement
de l'histoire, ajoute: « Par cela méme que I'Eglise (du moyen
age) se croit en possession de la vérité absolue el définitive,
elle n'admet aucune opinion qui aille & 'encontre de la sienne.
Elle revendique pour elle une liberté sans limites et sans con-
trole, et refuse la moindre licence a ses adversaires. Elle voit
en eux des ennemis de Dieu, des hommes inspirés du diable,
et son intransigeante orthodoxie la fait persécutrice. Elle ana-
thématise, elle excommunie, elle emprisonne, elle torture, elle
tue, ou du moins elle relaxe les condamnés au bras séculier,
qui les conduit au bicher; c’est la cruauté avec !'hypocrisie
en plus... Elle finit par ressembler 4 un arbre gigantesque et
magnifique qui ne laisse aucune plante vivre dans son ombre.
Comme elle est l'orgueil, l'intolérance et 'avarice, elle est aussi
la faiblesse ... Elle se sent obligée de faire de la diplomatie,
de s’assurer des alliances, d'acheter des concours ou des neu-
tralités; elle gémit sans cesse, se compromet, s’humilie et
s’avilit. Les princes qui deviennent de plus en plus forts, la
pillent et la tyrannisent. »

Tel est le milieu, extrémement défavorable, dans lequel
la théologie s'est développée. Je ne surprendrai personne en
signalant le mal que les théologiens ont causé aux fideles par
leurs subtilités, vraiment étranges, pour ne rien dire de plus,
sur la nature du logos, sur la communication des idiomes, sur
la transsubstantiation, sur le péché originel, sur la grace, sur
les miracles, sur la prétendue puissance papale, etc. Je n’ose
relever les questions, naives si l'on veut, mais plus encore
outrecuidantes, que certains théologiens ont posées, et cela
pour éclaircir les divins mystéres, pour expliquer la notion de
Dieu et pour faire glorifier la religion! C’est un résultat abso-
lument contraire qu'ils ont obtenu. Ils ont su nouer, et non
dénouer.

Loin de moi la pensée d'attaquer leurs bonnes intentions,
qui ne sont pas en question. Nous faisons de la science, et
dans le domaine scientifique les bonnes intentions ne comptent
pas. Il est certain qu’'on peut par principe religieux violer la



SN o | Jp—

religion, en comprenant mal tel dogme, tel rite, tel précepte,
et qu'on peut les outrer et les fausser sans s'en douter et en
voulant méme rendre gloire a Dieu. C'est ainsi que certaines
Ames obéissent 4 l'absurde et commettent le mal par religion.
Donc je rends justice aux intentions, mais je dois en méme
temps reconnaitre que, si chez les Romains les augures ne
pouvaient se regarder sans rire, aujourd’hui les théologiens
sérieux ne peuvent se regarder sans pleurer, en voyant ce
qu'a Rome et ailleurs on a fait de la théologie, de cette science
divine devenue un fouillis de superstitions et de logomachies
puériles. Ce ne sont pas seulement les libres-penseurs hostiles
a toute religion, mais aussi des hommes profondément religieux,
qui disent des cabales des théologiens ce que Frédéric II a
écrit des cabales des gens de lettres, 4 Voltaire, en le congé-
diant de Berlin: «Les cabales des gens de lettres me parais-
sent 'opprobre de la littérature. Je n’en estime cependant pas
moins ceux qui la cultivent. Les chefs de cabales sont seuls
avilis 4 mes yeux.» Qu'on le veuille ou non, il y a des théo-
logiens qui n'ont fait que «jongler» avec la théologie. Qu'on
se rappelle la prestidigitation byzantine de certains moines du
temps de Justinien, et les subtilités de la scolastique du moyen
age. Ce n'est point étre sévere que de les flétrir par ce mot:
«Le malheur des artistes en tour de force, c'est de toujours
attendre trop de leurs moyens. Le jour vient ou la plus belle
jonglerie des mots n'obtient plus qu’un haussement d’épaules. »

Ce jour est venu. C'est par centaines qu'on peut compter
les articles de journaux ou les ennemis de la religion citent
et commentent des assertions de prétres et de pasteurs, des
textes de théologiens, assertions et textes dont il n’est mal-
heureusement que trop facile de rire et d'abuser.

On s'est moqué, méme dans les cercles religieux, de la
petite presse dite religieuse, de son patois de Chanaan, de
ses légendes grotesques, de ses explications idiotes. Le niveau
intellectuel de certaines « Revues» n'est malheureusement guére
plus élevé. C'est, a-t-on dit, le donquichottisme en théologie.
Don Quichotte vivait plongé dans des ouvrages de chevalerie,
était bon jusqu'a la bonasserie, s'exaltait dans sa crédulité,
courait aprés son idéal, luttait contre les moulins & vent, était
suivi d'un Sancho qui représentait le mysticisme matérialiste
et idiot; et finalement, le pauvre héros, apres avoir pourfendu



262

tous les mystéres sans y rien trouver, est mort de sa folie,
efflanqué et vide; et sa raison n'était qu'une Rossinante. Que
de théologiens n’ont pas d'autre histoire, avec leurs courses
en zig-zag a travers les domaines du merveilleux et du mysti-
cisme le plus déraisonnable, courses quin'ont abouti qu'au ridicule.

Bref, ce n'est pas le lieu de récriminer davantage. Bor-
nons-nous a constater ce triple fait : premiérement, dans toutes
les Eglises, sans exception, 'incrédulité d’une part et l'indiffé-
rentisme de l'autre, sont en ¢énorme croissance, et la vraie
religion perd du terrain; secondement, partout les partis de
Tincrédulité et de la superstition romaniste s’'organisent dans
des proportions considérables; troisitmement, les conséquences
religieuses, politiques et sociales de cet état de choses peuvent
devenir, déja prochainement, tres graves. Ce triple fait est
tellement évident qu’il faudrait ¢tre aveugle pour ne le pas
voir. L'abces s'étale, putride, dans sa grosseur inquiétante, et
j'estime que le chirurgien le plus habile sera celui qui le per-
cera jusqu'au germe et non celui qui se contentera de cata-
plasmes et de vaines paroles d'espoir. Les coupables — et
qui ne l'est pas plus ou moins? — auraient tort de fermer
les yeux et de résister a 1'évidence et & la force des choses.
L'’aveuglement et l'obstination ont toujours été de mauvais
conseillers, outre qu’ils ne remédient a rien.

Donc, il est temps de se convaincre, selon le mot du pas-
teur Bersier, que ce n'est plus avec une machoire d’ane qu'on
peut aujourd’hui, comme du temps de Samson, vaincre les
Philistins. Il faut la science. Sa valeur est reconnue partout,
et vien me sauwiait la remplacer. Ce n'est pas que ies masses,
pour étre religieuses, doivent étre savantes. Non. Mais ceux
qui par devoir doivent étre théologiens, doivent désormais étre
savants. Exalter la vie religieuse au détriment de la science
est une erreur aussi grave qu'exalter la science au détriment
de la vie religieuse; les deux sont nécessaires, et l'une ne
remplace pas l'autre. Tel est le premier point, dont il faut se
pénétrer intimement. Aucune Eglise ne peut actuellement se
passer de bons théologiens qui soient &4 la hauteur des besoins
sociaux; qui sachent écouter les nécessités du dehors et de
I'intérieur et gui puissent remédier a tout. Or, de tels théolo-
giens ne tombent pas du ciel, pas plus que les bons médecins
et les bons pédagogues; il faut les former.



— 263 —

II. Comment.

J'ai déja maintes fois touché, dans la Revwe, a cette
importante question. Qu’il me soit permis de rappeler en parti-
culier quelques articles, et de prier les lecteurs de s'y re-
porter :

La théologie et le temps présent, 1893, p. 83-112; — Théo-
logie ancienne-catholique, ses cavactéres, son bui, 1899, p. 40-65;
— Quelques sophismes théologiques, 1899, p. 310-326, 494-510,

774-786; — Scolasticisme, 1900, p. 240-262; — Ultramonta-
nisme, 1900, p. 706-721; — Simples noles de critique théologi-
qgue, 1901, p.507-332; — Les abus de mots el les fausses
équivalences en théologie, p. 689-705; — De la discussion avec

les théologiens romanistes, p. 773-783, et 1902, p. 147-154; —
L'erveur par les mols, 1902, p. 53-84; — Le bilan théologique du

XIXe siecle, p. 221-256; — La méthode de la théologie d'apres
M. 'archevéque Mignot, p. 366-377 ; — Esquisse d'une théologie
dogmatique, p. 476-495; — De la position théologique des

anciens-catholiques, 1904, p. 619-631.

Mais ce ne sont la que des études décousues. Ce qu'il
faut, c’est un Traité didactique. Ce Traité est le premier de
mon cours de théologie dogmatique, sorte d'introduction a
I'étude de la théologie et dans lequel sont examinées toutes
les questions relatives a la théologie comme science, 4 sa
place et 4 son role parmi les autres sciences, & sa méthode,
a ses procédés, a ses obligations, & ses parties constitutives,
aux régles qui gouvernent chacune de ses parties, etc., etc.
Ce Traité, je l'esquisserai dans un prochain numéro de la
«Revue », et s'il y a lieu d'en développer quelques parties, je
le ferai volontiers selon les désirs qui me seront exprimés
par les intéressés.

En attendant, il peut étre utile de préciser déja quelques
points, en guise de préface pratique.

Si la théologie doit étre scienlifique, elle doit éviter cer-
tains défauts inconciliables avec la science, et remplir certains
devoirs imposés par la vraie science. Voyons d'abord quel-
ques-uns de ces défauts a éviter, puis quelques-uns de ces
devoirs a pratiquer.

I. Quelques défauts a éviter. — Si la théologie doit étre
scientifique, elle’ doit éviter tout ce qui est fable et vaine dis-



= DGk =

pute. St. Paul a déja donné ce conseil, lorsqu'il a écrit a Tite:
« Stultas queestiones, et genealogias, et contentiones, et pugnas
legis devita; sunt enim inutiles et vanz > (III, 9). Et encore
(I, 9-14): «Il faut que l'évéque soit attaché a la vraie parole
qui est selon la doctrine, afin d'étre capable d’exhorter selon
la saine doctrine et de réfuter les contradicteurs. Il y a en
effet beaucoup de vains discoureurs et de séducteurs auxquels
il faut fermer la bouche; ils bouleversent des familles entitres,
enseignant pour un gain honteux ce qu'on ne doit pas ensei-
gner... Reprends-les séverement, afin qu'ils aient une foi
saine et qu'ils ne s'attachent pas a des fables judaiques et a
des commandements d’hommes qui se détournent de la vérité».
— Ne croirait-on pas qu'il s’agit de faits contemporains?

En fait de religion, les réveries, si poétiques soient-elles,
ne valent guére mieux que les fables. La religion doit étre
trés réelle, trés positive, fondée par conséquent sur des idées
fermes et des sentiments justes. C’est la réverie qui a alimenté
le faux mysticisme, si néfaste a la religion; donc il faut
I'éviter.

Les livres de théologie sont remplis de phrases creuses,
qu'on se transmet comme des monnaies étrangéres et des
objets de bric-a-brac; remplis aussi d'arguments de routine,
comme la confusion du surnaturel et du miracle; de clichés,
au sujet des choses les plus mystérieuses, comme la Trinité,
I'incarnation, la vie future. lLes masses y sont habituées, les
prédicateurs ne peuvent plus s’en passer. Clest recu, et c'est
répété parce que c'est recu. Mais est-ce vrai? Personne ne se
le demande. De méme que certains naturalistes étudient non
la vie, mais des cadavres, des squelettes desséchés ou con-
servés dans l'esprit-de-vin, et croient connaitre la vie, ainsi
certains théologiens croient connaitre la vie religieuse parce
que, immobiles au fond de leur cellule, ils contemplent une
1mage ou une statue de saint. Pure illusion.

Autant la tradition qui transmet exactement la vérité his-
torique est respectable, autant le simple rabachage ne lest
pas. Fontenelle a remarqué qu’ «on peut savoir I'histoire des
pensées des hommes sans penser soi-méme»; ainsi faut-il
distinguer, parmi les théologiens, ceux qui répétent et ceux
qui pensent. Répéter et renouveler les disputes ariennes et
macédoniennes, nestoriennes et eutychéennes, les subtilités des



— 955 —

moines contre Origéne, les querelles entre Jéréome et Vigilan-
tius, les disputes de Rufin, les coleéres d’Epiphane ou de Théo-
phile, épouser les griefs d'autrefois et les étroitesses des écoles
disparues, chercher a les faire revivre, n’est pas de la science.
N'avons-nous pas assez de nos propres difficultés a résoudre,
de nos propres sophismes a réfuter? Dimitte mortuos sepelire
mortuos swos (Matth. VIII, 22).

La théologie d’anathéme était trop commode a pratiquer
pour pouvoir étre éternelle. Elle est heureusement remplacée,
chez les théologiens sérieux, par la théologie de réfutation,
qui est plus difficile. Un hérétique anathématisé a toujours du
prestige; réfuté, il n’en a plus. Donc laissons les personnes
pour ce qu'elles valent; mais réfutons les erreurs. L’anathéme
n'est plus rien, la réfutation est tout. .

Taine a écrit en 1857: «On ne veut plus nulle part de
philosophie littéraire... C'est par la science seule que nous
gagnerons les savants. » De méme, on ne veut plus de théo-
logie purement littéraire. C'est par la science seule que la
théologie se fera estimer et accepter des savants. Puissent les
prédicateurs et les conférenciers ne pas oublier cette réflexion
de M. de Saci a Lfascal: «On croit quelquefois les choses véri-
tables, seulement parce qu'on les dit éloquemment. Ce sont
des viandes dangereuses, mais que l'on sert en de beaux
plats ; mais ces viandes, au lieu de nourrir le cceur, le vident.
On ressemble alors & des gens qui dorment, ef qui croient
manger en dormant. ces viandes imaginaires les laissent aussi
vides qu'ils étaient. » N'est-ce pas de l'actualité?

La théologie verbale est moins scientifique encore, et doit
étre bannie. Arriére donc ces alliances de mots qui ne repo-
sent que sur une fausse synonymie, comme les mots «catho-
lique » et « romain»: on peut étre, en effet, catholique sans
étre romain, et romain sans étre catholique. Ils se trompent
aussi, ces anticléricaux qui font retomber sur 1'Eglise tous
leurs griefs contre le cléricalisme: car I'Eglise est trés diffé-
rente du parti clérical. Ce n’est non plus qu'une théologie
d'injure, celle qui consiste a4 dire a2 un adversaire: «Tu es un
protestant, ou un franc-magon, ou un orthodoxe, donc tout ce
que tu enseignes est erroné.» Ce procédé par trop sommaire
nuit d'ailleurs plus a ceux qui lUemploient qu'a ceux qui en
sont l'objet. Arriere aussi les mots en 7sme, toujours remplis



de malentendus. Les mots «naturalisme, surnaturalisme, ratio-
nalisme », qu'on prend si souvent en mauvaise part, ne sont
pas mieux définis que les mots «socialisme, collectivisme, inter-
nationalisme ». Ces mots, a dit avec raison M. Deschanel, sont
des piéges a facettes avec lesquels on prend les simples.

Qu'on veuille bien le remarquer, maints débats trés graves
ont roulé et roulent encore sur des mots qui n'ont jamais été
définis avec clarté. Les débats sur la Trinité, sur 'incarnation,
sur la grace, sur l'eschatologie, en sont remplis Ce ne sont
pas seulement des imprudences, ce sont des fautes de logique
élémentaire. Que de théologiens oublient que les mots chan-
gent de sens! combien s'obstinent, au XX° siécle, a donner
a un mot le sens qu'il avait au I** et qu'il n'a plus! Que de
théologiens expliquent la Bible en commettant cette faute
grave, et ne veulent pas reconnaitre leurs contresens! Sous
Louis XIV, on était «honnéte» quand on était gentilhomme
trichant au jeu; au XVIII® siecle, on était « vertueux » quand
on était comme Robespierre, Diderot, Laclos, etc.; de nos
jours, ces mots ont une autre signification, et celui qui ne
voudrait pas tenir compte de ce fait commettrait d'étranges
erreurs. Celles que commettent certains théélogiens sont plus
formidables encore.

Qui ne sait que les mots sont presque tous insuffisants a
exprimer ce qu'on leur fait exprimer? Aucun dictionnaire ne
saurait dire, par exemple, ce qu’est la poésie; aucun méme
ne définit parfaitement les mots les plus simples, comme fable,
livre, bruit, etc. Donc les mots ne sont que des a peu pres.
Or, c'est avec des outils aussi inférieurs que les théologiens
ont la prétention d’'exprimer les idées les plus ¢élevées et les
plus insaisissables, de définir Dieu, d’expliquer comment le
Fils proceéde du Peére et comment le St-Esprit ne procede pas
du Fils, etc. Cette théologie peut étre candide, mais elle n'est
certainement pas scientifique. Quel role n'ont pas joué en
théologie les mots haut et bas, monler et descendre, superi et
inferi! Et cependant il n'y a ni haut ni bas pour Dieu; et
méme dans I'immensité de l'univers matériel, oli sont le haut
et le bas? Ne sont-ce pas 14 des mots a peu prés vides de
sens, ou, du moins, tellement relatifs et conventionnels qu'on
ne devrait les employver qu’avec une extréme circonspection:



— 267 —

L’histoire de la théologie surabonde de questions person-
nelles; or les questions personnelles en théologie ne sont-elles
pas de valeur nulle?

Est-elle scientifique, la théologie a priori, celle, par exem-
ple, qui fait de I'histoire ainsi: « Les payens descendent d'Adam;
donc ils sont d'ordre surnaturel; donc il est certain que la
griace leur est offerte; et comme on ne voit pas qu’elle leur
soit offerte pendant leur vie, donc c’est au moment de leur
agonie ou de leur mort!» C’est un brave moine qui a cons-
truit cet échafaudage. De la toute une appréciation sur le
monde payen et sur sa destinée éternelle! N'est-ce pas colos-
sal?

L’érudition stérile est-elle de la science? Non. Ecoutons
Leibniz écrivant & Burnet: «Je fais grande distinction entre
les connaissances solides qui augmentent le trésor du genre
humain, et entre la notice des faits qu'on appelle 1'érudition
vulgairement. Je ne méprise point cette érudition; au contraire,
j'en reconnais l'importance et l'utilité, mais je souhaiterais
pourtant qu’'on s’attachat davantage au solide; car il y a par-
tout trop peu de personnes qui s'occupent au plus important.»

Autre défaut grave qu’il faut bannir: les généralisations
prématurées ct I'abus des syntheses fantaisistes. Latet dolus
in generalibus. C'est la faute commise par A. Comte avec ses
trois ages (théologique, métaphysique et scientifique), et par
V. Hugo avec sa théorie de 1'age lyrique de la Bible, de 'age
épique de la Grece, et de l'age dramatique du christianisme.
Pauvres théoriciens et pauvres historiens! De méme, que de
théologiens, avant de synthétiser, se dispensent d’analyser, de
distinguer les valeurs et les non-valeurs, d'éliminer celles-ci,
de chercher a unir logiquement celles-1a, toutes conditions
nécessaires a4 une géndéralisation exacte!

Etc., etc.

II. Quelques devoirs a pratiquer. -— Le vrai théologien
doit connaitre non seulement sa propre maison, mais il doit
avoir aussi une culture générale. En effet, s’il ne connait pas
l'univers, comment pourra-t-il parler du Créateur de I'Univers?

Pas de science sans méthode, Donc la théologie scientifique
doit avoir une méthode, et une méthode aussi scientifique que
le comportent les réalités de 1'ordre spirituel et moral.



— 268 —

Pas de théologie scientifique, en ce qui concerne le chris-
tianisme, sans une connaissance exacte du vrai christianisme
fondé par le Christ, ainsi que de I'Eglise primitive établie par
lui. Pas de théologie scientifique, sans une application scrupu-
leuse du critérium: quod ubique, quod semper, quod ab om-
nibus creditum est. C'est élémentaire. Donc se trompent les
théologiens qui traitent cette méthode d'archéologique, sous le
dédaigneux prétexte qu'elle est inaccessible aux simples, comme
si la science théologique était destinée aux simples, comme
si la dogmatique papiste était accessible aux simples, comme
si les questions du Filiogque, de la prédestination, etc., étaient
accessibles aux simples! La vérité est que les théologiens en
question ne veulent pas, en pratique, du critérium historique
susdit, qui, effectivement, ruine leur théologie.

C'est un fait que le progreés des sciences a soulevé des
questions nouvelles, et posé des points de vue nouveaux. C'est
un fait que les aspects des choses varient suivant Jles situa-
tions qu'on occupe, et que, puisque les situations ne sont plus
les mémes au vingtiéme sieécle qu'au quatrieme et au cinquiéme,
la science vraie impose aux savants actuels de prendre en
considération toutes les réalités et les découvertes actuelles.
Or ils sont relativement trés rares, les théologiens qui prati-
quent ce devoir. Le plus grand nombre, suivant une judicieuse
remarque de M. Paul Sabatier, a appris a pourfendre Nesto-
rius et Eutychés, mais ignore tous les problémes qui se posent
a4 la conscience contemporaine.

N. B. La théologie scientifique doit distinguer nettement
le dogme et la théologie, choses généralement confondues et
confuses. Elle doit distinguer aussi le divin et l'humain, afin
de ne pas imposer 'humain comme divin, et de ne pas traiter
le divin comme humain. Elle doit distinguer encore !’histoire
et la légende, 'authentique et l'apocryphe, afin de purger la
théologie de toutes les falsifications dont elle a été souillée.
Il faut lire, sur ce dernier point, le beau et savant livre du
P. Delehaye, bollandiste.

Enfin — et c’est par 12 peut-étre que j'aurais dft com-
mencer cette étude — le devoir le plus important a signaler
dans la réforme en question, c’est de se pénétrer profondé-
ment de l'esprit dans lequel cette réforme doit se faire : esprit
de sincérité et d’humilité, Je m'explique.



— 269 —

Dans toutes les Eglises, il v a malheureusement des théo-
logiens dont toute la théologie consiste a dire: «La seule
théologie vraie est celle de notre Eglise, et toutes les autres
théologies doivent se réformer en ce sens qu'elles doivent se
renoncer elles-mémes pour devenir la nétre. » Or, cette pré-
tention est un manque de sincérité: car raisonner ainsi c'est
simplement vouloir avoir raison quand méme, et non pas
chercher la vérité; et ce manque de sincérité est aussi un
manque évident d’humilité.

Le vrai théologien est celui qui aime la vérité par-dessus
fout, et qui est disposé, si on lui montre qu'il est dans I'erreur
sur certains points, & renoncer immédiatement a ses erreurs
Le vrai théologien est celui qui, quelque persuadé qu’il soit
de l'exactitude de sa science, sait faire abstraction de son
subjectivisme pour se transporter a4 chaque réquisition sur le
terrain de la vérité objective. Car il sait qu'il ignore beaucoup
de choses; et pour les découvrir, comme aussi pour mieux
savoir celles qu'il sait déja quelque peu, il doit absolument
sonder 1'objectivité des choses, ouvrir les yeux et l'esprit aux
nouvelles questions qui se posent, voir s'il est capable d'v
répondre exactement,de maniére a donner satisfaction aux
savants qui les souleévent.

Il n’est pas seul en ce monde, et son Eglise n'est pas la
seule. Il doit donc tenir compte des autres théologiens et des
autres Eglises. Il doit écouter leurs assertions et leurs objec-
tions, il doit les examiner pour en connaitre la faiblesse ou
la force. Une école de théologie qui ne veut se préoccuper
que d'elle-méme, est étroite, exclusive, fermée et par 14 méme
suspecte, méme dans le cas ou elle serait vraie; l'accusation
d'étroitesse qui sera portée contre elle paralysera la vérité
qu'elle enseigne, et 'empéchera de faire le bien qu’elle pour-
rait faire si elle entrait en contact avec les autres écoles.
Quelque savant que l'on soit, en effet, on peut toujours appren-
dre quelque vérité a 1'école d’autrui. Les lecons des ennemis
sont méme quelquefois les meilleures.

On objecte: «A quoi bon chercher la vérité quand on la
posséde? Mon Eglise est I'Eglise ancienne, voire méme I'Eglise
primitive. Elle n'a pas changé depuis. Donc elle est dans la
vérité, donc elle n'a point a changer; ce sont les autres

Revue intern, de Théologie. Heft 54, 1906. 18



Eglises qui ont changé et qui par conséquent doivent venir
a elle.»

Cette objection n'est que spécieuse.

D’abord, elle confond la théologie et I'Eglise. 11 s'agit de
l’amélioration de la théologie comme science, et non de la
question ecclésiastique. Ce sont deux choses différentes.

Ensuite, est-il bien vral qu'aucune théologie n'ait changé?
Les théologiens qui prétendent qu’ils enseignent au vingtiéme
siecle la théologie des premiers siécles, ne s’aperc¢oivent pas
qu'ils se condamnent eux-mémes ainsi que leur science théo-
logique. Depuis lors, en effet, toutes les sciences ont progressé;
et si leur théologie est restée stationnaire, c’est qu'elle n’est
pas scientifique, et si elle n’est pas scientifique, qu’est-elle?

Ils veulent évidemment parler de leur dogme, qu'ils con-
fondent avec leur théologie. C’'est une nouvelle confusion; car
le dogme n'est ni la théologie, ni I'Eglise. Les théologiens qui
identifient ces trois questions fournissent la meilleure preuve
qu'ils ont besoin, plus que tout autre, de réformer leur théologie.

Ils enseignent, disent-ils, les dogmes des conciles cecumé-
niques et les canons de ces mémes conciles; ils prétendent
que tout est 1, qu'il n’y a pas a les modifier; et ils exigent
que ceux qui les ont modifiés y reviennent purement et sim-
plement. C’est toute l'amélioration qu'ils comprennent; il n'en
existe pas d'autre & leurs yeux!...

Qu’ils me permettent quelques observations.

Avec cette allégation et cette sommation qu'ils adressent
au monde, convertissent-ils lee monde au christianisme? réfu-
tent-ils 'hérésie? font-ils accepter 'orthodoxie? réveillent-ils la
foi dans les ames? font-ils triompher leur propre Eglise? lui
gagnent-ils, parmi les savants des autres Eglises, un seul adhé-
rent? Non. Des lors, linefficacité de leur allégation et 'im-
puissance de leur prétention ne devraient-elles pas les faire
réfléchir sur la nécessité de prendre une autre attitude, plus
efficace, devant le monde scientifique ?

Mais ce n'est pas tout. Sont-ils bien sars d’étre au ving-
tieme siecle ce qu'étaient leurs péres aux huit premiers sié-
cles? Ils professent, disent-ils, les dogmes des sept conciles
cecuméniques. C'est trés bien. Mais n’en professent-ils pas
aussi d'autres, qui ne se trouvent pas dans les actes de ces
mémes conciles? N’ajoutent-ils pas au symbole dogmatique de



— 291 —

ces conciles des doctrines qu'ils veulent, eux, imposer comme
dogmatiques, et que ces conciles n'ont cependant ni définies
ni imposées? Le fait est certain. Voila certes un grand chan-
ogement d’attitude dogmatique; et avec un changement aussi
considérable, comment peuvent-ils se dire les mémes qu’'autrefois?

Bien plus. lls affirment les canons disciplinaires des con-
ciles cecuméniques comme ils affirment les canons dogmatiques
de ces mémes conciles. Ils semblent accorder la méme valeur
aux uns et aux autres, les mettre tous sur le méme rang, et
tenir les disciplinaires pour non moins obligatoires que les
dogmatiques. Or, est-ce bien la 'esprit et la doctrine de I'Eglise
orthodoxe des huit premiers siecles? Certainement non. Jamais
I'ancienne Eglise n’a confondu les mesures disciplinaires et les
définitions dogmatiques. Toujours elle a professé que la disci-
pline est chose changeante, selon les nécessités spirituelles des
¢poques et des lieux; et dans l'administration des dioceses et
des provinces, elleméme a pratiqué les changements les plus
notoires. Donc les théologiens qui aujourd’hui veulent imposer
la discipline des sieécles passés, ont un esprit awlre que celui
de l'ancienne Eglise orthodoxe. Ils veulent éterniser ce qui
de soi est mobile, et uniformiser ce qui de soi est variable.
Ils ne comprennent pas que le monde marche, que les géné-
rations changent, que les besoins des esprits varient avec les
sciences et les points de vue, que les questions religieuses et
autres ne se posent plus comme autrefois, que la notion méme
de Dieu progresse dans les esprits et dans le monde, qu’elle
se spiritualise, s'idéalise, s'universalise, qu'elle devient moins
anthropomorphique et plus divine. Ils ne remarquent pas que
leur refus de marcher est contraire aux intéréts de la religion
et de I'Eglise, qu’ils compromettent gravement la cause méme
qu'ils veulent ‘défendre, et que leur ignorance et leur mal-
adresse font tout pour ruiner la bonté de leur intention.

Que d'autres changements ne pourrait-on pas leur signa-
ler, si I'on voulait confronter leur attitude actuelle avec l'atti-
tude des Peres de l'ancienne Eglise, qu'ils croient représenter
parce qu'ils répétent quelques-unes de leurs formules, mais
dont ils se différencient gravement parce qu'ils ajoutent des
prescriptions nouvelles que les Péres n'ont pas connues, et
qu'ils maintiennent comme éternelles des mesures que les
Péres n'ont décrétées que transitoirement,



— 272 —

A la théologie du littéralisme, il faut donc substituer la
théologie de l'esprit, parce que le Christ méme a dit que c’est
la lettre qui tue et l'esprit qui vivifie. A la théologie des mots
et des formules verbales, il faut substituer la théologie des
idées claires, nettes, solides. A la théologie du magisier dixit,
il faut substituer la théologie de la liberté, c'est-a-dire de la
libre recherche, de la libre critique, de la libre démonstration,
au grand jour, au su et au vu de tous les penseurs, de maniére
a profiter de tous les rayons de lumiére que toutes les sciences
projettent les unes sur les autres, par conséquent aussi sur
la théologie. A la théologie qui matérialise les esprits, il faut
substituer la théologie qui les spiritualise en les éclairant. A
la théologie qui propage la superstition, il faut substituer celle
qui ne propage que la vérité et la vertu. Il est facile de les
reconnaitre a l'ceuvre: a [fructibus eorum cognoscetis eos
(Matth. VII, 16).

Mais, de méme qu'il ne faut pas confondre la routine avec
la tradition, I'immobilisme avec la vie, l'inertie inféconde avec
la fidélité, ainsi faut-il ne pas tomber non plus dans l'extréme
opposé et ne pas confondre la vie avec 'altération des choses,
le progrés avec la destruction, la vraie science avec l'innova-
tion & tout prix, la vérité avec le caprice, la mode et I'engoue-
ment. Si les conservateurs aveugles qui veulent tout conserver
méme l'erreur, se trompent, les novateurs qui veulent aveu-
glément tout changer, tout rompre, tout casser, se trompent
aussi. Prendre ses désirs et ses utopies pour des réalités, est
aussi une erreur. Décorer du nom de science des systémes
arbitraires dont les fondements ne sont pas démontrés, c'est
un abus; actuellement c'est méme une manie. Oui certes, la
critique est une grande chose, mais a la condition d’étre vraie
et justifiée.

Que de «libres-penseurs» croient annihiler la théologie
par des sophismes puérils, qui ne reposent que sur des asser-
tions gratuites, sur des définitions arbitraires, sur des méprises
absolument grossiéres! Le christianisme qu'ils croient réfuter,
est un christianisme qui n'existe que dans leur imagination ;
ils le supposent grotesque, pour en venir plus facilement a
bout. Ce n'est pas de la critique qu'ils font, c’est de la cari-
cature. Que de théologiens, sous le couvert du libéralisme,
procédent de méme, sans s'apercevoir de leur esprit de sys-
teme et de leur parti pris! -



278 —

La théologie ne s’améliorera qu'en se tenant a égale dis-
tance de ces deux extrémes et de ces deux erreurs. Ni tout
conserver, ni tout détruire. Ne conserver que le vrai, ne
détruire que le faux. Sortir de ses préjugés et de sa routine,
écouter tout ce qui s'affirme, le scruter jusqu’au fond, l'ana-
lyser exactement et minutieusement, réfuter ce qui est erroné,
accepter ce qui est démontré, quod bonum est temete. Tel est
Pamour de la vérité, tel est l'esprit scientifique, telle est la
premiere condition de toute réforme sérieuse.

Les théologiens qui veulent tirer la théologie de l'orniere
et du discrédit dans lesquels elle est tombée depuis trop long-
temps, qui veulent lui rendre la vie, l'autorité et 'éclat néces-
saire, qui veulent par elle rendre la religion prospére, 'Eglise
bienfaisante, étendre le royaume de Dieu, procurer aux ames
qui languissent et s'étiolent 1’¢lan, l'idéal, le feu sacré, n'y
arriveront qu'en montrant le dogme sans mélange de fausses
explications, pur de tout alliage erroné, de toute scorie, de
toute fable, de tout enjolivement enfantin. Autrefois, pour
faire accepter la vérité, on croyait devoir 'embellir jusqu’au
travestissement ; aujourd'hui, on exige qu'elle soit dépouillée
de tout artifice et qu'elle se suffise & elleeméme. La poésie
n'est pas bannie, mais 4 la condition qu’elle reste poésie et
qu’elle ne cherche plus a4 se faire passer pour dogme.

Qu'ils le veuillent ou non, c’est un fait que les théologiens
ont trop abusé de leurs dogmes, et qu'ils ne peuvent plus se
faire croire aunjourd’hui qu’en écartant loyalement et intelli-
gemment tous les faux dogmes, pour se borner exclusive-
ment aux seuls vrais. ]Je ne saurais mieux expliquer ma pensée
sur ce point capital qu'en reproduisant les lignes suivantes
des «Annales de philosophie chrétienne » (novembre 1905):
« Beaucoup des difficultés accumulées par les adversaires de
nos croyances morales ou de notre foi catholique contre les
vérités qui nous tiennent le plus au cceur, naissent de la ma-
niére dont leurs défenseurs ont accepté trop longtemps que
les questions restent habituellement posées. Peut-étre un tel
travail offrira-t-il divers avantages. Il permettra d’abord, en
divisant les difficultés, de rendre accessibles et pour ainsi dire
de vulgariser des theses qui, dans leur complexité, avaient
paru obscures et déconcertantes pour beaucoup: une fois dé-
gagees aussi bien des habitudes dont elles doivent nous affran-



— A —

chir que des autres pensées auxquelles elles sont unies, elles
sembleront, du moins on l'espére, simples et directes. Par 1a
méme, en second lieu, il deviendra plus aisé de les mettre au
point, de se rendre compte exactement de leur sens et de leur
portée, et de les ajuster les unes aux autres. Et enfin le prin-
cipal profit qu'on attend de semblables analyses, c’est de faci-
liter les discussions, en mettant en évidence ce qui fait réel-
lement question, en portant l'attention sur les points out il ¥y
a le plus d’intéréts engagés aujourd’hui, ceux out vraiment
s'élabore la philosophie vivante...» Au lieu de philosophie,
disons théologie.

Enfin, un dernier veeu: c’est que, 14 ou cette réforme est
possible, les académies théologiques séparées soient transfor-
mées en Facultés universitaires de théologie, et qu’elles ne
soient plus de simples séminaires théologiques plus ou moins
supérieurs. Le décret du 15 juillet 1563, du concile de Trente,
relatif 4 la fondation des séminaires, a fait suffisamment ses
preuves en France, en Italie et ailleurs. Les résultats, médio-
cres, ne sauraient étre comparés aux résultats obtenus par les
Facultés universitaires. On le comprendra aisément, si I'on
réfléchit a tous les avantages intellectuels et scientifiques
qu'ont les étudiants en théologie et aussi les professeurs de
théologie, dans le voisinage des autres Facultés universitaires:
l'horizon et les ressources sont tout autres que dans les sim-
ples séminaires isolés. M. Kannengiesser a eu beau médire des
Facultés de théologie d'Allemagne; les motifs qu'il a fait valoir
contre elles sont précisément tout & leur avantage: indépen-
dance, libres recherches, libres discussions, etc. L.e professeur
Merkle en a fait 'aveu. Rappelons aussi Innocent III qui, aprés
avoir étudié a l'université de Paris, a dit: «C'est a l'univer-
sité que je dois, par la grace de Dieu, tout ce que jai de
science.» Et l'on sait qu'il la favorisa. D’ailleurs, les deux sys-
témes pourraient étre conciliés, en ce sens qu'outre les Facul-
tés universitaires de théologie, on pourrait entretenir des Aca-
démies” ecclésiastiques, ol travailleraient des théologiens
spécialistes, se vouant a des études théologiques tout a fait
supérieures. Ce serait parfait. E. Micuaup.




	Pourquoi et comment il faut réformer la théologie

