
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 54

Artikel: Pourquoi et comment il faut réformer la théologie

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403645

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


258

POURQUOI ET COMMENT

IL FAUT RÉFORMER LA THÉOLOGIE.

I. Pourquoi.
Constatons d'abord que la nécessité d'une réforme de la

théologie est sentie partout. En France, c'est un aveu général.

Le volume de P. Saintyves («La Réforme intellectuelle des

séminaires») a mis à nu les défauts et les lacunes de
l'enseignement de ces établissements et les évêques, loin de protester,
ont commencé la réforme dans les séminaires, petits et grands,
de leurs diocèses. En Turquie, s'il faut en croire les journaux
«Proodos» et « Takhydromos », la vie intellectuelle du clergé
grec laisse fort à désirer. L'Eglise grecque se voit cernée de

tous côtés par les congrégations romaines ; elle sent qu'elle
ne peut résister que par quelque prestige, et que la science
lui est absolument nécessaire pour remédier au défaut de

méthode et de profondeur, à l'art d'exprimer « des riens en
périodes sonores», à tout ce style de chancellerie qui ne signifie
plus rien aujourd'hui, etc. L'école théologique de Halki veut
avec raison améliorer les études gymnasiales et théologiques
de ses élèves *). En Russie, beaucoup d'esprits éminents s'appli-

') Voir les Echos d'Orient de novembre 1905, p. 353-361. — Voir aussi la
Suisse univeriitairt, de février 1906, où M. Waldemar Deouna, exposant l'état de

l'enseignement secondaire en Grèce, s'exprime ainsi (p. 143-144): «Les résultats de

l'enseignement secondaire hellénique ne sont point en proportion avec les sacrifices
faits par la nation. La vérité est que l'enseignement secondaire est mal organisé, mal
divisé et mal compris... On profiterait de cette réforme pour réorganiser à fond
l'enseignement; les méthodes en usage sont anciennes et souvent ridicules; les
professeurs ne savent pas enseigner, ils donnent un enseignement souvent trop livresque,
qui s'adresse à la mémoire plutôt qu'au jugement; cet enseignement tend trop à

développer chez les Grecs l'esprit superficiel d'assimilation, qui est une des qualités
ou mieux un des défauts de la race. Un enseignement pratique, profondément réfléchi
et mûri, serait de nature à relever de beaucoup le niveau des études et en général
le niveau intellectuel de la race grecque. »



- 259 —

quent à relever aussi la valeur du clergé et comprennent que
l'amélioration des études de théologie est devenue, dans la
situation actuelle, une chose de première gravité et d'absolue
nécessité.

Toutefois, il importe de ne pas se borner à la simple
-constatation du fait, et de rechercher, à la lumière de
l'histoire, les causes qui l'ont produit. La connaissance de ces
causes sera la meilleure lumière pour nous aider à comprendre
dans quel esprit et par quels moyens la réforme en question
devra être opérée.

Le christianisme ne sera peut-être jamais parfaitement
pratiqué, tant la vertu qu'il prêche est parfaite et semble
au-dessus des forces humaines.

Il est certain qu'il n'a pas été compris parfaitement ni
pratiqué parfaitement dans l'ancienne Eglise, où St. Jean et
St. Paul constatent que de faux prophètes et des antichrists
ont divisé les communautés chrétiennes, les ont souillées, etc.

Puis, se sont produits d'autres désordres : les ambitions
mondaines de la hiérarchie, surtout à partir de Constantin*) ;

l'introduction des subtilités d'une vaine philosophie dans la
théologie chrétienne, qui est devenue ainsi de plus en plus
confuse, logomachique et même absurde en partie, et qui a
de cette manière compromis le dogme vrai par des formules
dogmatiques souvent maladroites; puis, la réglementation des
consciences et de la sainteté par des canons, soit grecs, soit
romains, qui ont fait de la discipline un tissu de mailles
contraires à la libre initiative des consciences; et enfin, l'organisation

de patriarcats hautains et mondains, et surtout du
patriarcat romain, institution nouvelle et antichrétienne qui a
cherché à se substituer à l'Eglise véritable.

') « Constantin et ses successeurs ont réconcilié l'Eglise et l'Empire, mais
l'Eglise n'est entrée dans l'Empire qu'en abdiquant une bonne partie de sa liberté,
«t qu'en renonçant à la meilleure partie de son idéal. Elle est devenue un grand
corps d'Etat, elle a commencé à vivre de la vie officielle, pompeuse et vide, où

l'àme s'étiole, où la charité s'éteint. Les pontifes ont revêtu la trabea et le pallium,
comme les magistrats impériaux ; mais ils sont remplis de l'esprit du siècle et ne
le cèdent pas en dureté et en avarice aux maîtres de la milice et aux clarissimes
de la hiérarchie impériale. Les églises ont des colonnes de marbre et des mosaïques

précieuses; mais elles sont pleines de mauvais fidèles, que l'ambition y a jetés,
d'ergoteurs qui se disputent avec les prêtres ; parfois orthodoxes et hérétiques s'y
battent, comme on se bat au cirque et au théâtre. »

Desdevises du Dezert, 1905.



— 260 —

Donc subtilités grecques, tyrannie romaine, orgueil
hiérarchique, telles sont les trois principales erreurs contre lesquelles
l'Eglise actuelle doit partout réagir, et desquelles elle doit
partout se corriger.

M. Desdevises du Dezert, qui résume ainsi le mouvement
de l'histoire, ajoute : « Par cela même que l'Eglise (du moyen
âge) se croit en possession de la vérité absolue et définitive,
elle n'admet aucune opinion qui aille à rencontre de la sienne.
Elle revendique pour elle une liberté sans limites et sans
contrôle, et refuse la moindre licence à ses adversaires. Elle voit
en eux des ennemis de Dieu, des hommes inspirés du diable,
et son intransigeante orthodoxie la fait persécutrice. Elle
anathematise, elle excommunie, elle emprisonne, elle torture, elle
tue, ou du moins elle relaxe les condamnés au bras séculier,
qui les conduit au bûcher ; c'est la cruauté avec l'hypocrisie
en plus... Elle finit par ressembler à un arbre gigantesque et
magnifique qui ne laisse aucune plante vivre dans son ombre.
Comme elle est l'orgueil, l'intolérance et l'avarice, elle est aussi
la faiblesse Elle se sent obligée de faire de la diplomatie,,
de s'assurer des alliances, d'acheter des concours ou des
neutralités ; elle gémit sans cesse, se compromet, s'humilie et
s'avilit. Les princes qui deviennent de plus en plus forts, la
pillent et la tyrannisent. »

Tel est le milieu, extrêmement défavorable, dans lequel
la théologie s'est développée. Je ne surprendrai personne en
signalant le mal que les théologiens ont causé aux fidèles par
leurs subtilités, vraiment étranges, pour ne rien dire de plus,
sur la nature du logos, sur la communication des idiomes, sur
la transsubstantiation, sur le péché originel, sur la grâce, stilles

miracles, sur la prétendue puissance papale, etc. Je n'ose
relever les questions, naïves si l'on veut, mais plus encore
outrecuidantes, que certains théologiens ont posées, et cela

pour éclaircir les divins mystères, pour expliquer la notion de

Dieu et pour faire glorifier la religion C'est un résultat
absolument contraire qu'ils ont obtenu. Ils ont su nouer, et non
dénouer.

Loin de moi la pensée d'attaquer leurs bonnes intentions,
qui ne sont pas en question. Nous faisons de la science, et
dans le domaine scientifique les bonnes intentions ne comptent
pas. Il est certain qu'on peut par principe religieux violer la



— 261 —

religion, en comprenant mal tel dogme, tel rite, tel précepte,
et qu'on peut les outrer et les fausser sans s'en douter et en
voulant même rendre gloire à Dieu. C'est ainsi que certaines
âmes obéissent à l'absurde et commettent le mal par religion.
Donc je rends justice aux intentions, mais je dois en même
temps reconnaître que, si chez les Romains les augures ne
pouvaient se regarder sans rire, aujourd'hui les théologiens
sérieux ne peuvent se regarder sans pleurer, en voyant ce
qu'à Rome et ailleurs on a fait de la théologie, de cette science
divine devenue un fouillis de superstitions et de logomachies
puériles. Ce ne sont pas seulement les libres-penseurs hostiles
à toute religion, mais aussi des hommes profondément religieux,
qui disent des cabales des théologiens ce que Frédéric II a

écrit des cabales des gens de lettres, à Voltaire, en le congédiant

de Berlin : « Les cabales des gens de lettres me paraissent

l'opprobre de la littérature. Je n'en estime cependant pas
moins ceux qui la cultivent. Les chels de cabales sont seuls
avilis à mes yeux. » Qu'on le veuille ou non, il y a des

théologiens qui n'ont fait que «jongler» avec la théologie. Qu'on
se rappelle la prestidigitation byzantine de certains moines du

temps de Justinien, et les subtilités de la scolastique du moyen
âge. Ce n'est point être sévère que de les flétrir par ce mot:
«Le malheur des artistes en tour de force, c'est de toujours
attendre trop de leurs moyens. Le jour vient où la plus belle
jonglerie des mots n'obtient plus qu'un haussement d'épaules. »

Ce jour est venu. C'est par centaines qu'on peut compter
les articles de journaux où les ennemis de la religion citent
et commentent des assertions de prêtres et de pasteurs, des
textes de théologiens, assertions et textes dont il n'est
malheureusement que trop facile de rire et d'abuser.

On s'est moqué, même dans les cercles religieux, de la
petite presse dite religieuse, de son patois de Chanaan, de
ses légendes grotesques, de ses explications idiotes. Le niveau
intellectuel de certaines « Revues » n'est malheureusement guère
plus élevé. C'est, a-t-on dit, le donquichottisme en théologie.
Don Quichotte vivait plongé dans des ouvrages de chevalerie,
était bon jusqu'à la bonasserie, s'exaltait dans sa crédulité,
courait après son idéal, luttait contre les moulins à vent, était
suivi d'un Sancho qui représentait le mysticisme matérialiste
et idiot; et finalement, le pauvre héros, après avoir pourfendu



— 262 —

tous les mystères sans y rien trouver, est mort de sa folie,
efflanqué et vide; et sa raison n'était qu'une Rossinante. Que
de théologiens n'ont pas d'autre histoire, avec leurs courses
en zig-zag à travers les domaines du merveilleux et du mysticisme

le plus déraisonnable, courses qui n'ont abouti qu'au ridicule.
Bref, ce n'est pas le lieu de récriminer davantage.

Bornons-nous à constater ce triple fait : premièrement, dans toutes
les Eglises, sans exception, l'incrédulité d'une part et
l'indifférentisme de l'autre, sont en énorme croissance, et la vraie
religion perd du terrain; secondement, partout les partis de
l'incrédulité et de la superstition romaniste s'organisent dans
des proportions considérables; troisièmement, les conséquences
religieuses, politiques et sociales de cet état de choses peuvent
devenir, déjà prochainement, très graves. Ce triple fait est
tellement évident qu'il faudrait être aveugle pour ne le pas
voir. L'abcès s'étale, putride, dans sa grosseur inquiétante, et
j'estime que le chirurgien le plus habile sera celui qui le
percera jusqu'au germe et non celui qui se contentera de
cataplasmes et de vaines paroles d'espoir. Les coupables — et
qui ne l'est pas plus ou moins? — auraient tort de fermer
les yeux et de résister à l'évidence et à la force des choses.
L'aveuglement et l'obstination ont toujours été de mauvais
conseillers, outre qu'ils ne remédient à rien.

Donc, il est temps de se convaincre, selon le mot du
pasteur Bersier, que ce n'est plus avec une mâchoire d'âne qu'on
peut aujourd'hui, comme du temps de Samson, vaincre les
Philistins. Il faut la science. Sa valeur est reconnue partout,
et rien ne saurait la remplacer. Ce n'est pas que les masses,

pour être religieuses, doivent être savantes. Non. Mais ceux
qui par devoir doivent être théologiens, doivent désormais être
savants. Exalter la vie religieuse au détriment de la science
est une erreur aussi grave qu'exalter la science au détriment
de la vie religieuse; les deux sont nécessaires, et l'une ne
remplace pas l'autre. Tel est le premier point, dont il faut se

pénétrer intimement. Aucune Eglise ne peut actuellement se

passer de bons théologiens qui soient à la hauteur des besoins
sociaux; qui sachent écouter les nécessités du dehors et de
l'intérieur et qui puissent remédier à tout. Or, de tels théologiens

ne tombent pas du ciel, pas plus que les bons médecins
et les bons pédagogues; il faut les former.



263

II. Comment.

J'ai déjà maintes fois touché, dans la Revue, à cette
importante question. Qu'il me soit permis de rappeler en
particulier quelques articles, et de prier les lecteurs de s'y
reporter :

La théologie et le temps présent, 1893, p. 83-112; — Théologie

ancienne-catholique, ses caractères, son but, 1899, p. 40-65;
— Quelques sophismes théologiques, 1899, p. 310-326, 494-510,
774-786; — Scolasticisme, 1900, p. 240-262; — Ultramontanisme,

1900, p. 706-721 ; — Simples notes de critique théologique,

1901, p. 507-532; — Les abus de mots et les fausses
équivalences en théologie, p. 689-705 ; — De la discussion avec
les théologiens romanistes, p. 773-783, et 1902, p. 147-154; —
L'erreur par les mois, 1902, p. 53-84; — Le bilan théologique du
XIXe siècle, p. 221-256; — La méthode de la théologie d'après
M. l'archevêque Mignot, p. 366-377 ; — Esquisse d'une théologie
dogmatique, p. 476-495 ; — De la position théologique des

anciens-catholiques, 1904, p. 619-631.
Mais ce ne sont là que des études décousues. Ce qu'il

faut, c'est un Traité didactique. Ce Traité est le premier de

mon cours de théologie dogmatique, sorte d'introduction à

l'étude de la théologie et dans lequel sont examinées toutes
les questions relatives à la théologie comme science, à sa

place et à son rôle parmi les autres sciences, à sa méthode,
à ses procédés, à ses obligations, à ses parties constitutives,
aux règles qui gouvernent chacune de ses parties, etc., etc.
Ce Traité, je l'esquisserai dans un prochain numéro de la
«Revue», et s'il y a lieu d'en développer quelques parties, je
le ferai volontiers selon les désirs qui me seront exprimés
par les intéressés.

En attendant, il peut être utile de préciser déjà quelques
points, en guise de préface pratique.

Si la théologie doit être scientifique, elle doit éviter
certains défauts inconciliables avec la science, et remplir certains
devoirs imposés par la vraie science. Voyons d'abord
quelques-uns de ces défauts à éviter, puis quelques-uns de ces
devoirs à pratiquer.

I. Quelques défauts à éviter. — Si la théologie doit être
scientifique, elle' doit éviter tout ce qui est fable et vaine dis-



— 264 —

pute. St. Paul a déjà donné ce conseil, lorsqu'il a écrit à Tite :

« Stultas quœstiones, et genealogias, et contentiones, et pugnas
legis devita ; sunt enim inutiles et vanae » (III, 9). Et encore
(I, 9-14): «Il faut que l'évêque soit attaché à la vraie parole
qui est selon la doctrine, afin d'être capable d'exhorter selon
la saine doctrine et de réfuter les contradicteurs. Il y a en
effet beaucoup de vains discoureurs et de séducteurs auxquels
il faut fermer la bouche ; ils bouleversent des familles entières,
enseignant pour un gain honteux ce qu'on ne doit pas enseigner

Reprends-les sévèrement, afin qu'ils aient une foi
saine et qu'ils ne s'attachent pas à des fables judaïques et à

des commandements d'hommes qui se détournent de la vérité».
— Ne croirait-on pas qu'il s'agit de faits contemporains?

En fait de religion, les rêveries, si poétiques soient-elles,
ne valent guère mieux que les fables. La religion doit être
très réelle, très positive, fondée par conséquent sur des idées
fermes et des sentiments justes. C'est la rêverie qui a alimenté
le faux mysticisme, si néfaste à la religion ; donc il faut
l'éviter.

Les livres de théologie sont remplis de phrases creuses,
qu'on se transmet comme des monnaies étrangères et des

objets de bric-à-brac ; remplis aussi d'arguments de routine,
comme la confusion du surnaturel et du miracle ; de clichés,
au sujet des choses les plus mystérieuses, comme la Trinité,
l'incarnation, la vie future. Les masses y sont habituées, les

prédicateurs ne peuvent plus s'en passer. C'est reçu, et c'est

répété parce que c'est reçu. Mais est-ce vrai? Personne ne se

le demande. De même que certains naturalistes étudient non
la vie, mais des cadavres, des squelettes desséchés ou
conservés dans l'esprit-de-vin, et croient connaître la vie, ainsi
certains théologiens croient connaître la vie religieuse parce
que, immobiles au fond de leur cellule, ils contemplent une
image ou une statue de saint. Pure illusion.

Autant la tradition qui transmet exactement la vérité
historique est respectable, autant le simple rabâchage ne l'est
pas. Fontenelle a remarqué qu' « on peut savoir l'histoire des

pensées des hommes sans penser soi-même » ; ainsi faut-il
distinguer, parmi les théologiens, ceux qui répètent et ceux
qui pensent. Répéter et renouveler les disputes ariennes et
macédoniennes, nestoriennes et eutychéennes, les subtilités des



— 265 —

moines contre Origene, les querelles entre Jérôme et Vigilantes,

les disputes de Rufin, les colères d'Epiphane ou de Théophile,

épouser les griefs d'autrefois et les étroitesses des écoles

disparues, chercher à les faire revivre, n'est pas de la science.
N'avons-nous pas assez de nos propres difficultés à résoudre,
de nos propres sophismes à réfuter? Dimitte mortuos sepelire
mortuos suos (Matth. VIII, 22).

La théologie d'anathème était trop commode à pratiquer
pour pouvoir être éternelle. Elle est heureusement remplacée,
chez les théologiens sérieux, par la théologie de réfutation,
qui est plus difficile. Un hérétique anathematise a toujours du

prestige; réfuté, il n'en a plus. Donc laissons les personnes
pour ce qu'elles valent ; mais réfutons les erreurs. L'anathème
n'est plus rien, la réfutation est tout.

Taine a écrit en 1857: «On ne veut plus nulle part de

philosophie littéraire... C'est par la science seule que nous
gagnerons les savants. » De même, on ne veut plus de théologie

purement littéraire. C'est par la science seule que la
théologie se fera estimer et accepter des savants. Puissent les

prédicateurs et les conférenciers ne pas oublier cette réflexion
de M. de Saci à Pascal : « On croit quelquefois les choses
véritables, seulement parce qu'on les dit éloquemment. Ce sont
des viandes dangereuses, mais que l'on sert en de beaux
plats ; mais ces viandes, au lieu de nourrir le cœur, le vident.
On ressemble alors à des gens qui dorment, et qui croient
manger en dormant : ces viandes imaginaires les laissent aussi
vides qu'ils étaient. » N'est-ce pas de l'actualité?

La théologie verbale est moins scientifique encore, et doit
être bannie. Arrière donc ces alliances de mots qui ne reposent

que sur une fausse synonymie, comme les mots «catholique

» et « romain » : on peut être, en effet, catholique sans
être romain, et romain sans être catholique. Ils se trompent
aussi, ces anticléricaux qui font retomber sur l'Eglise tous
leurs griefs contre le cléricalisme : car l'Eglise est très
différente du parti clérical. Ce n'est non plus qu'une théologie
d'injure, celle qui consiste à dire à un adversaire: «Tues un
protestant, ou un franc-maçon, ou un orthodoxe, donc tout ce
que tu enseignes est erroné. » Ce procédé par trop sommaire
nuit d'ailleurs plus à ceux qui l'emploient qu'à ceux qui en
sont l'objet. Arrière aussi les mots en isme, toujours remplis



— 266 —

de malentendus. Les mots « naturalisme, surnaturalisme,
rationalisme», qu'on prend si souvent en mauvaise part, ne sont

pas mieux définis que les mots « socialisme, collectivisme,
internationalisme ». Ces mots, a dit avec raison M. Deschanel, sont
des pièges à facettes avec lesquels on prend les simples.

Qu'on veuille bien le remarquer, maints débats très graves
ont roulé et roulent encore sur des mots qui n'ont jamais été
définis avec clarté. Les débats sur la Trinité, sur l'incarnation,
sur la grâce, sur l'eschatologie, en sont remplis Ce ne sont
pas seulement des imprudences, ce sont des fautes de logique
élémentaire. Que de théologiens oublient que les mots changent

de sens combien s'obstinent, au XXe siècle, à donner
à un mot le sens qu'il avait au Ie'' et qu'il n'a plus Que de

théologiens expliquent la Bible en commettant cette faute
grave, et ne veulent pas reconnaître leurs contresens! Sous
Louis XIV, on était «honnête» quand on était gentilhomme
trichant au jeu ; au XVIIIe siècle, on était « vertueux » quand
on était comme Robespierre, Diderot, Laclos, etc.; de nos
jours, ces mots ont une autre signification, et celui qui ne
voudrait pas tenir compte de ce fait commettrait d'étranges
erreurs. Celles que commettent certains théologiens sont plus
formidables encore.

Qui ne sait que les mots sont presque tous insuffisants à

exprimer ce qu'on leur fait exprimer? Aucun dictionnaire ne
saurait dire, par exemple, ce qu'est la poésie; aucun même
ne définit parfaitement les mots les plus simples, comme table,
livre, bruit, etc. Donc les mots ne sont que des à peu près.
Or, c'est avec des outils aussi inférieurs que les théologiens
ont la prétention d'exprimer les idées les plus élevées et les

plus insaisissables, de définir Dieu, d'expliquer comment le
Fils procède du Père et comment le St-Esprit ne procède pas
du Fils, etc. Cette théologie peut être candide, mais elle n'est
certainement pas scientifique. Quel rôle n'ont pas joué en

théologie les mots haut et bas, monter et descendre, superi et

inferi! Et cependant il n'y a ni haut ni bas pour Dieu; et
même dans l'immensité de l'univers matériel, où sont le haut
et le bas? Ne sont-ce pas là des mots à peu près vides de

sens, ou, du moins, tellement relatifs et conventionnels qu'on
ne devrait les employer qu'avec une extrême circonspection



— 267 —

L'histoire de la théologie surabonde de questions personnelles;

or les questions personnelles en théologie ne sont-elles

pas de valeur nulle?
Est-elle scientifique, la théologie a priori, celle, par exemple,

qui fait de l'histoire ainsi: « Les payens descendent d'Adam ;

donc ils sont d'ordre surnaturel ; donc il est certain que la
grâce leur est offerte ; et comme on ne voit pas qu'elle leur
soit offerte pendant leur vie, donc c'est au moment de leur
agonie ou de leur mort!» C'est un brave moine qui a construit

cet échafaudage. De là toute une appréciation sur le
monde payen et sur sa destinée éternelle N'est-ce pas colossal?

L'érudition stérile est-elle de la science? Non. Ecoutons
Leibniz écrivant à Burnet: «Je fais grande distinction entre
les connaissances solides qui augmentent le trésor du genre
humain, et entre la notice des faits qu'on appelle l'érudition
vulgairement. Je ne méprise point cette érudition; au contraire,
j'en reconnais l'importance et l'utilité, mais je souhaiterais
pourtant qu'on s'attachât davantage au solide ; car il y a partout

trop peu de personnes qui s'occupent au plus important.»
Autre défaut grave qu'il faut bannir: les généralisations

prématurées et l'abus des synthèses fantaisistes. Leitet dolus
in generalibus. C'est la faute commise par A. Comte avec ses
trois âges (théologique, métaphysique et scientifique), et par
V. Hugo avec sa théorie de l'âge lyrique de la Bible, de l'âge
épique de la Grèce, et de l'âge dramatique du christianisme.
Pauvres théoriciens et pauvres historiens De même, que de

théologiens, avant de synthétiser, se dispensent d'analyser, de

distinguer les valeurs et les non-valeurs, d'éliminer celles-ci,
de chercher à unir logiquement celles-là, toutes conditions
nécessaires à une généralisation exacte

Etc., etc.

II. Quelques devoirs à pratiquer. — Le vrai théologien
doit connaître non seulement sa propre maison, mais il doit
avoir aussi une culture générale. En effet, s'il ne connaît pas
l'univers, comment pourra-t-il parler du Créateur de l'Univers?

Pas de science sans méthode. Donc la théologie scientifique
doit avoir une méthode, et une méthode aussi scientifique que
le comportent les réalités de l'ordre spirituel et moral.



- 268 —

Pas de théologie scientifique, en ce qui concerne le
christianisme, sans une connaissance exacte du vrai christianisme
fondé par le Christ, ainsi que de l'Eglise primitive établie par
lui. Pas de théologie scientifique, sans une application scrupuleuse

du critérium : quod ubique, quod semper, quod ab
omnibus creditum est. C'est élémentaire. Donc se trompent les
théologiens qui traitent cette méthode d'archéologique, sous le
dédaigneux prétexte qu'elle est inaccessible aux simples, comme
si la science théologique était destinée aux simples, comme
si la dogmatique papiste était accessible aux simples, comme
si les questions du Filioque, de la prédestination, etc., étaient
accessibles aux simples La vérité est que les théologiens en
question ne veulent pas, en pratique, du critérium historique
susdit, qui, effectivement, ruine leur théologie.

C'est un fait que le progrès des sciences a soulevé des

questions nouvelles, et posé des points de vue nouveaux. C'est
un fait que les aspects des choses varient suivant les situations

qu'on occupe, et que, puisque les situations ne sont plus
les mêmes au vingtième siècle qu'au quatrième et au cinquième,
la science vraie impose aux savants actuels de prendre en
considération toutes les réalités et les découvertes actuelles.
Or ils sont relativement très rares, les théologiens qui
pratiquent ce devoir. Le plus grand nombre, suivant une judicieuse
remarque de M. Paul Sabatier, a appris à pourfendre Nestorius

et Eutychès, mais ignore tous les problèmes qui se posent
à la conscience contemporaine.

N. B. La théologie scientifique doit distinguer nettement
le dogme et la théologie, choses généralement confondues et
confuses. Elle doit distinguer aussi le divin et l'humain, afin
de ne pas imposer l'humain comme divin, et de ne pas traiter
le divin comme humain. Elle doit distinguer encore l'histoire
et la légende, l'authentique et l'apocryphe, afin de purger la
théologie de toutes les falsifications dont elle a été souillée.
Il faut lire, sur ce dernier point, le beau et savant livre du
P. Delehaye, bollandiste.

Enfin — et c'est par là peut-être que j'aurais dû
commencer cette étude — le devoir le plus important à signaler
dans la réforme en question, c'est de se pénétrer profondément

de l'esprit dans lequel cette réforme doit se faire : esprit
de sincérité et d'humilité. Je m'explique.



— 269 —

Dans toutes les Eglises, il y a malheureusement des
théologiens dont toute la théologie consiste à dire : « La seule

théologie vraie est celle de notre Eglise, et toutes les autres
théologies doivent se réformer en ce sens qu'elles doivent se

renoncer elles-mêmes pour devenir la nôtre. » Or, cette
prétention est un manque de sincérité : car raisonner ainsi c'est
simplement vouloir avoir raison quand même, et non pas
chercher la vérité ; et ce manque de sincérité est aussi un
manque évident d'humilité.

Le vrai théologien est celui qui aime la vérité par-dessus
tout, et qui est disposé, si on lui montre qu'il est dans l'erreur
sur certains points, à renoncer immédiatement à ses erreurs
Le vrai théologien est celui qui, quelque persuadé qu'il soit
de l'exactitude de sa science, sait faire abstraction de son

subjectivisme pour se transporter à chaque réquisition sur le
terrain de la vérité objective. Car il sait qu'il ignore beaucoup
de choses ; et pour les découvrir, comme aussi pour mieux
savoir celles qu'il sait déjà quelque peu, il doit absolument
sonder l'objectivité des choses, ouvrir les yeux et l'esprit aux
nouvelles questions qui se posent, voir s'il est capable d'y
répondre exactement.de manière à donner satisfaction aux
savants qui les soulèvent.

Il n'est pas seul en ce monde, et son Eglise n'est pas la
seule. Il doit donc tenir compte des autres théologiens et des

autres Eglises. Il doit écouter leurs assertions et leurs objections,

il doit les examiner pour en connaître la faiblesse ou
la force. Une école de théologie qui ne veut se préoccuper
que d'elle-même, est étroite, exclusive, fermée et par là même
suspecte, même dans le cas où elle serait vraie ; l'accusation
d'étroitesse qui sera portée contre elle paralysera la vérité
qu'elle enseigne, et l'empêchera de faire le bien qu'elle pourrait

faire si elle entrait en contact avec les autres écoles.
Quelque savant que l'on soit, en effet, on peut toujours apprendre

quelque vérité à l'école d'autrui. Les leçons des ennemis
sont même quelquefois les meilleures.

On objecte : « A quoi bon chercher la vérité quand on la
possède Mon Eglise est l'Eglise ancienne, voire même l'Eglise
primitive. Elle n'a pas changé depuis. Donc elle est dans la
vérité, donc elle n'a point à changer; ce sont les autres

Rjvue intern.de Théologie. Heft 51, 1906. 18



— 270 —

Eglises qui ont changé et qui par conséquent doivent venir
à elle.»

Cette objection n'est que spécieuse.
D'abord, elle confond la théologie et l'Eglise. Il s'agit de

l'amélioration de la théologie comme science, et non de la
question ecclésiastique. Ce sont deux choses différentes.

Ensuite, est-il bien vrai qu'aucune théologie n'ait changé?
Les théologiens qui prétendent qu'ils enseignent au vingtième
siècle la théologie des premiers siècles, ne s'aperçoivent pas.
qu'ils se condamnent eux-mêmes ainsi que leur science
théologique. Depuis lors, en effet, toutes les sciences ont progressé ;

et si leur théologie est restée stationnaire, c'est qu'elle n'est
pas scientifique, et si elle n'est pas scientifique, qu'est-elle?

Ils veulent évidemment parler de leur dogme, qu'ils
confondent avec leur théologie. C'est une nouvelle confusion; calle

dogme n'est ni la théologie, ni l'Eglise. Les théologiens qui
identifient ces trois questions fournissent la meilleure preuve
qu'ils ont besoin, plus que tout autre, de réformer leur théologie.

Ils enseignent, disent-ils, les dogmes des conciles œcuméniques

et les canons de ces mêmes conciles ; ils prétendent
que tout est là, qu'il n'y a pas à les modifier ; et ils exigent
que ceux qui les ont modifiés y reviennent purement et
simplement. C'est toute l'amélioration qu'ils comprennent; il n'en
existe pas d'autre à leurs yeux!...

Qu'ils me permettent quelques observations.
Avec cette allégation et cette sommation qu'ils adressent

au monde, convertissent-ils le monde au christianisme?
réfutent-ils l'hérésie? font-ils accepter l'orthodoxie? réveillent-ils la
foi dans les âmes? font-ils triompher leur propre Eglise? lui
gagnent-ils, parmi les savants des autres Eglises, un seul adhérent?

Non. Dès lors, l'inefficacité de leur allégation et
l'impuissance de leur prétention ne devraient-elles pas les faire
réfléchir sur la nécessité de prendre une autre attitude, plus
efficace, devant le monde scientifique

Mais ce n'est pas tout. Sont-ils bien sûrs d'être au
vingtième siècle ce qu'étaient leurs pères aux huit premiers
siècles? Ils professent, disent-ils, les dogmes des sept conciles
œcuméniques. C'est très bien. Mais n'en professent-ils pas
aussi d'autres, qui ne se trouvent pas dans les actes de ces
mêmes conciles? N'ajoutent-ils pas au S}-mbole dogmatique de



— 271 —

ces conciles des doctrines qu'ils veulent, eux, imposer comme
dogmatiques, et que ces conciles n'ont cependant ni définies
ni imposées? Le fait est certain. Voilà certes un grand
changement d'attitude dogmatique; et avec un changement aussi

considérable, comment peuvent-ils se dire les mêmes qu'autrefois?
Bien plus. Us affirment les canons disciplinaires des

conciles œcuméniques comme ils affirment les canons dogmatiques
de ces mêmes conciles. Ils semblent accorder la même valeur
aux uns et aux autres, les mettre tous sur le même rang, et
tenir les disciplinaires pour non moins obligatoires que les

dogmatiques. Or, est-ce bien là l'esprit et la doctrine de l'Eglise
orthodoxe des huit premiers siècles? Certainement non. Jamais
l'ancienne Eglise n'a confondu les mesures disciplinaires et les
définitions dogmatiques. Toujours elle a professé que la discipline

est chose changeante, selon les nécessités spirituelles des

époques et des lieux; et dans l'administration des diocèses et
des provinces, elle-même a pratiqué les changements les plus
notoires. Donc les théologiens qui aujourd'hui veulent imposer
la discipline des siècles passés, ont un esprit autre que celui
de l'ancienne Eglise orthodoxe. Ils veulent éterniser ce qui
de soi est mobile, et uniformiser ce qui de soi est variable.
Ils ne comprennent pas que le monde marche, que les
générations changent, que les besoins des esprits varient avec les
sciences et les points de vue, que les questions religieuses et

autres ne se posent plus comme autrefois, que la notion même
de Dieu progresse dans les esprits et dans le monde, qu'elle
se spiritualise, s'idéalise, s'universalise, qu'elle devient moins
anthropomorphique et plus divine. Ils ne remarquent pas que
leur refus de marcher est contraire aux intérêts de la religion
et de l'Eglise, qu'ils compromettent gravement la cause même
qu'ils veulent défendre, et que leur ignorance et leur
maladresse font tout pour ruiner la bonté de leur intention.

Que d'autres changements ne pourrait-on pas leur signaler,

si l'on voulait confronter leur attitude actuelle avec l'attitude

des Pères de l'ancienne Eglise, qu'ils croient représenter
parce qu'ils répètent quelques-unes de leurs formules, mais
dont ils se différencient gravement parce qu'ils ajoutent des

prescriptions nouvelles que les Pères n'ont pas connues, et
qu'ils maintiennent comme éternelles des mesures que les
Pères n'ont décrétées que transitoirement.



— 272 -
A la théologie du littéralisme, il faut donc substituer la

théologie de l'esprit, parce que le Christ même a dit que c'est
la lettre qui tue et l'esprit qui vivifie. A la théologie des mots
et des formules verbales, il faut substituer la théologie des
idées claires, nettes, solides. A la théologie du magister dixit,
il faut substituer la théologie de la liberté, c'est-à-dire de la
libre recherche, de la libre critique, de la libre démonstration,
au grand jour, au su et au vu de tous les penseurs, de manière
à profiter de tous les rayons de lumière que toutes les sciences
projettent les unes sur les autres, par conséquent aussi sur
la théologie. A la théologie qui matérialise les esprits, il faut
substituer la théologie qui les spiritualise en les éclairant. A
la théologie qui propage la superstition, il faut substituer celle
qui ne propage que la vérité et la vertu. Il est facile de les
reconnaître à l'œuvre : a fructibus eorum cognoscetis eos

(Matth. VII, 16).

Mais, de même qu'il ne faut pas confondre la routine avec
la tradition, l'immobilisme avec la vie, l'inertie inféconde avec
la fidélité, ainsi faut-il ne pas tomber non plus dans l'extrême
opposé et ne pas confondre la vie avec l'altération des choses,
le progrès avec la destruction, la vraie science avec l'innovation

à tout prix, la vérité avec le caprice, la mode et l'engouement.

Si les conservateurs aveugles qui veulent tout conserver
même l'erreur, se trompent, les novateurs qui veulent
aveuglément tout changer, tout rompre, tout casser, se trompent
aussi. Prendre ses désirs et ses utopies pour des réalités, est
aussi une erreur. Décorer du nom de science des systèmes
arbitraires dont les fondements ne sont pas démontrés, c'est
un abus ; actuellement c'est même une manie. Oui certes, la
critique est une grande chose, mais à la condition d'être vraie
et justifiée.

Que de « libres-penseurs » croient annihiler la théologie
par des sophismes puérils, qui ne reposent que sur des assertions

gratuites, sur des définitions arbitraires, sur des méprises
absolument grossières Le christianisme qu'ils croient réfuter,
est un christianisme qui n'existe que dans leur imagination ;

ils le supposent grotesque, pour en venir plus facilement à

bout. Ce n'est pas de la critique qu'ils font, c'est de la
caricature. Que de théologiens, sous le couvert du libéralisme,
procèdent de même, sans s'apercevoir de leur esprit de
système et de leur parti pris!



-- 273 —

La théologie ne s'améliorera qu'en se tenant à égale
distance de ces deux extrêmes et de ces deux erreurs. Ni tout
conserver, ni tout détruire. Ne conserver que le vrai, ne
détruire que le faux. Sortir de ses préjugés et de sa routine,
écouter tout ce qui s'affirme, le scruter jusqu'au fond, l'analyser

exactement et minutieusement, réfuter ce qui est erroné,
accepter ce qui est démontré, quod bonum est tenete. Tel est
l'amour de la vérité, tel est l'esprit scientifique, telle est la
première condition de toute réforme sérieuse.

Les théologiens qui veulent tirer la théologie de l'ornière
et du discrédit dans lesquels elle est tombée depuis trop
longtemps, qui veulent lui rendre la vie, l'autorité et l'éclat nécessaire,

qui veulent par elle rendre la religion prospère, l'Eglise
bienfaisante, étendre le royaume de Dieu, procurer aux âmes

qui languissent et s'étiolent l'élan, l'idéal, le feu sacré, n'y
arriveront qu'en montrant le dogme sans mélange de fausses

explications, pur de tout alliage erroné, de toute scorie, de

toute fable, de tout enjolivement enfantin. Autrefois, pour
faire accepter la vérité, on croyait devoir l'embellir jusqu'au
travestissement ; aujourd'hui, on exige qu'elle soit dépouillée
de tout artifice et qu'elle se suffise à elle-même. La poésie
n'est pas bannie, mais à la condition qu'elle reste poésie et
qu'elle ne cherche plus à se faire passer pour dogme.

Qu'ils le veuillent ou non, c'est un fait que les théologiens
ont trop abusé de leurs dogmes, et qu'ils ne peuvent plus se

faire croire aujourd'hui qu'en écartant loyalement et
intelligemment tous les faux dogmes, pour se borner exclusivement

aux seuls vrais. Je ne saurais mieux expliquer ma pensée
sur ce point capital qu'en reproduisant les lignes suivantes
des «Annales de philosophie chrétienne» (novembre 1905):
« Beaucoup des difficultés accumulées par les adversaires de
nos croyances morales ou de notre foi catholique contre les
vérités qui nous tiennent le plus au cœur, naissent de la
manière dont leurs défenseurs ont accepté trop longtemps que
les questions restent habituellement posées. Peut-être un tel
travail offrira-t-il divers avantages. Il permettra d'abord, en
divisant les difficultés, de rendre accessibles et pour ainsi dire
de vulgariser des thèses qui, dans leur complexité, avaient
paru obscures et déconcertantes pour beaucoup : une fois
dégagées aussi bien des habitudes dont elles doivent nous affran-



— 274 —

chir que des autres pensées auxquelles elles sont unies, elles
sembleront, du moins on l'espère, simples et directes. Par là
même, en second lieu, il deviendra plus aisé de les mettre au
point, de se rendre compte exactement de leur sens et de leur
portée, et de les ajuster les unes aux autres. Et enfin le
principal profit qu'on attend de semblables analyses, c'est de faciliter

les discussions, en mettant en évidence ce qui fait
réellement question, en portant l'attention sur les points où il y
a le plus d'intérêts engagés aujourd'hui, ceux où vraiment
s'élabore la philosophie vivante...» Au lieu de philosophie,
disons théologie.

Enfin, un dernier vœu : c'est que, là où cette réforme est
possible, les académies théologiques séparées soient transformées

en Facultés universitaires de théologie, et qu'elles ne
soient plus de simples séminaires théologiques plus ou moins
supérieurs. Le décret du 15 juillet 1563, du concile de Trente,
relatif à la fondation des séminaires, a fait suffisamment ses

preuves en France, en Italie et ailleurs. Les résultats, médiocres,

ne sauraient être comparés aux résultats obtenus parles
Facultés universitaires. On le comprendra aisément, si l'on
réfléchit à tous les avantages intellectuels et scientifiques
qu'ont les étudiants en théologie et aussi les professeurs de

théologie, dans le voisinage des autres Facultés universitaires :

l'horizon et les ressources sont tout autres que dans les simples

séminaires isolés. M. Kannengiesser a eu beau médire des

Facultés de théologie d'Allemagne; les motifs qu'il a fait valoir
contre elles sont précisément tout à leur avantage : indépendance,

libres recherches, libres discussions, etc. Le professeur
Merkle en a fait l'aveu. Rappelons aussi Innocent III qui, après
avoir étudié à l'université de Paris, a dit : « C'est à l'université

que je dois, par la grâce de Dieu, tout ce que j'ai de

science. » Et l'on sait qu'il la favorisa. D'ailleurs, les deux
systèmes pourraient être conciliés, en ce sens qu'outre les Facultés

universitaires de théologie, on pourrait entretenir des
Académies' ecclésiastiques, où travailleraient des théologiens
spécialistes, se vouant à des études théologiques tout à fait
supérieures. Ce serait parfait. E. Michaud.


	Pourquoi et comment il faut réformer la théologie

