
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 54

Artikel: Priscillianisches

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403643

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 220

PRISCILLIANISCHES.

In Nr. 5, Jahrg. 1894, dieser Zeitschrift habe ich gesagt,
wie ich 1885 dazu gekommen bin, mich mit Priscillian zu
beschäftigen. Über die Ergebnisse meiner Studien habe ich in
einem akademischen Vortrag, der im November 1885 in Bern
und Luzern gehalten und im „Katholik", Jahrg. 1886, Nr. 2—5,
gedruckt worden ist, öffentlich Aufschluss gegeben. Mein Urteil
ging dahin, dass die im Jahre 385 zu Trier hingerichteten
Priscillianisten wohl nicht frei von gewissen Einseitigkeiten,
aber, tausendmal besser als ihre Ankläger, die Opfer einer
verkommenen Hierarchie und einer eben so brutalen wie gewissenlosen

Politik gewesen seien. Am 18. Mai 1886 überraschte
sodann Professor Schepss die gelehrte Welt mit der Nachricht,
dass er von den „multa opuscula" Priscillians, die noch Hieronymus

gekannt hatte, wenigstens 11 in einer Würzburger Uncial-
handschrift wieder gefunden habe. Die Nachricht erwies sich
als vollkommen richtig. Im Jahre 1889 erschien eine von
Schepss veranstaltete Ausgabe der noch vorhandenen Schriften
Priscillians (Wien, F. Tempsky) und im Jahre 1891 gab Dr. Paret
die erste einlässliche deutsche Bearbeitung derselben heraus
(Würzburg, A. Stuber). Die beiden Gelehrten gelangten zur
Überzeugung, dass bei Priscillian insbesondere auch von mani-
chäischer Ketzerei keine Rede sein könne. In einer Broschüre
Pro Priscilliano (Separatabdruck aus „Wiener Studien", XV,
1893) trat Schepss abermals für die Authentizität der von ihm
veröffentlichten Schriften ein; diese ist heute allgemein
anerkannt.

Nachdem ich in der oben erwähnten Abhandlung (Revue,
Jahrg. 1894, S. 1—27) auf Grund der neuen Publikationen die

gegen Priscillian erhobenen traditionellen Vorwürfe neuerdings
geprüft hatte, beleuchtete ich in Nr. 6 desselben Jahrgangs
dieser Zeitschrift (S. 370 ff.) den Versuch, den Dr. Merkle in



— 221 —

der Tübinger „Theolog. Quartalschrift", Jahrg. 1894, I. Heft,
gemacht hatte, die alten Anschuldigungen zu rechtfertigen.
Merkle erwiderte in der gleichen Zeitschrift (Jahrg. 1896,
IV. Heft, S. 630—649) mit einer Abhandlung, auf welche ich
meinerseits in dieser Revue (Jahrg. 1897, Nr. 18, S. 223—237)
geantwortet habe. (Ich verweise im folgenden für die
Belegstellen auf die beiden Aufsätze von 1894 und 1897.)

Seither hatte ich keine Veranlassung mehr, den Verhandlungen

über Priscillian und seine Anhänger zu folgen, bis ich
am Ende des verflossenen Jahres auf eine unter dem Titel
Antipriscilliana von Dr. K. Künstle, a. o. Professor der Theologie
an der Universität Freiburg i. Br., verfasste Schrift (Herdersche
Verlagsbuchhandlung, 1905) aufmerksam gemacht wurde. Ein
Blick in diese Schrift verschafft mir die angenehme Beruhigung,
dass ich mit meinen priscillianischen Studien nicht wieder von
vorne anzufangen habe, sondern auf die obengenannten
Abhandlungen verweisen darf. Es ist mir allerdings nicht
gelungen, Künstle eine bessere Meinung von Priscillian
beizubringen, allein ich sehe ein, dass ein wiederholter Versuch zu
keinem erfreulicheren Resultate führen würde. Nach Künstle
hat, was ich über Priscillian geschrieben, „lediglich
psychologisches Interesse. Der Berner Theologe sieht sich eben selber

von jener Richtung in der Kirche verfolgt, deren unschuldiges
Opfer nach ihm schon Priscillian geworden" (S. 6 f.).

Das ist ein Urteil, dessen Widerlegung ich der hochwürdigen

theologischen Fakultät in Freiburg überlassen muss; ich
betrachte es meinerseits als ein Lob. „Die Richtung in der
Kirche", von der Priscillian mit seinen Genossen auf das
Schafott gebracht worden ist, würde nämlich auch dann nicht
die meinige sein, wenn alle Vorwürfe begründet wären, mit
denen man die Trierer Märtyrer belastet hat. Diese Richtung,
die Künstle mit dem heutigen Romanismus identifiziert, war zu
Priscillians Zeiten vertreten durch die Bischöfe, die sich am
Hofe des Usurpators Maximus zu Trier versammelt hatten.
Unter diesen waren die beiden Hauptankläger Priscillians,
Ithacius, Bischof von Ossonoba, und Hydatius, Bischof von
Merida, die tonangebenden Persönlichkeiten. Sulpieius Severus,
der die Leute persönlich kannte und deren Urteil über
Priscillian im allgemeinen als richtig ansieht, spricht von den
genannten Bischöfen nur mit Abscheu. Dem Ithacius sei nichts

Revue intern, de Théologie. Heft 54, 1906. 15



— 222 -
heilig gewesen; er wird als ein frecher, prahlerischer,
unverschämter, prunkliebender Schlemmer bezeichnet (1894, S. 6 f.).
Schlechter aber scheint sein Spiessgeselle Hydatius gewesen zu
sein ; er stand in seiner eigenen Diözese in so übelm Ansehen,,
dass man den Versuch machte, einen Gegenbischof einzusetzen
(1894, S. 26 f.). Der Rhetor Pacatus erklärt 389 in einer vor
Kaiser Theodosius gehaltenen Rede, die genannten Vertreter
der unter Maximus herrschenden kirchlichen Richtung seien

nur dem Namen nach antistites, in Wirklichkeit aber satellites,
immo carnifices (1894, S. 7) gewesen. Aber auch Maximus selbst,
der Mörder des edeln Kaisers Gratian, kann als Vertreter der
herrschenden kirchlichen Richtung angesehen werden. Sulpieius
Severus meint allerdings, dieser Mann wäre eigentlich nicht
so schlimm gewesen, wenn er nicht durch die Zureden der
Bischöfe verdorben worden wäre (depravatus consiliis sacerdotum.
1894, S. 13); immerhin muss er zugeben, dass sich Maximus
vor Habgier zu wenig in acht genommen habe. Diese Schwachheit

verleitete ihn dazu, die Bekämpfung des Priscillianismus
nach der Hinrichtung der Angeschuldigten hauptsächlich auf
dem Wege der Plünderung fortzusetzen. Pacatus sagt, der
kaiserliche Hof zu Trier sei durch ihn in eine Räuberhöhle
verwandelt worden (a. a. O. S. 15). Mit dieser Gesellschaft
machte auch der Papst Siricius, der im Dezember 384 Bischof
von Rom geworden war, gemeinsame Sache. Maximus, 383 vom
britischen Heere zum Kaiser ausgerufen, hielt es für
zweckmässig, sich jetzt taufen zu lassen. Dass es ihm gelang, den

jugendlichen Kaiser Gratian zu ermorden, Britannien, Spanien,
Gallien an sich zu reissen und in die Kaiserstadt Trier
einzuziehen, betrachtete er als eine besondere Gunst des Himmels.
So schien auch Siricius die Sache anzusehen; er sandte dem

Usurpator ein äusserst verbindliches Schreiben (litterœ gratis-
simse), zumal Maximus vorhatte, auch über die Alpen zu ziehen
und Valentinian IL, dem in Mailand residierenden Bruder des

ermordeten Kaisers Gratian und Sohn einer arianischen Mutter,
ein gleiches Los zu bereiten. Maximus antwortete dem Papstr
dass er für Herstellung der kirchlichen Eintracht und Rein-
erhaltuug des katholischen Glaubens besorgt sein wolle. Um
dem Papst zu beweisen, welchen Eifer er in dieser Hinsicht
betätige, übersandte er ihm die Prozessakten über die
Hinrichtung der Priscillianisten. Diese „Manichäer" hätten Dinge



— 223 —

verübt, die er, Maximus, ohne Erröten nicht über seine Lippen
bringe. Leo I. kann noch gewusst haben, wie sein Vorgänger
Siricius die Trierer Missetaten beurteilte ; er billigt und
rechtfertigt 447 auch seinerseits das gegen die Priscillianisten
eingeschlagene Verfahren (a. a. 0. S. 14 f.). So hatte es denn
wirklich den Anschein, als ob im grossen und ganzen die
Richtung, deren Opfer Priscillian geworden ist, einfach
diejenige der ganzen abendländischen Reichskirche mit Einschluss
des römischen Bischofs sei.

Genau so verhielt sich die Sache nicht. Es gab eine kirchliche

Richtung, die sich von der herrschenden Partei sehr deutlich

unterschied. Zur Minorität rechne ich z. B. den Bischof
Hyginus von Cordova, der, zuerst ein Gegner Priscillians, diesem
sich anschloss, sobald er ihn näher kennen gelernt hatte und,
trotzdem der Greis nur noch „den letzten Atemzug zu tun hatte",
von Maximus in die Verbannung geschickt wurde („Kath." 1886,
S. 27), — den Bischof Theognistus, der noch in Trier dem Bischof
Ithacius die Kirchengemeinschaft aufkündigte (1894, S. 8), — die
katholischen Priester Felicissimus und Armenius, die sich kurz
vor der Katastrophe von Trier dem Bischof von Avila
angeschlossen hatten (a. a. 0. S. 10), dafür aber mit ihm hingerichtet
wurden, — die Bischöfe Instantius und Salvianus, von denen der
letztere schon auf der Romreise gestorben war, der erstere auf
die Scilly-Inseln verbannt wurde (a. a. 0. S. 9); sie hatten
Priscillian zum Bischof von Avila konsekriert, trotzdem dieser
bereits -vielfach angefochten war. Zur Minorität gehören
sodann auch die Dichter Latronianus, der in Trier enthauptet
wurde, und Tiberianus, der des Vermögens beraubt und exiliert
wurde, der Priester Asarinus und der Diakon Aurelius, die
hingerichtet wurden, die wegen „nimia religio et diligentius culta
Divinitas", wüe Pacatus sich ausdrückt, hingerichtete gelehrte
Frau Euchrotia (a. a. O. S. 9 f.), die „viliores personse" Tertullus,
Potamius und Johannes, die mit geringern Bussen davonkamen.
Sollten aber alle diese auch zu den „Manichäern" gerechnet
werden, die Dinge verübten, von denen der Usurpator Maximus
„nicht ohne Erröten" reden kann, so berufe ich mich auf die
Bischöfe von Tours und Mailand, die die dankbare Nachwelt
als Heilige verehrt. Martin von Tours hatte, wie sein Biograph
sagt, „nur Feinde unter den Bischöfen"- ; als es ihm nicht
gelungen war, die in Trier von seinen Amtsgenossen angestifteten



— 224 —

Mordtaten und Plünderungen zu verhindern, exkommunizierte
er sich selbst und nahm während der folgenden 16 Jahre, die
er noch zu leben hatte, an keiner Bischofsversammlung mehr
teil (Dial. Ill, 15; De vita b. Mart. n. 29 in fine). Auch mit
dem Bischof von Rom hatte er nichts mehr zu schaffen. Ebenso
verhielt sich der grosse Ambrosius. Er war als Schutzpatron
des jugendlichen Kaisers Valentinian IL nach Trier gereist,
um, wenn möglich, den Usurpator zufriedenzustellen. Aber
er versagte dein Mörder unschuldiger Opfer den Friedenskuss
und weigerte sich, mit den Hofbischöfen des Maximus zum
Zeichen der Kirchengemeinschaft das Abendmahl zu feiern.
Infolgedessen wurde er von Maximus schimpflich fortgejagt
(1894, S. 8). Allein die von ihm eingenommene Haltung wurde
auch von den oberitalienischen Bischöfen befolgt; noch im
Jahre 397 beschloss eine Turiner Synode, unter Berufung auf
den kurz vorher verstorbenen Bischof Ambrosius, mit gallischen
Bischöfen nur dann in Kirchengemeinschaft zu treten, wenn
sie sich von dem Bischof Felix von Trier lossagten ; dieser war
nämlich 385 von den Gegnern Priscillians konsekriert worden,
galt aber persönlich als sehr würdiger Mann (a. a. O. S. 8).
Während der Bischof Siricius von Rom mit der in Trier

herrschenden kirchlichen Richtung in Gemeinschaft stand, hielt sich

Ambrosius mit den oberitalienischen Bischöfen von diesen Leiden

fern. Ich bekenne mich zu der durch Ambrosius vertretenen
Richtung.

Ich glaube aber nicht, dass mich diese Richtung hindern
könnte, mir über die Strafwürdigkeit Priscillians und seiner
Genossen ein objektives Urteil zu bilden. Worin besteht diese

Strafwürdigkeit? Künstle legt auf die Dinge, um die es sich
in Trier hauptsächlich handelte, in der vorliegenden Schrift
kein besonderes Gewicht. In Trier kam die Rechtgläubigkeit
der Priscillianisten nicht sehr in Frage. Allerdings bezeichnet
Maximus in seinem Reskript an Papst Siricius die Verurteilten
als „Manichäer"; allein die Dinge, die er „nicht ohne Erröten"
über seine Lippen bringt, sind nicht theologische Spitzfindigkeiten,

für die der kurz vorher getaufte Usurpator natürlich
kein Verständnis gehabt hätte, sondern Zauberei und unzüchtige
Schamlosigkeiten, die Priscillian und seine Genossen sogar beim
Gottesdienst verübt haben sollen. Da die Sachen auf der Folter
eingestanden worden sind, waren sie ebensogut bewiesen wie



— 225 —

die Missetaten der mittelalterlichen Hexen und Zauberer und
Teufelsdiener. Von den unzüchtigen Dingen reden die
Berichterstatter vom fünften Jahrhundert an mit einer Bestimmtheit,
die einfach ekelhaft ist. Merkle, heute Professor in Würzburg,
liess aber gleichwohl diesen Vorwurf als unbegründet fallen;
dagegen meinte er noch, dass sich Priscillian allerdings der
Zauberei schuldig gemacht und also mit den Teufeln „Saclas,
Nebroel, Samael, Belzebuth, Nasbodeus, Belial" bedenkliche
Beziehungen unterhalten habe. Schon Priscillian selbst hatte
Kenntnis von derartigen Anschuldigungen, verfluchte aber die

Leute, die solche Dinge trieben oder ihm nachsagten (1897,
S. 233). Künstle nimmt den Trierer Märtyrer unter die
dogmatische Lupe und glaubt endlich den Beweis leisten zu können,
dass der spanische Bischof ein richtiger „Manichäer" und noch

einiges andere gewesen ist.
Er kommt damit etwas spät. Augustin, dessen Urteil über

die Priscillianisten massgebend geworden ist, hat immer nur
gehört, dass diese Leute ihre Häresien sehr geheim hielten und
den Grundsatz hätten: Jura, perjura, secretum prodere noli.
Noch 35 Jahre nach der Hinrichtung Priscillians muss er einem
seiner Gewährsmänner ein Gutachten darüber abgeben, ob es

nicht moralisch erlaubt und klug wäre, wenn sich einige gute
Katholiken unter dem Scheine, eifrige Anhänger des Ketzers
zu sein, unter die Priscillianisten mischen würden, um endlich
deren Geheimnisse zu erfahren („Kath.", 1886, S. 17 ff.). Sonst

pflegen bekanntlich die Sektierer mit ihren Sondermeinungen
zudringlich hervorzutreten ; im vorliegenden Fall aber wusste
man mit Bestimmtheit nur das eine, dass niemand sagen könne,
welche Ketzerei die Priscillianisten eigentlich vortrügen.

Auf der Synode zu Saragossa im Jahre 380 handelte es
sich allerdings um die priscillianischen Bestrebungen ; aber von
Irrlehren ist mit keiner Silbe die Rede. („Kath.", 1886, S. 25 f.
Die Synodalbeschlüsse sind abgedruckt in .,Die Kanones der
nichtigsten altkirchlichen Konzilien11-, Akadem. Verlagsbuchhandlung

von J. C. B. Mohr, Freiburg i. Br., 1896, S. 175 f.)
Auch werden die Leute, gegen die die Synodalbeschlüsse
gerichtet sind, nicht etwa exkommuniziert, sondern an die Pflicht
erinnert, am öffentlichen Gottesdienst teilzunehmen, die Eucharistie

jeweilen sofort in der Kirche zu geniessen, keine
besondern Fastenübungen einzuführen u. dgl. Zur Zeit dieser



— 226 —

Synode war Priscillian noch Laie ; erst nach seiner angeblichen
ersten Verurteilung wurde er zum Bischof von Avila konsekriert.
Das wäre nicht geschehen, wenn der Mann damals schon in
seiner Heimat als das gegolten hätte, als was er sich fünf
Jahre später zu Trier auf der Folter selbst ausgegeben haben
soll, ein Zauberer, ein Wüstling und Manichäer. Künstle
behilft sich mit der aus der Luft gegriffenen Mutmassung, die
Beschlüsse der Synode von Saragossa seien unvollständig
überliefert (Antipriscilliana, S. 25)

Richtig ist, dass schon der Neophyt Maximus in seinem
Schreiben an den Papst Siricius zu sagen weiss, Priscillian und
seine Genossen seien „Manichäer" gewesen. Das hatte er von
dem elenden Bischof Ithacius gehört, von dem der unverdächtige
Sulpieius Severus (Chron. II, 64) berichtet, er habe auch „ganz
heilige Männer, die eifrig waren im Bücherlesen, oder die gern
fasteten, als Genossen und Schüler Priscillians" angeklagt und
es sogar gewagt, den heiligen Martin öffentlich der Ketzerei,
d. h. des Manichäismus zu beschuldigen. „Manichäer" war ein
Schimpfwort, mit dem man dem Gegner jede Ketzerei und jede
Schlechtigkeit zum Vorwurf machen konnte. Für die
wirklichen Manichäer war z. B. die Missachtung der Ehe charakteristisch

; nachdem feststand, dass die Priscillianisten Manichäer
seien, wurden sie daher natürlich auch als Gegner der Ehe
bezeichnet; Sulpieius Severus aber berichtet noch mit naiver
Entrüstung, die drei Bischöfe Priscillian, Instantius und Salvianus

hätten ihre Ehefrauen (uxores) sogar auf der Reise zum
Papst Damasus mitgenommen (Revue, 1897, S. 231). Dass der
mit Priscillian befreundete, aber nur zur Verbannung
verurteilte Dichter Tiberianus die eigene Tochter noch heiraten
liess, nachdem sie bereits die Gelübde abgelegt hatte, kann
sich Künstle nur aus „religiösem Indifferentismus" erklären
(a. a. O. S. 161): Der Mann habe sich sowohl von den
Priscillianisten wie von den Katholiken losgesagt ; als priscillianischer
Manichäer hätte er nämlich die Tochter sicher nicht in die
Ehe gegeben! Viel einfacher dürfte die Erklärung sein, dass
Tiberianus ebensowenig wie sein Freund Priscillian ein
wirklicher Manichäer gewesen sein könne.

Aber nun besitzt man ja die Schriften des spanischen Theologen

wieder; da wird sich doch feststellen lassen, welche
Offenbarungswahrheiten Priscillian leugnete und welche er



— 227 —

falsch auffasste und falsch darstellte? Auch diese Hoffnung
muss von vornherein als eine sehr unsichere bezeichnet werden.
Künstle, der weiss, wie die in Trier zum Sieg gelangte kirchliche

Richtung mit den Ketzern und deren Schriften verfährt,
hat die erstaunliche Naivität, folgendes Geständnis abzulegen:
,.Die Werke Priscillians sind uns merkwürdigerweise beinahe

vollständig erhalten geblieben; aber nur deswegen, weil er seine
Gedanken und Lehren in das Gewand der Lüge und Heuchelei
gekleidet und sich als Katholiken gebärdet hat. So entgingen sie dem

Schicksal der Schriften seiner Anhänger, die ausnahmslos zugrunde
gingen" (a. a. O. S. 160). Die Würzburger Handschrift, die die
Traktate Priscillians enthält, wird ungefähr in das sechste
Jahrhundert verlegt (Schepss, Priscillian, Vortrag, 1886, S. 9). Zwei
Jahrhunderte lang merkte man von den „in das Gewand der
Lüge und Heuchelei" gekleideten Ketzereien des zu Trier
hingerichteten angeblichen „Manichäers" so wenig, dass man seine
Traktate harmlos immer wieder auf dauerhaftem Pergament
abschrieb, damit sich die guten Katholiken daran erbauen
konnten! Weniger gelang es den Dichtern Latronianus und
Tiberianus, ihre priscillianischen Ideen in das Gewand der Lüge
und Heuchelei zu kleiden: trotz der Anerkennung, die noch
Hieronymus ihren Versen zollt, gingen diese verloren, denn,
sagt Künstle, „dass die Katholiken die häretische Literatur
nicht überlieferten, sondern womöglich vernichteten, liegt in
der Natur der Sache" (S. 162).

Was aber in den Jahrhunderten, in denen die zu Trier
triumphierende Richtung das Andenken der Märtyrer mit
Schmach und Schande zu bedecken suchte, keinem Theologen
gelang, das hat im 20. Jahrhundert endlich ein Freiburger
Professor zu stände gebracht: Künstle ist der Künstler, der aus
den schwerfälligen Blöcken priscillianischer Traktate die alier-
schönsten Ketzereien herausmeisselt Da sehen wir vor uns
die bisher nur wenig beachtete Häresie des „Panchristismus"
(S. 20. 21), den, wie ich vermuten möchte, der unselige
Priscillian aus einem altern Traktat herübergenommen hat, in
welchem geschrieben steht: navra xaì sv nàoiv Xqkjtóc (Kol.
3, 11). Allein der „Panchristismus" Priscillians ist „sabellia-
nischer Unitarismus", seine Inkarnationslehre „Gnostizismus" ;

in ihren „Endresultaten" nähert sich diese dem „Apollinarismus"
(S. 22. 23). „Den Dualismus entnahm Priscillian ebenfalls dem



— 228 —

Gnostizismus" ; er soll gelehrt haben, der menschliche Leib
stamme vom Teufel; die Ehe sei zu verdammen, dagegen das
aussereh eliche Zusammenleben mit Frauen zu erlauben u. dgl.
(S. 39). Das letztere weiss Künstle allerdings nur von der
Synode von Braga, die erst im Jahre 563, gegen zwei
Jahrhunderte nach Priscillians Hinrichtung, gehalten worden ist.
Allein er weiss ja sogar Dinge, die überhaupt nicht bezeugt
sind. So ist ihm bekannt, dass die spanischen Juden die
Verbreitung der priscillianischen Irrlehre begünstigt haben, „wenn
das die Quellen auch nicht ausdrücklich besagen11 (S. 174). „Der
Sabellianismus ist Judaismus", wie Basilius „klipp und klar"
sagt (S. 175). Folglich hat schliesslich Priscillian mit seinem
„Panchristismus" eigentlich den Mosaismus wieder herstellen
wollen. Ich leugne aber nicht, dass Künstle derartigen Unsinn
mit einer gewissen Bescheidenheit vorträgt und sich möglichst
hinter die dogmatische Autorität des Jenenser Theologen Hilgen-
feld versteckt (S. 7. 20). Auch der Protestant Hilgenfeld urteile:
„Priscillians Lehre erscheint als eine Art von Sabellianismus,
als Monarchianismus oder Unitarismus solcher Art. Er ist wie
Sabellius Unionist und musste des Patripassianismus beschuldigt
werden." Nimmt man zu diesen Dingen noch die umfassenden
Ketzereien des Gnostizismus und Manichäismus hinzu, so
bekommt Leo I. recht, der in seinem Schreiben an Bischof Tur-
ribius vom 21. Juli 447 meint, die Priscillianisten seien darauf
versessen gewesen, sich aus der Pfütze jeglicher Irrlehre eine
Brühe zu bereiten, um ja alles schlucken zu können, was ihre
Vorgänger je nur zum Teil gekostet hatten (Mansi, Coll. Conc,
T. 5, p. 1288). Was Papst Leo I. wusste, ohne einen Traktat
Priscillians gelesen zu haben, das findet also nun Künstle in
den Schriften bestätigt, die noch lange nach Leo als ganz
katholische Erbauungsbücher abgeschrieben und gebraucht
wurden

Das erklärt sich ganz einfach. In Künstle ist endlich der
Mann gefunden, der auch zwischen den Zeilen zu lesen
versteht und Dinge weiss, die der Verfasser gar nicht geschrieben
hat, ja sogar angeben kann, wo der Verfasser das Gegenteil
von dem denkt, was er wirklich sagt. Man höre : „In allen Texten

geriert sich der Spanier als orthodoxen Katholiken : Bei jeder
Gelegenheit verdammt er die Häretiker und mit besonderem Eifer
erklärt er sich gegen die Manichäer, für deren Adepten man ihn



— 229 —

bisher hielt."' Das gesteht Künstle mit anerkennenswerter
Bestimmtheit (S. 5); allein er lässt sich durch Priscillians „frommen
Augenaufschlag" nicht täuschen (S. 11); er weiss, dass seine

angebliche Wertschätzung des Alten Testamentes, die mit dem
Manichäismus im Widerspruch stände, „eine heuchlerische" ist
(S. 18), dass Priscillian „trotz aller orthodoxen Phrasen" deutlich

den Sabellianismus erneuert (S. 21), dass er seinen Gnosti-
zismus „in einen Schwall von orthodoxen Phrasen eingehüllt
hat" (S. 22). Von diesem Vorwurf rettet sich Priscillian keineswegs,

mag er noch so oft den „orthodoxen Terminus" einfliessen
lassen : „Das Wort ist Fleisch geworden" (S. 23). Einen solchen
Scharfblick besässen nicht einmal die satellites und carnifices,
die am Hofe zu Trier massgebend gewesen sind ; sie mussten
ihre Anklagen in ganz anderer Weise begründen. Hätten sie
aber einen theologischen Berater wie Künstle gehabt, so wäre
Priscillian mit seinen Genossen erst recht verloren gewesen ;

man hätte ihm mit seinen „orthodoxen Phrasen" aufs deutlichste
bewiesen, dass er ein abscheulicher Ketzer sei.

Künstles Buch Antipriscilliana ist für die heute gültige
„Richtung" sehr charakteristisch, sonst aber hat es keinen Wert.

Nachschrift. In der von den französischen Jesuiten
herausgegebenen Zeitschrift Etudes vom 5. Febr. 1906, S. 405—408,
bespricht auch der Jesuit P. Adhémar d'Alès Künstles Schrift. Er findet
darin verschiedene interessante Abschnitte. Zu diesen rechnet
er den von Künstle versuchten Nachweis, dass das Filioque in
Spanien dem nicänischen Symbolum beigefügt worden und dass

dort auch das sog. Athanasianum entstanden sei und einen

antipriscillianistischen Ursprung habe. Dagegen bekennt der
genannte Jesuit seinen „scepticisme11 über die Art, wie Künstle die
Schriften Priscillians auslegt. Er sagt darüber sogar : „Avouerai-je
que la critique de M. K. me donne parfois le vertige?"- Nachdem
er dafür seine Gründe angegeben, fügt er bei: „Voilà, certes,
bien des raisons d'hésiter un peu." Dass K.'s Schrift einem
Leser Schwindel verursacht, überrascht mich keineswegs; nur
würde in Deutschland heute kaum ein römischer Theologe zu
finden sein, der den Mut hätte, ein solches Geständnis drucken
zu lassen. E. H.


	Priscillianisches

