Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 54

Artikel: Priscillianisches

Autor: E.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403643

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 220 —

PRISCILLIANISCHES.

In Nr. b, Jahrg. 1894, dieser Zeitschrift habe ich gesagt,
wie ich 1885 dazu gekommen hin, mich mit Priscillian zu be-
schiiftigen. Uber die Ergebnisse meiner Studien habe ich in
einem akademischen Vortrag, der im November 1885 in Bern
und Luzern gehalten und im ,Katholik“, Jahrg. 1886, Nr. 2—5,
gedruckt worden ist, offentlich Aufschluss gegeben. Mein Urteil
ging dahin, dass die im Jahre 385 zu Trier hingerichteten
Priscillianisten wohl nicht frei von gewissen Einseitigkeiten,
aber, tausendmal besser als ihre Ankliger, die Opfer einer ver-
kommenen Hierarchie und einer eben so brutalen wie gewissen-
losen Politik gewesen seien. Am 18. Mai 1886 iiberraschte so-
dann Professor Schepss die gelehrte Welt mit der Nachricht,
dass er von den ,multa opuscula“ Priscillians, die noch Hierony-
mus gekannt hatte, wenigstens 11 in einer Wiirzburger Uncial-
handschrift wieder gefunden habe. Die Nachricht erwies sich
als vollkommen richtig. Im Jahre 1889 erschien eine von
Schepss veranstaltete Ausgabe der noch vorhandenen Schriften
Priscillians (Wien, F. Tempsky) und im Jahre 1891 gab Dr. Paret
die erste einlassliche deutsche Bearbeitung derselben heraus
(Wirzburg, A. Stuber). Die beiden Gelehrten gelangten zur
Uberzeugung, dass bei Priscillian insbesondere auch von mani-
chaischer Ketzerei keine Rede sein koénne. In einer Broschiire
Pro Priscilliano (Separatabdruck aus ,Wiener Studien“, XV,
1893) trat Schepss abermals fiir die Authentizitit der von ihm
veroffentlichten Schriften ein; diese ist heute allgemein an-
erkannt.

Nachdem ich in der oben erwiahnten Abhandlung (Revue,
Jahrg. 1894, S. 1—27) auf Grund der neuen Publikationen die
gegen Priscillian erhobenen traditionellen Vorwiirfe neuerdings
gepriift hatte, beleuchtete ich in Nr. 6 desselben Jahrgangs
dieser Zeitschrift (S. 370 ff.) den Versuch, den Dr. Merkle in



— 221 —

der Tiubinger ,Theolog. Quartalschrift®, Jahrg. 1894, 1. Heft,
gemacht hatte, die alten Anschuldigungen zu rechtfertigen.
Merkle erwiderte in der gleichen Zeitschrift (Jahrg. 1896,
IV. Heft, S. 630—649) mit einer Abhandlung, auf welche ich
meinerseits in dieser Rewvue (Jahrg. 1897, Nr. 18, S. 223—237)
geantwortet habe. (Ich verweise im folgenden fiir die Beleg-
stellen auf die beiden Aufsitze von 1894 und 1897.)

Seither hatte ich keine Veranlassung mehr, den Verhand-
lungen iiber Priscillian und seine Anhédnger zu folgen, bis ich
am Ende des verflossenen Jahres auf eine unter dem Titel
Antipriscilliana von Dr, K. Kiinstle, a. 0. Professor der Theologie
an der Universitat Freiburg i. Br., verfasste Schrift (Herdersche
Verlagsbuchhandlung, 1905) aufmerksam gemacht wurde. Ein
Blick in diese Schrift verschafft mir die angenehme Beruhigung,
dass ich mit meinen priscillianischen Studien nicht wieder von
vorne anzufangen habe, sondern auf die obengenannten Ab-
handlungen verweisen darf. Es ist mir allerdings nicht ge-
lungen, Kiinstle eine bessere Meinung von Priscillian beizu-
bringen, allein ich sehe ein, dass ein wiederholter Versuch zu
keinem erfreulicheren Resultate fithren wiirde. Nach Kiinstle
hat, was ich tber Priscillian geschrieben, ,lediglich psycho-
logisches Interesse. Der Berner Theologe sieht sich eben selber
von jener Richtung in. der Kirche verfolgt, derem umnschuldiges
Opfer nach ihm schon Priscillian geworden (S. 61.).

Das ist ein Urteil, dessen Widerlegung ich der hochwiir-
digen theologischen Fakultiat in Freiburg tiberlassen muss; ich
betrachte es meinerseits als ein Lob. ,Die Richtung in der
Kirche“, wvon der Priscillian mit seinen Genossen auf das
Schafott gebracht worden ist, wiirde ndmlich auch dann nicht
die meinige sein, wenn alle Vorwiirfe begriindet wéiren, mit
denen man die Trierer Martyrer belastet hat. Diese Richtung,
die Kiinstle mit dem heutigen Romanismus identifiziert, war zu
Priscillians Zeiten vertreten durch die Bischofe, die sich am
Hofe des Usurpators Maximus zu Trier versammelt hatten.
Unter diesen waren die beiden Hauptankliger Priscillians,
Ithacius, Bischof von Ossonoba, und Hydatius, Bischof wvon
Merida, die tonangebenden Personlichkeiten. Sulpicius Severus,
der die Leute personlich kannte und deren Urteil iiber Pris-
cillian im allgemeinen als richtig ansieht, spricht von den ge-
nannten Bischoéfen nur mit Abscheu. Dem Ithacius sei nichts

Revue intern. de Théologie, Heft 54, 1906. 15



heilig gewesen; er wird als ein frecher, prahlerischer, unver-
schamter, prunkliebender Schlemmer bezeichnet (1894, S. 6f.).
Schlechter aber scheint sein Spiessgeselle Hydatius gewesen zu
sein; er stand in seiner eigenen Didzese in so ilibelm Ansehen,
dass man den Versuch machte, einen Gegenbischof einzusetzen
(1894, S. 26 f.). Der Rhetor Pacatus erkliart 389 in einer vor
Kaiser Theodosius gehaltenen Rede, die genannten Vertreter
der unter Maximus herrschenden Kirchlichen Richtung seien
nur dem Namen nach antistites, in Wirklichkeit aber satellites,
immo carnifices (1894, S. 7) gewesen. Aber auch Maximus selbst,
der Morder des edeln Kaisers Gratian, kann als Vertreter der
herrschenden Kirchlichen Richtung angesehen werden. Sulpicius
Severus meint allerdings, dieser Mann wire eigentlich nicht
so schlimm gewesen, wenn er nicht durch die Zureden der
Bischife verdorben worden wire (depravatus consiliis sacerdotum,
1894, S. 13); immerhin muss er zugeben, dass sich Maximus
vor Habgier zu wenig in acht genommen habe. Diese Schwach-
heit verleitete ihn dazu, die Bekdmpfung des Priscillianismus
nach der Hinrichtung der Angeschuldigten hauptsidchlich auf
dem Wege der Plinderung fortzusetzen. Pacatus sagt, der
kaiserliche Hof zu Trier sei durch ihn in eine Riuberhohle
verwandelt worden (a. a. O. S. 1b). Mit dieser Gesellschaft
machte auch der Papst Siricius, der im Dezember 384 Bischof
von Rom geworden war, gemeinsame Sache. Maximus, 383 vom
britischen Heere zum Kaiser ausgerufen, hielt es fiir zweck-
missig, sich jetzt taufen zu lassen. Dass es ihm gelang, den
jugendlichen Kaiser Gratian zu ermorden, Britannien, Spanien,
Gallien an sich zu reissen und in die Kaiserstadt Trier einzu-
ziehen, betrachtete er als eine besondere Gunst des Himmels.
So schien auch Siricius die Sache anzusehen; er sandte dem
Usurpator ein #dusserst verbindliches Schreiben (litteree gratis-
simee), zumal Maximus vorhatte, auch iiber die Alpen zu ziehen
und Valentinian II., dem in Mailand residierenden Bruder des
ermordeten Kaisers Gratian und Sohn einer arianischen Mutter,
ein gleiches Los zu bereiten. Maximus antwortete dem Papst,
dass er fiir Herstellung der kirchlichen Eintracht und Rein-
erhaltung des katholischen Glaubens besorgt sein wolle. Um
dem Papst zu beweisen, welchen Eifer er in dieser Hinsicht
betiitige, iibersandte er ihm die Prozessakten iiber die Hin-
richtung der Priscillianisten. Diese ,Manichder“ hétten Dinge



— 223 —

veriibt, die er, Maximus, ohne Erréten nicht iiber seine Lippen
bringe. Leo I. kann noch gewusst haben, wie sein Vorgénger
Siricius die Trierer Missetaten beurteilte; er billigt und recht-
fertigt 447 auch seinerseits das gegen die Priscillianisten ein-
geschlagene Verfahren (a. a. 0. S. 14 ). So hatte es denn
wirklich den Anschein, als ob im grossen und ganzen die
Richtung, deren Opfer Priscillian geworden ist, einfach die-
jenige der ganzen abendliandischen Reichskirche mit Einschluss
des romischen Bischofs sei.

Genau so verhielt sich die Sache nicht. Es gab eine kirch-
liche Richtung, die sich von der herrschenden Partei sehr deut-
lich unterschied. Zur Minoritit rechne ich z. B. den Bischof
Hyginus von Cordova, der, zuerst ein Gegner Priscillians, diesem
sich anschloss, sobald er ihn nidher kennen gelernt hatte und,
trotzdem der Greis nur noch ,den letzten Atemzug zu tun hatte",
von Maximus in die Verbannung geschickt wurde (,Kath.“ 1886,
S. 27), — den Bischof T"heognistus, der noch in Trier dem Bischof
Ithacius die Kirchengemeinschaft aufkiindigte (1894, S. 8), — die
katholischen Priester Felicissimus und Armenius, die sich kurz
vor der Katastrophe von Trier dem Bischof von Avila ange-
schlossen hatten (a. a. O. S. 10), dafiir aber mit ihm hingerichtet
wurden, — die Bischdfe Instantius und Salvianus, von denen der
letztere schon auf der Romreise gestorben war, der erstere auf
die Scilly-Inseln verbannt wurde (a. a. O. S. 9); sie hatten Pris-
cillian zum Bischof von Avila konsekriert, trotzdem dieser
bereits vielfach angefochten war. Zur Minoritit gehéren so-
dann auch die Dichter Latronianus, der in Trier enthauptet
wurde, und Tiberianus, der des Vermogens beraubt und exiliert
wurde, der Priester Asarinus und der Diakon Awrelius, die hin-
gerichtet wurden, die wegen ,nimia religio et diligentius culta
Divinitas“, wie Pacatus sich ausdriickt, hingerichtete gelehrte
Frau Euchrotia (a. a. O. S. 91.), die ,viliores personze“ Tertullus,
Potamius und Johannes, die mit geringern Bussen davonkamen.
Sollten aber alle diese auch zu den ,Manichidern“ gerechnet
werden, die Dinge veriibten, von denen der Usurpator Maximus
,nicht ohne Erroten“ reden kann, so berufe ich mich auf die
Bischéfe von Tours und Mailand, die die dankbare Nachwelt
als Heilige verehrt. Martin von Tours hatte, wie sein Biograph
sagt, ,nur Feinde unter den Bischifen“; als es ihm nicht ge-
lungen war, die in Trier von seinen Amtsgenossen angestifteten



7 .

Mordtaten und Plinderungen zu verhindern, exkommunizierte
er sich selbst und nahm wéhrend der folgenden 16 Jahre, die
er noch zu leben hatte, an keiner Bischofsversammlung mehr
teil (Dial. III, 15; De vita b. Mart. n. 29 in fine). Auch mit
dem Bischof von Rom hatte er nichts mehr zu schaffen. Ebenso
verhielt sich der grosse Ambrosius. Er war als Schutzpatron
des jugendlichen Kaisers Valentinian II. nach Trier gereist,
um, wenn moglich, den Usurpator zufriedenzustellen. Aber
er versagte dein Morder unschuldiger Opfer den Friedenskuss
und weigerte sich, mit den Hofbischéfen des Maximus zum
Zeichen der Kirchengemeinschaft das Abendmahl zu feiern.
Infolgedessen wurde er von Maximus schimpflich fortgejagt
(1894, S. 8). Allein die von ihm eingenommene Haltung wurde
auch von den oberitalienischen Bischofen befolgt; noch im
Jahre 397 beschloss eine Turiner Synode, unter Berufung auf
den kurz vorher verstorbenen Bischof Ambrosius, mit gallischen
Bischofen nur dann in Kirchengemeinschaft zu treten, wenn
sie sich von dem Bischof Felixz von Trier lossagten; dieser war
namlich 385 von den (Gegnern Priscillians konsekriert worden,
galt aber personlich als sehr wiirdiger Mann (a. a. O. S. 8).
Wihrend der Bischof Siricius von Rom mit der in Trier herr-
schenden kirchlichen Richtung in Gemeinschaft stand, hielt sich
Ambrosius mit den oberitalienischen Bischifen von diesen Leuten
fern. Ich bekenne mich zu der durch Ambrosius vertretenen
Richtung.

Ich glaube aber nicht, dass mich diese Richtung hindern
konnte, mir iiber die Strafwiirdigkeit Priscillians und seiner
Genossen ein objektives Urteil zu bilden. Worin besteht diese
Strafwiirdigkeit? Kinstle legt auf die Dinge, um die es sich
in Trier hauptsdchlich handelte, in der vorliegenden Schrift
kein besonderes Gewicht. In Trier kam die Rechtgldubigkeit
der Priscillianisten nicht sehr in Frage. Allerdings bezeichnet
Maximus in seinem Reskript an Papst Siricius die Verurteilten
als ,Manichéder“; allein die Dinge, die er ,nicht ohne Erroten®
tiber seine Lippen bringt, sind nicht theologische Spitzfindig-
keiten, fiir die der kurz vorher getaufte Usurpator natirlich
kein Verstindnis gehabt héitte, sondern Zauberei und unziichtige
Schamlosigkeiten, die Priscillian und seine Genossen sogar beim
Gottesdienst veriibt haben sollen. Da die Sachen auf der Folter
eingestanden worden sind, waren sie ebensogut bewiesen wie



. 095 __

die Missetaten der mittelalterlichen Hexen und Zauberer und
Teufelsdiener. Von den unziichtigen Dingen reden die Bericht-
erstatter vom fiinften Jahrhundert an mit einer Bestimmtheit,
die einfach ekelhaft ist. Merkle, heute Professor in Wirzburg,
liess aber gleichwohl diesen Vorwurf als unbegriindet fallen;
dagegen meinte er noch, dass sich Priscillian allerdings der
Zauberei schuldig gemacht und also mit den Teufeln ,Saclas,
Nebroel, Samael, Belzebuth, Nasbodeus, Belial® bedenkliche
Beziehungen unterhalten habe. Schon Priscillian selbst hatte
Kenntnis von derartigen Anschuldigungen, verfluchte aber die
Leute, die solche Dinge trieben oder ihm nachsagten (1897,
S. 233). Kiinstle nimmt den Trierer Mirtyrer unter die dog-
matische Lupe und glaubt endlich den Beweis leisten zu konnen,
dass der spanische Bischof ein richtiger ,Manichier“ und noch
einiges andere gewesen ist.

Er kommt damit etwas spidt. Augustin, dessen Urteil iiber
die Priscillianisten massgebend geworden ist, hat immer nur
gehort, dass diese Leute ihre Hiresien sehr geheim hielten und
den Grundsatz hitten: Jura, perjura, secretum prodere noli.
Noch 35 Jahre nach der Hinrichtung Priscillians muss er einem
seiner Gewidhrsménner ein Gutachten dariiber abgeben, ob es
nicht moralisch erlaubt und klug wire, wenn sich einige gute
Katholiken unter dem Scheine, eifrige Anhdnger des Ketzers
zu sein, unter die Priscillianisten mischen wiirden, um endlich
deren Geheimnisse zu erfahren (,Kath.“ 1886, S. 17 ff.). Sonst
pflegen bekanntlich die Sektierer mit ihren Sondermeinungen
zudringlich hervorzutreten; im vorliegenden Fall aber wusste
man mit Bestimmtheit nur das eine, dass niemand sagen konne,
welche Ketzerei die Priscillianisten eigentlich vortriigen.

Auf der Synode zu Saragossa im Jahre 380 handelte es
sich allerdings um die priscillianischen Bestrebungen; aber von
Irrlehren ist mit keiner Silbe die Rede. (,Kath.“, 1886, S. 25 f.
Die Synodalbeschliisse sind abgedruckt in ,Die Kanones der
wichtigsten altkirchlichen Konzilien“, Akadem. Verlagsbuchhand-
lung von J. C. B. Mohr, Freiburg i. Br., 1896, S. 175 f.)
Auch werden die Leute, gegen die die Synodalbeschliisse ge-
richtet sind, nicht etwa exkommuniziert, sondern an die Pflicht
erinnert, am offentlichen Gottesdienst teilzunehmen, die Eucha-
ristie jeweilen sofort in der Kirche zu geniessen, keine be-
sondern Fasteniibungen einzufithren u. dgl. Zur Zeit dieser



— 226 —

Synode war Priscillian noch Laie; erst nach seiner angeblichen
ersten Verurteilung wurde er zum Bischof von Avila konsekriert.
Das wire nicht geschehen, wenn der Mann damals schon in
seiner Heimat als das gegolten hitte, als was er sich fiinf
Jahre spiiter zu Trier auf der Folter selbst ausgegeben haben
soll, ein Zauberer, ein Wistling und Manichéer. Kiinstle be-
hilft sich mit der aus der Luft gegriffenen Mutmassung, die
Beschliisse der Synode von Saragossa seien unvollstindig tiber-
liefert (Antipriscilliana, 8. 25)!

Richtig ist, dass schon der Neophyt Maximus in seinem
Schreiben an den Papst Siricius zu sagen weiss, Priscillian und
seine Genossen seien ,Manichier“ gewesen. Das hatte er von
dem elenden Bischof Ithacius gehort, von dem der unverdichtige
Sulpicius Severus (Chron. II, 64) berichtet, er habe auch ,ganz
heilige Ménner, die eifrig waren im Bicherlesen, oder die gern
fasteten, als Genossen und Schiiler Priscillians“ angeklagt und
es sogar gewagt, den heiligen Martin oOffentlich der Ketzerei,
d. h. des Manichiismus zu beschuldigen. ,Manichéder“ war ein
Schimpfwort, mit dem man dem Gegner jede Ketzerei und jede
Schlechtigkeit zum Vorwurf machen konnte. Fir die wirk-
lichen Manichder war z. B. die Missachtung der Ehe charakte-
ristisch; nachdem feststand, dass die Priscillianisten Manichéer
seien, wurden sie daher natiirlich auch als Gegner der Ehe
bezeichnet; Sulpicius Severus aber berichtet noch mit naiver
Entristung, die drei Bischofe Priscillian, Instantius und Salvia-
nus héitten ihre Ehefrauen (uxores) sogar auf der Reise zum
Papst Damasus mitgenommen (Revuae, 1897, S. 231). Dass der
mit Priscillian befreundete, aber nur zur Verbannung ver-
urteilte Dichter Tiberianus die eigene Tochter noch heiraten
liess, nachdem sie bereits die Geliibde abgelegt hatte, kann
sich Kiinstle nur aus ,religiosem Indifferentismus“ erkldren
(a. a. 0. 8. 161): Der Mann habe sich sowohl von den Priscil-
lianisten wie von den Katholiken losgesagt; als priscillianischer
Manichéer hétte er nidmlich die Tochter sicher nicht in die
Ehe gegeben! Viel einfacher diirfte die Erklirung sein, dass
Tiberianus ebensowenig wie sein Freund Priscillian ein wirk-
licher Manichder gewesen sein konne.

Aber nun besitzt man ja die Schriften des spanischen Theo-
logen wieder; da wird sich doch feststellen lassen, welche
Offenbarungswahrheiten Priscillian leugnete und welche er



= P05 =

falsch auffasste und falsch darstellte? Auch diese Hoffnung
muss von vornherein als eine sehr unsichere bezeichnet werden.
Kiinstle, der weiss, wie die in Trier zum Sieg gelangte Kkirch-
liche Richtung mit den Ketzern und deren Schriften verfihrt,
“hat die erstaunliche Naivitit, folgendes Gestdndnis abzulegen:
., Die Werke Priscillians sind uns merkwiirdigerweise beinahe voll-
stiandig erhalten geblieben; aber nur deswegen, weil er seine Ge-
danken und Lehren in das Gewand der Liige und Heuchelei ge-
kleidet und sich als Katholiken gebdrdet hat. So entgingen sie dem
Schicksal der Schriften seiner Anhinger, die ausnahmslos zugrunde
gingen® (a. a. 0. S. 160). Die Wirzburger Handschrift, die die
Traktate Priscillians enthéilt, wird ungefihr in das sechste Jahr-
hundert verlegt (Schepss, Priscillian, Vortrag, 1886, S. 9). Zwei
Jahrhunderte lang merkte man von den ,in das Gewand der
Lige und Heuchelei“ gekleideten Ketzereien des zu Trier hin-
gerichteten angeblichen ,Manichéers“ so wenig, dass man seine
Traktate harmlos immer wieder auf dauerhaftem Pergament
abschrieb, damit sich die guten Katholiken daran erbauen
konnten! Weniger gelang es den Dichtern Latronianus und
Tiberianus, ihre priscillianischen Ideen in das Gewand der Liige
und Heuchelei zu kleiden: trotz der Anerkennung, die noch
Hieronymus ihren Versen zollt, gingen diese verloren, denn,
sagt Kiinstle, ,dass die Katholiken die héretische Literatur
nicht iiberlieferten, sondern womoéglich vernichteten, liegt in
der Natur der Sache“ (8. 162).

Was aber in den Jahrhunderten, in denen die zu Trier
t_riumphierende Richtung das Andenken der Mirtyrer mit
Schmach und Schande zu bedecken suchte, keinem Theologen
gelang, das hat im 20. Jahrhundert endlich ein Freiburger Pro-
fessor zu stande gebracht: Kiinstle ist der Kiinstler, der aus
den schwerfalligen Blocken priscillianischer Traktate die aller-
schonsten Ketzereien herausmeisselt! Da sehen wir vor uns
die bisher nur wenig beachtete Haresie des ,Panchristismus®
(S. 20. 21), den, wie ich vermuten moéchte, der unselige Pris-
cillian aus einem &altern Traktat heriibergenommen hat, in
welchem geschrieben steht: Hdrie xei év mwdow Xpords (Kol
3, 11). Allein der ,Panchristismus“ Priscillians ist ,sabellia-
nischer Unitarismus“, seine Inkarnationslehre ,Gnostizismus®;
in ihren ,Endresultaten“ nidhert sich diese dem , Apollinarismus*®
(S. 22, 23). ,Den Dualismus entnahm Priscillian ebenfalls dem



— 228 —

Gnostizismus“; er soll gelehrt haben, der menschliche Leib
stamme vom Teufel; die Ehe sei zu verdammen, dagegen das
aussereheliche Zusammenleben mit Frauen zu erlauben u. dgl.
(S. 39). Das letztere weiss Kiinstle allerdings nur von der
Synode von Braga, die erst im Jahre 563, gegen zwei Jahr-
hunderte nach Priscillians Hinrichtung, gehalten worden ist.
Allein er weiss ja sogar Dinge, die iiberhaupt nicht bezeugt
sind. So ist ihm bekannt, dass die spanischen Juden die Ver-
breitung der priscillianischen Irrlehre begiinstigt haben, , wenn
das die Quellen auch nicht ausdriicklich besagen“ (S. 174). ,Der
Sabellianismus ist Judaismus“, wie Basilius ,klipp und klar¢
sagt (S. 175). Folglich hat schliesslich Priscillian mit seinem
»Panchristismus® eigentlich den Mosaismus wieder herstellen
wollen. Ich leugne aber nicht, dass Kiinstle derartigen Unsinn
mit einer gewissen Bescheidenheit vortrigt und sich moglichst
hinter die dogmatische Autoritit des Jenenser Theologen Hilgen-
feld versteckt (S. 7. 20). Auch der Protestant Hilgenfeld urteile :
,Priscillians Lehre erscheint als eine Art von Sabellianismus,
als Monarchianismus oder Unitarismus solcher Art. Er ist wie
Sabellius Unionist und musste des Patripassianismus beschuldigt
werden.* Nimmt man zu diesen Dingen noch die umfassenden
Ketzereien des Gnostizismus und Manichéiismus hinzu, so be-
kommt Leo I. recht, der in seinem Schreiben an Bischof Tur-
ribius vom 21. Juli 447 meint, die Priscillianisten seien darauf
versessen gewesen, sich aus der Pfiitze jeglicher Irrlehre eine
Brithe zu bereiten, um ja alles schlucken zu kénnen, was ihre
Vorginger je nur zum Teil gekostet hatten (Mansi, Cell. Cone.,
T. 5, p. 1288). Was Papst Leo I. wusste, ohne einen Traktat
Priscillians gelesen zu haben, das findet also nun Kiinstle in
den Schriften bestiitigt, die noch lange nach Leo als ganz
katholische Erbauungsbiicher abgeschrieben und gebraucht
wurden !

Das erklirt sich ganz einfach. In Kiinstle ist endlich der
Mann gefunden, der auch zwischen den Zeilen zu lesen ver-
steht und Dinge weiss, die der Verfasser gar nicht geschrieben
hat, ja sogar angeben kann, wo der Verfasser das Gegenteil
von dem denkt, was er wirklich sagt. Man hore: ,In allen Texten
geriert sich der Spanier als orthodoxen Katholiken: Bei jeder Ge-
legenheit verdammt er die Hdiretiker und mit besonderem KEifer
erklirt er sich gegen die Manichder, fiir deren Adepten man ihn



— 229 —

bisher hielt.* Das gesteht Kiinstle mit anerkennenswerter Be-
stimmtheit (S. 5); allein er lasst sich durch Priscillians ,frommen
Augenaufschlag’ nicht téuschen (S.11); er weiss, dass seine
angebliche Wertschiitzung des Alten Testamentes, die mit dem
Manichdismus im Widerspruch stéinde, ,eine heuchlerische“ ist
(S. 18), dass Priscillian ytrotz aller orthodoxen Phrasen“ deut-
lich den Sabellianismus erneuert (S. 21), dass er seinen Gnosti-
zismus ,in einen Schwall von orthodoxen Phrasen eingehiillt
hat* (S. 22). Von diesem Vorwurf rettet sich Priscillian keines-
wegs, mag er noch so oft den ,orthodoxen Terminus“ einfliessen
lassen: ,Das Wort ist Fleisch geworden“ (S. 23). Einen solchen
Scharfblick besassen nicht einmal die satellites und carnifices,
die am Hofe zu Trier massgebend gewesen sind; sie mussten
ihre Anklagen in ganz anderer Weise begriinden. Hitten sie
aber einen theologischen Berater wie Kiinstle gehabt, so wire
Priscillian mit seinen Genossen erst recht verloren gewesen;
man hitte ihm mit seinen ,orthodoxen Phrasen“ aufs deutlichste
bewiesen, dass er ein abscheulicher Ketzer sei.

Kiinstles Buch Antipriscilliana ist fir die heute gultige
-Richtung* sehr charakteristisch, sonst aber hat es keinen Wert.

Nachschrift. In der von den franzosischen Jesuiten heraus-
gegebenen Zeitschrift Ktudes vom 5. Febr. 1906, S. 405—408, be-
spricht auch der Jesuit P. Adhémar d’ Alés Kiinstles Schrift. Er findet
darin verschiedene interessante Abschnitte. Zu diesen rechnet
er den von Kiinstle versuchten Nachweis, dass das Filiogue in
Spanien dem nicédnischen Symbolum beigefiigt worden und dass
dort auch das sog. Athanasianum entstanden sei und einen
antipriscillianistischen Ursprung habe. Dagegen bekennt der ge-
nannte Jesuit seinen ,scepticisme” tber die Art, wie Kiinstle die
Schriften Priscillians auslegt. Er sagt dariiber sogar: , dvouerai-je
que la critique de M. K. me donne parfois le vertige?* Nachdem
er dafiir seine Griinde angegeben, fiigt er bei: ,Voila, certes,
bien des raisons d’hésiter un peu.“* Dass K.'s Schrift einem
Leser Schwindel verursacht, iiberrascht mich keineswegs; nur
wiirde in Deutschland heute kaum ein romischer Theologe zu
finden sein, der den Mut hitte, ein solehes Gestandnis drucken
zu lassen. E. H.




	Priscillianisches

