
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 54

Nachruf: Bischof Dr. Theodor Hubert Weber : 1836-1906

Autor: Menn

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 205

f
BISCHOF Dr. THEODOR HUBERT WEBER

(1836—1906).

Mitten unter den Vorbereitungen zu seinem siebzigsten
Geburtstage erschreckte uns die Kunde : Bischof Weber ist
schwer erkrankt. Von Anfang an lauteten die Nachrichten
hoffnungslos, eine leichte Besserung ging leider rasch vorüber
und machte einem schlimmem Anfalle Platz. Am 12. Januar
ist er wohlvorbereitet, sanft und gottergeben an einer
Herzlähmung verschieden, nachdem er noch vom Sterbelager aus
ergreifende Mahnungen ausgesprochen und uns zugerufen:
Fürchtet euch nicht, denn ich weiss, wohin ich gehe. Am
16. Januar fand unter zahlreicher Teilnahme die Beisetzung
statt.

Bischof Weber ist geboren zu Zülpich am 28. Januar 1836.
Nach Absolvierung des Gymnasiums zu Münstereifel studierte
er an den Universitäten Bonn und München anfangs Jurisprudenz
und Naturwissenschaft, alsbald aber Theologie und Philosophie.
Insbesondere war es der selige Generalvikar und Professor
Dr. Franz Peter Knoodt, der den ebenso begabten als fleissigen
Jüngling für das Studium der Philosophie Anton Günthers
begeisterte und ihn zu einem bleibenden Anhänger dieses
Philosophen sowie zum spätem klassischen Darsteller seiner Lehre
machte. Wie es früher in katholischen Kreisen vielfach
geschehen war, so erblickte auch W., unter Anleitung seines
Lehrers Knoodt, in dem genannten Wiener Philosophen mehr
und mehr denjenigen Denker, der die Fähigkeit und den Beruf

Revue intern, de Théologie. Heft 54, 1906. 14



— 206 —

habe, durch das Mittel einer freien, voraussetzungslosen
Forschung die Versöhnung von Autorität und Freiheit, Glauben
und Wissen, Theologie und Philosophie herbeizuführen. W. be-
schloss, sich in den Dienst dieses hohen Zieles zu stellen, und
diesem Vorsatz des Jünglings ist der Mann und der Greis
allezeit als Priester und Bischof, als Schriftsteller und Professor
unentwegt treu geblieben. Das Verbot der Schriften Günthers
durch die Indexkongregation im Jahre 1857 machte ihn nicht
irre. Im Jahre 1858 promovierte er zum Dr. phil. mit einer
Dissertation : Spinozce atque Leibnitii philosophies critica co-mmen-
tatio.

Knoodt selber schätzte seinen Schüler sehr hoch und sah
mit bewunderungswürdigem Scharfblick seine Laufbahn voraus.
An Günther schrieb er am 15. September 1858: Beide [zwei
Schüler Knoodts, die unten genannten Gross und von Raesfeld}
sind gar treffliche Jünglinge, voll gläubigen und wissenschaftlichen

Eifers. Beide werden aber übertroffen von einem Dritten
sowohl an Talent, als an Wissen und charakterfestem Feuereifer.
Dieser heisst Theodor Weber. Er scheint vor allen andern, wie
sie auch heissen mögen, sowohl aus der älteren als der jüngeren
Generation Ihrer Schüler berufen, Ihr System der Nachwelt zu
überliefern und es fortzubilden Ende Oktober wird Weber
mach erfolgter Doktorpromotion) mit den Doktoren Gross und
von Raesfeld in Begleitung- von Professor Reinkens nach Breslau
reisen, wo Elvenich, Baltzer und Reinkens für die weitere
Ausbildung der drei hoffnungsvollen Jünglinge Sorge tragen
werden. Weber aber ist es, der vor den beiden anderen
finden philosophischen Katheder berufen ist, und der (das hoffe
ich) dereinst Elvenichs Nachfolger in Breslau werden wird.
Knoodt bittet dann den Meister, diesem seinem Schüler, sobald

er ihm seine Dissertation mit einem Begleitschreiben weide
zugeschickt haben, seine besondere Liebe und fortbildende
Sorgfalt durch seine Korrespondenz zuzuwenden, denn bei ihm
werde jedes Saatkorn auf fruchtbringenden Boden fallen *).

Alsbald trat Weber mit Günther in einen wissenschaftlichen
Briefwechsel, aus dem folgende Stelle mitgeteilt sei, weil sie

charakteristisch ist für Webers Auffassung- der wissenschaft-

') P. Knoodt, Anton Günther. Eine Biographie. In zwei Bänden. Wien
1881; II, 422 sq.



— 207 —

liehen Lage und der Aufgabe des christlichen Philosophen:
Es scheinen die Verhältnisse in Staat und Kirche dem gedeihlichen

Aufkommen einer echtchristlichen Wissenschaft noch
bedeutend entgegenzustehen. Vielleicht aber, dass die gerade
jetzt eingetretene Weltlage die Herzen noch einmal für die
Lebenswärme christlicher Ideen vorbereitet, und hinter ihrer
trübe untergehenden Abendsonne das lichte Morgenrot des

Friedens und der christlichen Weisheit im Gefolge hat. Und

wahrlich, not tut es, der antichristlichen heutigen Wissenschaft
mit Mut und Entschlossenheit entgegenzutreten. Möge der Herr
alle diejenigen, welche zu seiner Verherrlichung im Leben und
in der Wissenschaft den Kampf unternehmen, unter seine liebevolle

Obhut nehmen und zum friedevollen Siege, zur endlichen
Aussöhnung des Wissens mit dem Glauben gelangen lassen ')

Gerne benützte W. sich darbietende Gelegenheiten, um
diesen hochverehrten Männern zu bezeugen, dass er keinem
andern einen gleich innigen, tiefgefühlten Dank schulde, wie
gerade ihnen. In einer seiner letzten Arbeiten, einer Lebensskizze
des seligen Knoodt, die er für die Allgemeine Deutsche
Biographie zur Veröffentlichung im neuesten Bande dieses grossen
Sammelwerkes verfasste, sagt er (p. 268), dieser sei es gewesen,
der durch Einführung in Günthers Wissenschaft ihm das tiefere
Verständnis des Christentums aufgeschlossen, für letzteres
bleibend ihn gewonnen und dadurch eine unversiegliche Quelle
wahrhafter, reiner Freude in seinem Innern erschlossen habe.

Zu den heftigsten Gegnern Günthers gehörte der Kölner
Erzbischof von Geissei, dem ein grosser Teil der Schuld an
der römischen Verurteilung dieses Philosophen zuzumessen ist.
Anders war es in Breslau, wo der Kardinal Diepenbrock und
der Fürstbischof Förster sich als Gönner der wissenschaftlichen
Bemühungen Günthers und seiner Schüler zeigten. Dieser
Umstand veranlasste W. zu der bereits erwähnten Übersiedelung
in die Diözese Breslau, wo er 1860 die Priesterweihe empfing.
Seine erste Anstellung fand er zu Sagan, wo er 1864 die Schrift:
Schillers metaphysische Anschauung vom Menschen veröffentlichte.
Durch seine Versetzung an das Matthiasgymnasium zu Breslau
kam er der Verwirklichung seines Vorsatzes, als akademischer
Lehrer der Philosophie aufzutreten, näher. Zunächst schrieb

') 1. c. p. 438.



— 208 —

er: Kants Dualismus von Geist und Natur aus dem Jahre 1766
und der des positiven Christentums. Breslau 1866. Unter den
Schriften Kants aus der Zeit vor der Veröffentlichung der
Kritik der reinen Vernunft, also vor 1781, sind seine „Träume
eines Geistersehers" die bedeutsamste Publikation, sowohl in
Hinsicht auf die Wichtigkeit des darin behandelten Problems,
als mit Rücksicht auf den Einfluss, den die Lösung desselben
auf die nachherige Kantsche Philosophie ausübte. Das Resultat
Kants war ein durchaus negatives, er gelangte zur Behauptung
der totalen Unerkennbarkeit aller geistigen Wesen, sowohl wenn
es sich dabei um die Existenz und Beschaffenheit reiner, als
auch mit einem organischen Körper verbundener, d. h. der
menschlichen Geister handelt. Der hierdurch angebahnte
Monismus tritt in den folgenden Schriften Kants immer deutlicher
hervor und bildet die Grundlage nicht nur seines Kritizismus,
sondern der gesamten deutschen Philosophie, insofern diese
von jenem abhängig ist und als eine Fortentwicklung desselben
sich darstellt. Dem gegenüber entwickelte W. auf
erkenntnistheoretischer Grundlage in strenger Folgerichtigkeit den
Wesensunterschied von Geist und Natur im geschaffenen Universum
und leistete dadurch in gleicher Weise der Philosophie wie
der Theologie einen wertvollen Dienst.

Zwei Jahre später erfüllte sich sein Wunsch und Knoodts
Hoffnung seines Eintrittes in die akademische Laufbahn, er
habilitierte sich an der philosophischen Fakultät zu Breslau
mit einer Abhandlung unter dem Titel : De Hegelii notionibus

finiti infinitiqiie commentatio. Im Jahre 1872 wurde er
ausserordentlicher, im Oktober 1878 ordentlicher Professor. 22 Jahre
gehörte er als aktiver Lehrer der Breslauer Universität an
und entfaltete vor einer grossen Hörerzahl eine ausgedehnte
und erfolgreiche Lehrtätigkeit. Welche Achtung er bei seinen

Kollegen genoss, mögen die Worte zeigen, mit denen die
Professoren der Viadrina ihrer Trauer um sein Hinscheiden
Ausdruck gaben: Er war ein Mann von edlem Charakter,
vielseitiger Gelehrsamkeit und von rückhaltloser Hingabe an
die Ideale seines Herzens. Sein Andenken wird bei uns in
Ehren bleiben.... Seine eifrige und erfolgreiche Lehrtätigkeit
und sein lauterer, fester Charakter haben ihm die dauernde
Hochschätzung seiner Kollegen erworben. Wenn er auch seit
Jahren der segensreichen akademischen Lehrtätigkeit entsagte,



— 209 —

um an hervorragender Stelle für die Verwirklichung seiner
religiösen Ideale zu arbeiten, so blieb doch sein treues Wirken
in unserm Kreise unvergessen. Die philosophische Fakultät war
im Begriff, dem verehrten Kollegen ihre Glückwünsche zu
seinem nahe bevorstehenden 70. Geburtstage darzubringen; sie

wird stets mit Stolz gedenken, dass er einer der Ihren war.
Philosophische Publikationen aus jener Periode sind:

Geschichte der neueren Philosophie und Metaphysik, 1873; Kritik
der Kantschen Erkenntnistheorie, 1882; Emil Du Bois-Reymond.
Eine Kritik seiner Weltansicht, 1885. Stöckls Geschichte der neueren
Philosophie, 1886. Ferner erschien der erste Band seines
Hauptwerkes, der Metaphysik, im Jahre 1888, während der zweite Band
1891, ein Jahr nach seiner Übersiedelung nach Bonn, erschien.

Von entscheidender Bedeutung in seinem Leben waren
die kirchlichen Vorgänge des Jahres 1870. Nachdem das
Vatikanische Konzil am 8. Dezember 1869 eröffnet worden, stellte
sich alsbald heraus, dass der einzige Zweck desselben die
Dogmatisierung der päpstlichen Allgewalt und Unfehlbarkeit
war. Lange wogte in Rom der Kampf hin und her, immer
schwächer wurde der Widerstand, immer scheuer zogen sich
die Opponenten zurück, am 18. Juli 1870 geschah das Unglaubliche:

trotz aller Einwendungen und Schwierigkeiten erfolgte
die Dogmatisierung. Es ist eines der traurigsten Kapitel der
Kirchengeschichte, dass selbst die Bischöfe, die zur Opposition
gehört und die gewichtigsten Bedenken geltend gemacht, ja die
unter Protest das Konzil verlassen hatten, sich dieser Gewalttat
früher oder später unterwarfen und die neuen Dogmen annahmen.
Aber nicht nur das; sofort traten sie auch als Verfolger
derjenigen auf, die den alten katholischen Glauben bekannten
und verteidigten.

Der katholischen Opposition schloss sich zu Breslau sofort
neben Reinkens, Baltzer, Elvenich der weit jüngere Weber
sowohl aus wissenschaftlicher Überzeugung wie aus Liebe zur
Kirche Jesu Christi an und entfaltete in ihrem Dienst von da
ab bis zu seinem Tode unausgesetzt eine rastlose Tätigkeit.
Eine Anzahl schlesischer Gemeinden verdankt ihm ihre Gründung

oder Festigung. Überall, wo Gottesdienst, Sakramenten-
spendung, Religionsunterricht, Vorträge gewünscht wurden,
war W. jederzeit bereit. Daneben versah er fortwährend
gewissenhaft sein akademisches Lehramt vor zahlreicher Zuhörer-



— 210 —

schaar. Seine kirchliche Arbeit vermehrte sich, weilDomkapitular
und Prof. Baltzer bald starb, und Prof. Reinkens nach Bonn
übersiedelte, um als Bischof die Leitung des katholischen
Bistums zu übernehmen, zu dem die im alten vorvatikanischen
Katholizismus verharrenden Gemeinden sich zusammenschlössen.

In dieser Zeit veröffentlichte er, ausser den oben genannten
philosophischen Schriften, noch u, a. Staat und Kirche nach der
Zeichnung und Absicht des Ultramontanismus, 1872; Der Gehorsam
in der Gesellschaft Jesu, 1872 ; Die Ziele der altkatholischen

Bewegung, 1874; Römische Unfehlbarkeit und deutsche Kultur, 1874;
Das jüngste Sendschreiben der ultramontanen Bischöfe Preussens,
1874; Die erste altkatholische Synode, 1874; Wesen und Wert
des deutschen Altkatholizismus, 1875.

Nach dem Tode des Generalvikars und Prof. P. Knoodt
nahm seine kirchliche Tätigkeit einen noch grössern Umfang
an. Der betagte Bischof Reinkens lud seinen Jüngern Freund
ein, nach Bonn überzusiedeln und sein Generalvikar zu werden.
W. entschloss sich, der Kirche dies Opfer zu bringen ; er
entsagte der akademischen Tätigkeit und zog 1890 nach Bonn.
Fünf Jahre später wurde er Weihbischof und im folgenden
Jahre Nachfolger des Bischofs Reinkens, der ihm durch die
Berufung zum Generalvikar und Weihbischof bei dieser Wahl
zum voraus sozusagen die erste Stimme gegeben hatte.

Sofort nach seinem Umzüge nach Bonn bemühte sich W.,
die Verhältnisse des Bistums und der einzelnen Gemeinden
soweit als möglich gründlich kennen zu lernen, nicht nur im
Umgange mit Bischof Reinkens und durch das Studium der
Akten, sondern auch durch wiederholten Besuch aller Gemeinden,
bei welcher Gelegenheit er ausser gottesdienstlichen Verrichtungen

Kirchenvorstandssitzungen und Gemeindeversammlungen
abhielt und durch seine begeisterte Rede die Herzen gewann.

Diese Bemühungen setzte er während seiner eigentlichen
bischöflichen Amtstätigkeit unverdrossen fort. Einen erheblichen
Teil des Jahres verwandte er auf Reisen, um die im ganzen
Deutschen Reiche zerstreuten Gemeinden seines Bistums zum
Zwecke der Firmung und in anderen Angelegenheiten zu
besuchen. Gelegentlich seiner Reisen wirkte er auch durch
Audienzen und Besuche bei den Staatsoberhäuptern, in den
Ministerien und bei andern hohen Behörden. Selbstverständlich
nahm er an allen Synoden, Kongressen und Bischofskonferenzen



— 211 —

teil. Auch weihte er mehrere neue Kirchen ein. Mit nachhaltigem
Eifer hat er sich bemüht, die finanziellen Verhältnisse der
Diözese sicherzustellen, und dabei recht günstige Erfolge erzielt.
Für besonders wichtig hielt er mit Recht die Erziehung des

theologischen Nachwuchses zu eben so frommen, als kenntnisreichen

Priestern. Neben dem unter seinem Vorgänger gegründeten

Seminarkonvikt „Johanneum" für die Studenten der
Theologie traf er im „Paulinum" eine Veranstaltung zur
Unterbringung der Gymnasiasten. Die schwierige Lage, in die der
theologische Unterricht durch die Krankheit und den Tod der
beiden Professoren Reusch und Langen geriet, hat er glücklich
überwunden; es war ihm eine grosse Freude und Beruhigung,
dass es ihm gelang, an der Universität und am Seminar einen
Ersatz zu erreichen. Gerne verkehrte er mit den Zöglingen
der beiden Diözesananstalten und sorgte nach Kräften für ihr
geistiges und leibliches Wohl.

Seine literarische Tätigkeit setzte er, wenn auch
selbstverständlich in kleinerm Umfange, fort. In jedem Jahre
veröffentlichte er einen Fastenhirtenbrief; der über die Person Jesu
Christi (1897) mag hier besonders erwähnt werden. Er schrieb
ferner eine Reihe von Aufsätzen für diese Zeitschrift und
verfasste kleinere Schriften, von denen hier genannt w"erden mögen :

Theobald Ziegler und der Altkatholizismus; Kaiser Wilhelm IL
un Admiral Hollmann über Babel und Bibel; Trinität und
Weltschöpfung ; Die Stellung des Altkatholizismus zur römischen Kirche.
In dieser letztern Schrift zeichnet er in scharfen Umrissen ein
Programm des Altkatholizismus, der einen doppelten „Kulturkampf"

zu führen hat gegen die beiden kulturfeindlichen Mächte
unserer Zeit, einerseits gegen den im Jahre 1870 dogmatisierten
Ultramontanismus, anderseits gegen den monistischen Pantheismus,

der in gleicher Weise ein kulturfeindliches Element ist
wTie jener.

Bischof Weber war ein Mann von patriotischer Gesinnung,
der auch aus diesem Grunde über seine Stellung zum Vatikanum
nicht im unklaren bleiben konnte. Er war ein begeisterter
Anhänger seines Landesherrn, der ihn durch Verleihung zweier
hoher Orden auszeichnete. Der katholischen Kirche war er
aus wissenschaftlicher Überzeugung und aus vollem Herzen
ergeben; er hat diese seine Treue insonderheit bewährt, als
das Jahr 1870 den vollständigen Bruch mit der Vergangenheit



— 212 —

brachte. Im Dienste der alten katholischen Kirche hat er vor
wie nach dem Jahre 1870 mit allen seinen reichen Geistesgaben

gewirkt bis zum Lebensende, er war treu bis in den

Tod, und noch auf dem Sterbebette beschäftigte er sich mit
den Vorgängen in den Gemeinden und traf darauf bezügliche
Anordnungen.

Neben hohem Ernst und tiefer Frömmigkeit besass er die
glückliche Gabe des Humors, der ihm über die vielen Ver-
driesslichkeiten, die er bei seiner Wirksamkeit hatte, hinweghalf.

Oft hat er selber, in Anlehnung an Dichterworte, es

ausgesprochen, dass zwar „das Leben ernst" sei, auf der andern
Seite aber „ein froher leichter Sinn ein köstlicher Gewinn" sei.

In seltenem Masse war ihm die Gabe der Beredsamkeit
verliehen, auf der Kanzel und auf dem Katheder, in Versammlungen

in Städten und in Dörfern machten seine aus der Tiefe
des Herzens kommenden Worte stets den nachhaltigsten
Eindruck. Bedürfnislos für sich selber, war er von vorbildlicher
Gastfreundschaft. Er übte, ohne auf Dank zu rechnen,
Wohltätigkeit im Verborgenen, und auch dies noch in seinen letzten
Leidensstunden.

Überschauen wir seine gesamte Wirksamkeit, so müssen
wir bekennen: Bischof Weber hat in redlichem Streben, nach
bestem Wissen und Vermögen, in nimmer müder Arbeit, das

getan und das erreicht, was unter den obwaltenden Umständen
zu tun und zu erreichen ihm überhaupt möglich gewesen ist.
So wird sein Andenken unter uns fortleben als das eines edlen
Menschen, eines grossen Gelehrten, eines frommen Bischofs,
in dessen Geist Glauben und Wissen sich zu vollkommener
Harmonie vereinigten. Beati mortui qui in Domino moriuntur.
Amodo iam dicit Spiritus, ut requiescant a laboribus suis:

opera enim illorum sequuntur illos.

IL
Günthers Schriften: Vorschule zur spekulativen Theologie

des positiven Christentums, Peregrins Gastmahl, Süd- und
Nordlichter am Horizonte spekulativer Theologie, die letzten
Symboliker, Thomas a Scrupulis u. a. sind infolge des ihm
eigentümlichen Stils nur schwer verständlich. Seine Schüler
behandelten jeweils nur einzelne Punkte seiner Lehre. Bischof
Weber ist es, der eine systematische Darstellung des wichtig-



— 213 —

sten Teiles der Güntherschen Philosophie verfasste. Er tat dies
in seinem Hauptwerk, der zweibändigen Metaphysik, die zu
Gotha 1888 und 1891 erschien. Darin behandelt er, seines
Meisters Lehre fortbildend und vertiefend, in mehreren Punkten
auch berichtigend, die Ontologie, also die Grundlage, wie der
Philosophie, so des positiven Christentums. Das Werk ist nicht
nur für Gelehrte geschrieben, sondern jedem Gebildeten um
seines Inhaltes willen überaus wichtig und infolge der klaren
Darstellung leicht verständlich. Wie bei allen seinen literarischen

Unternehmungen, so hatte der Verfasser auch hier die
Absicht, der Wahrheit des positiven Christentums endlich
einmal auch in der Wissenschaft des deutschen Volkes die lange
vorenthaltene und doch pflichtschuldige Anerkennung zu
verschaffen, und zu zeigen, dass die oft gehörte Behauptung, die
Wissenschaft habe die altchristliche Weltansicht überwunden,
keineswegs begründet sei. Der so weit verbreiteten antichristlichen

Denkweise der Gegenwart wollte er zum Heile des
deutschen Volkslebens die entgegengesetzte Richtung geben,
indem er jene in wahrhaft wissenschaftlicher Art als eine
verfehlte klar und deutlich aufzeigte und mit derselben Klarheit
und Deutlichkeit ihr gegenüber die Wahrheit des positiven
Christentums begründete.

Eine kurze Skizze des genannten Hauptwerkes im
allgemeinen und sodann der ersten Abteilung desselben, der Lehre
vom Geiste, worauf wir uns für dieses Mal beschränken müssen,
dürfte dem Leser daher nicht unerwünscht sein.

1. Die Metaphysik bedarf zur Erfüllung ihrer Aufgabe,
d. h. der Ermittlung dessen, was sich über die Existenz, die
Beschaffenheit, die Zahl und das Verhältnis der bestehenden
Realprinzipien oder Substanzen zu einander vollkommen
begründen und infolgedessen als subjektiv und objektiv wahr
behaupten lässt, vor allem einer Erkenntnis, welche unmittelbar

und schlechthin unbezweifelbar, welche in, aus und durch
sich selber gewiss ist. Diesen Ausgangspunkt alles Wissens
besitzt jeder seiner selbst bewusste Mensch in der Tatsache
seines eigenen Bewusstseins. Das Dasein Gottes, der geistigen
und der körperlichen Wesen kann bezweifelt werden, ist also
primitiv nicht so gewiss, wie es zum Zwecke metaphysischer
Forschung verlangt wird; an der Tatsache des eigenen Bewusstseins

aber bricht sich für jeden seiner selbst bewussten Menschen



— 214 —

die Möglichkeit des selbst am weitesten getriebenen und bis zu
den äussersten Grenzen ausgedehnten Zweifels, denn jeder
Zweifel an dieser Wirklichkeit hat eben die Wirklichkeit des
Ich und seines Denkens selbst wieder zur unvermeidlichen
Voraussetzung, da ja jeder Zweifel als solcher selbst ein Denken
und auch ein von keinem andern als dem Ich verursachtes und
von ihm als sein Denken gewusstes Denken ist.

Demnach hat die metaphysische Untersuchung zunächst
die Aufgabe, das Bewusstsein eingehend und sorgfältig zu
untersuchen, die dasselbe konstituierenden Elemente zu analysieren,
sowie die Reihenfolge und Beschaffenheit dieser Elemente im
einzelnen genau festzustellen, oder, mit andern Worten, sie hat
eine in allen wesentlichen Punkten vollkommen begründete
und ausgebaute Erkenntnistheorie herzustellen.

Eine zweite, noch wichtigere Aufgabe ist diese : Aus der
vorher erkannten und festgestellten Beschaffenheit und Genesis
des Bewusstseins ist die noch nicht erkannte Beschaffenheit
und Genesis des Ich (des Geistes) als des Subjektes und der
Ursache von jenem ebenfalls zu ermitteln und festzustellen.

Auf diesem festen Boden erwächst dann weiterhin die
Erkenntnis, dass die von dem Menschen in und an ihm selbst
beobachteten Erscheinungen oder Lebensäusserungen qualitativ
verschiedener Art sind, geistige oder seelische und körperliche
oder materielle, die demnach auf zwei ebenfalls von einander
qualitativ oder wesentlich verschiedene Substanzen: Geist oder
Seele und Körper oder Leib zurückgeführt werden müssen.
Demnach stellt sich der Mensch als dualistisches Wesen dar.
Da aber die zwei Substanzen in ihm zu einem Ich miteinander
verbunden sind, welches eben deshalb auch ein Recht dazu
hat, Geistiges und Körperliches, Seelisches und Leibliches von
sich auszusagen und sich als den einen Real- und Kausalgrund
von beiden anzusehen und zu behandeln, so ist der Mensch
die zur Lebenseinheit erhobene Synthese zweier qualitativ oder
wesentlich verschiedener Substanzen, oder, mit andern Worten,
er ist ein Vereinwesen von Geist und Natur, Seele und Leib.

In dieser seiner Beschaffenheit als Synthese hat der Mensch
die beiden Elemente seines Doppelwesens als substantiale
Gegensätze, nämlich den reinen antithetischen Geist und die
reine antithetische Natur in der Welt der existierenden
Wirklichkeit zu seiner eigenen Voraussetzung.



— 215 —

Demnach ist die Welt als die Totalität der von Gott
geschaffenen Substanzen eine kollektive Einheit, innerhalb deren
drei substantiale, von einander qualitativ oder wesentlich
verschiedene Faktoren vorhanden sind : Das antithetische Geisterreich,

die antithetische Natur und die Synthese der beiden
Antithesen: Der Mensch.

Da die Welt in ihren drei Faktoren sich als endlich, nicht
absolut, mithin als von Gott kreiert zu erkennen gibt, so muss
der denkende Geist des Menschen auch Gott als dem Schöpfer
der Welt objektive Realität zusprechen, so dass die Totalität
des real oder substantial Seienden in Gott und Welt und innerhalb

der letzteren in Geist, Natur und Mensch abgeschlossen
vor ihm liegt.

Die Aufgabe der Metaphysik als der Wissenschaft alles
substantial Seienden lässt sich demnach durch folgendes Schema
deutlich machen.

A. Kosmologie.
(Lehre vom endlichen Sein.)

a) Lehre vom synthetischen b) Lehre von den antithetischen
Weltfaktor (Anthropologie) : Weltfaktoren :

«) Der Geist des Menschen. a) Lehre vom antithetischen
ß) Der Leib des Menschen. Geisterreiche.
y) Die Synthese von Geist ß) Lehre von der antitheti-

und Natur im Menschen. sehen Natur. r

B. Theologie.
(Lehre vom unendlichen Sein.)

a) Lehre von Gott an sich, b) Lehre vom Verhältnisse Gottes
zur Welt.

2. Bezüglich der Genesis und Beschaffenheit des
Selbstbewusstseins kommt unser Gelehrter in mehrfacher Polemik
gegenüber Kant zu folgendem Resultat: Der Zentralgedanke
des menschlichen Bewusstseins, um den alle übrigen Gedanken
desselben wie um ihre Sonne sich lagern, ist ohne Widerrede
kein anderer als der Gedanke oder das Wissen des Menschen
von sich selbst, das Selbstbewusstsein, der Ichgedanke. Aber
nicht von Anfang an befindet sich der an das Licht der Welt
geborene Mensch im Besitze jenes Gutes. Ursprünglich ist der
Geist völlig bewegungs- und regungslos. Der Selbstbewusst-
werdungsprozess fängt damit an, dass der Geist durch fremde,



— 216 -
von aussen auf ihn eindringende Einwirkungen, die ihm durch
Vermittlung der peripherischen Sinnesorgane, des sensibeln
Nervensystems und Gehirns zugeführt werden, in Bewegung
gesetzt wird. Hat die Bewegung den hierzu erforderlichen
Stärkegrad erreicht, so nimmt der Geist, wie sie ihm unmittelbar

inhäriert, objektiv oder gegenständlich ist, dieselbe auch
unmittelbar wahr, er perzipiert sie, schaut sie an. Für die

wahrgenommene Bewegung sucht der Geist, da sie nichts an
sich selbst ist, keine selbständige Existenz hat, sondern einem
andern, als sie selbst ist, inhäriert, den ihr unterliegenden
Grund, ihr Subjekt oder Substrat, und er findet dieses nach
kürzerem oder längerem Suchen eben in und an sich selbst,
eine Entdeckung, die den Aufgang des Selbstbewusstseins in
der Form des Ichgedankens in ihm anzeigt.

Diese Auffassung der Entstehung des Selbstbewusstseins
im Geiste des Menschen weicht in einem, aber wichtigen, Punkte
von der Anschauung ab, die Günther und Knoodt, früher auch
Weber selber, vertreten hatten. Hiernach ist es nicht die
Bewegung, in die der Geist versetzt wird, sondern sind es seine
beiden Grundkräfte der Rezeptivität und Spontaneität, die er
als seine Erscheinungen wahrnimmt und auf sich selber als
den Träger oder das Subjekt derselben bezieht und beziehen
muss *).

* Der Selbstbewusstwerdungsprozess des Geistes gestaltet
sich zu einem Scheidungsprozess, in welchem er zunächst seine
Erscheinungen (nach W. die [mechanische] Bewegung, nach
Günther und Knoodt die beiden Grundkräfte) als solche erkennt,
aber weiterhin sich als den substantialen Träger derselben
erfasst, dem diese Erscheinungen inhärieren, objektiv oder
gegenständlich sind, während er selber nicht etwas anderem inhäriert,
sondern ein ganzheitliches Realprinzip, eine substantiale Monas,
eine geistige Persönlichkeit ist.

Aus der scharfen Unterscheidung der zweifachen Seite des
seiner selbst bewussten Geistes, nämlich der seines Erscheinens
und der des realen oder substantialen Seins desselben, ergibt
sich seine Unvergänglichkeit und Unsterblichkeit. Die Er-

') An dieser Stelle ist eine genaue Prüfung der von W. für seine neue
Auffassung und der von Knoodt dagegen angeführten Gründe (cf. Metaph.
II, 77 sqq.) nicht möglich. Bei der Wichtigkeit der Sache wäre eine erneute
Untersuchung dieser Frage in einer besondern Abhandlung wünschenswert.



— 217 —

scheinungen des Geistes, die Totalität seiner Lebensäusserungen,
sind einem steten Wechsel unterworfen, er selber aber als
Substanz beharrt, d. h. er hat seine Existenz nicht dadurch,
dass er von einer andern Substanz in der Existenz fort und
fort erhalten wird, sondern wer ihn, den einmal gewordenen,
in der Existenz erhält, ist kein anderer, als nur er selbst, so
dass selbst der Absolute, der ihn mittelst Kreation gesetzt, ihn
nicht wieder zu nichte machen könnte fwas er freilich gar nicht
wollen kann). Hier gilt, wie von jeder Substanz, der kategorische

Ausspruch der Alten: Nichts, d. i. keine Substanz, kann
auf irgend eine Weise wieder zu nichts werden. Aber ist der
einmal seiner selbst bewusst oder ein Ich gewordene Geist auch
als dieses oder als Persönlichkeit unvergänglich V Ist er auch
unsterblich? Im Bewusstwerdungsprozess und in allen späteren
Stadien seines Lebens hat der Geist seine ursprüngliche
substantiale Ein- und Ganzheit als seine wesentliche Eigenschaft
behauptet. Und eben weil diese Beschaffenheit eine dem Geiste
als Substanz oder realem Prinzip wesentliche oder notwendige
ist, so ist sie von ihm schlechthin unabtrennlich und geht auch
im Tode nicht verloren. Als einem solchen muss ihm nun aber
auch in seinem jenseitigen Zustande und Aufenthaltsorte nach
wie vor die Macht zugeschrieben werden, die ihm immanenten
Erscheinungen unmittelbar wahrzunehmen und auf sich zu
beziehen und dadurch das Licht des Selbstbewusstseins in sich
zu unterhalten. Daher überdauert der Geist als selbstbewusste
Substanz oder Persönlichkeit den Tod des mit ihm hienieden
geeinten Sinnenorganismus, d. h. er ist unsterblich.

Eine weitläufige Auseinandersetzung, namentlich mit
Bezugnahme auf Herbart, ist den Kräften der Seele, ihrer Rezeptivität

und ihrer Reaktivität oder Spontaneität gewidmet, die
sich im Denken, Wollen und Fühlen äussert.

Besondere Beachtung verdient das Kapitel über die Willensfreiheit,

die er als Wahlfreiheit charakterisiert, wobei er sich
namentlich mit Schopenhauer auseinandersetzt. Um den
Hauptgedanken herauszuheben : Die Motive als solche sind nie und
können nie sein die Erzeuger irgend einer Wirkung im Geiste;
wozu sie allein im stände sind, ist dies, dass der Geist als
.solcher, durch sie angeregt, sich selbst bestimmt, diese oder
jene Wirkung zu erzeugen. Niemals kann ein Motiv als solches
den Entschluss zur Vollbringung oder Unterlassung einer Tat



— 218 —

fassen, weil alle Motive in dem Geiste und für denselben
ausschliesslich der Erscheinungssphäre desselben anheimfallen.
Indem der Geist die verschiedenen Motive von einander und
von ihm selber unterscheidet, kann er sie nach ihrem Wert
und ihren Folgen abschätzen und muss demnach selbst in freier
Wahl seine Entscheidung treffen, eine Freiheit, die der Natur
der Sache nach mannigfach verschiedene Stufen aufweist, die
aber ihren wesentlichen Charakter nicht vollständig verlieren
kann ').

Die Scheidung des Geistes in Sein und Erscheinen, Substanz
und Accidens ist nichts Ursprüngliches, vielmehr ist der Geist
zuerst nur ein lebloses Realprinzip, erst durch fremde Einwirkung

und eigene Mitwirkung wird er zu einem lebendigen
Kausalprinzip. Ein Sein aber, das nicht durch sich allein
erscheint, ist auch nicht durch sich, ist kein Prinzip schlechthin,
kein absolutes, sondern ein (durch Kreation) gesetztes
Realprinzip. Und wie die Beschränktheit seines Erscheinens für den
Geist selbst der Erkenntnisgrund, die ratio cognoscendi, für die

Bedingtheit seines Seins ist, denn diese wird von ihm aus jener
erschlossen, so ist umgekehrt die letztere der Seinsgrund, die
ratio essendi, von jener, denn der Geist ist in seinem Erscheinen
nur deshalb beschränkt, weil ihm als einer Substanz der Stempel
der Bedingtheit oder Nichtabsolutheit aufgedrückt ist, oder kurz :

Der Geist ist beschränkt und bedingt, er ist endlich.

Der Gedanke des Geistes von ihm selbst, als einem Sein
oder einer Substanz nicht schlechthin, schlägt um in den
Gedanken seiner selbst als einer durch eine andere (nämlich die

unendliche) Substanz gesetzten Substanz. Der Geist denkt das
unendliche Sein und er muss es denken ; die eigene Substantia-
lität des Geistes aber ist dasjenige Moment, welches seinem
Gedanken des unendlichen Seins objektive Realität verleiht,
weil er für sich als endliche Substanz nicht in einem von ihm
bloss gedachten, sondern nur in einem als unendliche Substanz
wirklich existierenden Schöpfer die ausreichende Begründung
finden kann.

') Ebenso schön als beherzigenswert sind die im Anschlüsse an die
Lehre von der Willensfreiheit mitgeteilten Gedanken und Ratschläge über
Ersiehung; ein Abdruck derselben, vielleicht im Deutschen Merkur, wäre
zu empfehlen.



— 219 —

Es ist für jetzt nicht möglich, die Darstellung der übrigen
im obigen Schema angeführten Gegenstände zu skizzieren.
Vielleicht aber haben die vorstehenden Zeilen die Wirkung,
dass der eine oder der andere das Hauptwerk selber zum
Gegenstande des Studiums macht, und dass im Interesse der
Wissenschaft und der Religion mehr und mehr der Wunsch
des nun von uns geschiedenen Gelehrten in Erfüllung geht,
den er nach Günthers Vorgang seinen Lesern zuruft:

„ fühlt euer Herz, dass es dem meinen gleicht,
Dann tut, was ich getan, bis Gott den Sieg uns reicht."

Menn, Freiburg i. B.


	Bischof Dr. Theodor Hubert Weber : 1836-1906

