
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 53

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


178

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* La circulaire du St. Synode de Pétersbourg, du 31 mars 1905,
au patriarche de Constantinople, Joachim III. — Cette seconde
circulaire, que nous avons le vif regret de ne pas posséder en
entier et dont nous ne pouvons citer que quelques passages, nous
paraît être un document important en ce qui concerne le
rétablissement projeté de l'union des Eglises. D'abord, le St. Synode
de Russie a remarqué de très grosses lacunes dans la précédente
lettre de S. S. le patriarche Joachim, et il les lui signale en les

regrettant :

« Notre joie, certes, n'est pas, quant à présent, complète.
Dans le chœur des Eglises autocéphales sœurs qui ont prêté
l'oreille à votre paternelle invitation, ce nous est un très vif plaisir
de voir et de saluer notre commune mère l'Eglise de Sion, et nous

y voyons bien aussi nos jeunes sœurs, récemment dotées de l'au-
tocéphalie, c'est-à-dire les Eglises de Grèce, de Roumanie, de

Serbie et de Monténégro. Mais, par contre, nous n'y voyons point
du tout les deux grands et très antiques sièges d'Alexandrie et

d'Antioche; nous n'y voyons pas davantage les glorieuses Eglises
autocéphales de Chypre et du mont Sinai; nous n'y voyons pas
non plus les Eglises orthodoxes d'Autriche et autres pays. Quant
aux fils spirituels de l'Eglise en Bulgarie, ils ne peuvent prendre
leur place dans la grande famille commune et peut-être, hélas en
sont-ils encore eux-mêmes à ne pas en éprouver le désir. Différents

motifs, qui n'ont point tous la même gravité, ont empêché
ces Eglises de participer à un acte si utile pour le bien commun
et si désirable, et peut-être faut-il que le baume du temps, que
notre charité fraternelle, que notre mutuelle condescendance fassent
leur œuvre pour écarter ces regrettables dissentiments

« A notre grand chagrin, nul ne peut le nier, en ces
dernières années, les questions et les affaires ecclésiastiques ne constituent

souvent, très souvent même, qu'un prétexte ou un écran
derrière lequel se cachent des ambitions d'ordre temporel; ce sont des



179 —

moyens dont on se sert pour atteindre des fins politiques et
réaliser des projets nationaux; on les utilise chez les forts pour
conquérir et dominer, chez les faibles pour obtenir la liberté et
l'indépendance ...»

Pour qui sait lire entre les lignes, il y a là des faits que
les adversaires de l'Eglise orthodoxe orientale ne manquent pas
d'interpréter et de commenter contre elle, et qui ne peuvent
que réjouir l'Eglise romaine en particulier. Les théologiens
ultramontains ont plaisir, en effet, à insinuer aux orthodoxes d'Orient
de commencer par rétablir l'union entre eux avant de vouloir la
rétablir avec les autres Eglises. Ces mêmes ultramontains parlent
d'une commission interecclésiastique de Pétersbourg, qui serait
s chargée de préparer une réponse aux questions posées par le
comité vieux-catholique de Rotterdam et l'évêque anglican du
Fond-du-Lac en Amérique», en attendant que le patriarche de

Constantinople « mette les intéressés en demeure de fournir la
profession solennelle de leur foi » (sic). Les ultramontains en question,

qui sont menés à la baguette par leur propre patriarche,
s'imaginent que l'union des Eglises peut se faire à la baguette et

que le patriarche de Constantinople agira à la façon et selon les
procédés du pape de Rome. Ils se trompent. Les « intéressés »,
dans cette question, sont tous ceux qui ont intérêt au rétablissement

de l'union, donc les orthodoxes orientaux aussi bien que les
orthodoxes occidentaux. De plus, aucun frère n'a le droit de
¦i mettre en demeure s ses frères. Quant aux anciens-catholiques,
ils n'ont pas d'autre « profession solennelle de foi » que celle de
l'ancienne Eglise des huit premiers siècles, laquelle est suffisamment

connue en Orient comme en Occident. Les ultramontains
susdits semblent croire qu'il est question entre les Eglises séparées
de travailler à une profession de théologie, c'est-à-dire à un exposé
théologique des dogmes, exposé qui devrait être accepté par toutes
les Eglises comme un document dogmatique. Ils se trompent; ils
confondent foi et théologie. Jamais les Eglises ne seront unes dans
les matières plus ou moins philosophiques et scientifiques de la
théologie, parce que ce sont des matières changeantes. Rome, qui
est habituée à changer et à vouloir imposer comme dogmes ses

propres élucubrations théologiques, se figure que l'Eglise d'Orient
entrera aussi dans cette voie. Rome a réussi, effectivement, à

répandre cette vue dans certaines contrées de l'Orient où son
influence ne s'est que trop exercée; mais, grâces à Dieu, cette
opinion n'est pas celle de l'Eglise orthodoxe d'Orient, pas plus
qu'elle n'est celle de l'Eglise ancienne-catholique d'Occident. Aux
deux Eglises, la foi orthodoxe de l'ancienne Eglise une et indivi-



— 180 —

see suffit et suffira; la théologie n'est qu'une science, et aucune
science n'est le dogme.

A en croire les communications de la presse, il est question
de tenir, en Russie ou à Constantinople, des réunions périodiques
auxquelles assisteraient les délégués de tous les différents groupes
orthodoxes dans le but d'échanger des vues sur les grands intérêts

d'ordre général. Ces réunions auraient lieu tous les trois ans.
Elles ne seraient pas un concile, mais de simples conférences

théologiques et ecclésiastiques, qui prépareraient sans doute le
retour aux conciles œcuméniques. Nous applaudissons vivement.

- Excellent aveu du « Russian Orthodox American
Messenger» (October Supplement, 1905, p. 349-350): «The great act
ol self abnegation, however, is not for the West alone. It must be
divided between the East and the West. If the Christian ideal of
the union of churches is to become possible, at some remote future
epoch, it is necessary for the orthodox church of the East to
recognize that all the characteristically eastern features, it has
accumulated in the course of centuries, are no more than local peculiarities,

and also it must recognize the right of the West to continue
to practice its own peculiarities within the Œcumenical church, in
as for at least as these peculiarities do not contradict the spirit
and the principles of the universal orthodox.

Is this double great feat ever to be accomplished Will the
West and the East ever consent to give up the exclusiveness of
the peculiarities of their civilisation, for the sake of the Christian
idea of love and union

Who can tell?
But the uncertainty of the future must not hinder the spiritual

labours of the present. When the apostles asked the Saviour
concerning the time of the restoration of the kingdom of Israel, He
told them, that they must not be concerned about dates and terms
established by the Father in His power.

Rememhering these words, we must diligently prepare the
materials, which may be needed, be it only in a very remote
future, for the construction of the spiritual edifice of one Christianity.

»

C'est précisément la doctrine que les anciens-catholiques n'ont
cessé de soutenir. Il n'y a qu'une Eglise orthodoxe universelle,
soit en Orient, soit en Occident ; son esprit et ses principes doivent
être maintenus en Orient et en Occident ; ces deux parties de

l'Eglise universelle ont le droit, sous cette réserve, de pratiquer
leurs traditions particulières, lesquelles n'empêchent nullement l'union ;

et l'union ne peut se rétablir entre les deux parties séparées que



— 181 —

par des actes d'abnégation réciproque. Très-bien. Les anciens-
catholiques sont prêts.

* The Archbishop Tikhon and the Bishop Tuttle. -— < Chicago,
Nov. io, 1905. A very unfortunate event occurred last Sunday
(November 5) in New York City. The Russian Archbishop Tikhon,
of whose pleasant relations with ourselves I have spoken in
previous letters, re-ordained to the priesthood Dr J. N. W. Irvine, who
after canonical trial had been deposed several years before by the
Bishop of Central Pennsylvania.

This act was announced beforehand in a letter from the
Russian prelate to our own presiding Bishop. In this letter
Archbishop Tikhon reminds us that until within the past year we have
provided no courts of appeal, and that Dr Irvine was thus debarred

from appealing from the " conduct and sentence of his
diocesan — Bishop Talbot," "We cannot," he says, "and must not
let that controversy, either canonically or otherwise, influence us

in the Holy Orthodox Church in doing what we know and believe
is according to the love, mercy, and justice of our Blessed Lord
and Saviour Jesus Christ. The Rev. Dr Irvine has well-nigh thirty
years served as a minister at God's Holy Altar and desires until
death in this wise to obey the voice of the Holy Spirit. [Note the
seeming acknowledgment of our orders.] We feel it, therefore, our
duty as well as a pleasure to confer upon him the gifts and graces
of the Holy Orthodox Church as she has received them from the
Holy Ghost." He requests Bishop Tuttle to "convey to the House
of Bishops, when in council assembled, that our action must not
be interpreted as being either inimical or unloving, for we are
alone guided by the canons and usages of the Holy Orthodox
Church, and we trust by the high sense of justice and charity
which the Great Head of the One Holy Catholic Church has
bestowed upon us, and which we know you will graciously allow to
be our true motives. "

Our presiding Bishop replied courteously but firmly. He called
attention to Canon V. of Nicea, which requires that " persons who
have been cast out by one Bishop are not to be readmitted by
another." He suggests that in waiving past controversy the
Archbishop " has not taken such care that ' inquiry should be made '

as the Canon [Nicene] prescribes in such a serious matter as a
reinstatement in the priesthood of one who, as a matter or fact,
now stands deposed by another Bishop in the Church of God.''
He adds," It is my understanding that it is a Catholic principle
that Holy Orders are indelible. If you carry out your intention,
may I ask your Grace to consider the implication involved in such



182 —

an act of 'ordaining'? It seems to me it would be a public
expression on your part of a repudiation of the validity of orders of
our Church, and might be a serious interruption to the current of
amity and unity now setting in between the two Churches."

In spite of this dignified protest from official quarters, and in
spite of other intimations, including one from Bishop Crafton,
whose friendly relations to the Archbishop are well known, that
such an act must be regarded as unfriendly, Dr Irvine was ordained

Deacon last Saturday and Priest on the following day.
Thus by one incomprehensible act of uncanonical and reckless
aggression the Archbishop has put an end abruptly to our hopes
that the two Churches might come better to understand each other
through his kindly efforts. It is sad.

Dr Irvine has a most unenviable record. Wandering about to
many parishes, everywhere he has gone, he has been involved in
trouble, sometimes scandal. On his deposition he brought suit for
libel and conspiracy, and was beaten in both the lower court and
in the Supreme Court of Pennsylvania. He appealed to the House
of Bishops, which refused to reopen the case, and decided that Dr
Irvine's only course was to prefer canonical charges against his
Bishop. He followed this advice, and the Board of Inquiry thus
called into being decided that there was no case. The Diocesan
Convention was appealed to and sustained the Bishop. New charges

were formulated against the Bishop, but before the new Board
of Inquiry could assemble, the parties who had signed the presentment

had withdrawn their signatures, on the plea that they had
been induced to sign by misrepresentation. Such is the man
whom Archbishop Tikhon seeks to rehabilitate.

The interference is, of course, quite contrary to Canon Law,
and the Archbishop would be sore pressed indeed to cite any
Canons of his own Church which permit a metropolitan to interfere

with the disciplinary affairs of another province. He possesses
no appellate jurisdiction whatever in the case. Nor is this all. His
method of procedure is grossly irregular. If he had possessed
jurisdiction, it would have been his part to order a new trial. Instead
of this he decides on the basis of ex parte statements that D1' Irvine
is not guilt}7 and proceeds —not to restore him to his functions,
but— to re-ordain him

Implicitly treating Dr Irvine as one who has had valid orders,
he reiterates these orders sacrilegiously. The alternative view is
that he hereby announces his conclusion that we have no orders.
This conclusion, however, must have been reached very recently,
for only three weeks earlier he welcomed the writer with full cle-



— 183 —

rical honours into the sanctuary when celebrating pontifically in
the Servian chapel of this city.

The event has naturally caused much indignation, and The

Living Church plainly intimates that a request to the Holy Synod
for Archbishop Tikhon's recall is in order. >

* Les « Annales de philosophie chrétienne et leur nouveau
programme. — Cette Revue, fondée par Bonnetty, a atteint sa

jf année. Son dernier directeur, M. l'abbé Ch. Denis, mort l'an
dernier, a été remplacé par M. L. Laberthonnière. Ce changement
de rédaction a donné lieu à un nouveau programme, publié en tête
du numéro d'octobre dernier (p. 1-31). Le ton en est très élevé et
l'inspiration excellente. A part les pages 15-18, où le principe
d'autorité religieuse est insuffisamment expliqué et où l'obscurité
pourra paraître à plusieurs une réticence regrettable, on ne peut
qu'applaudir au souffle de sincérité, de libéralisme large,
quelquefois même hardi (Rome n'apparaissant que dans un lointain
très estompé), qui anime l'ensemble du morceau. Nos lecteurs
liront avec plaisir les passages suivants.

Avant tout, ce beau mot de St. Augustin : « Cherchons comme
cherchent ceux qui doivent trouver, et trouvons comme trouvent
ceux qui doivent chercher encore; car il est dit: L'homme qui
est arrivé au terme ne fait que commencer. » Donc les Annales
chercheront. La Rédaction avoue que la tâche du chrétien qui
veut toujours mieux comprendre le sens et la portée du christianisme,

est c une tâche qui ne s'achève pas > (p. 11). Elle reconnaît

qu' « il s'agit de reviser nos positions intellectuelles, d'élargir,
de compléter, de vivifier notre conception du christianisme..
Pour la dégager de la gangue humaine que nous y mêlons
toujours, il faut nécessairement la remettre ou plutôt nous remettre
avec elle au creuset de la vie et de la réflexion » (p. 12).

Ce travail ne peut se faire que par la recherche : « la
recherche est nécessaire » fp. 19). Par là on n'entend nullement
faire appel à l'argument d'autorité. Faire un tel appel serait < se
dérober*. S'il y a des «données de l'enseignement reçu» et des
'¦ définitions promulguées», on déclare que ce sont là « des
problèmes à résoudre bien plutôt que des solutions ». « Ce n'est pas,
dit-on, parce que le géomètre a supposé le problème résolu qu'il
a déjà toute la solution possible et désirable... Et la preuve que
les enseignements dogmatiques sont, en même temps que des
solutions, des problèmes à élucider, c'est que, d'un autre point de
vue, toute théologie n'est en fin de 'compte qu'une tentative pour les
résoudre davantage en les traduisant en concepts assimilables »

(p. 29). — Excellent. Mais que va dire Rome?



— 184 —

Quoique la Rédaction déclare < habiter sous la protection de
Pierre», cette protection ne gênera personne, tant qu'elle ne sera
vraiment qu'une protection. Car ce n'est certainement pas pour
éluder les recherches philosophiques et scientifiques imposées par
la situation actuelle, que la Rédaction a précisé ainsi cette situation

toute nouvelle : « La spéculation philosophique d'une part, la
critique historique et exégétique de l'autre, ont modifié les points
de vue, introduit des problèmes inédits, aiguisé des curiosités
nouvelles; les méthodes ont été précisées; des discussions sur les

points fondamentaux ont été abordées avec une extrême ardeur et
une pleine franchise» (p. 22). A besoins nouveaux, devoirs
nouveaux. L'apologétique sérieuse du « christianisme » (car c'est de
lui seul qu'il s'agit, p. 23) ne se fera qu'à cette condition.

La Rédaction ne veut point être une école fermée. Elle fait
appel même aux adversaires, à ceux qui ont « leurs raisons de ne
pas croire i, autant qu'à ceux qui ont des raisons de croire, t Ne
serait-ce pas une duperie de parler toujours de la valeur de la
raison, si pratiquement on n'avait jamais cette confiance en elle?
C'est en ce sens et sous cette forme, pas autrement, que notre
œuvre doit aboutir à une apologie du christianisme » (p. 25). On
ne souffle mot du catholicisme romain.

Cet excellent esprit est encore mis en plus complète lumière
par la déclaration suivante: «Notre rôle à nous n'est pas de
promulguer des définitions, ni de nous poser en représentants ou en
gardiens attitrés de l'orthodoxie. S'il est nécessaire qu'une autorité
s'exerce il ne nous appartient à aucun degré de l'exercer,
pas plus du reste qu'à personne de ceux qui sont dans le rang
avec nous. Et s'il importe que nous nous en souvenions, il
importe aussi que les autres s'en souviennent. Notre rôle, c'est
d'explorer, de jeter la sonde, de remuer des idées, de les discuter, de
les critiquer pour les mettre à l'épreuve, mais non de juger et de

condamner... Le péril dont avant tout nous devons nous garder,
c'est de supposer que nos conceptions du moment, notre manière
de voir et de comprendre les choses, soient la norme définitive et
indiscutable de ce qui doit être à jamais pensé, de telle sorte que
nous n'aurions plus qu'à nous dresser en ennemis contre ce qui
du premier coup n'entrerait pas ou ne semblerait pas entrer en
elles » (p. 26). — Et encore. Non seulement les écrivains des
Annales ne posent pas « en représentants et en gardiens attitrés de
l'orthodoxie », mais ils déclarent que « pratiquement, pour chacun
de nous comme pour chaque groupe, comme pour l'humanité

*) Ici nous exprimons de nouveau le regret que la Rédaction n'ait pas dit
clairement quelle est cette autorité, sa nature, sou étendue, son mode d'exercice, etc.



— 185 —

dans son ensemble, l'orthodoxie dans les esprits est un idéal qui
n'est pas atteint, puisque partout plus ou moins, même chez les

meilleurs, les plus éclairés, les mieux orientés, subsistaient des idées

incomplètes et erronées, puisque ni en nous, ni autour de nous, la
vérité n'est assez explicite pour informer pleinement les esprits.
L'Eglise en ce monde n'est pas la réalisation consommée de cet
idéal: autrement, une fois dans son sein, on n'aurait plus rien à

faire. » Il est vrai que la Rédaction ajoute aussitôt que l'Eglise est
« l'organe par lequel cet idéal se réalise dans l'humanité » (p. 27) r

comparaison toute gratuite et que rien n'autorise dans l'enseignement

du Christ, image pleine d'obscurité, trop exclusive, trop
absolue et dont il serait facile d'abuser. Mais je veux croire qu'en
l'employant on n'a pas songé à toutes les erreurs qu'on pourrait
y mettre aisément et qu'il serait ensuite très facile d'en extraire.
Je le répète, je veux croire à la parfaite bonne foi du Rédacteur:
car on ajoute, quelques lignes plus loin, que ceux qui enseignent
dans l'Eglise « doivent commencer par apprendre et continuer
ensuite d'apprendre; de telle sorte qu'un travail se fait incessamment
dans l'Eglise par le concours de tous les fidèles et même, en un
sens, de l'humanité tout entière ».

Enfin, on avoue qu'on a subi des défaites, mais on espère

que dans ces défaites et par ces défaites mêmes, une rénovation,
qui se dessine déjà, se réalisera (p. 29). Dieu le veuille Nul plus
que nous n'applaudira à la rénovation de l'Eglise romaine, de sa
théologie, de son enseignement et de ses pratiques. Puisse la
nouvelle Direction des « Annales » y contribuer dans une large part
Qu'elle nous permette de lui dire — elle ne prendra sans doute
pas cela pour un compliment, mais c'est un plaisir que nous nous
accordons — qu'en la lisant, nous croyions lire, sauf aux pages
obscures et amphibologiques, un programme ancien-catholique.

* Le programme de «Demain». — «Demain» est une
nouvelle Revue hebdomadaire, fondée à Lyon comme « organe de

critique et d'action ». Le Directeur, M. Pierre Jay, et ses collaborateurs

paraissent les uns plus libéraux, les autres moins, disons
même très peu. Mais laissons les personnes de côté et ne voyons
que les déclarations. On lit dans ce programme: -La France
catholique (lire romaniste) se meurt. Mais elle succombe beaucoup
moins aux attaques de ses ennemis qu'aux défaillances et aux
déformations qu'elle s'inflige à elle-même, dans son propre sein
Ce phénomène de stérilité est des plus explicables : la France
catholique (lire romaniste) est de moins en moins chrétienne. La
forme religieuse lui reste assurément. Mais le vase baptisé se vide
chaque jour de son contenu spirituel et moral. De telle sorte qu'il



— 186 —

ne subsiste plus guère, chez nombre des nôtres, que l'habitude de
gestes et de rites dont ils ne savent plus le sens profond ni la
fécondité. Comment s'étonner ensuite si le simulacre religieux
demeure sans résultat Il s'agit donc de nous guérir tout d'abord
nous-mêmes de notre propre mal. » — Certes l'aveu est grave.

Ajoutons qu'il fait honneur à la sincérité des coupables, et

que les lignes suivantes donnent le meilleur espoir : « Puisqu'il est
bien démontré que les décadences sociales sur lesquelles tant de
pharisiens, éternels frappeurs de la poitrine d'autrui, s'offrent le
triste plaisir de se lamenter toujours sans avoir l'humilité de s'en

accuser jamais, ont premièrement en nous leur principe, nous
combattrons moins les ennemis du dehors que nous ne trancherons
au dedans de nous-mêmes. > Excellent. — « Cette intime refonte
de conscience et de mentalité, qui sera l'idée directrice et fixe de

notre organe, comporte un double objectif: la guerre aux égoismes
et aux sophismes d'ordre politique, social, religieux, qui paralysent,

compromettent ou font dévier l'action chrétienne ; la prédication

du vieil idéal évangélique, que la politique a banni de tant
d'œuvres, de tant de cœurs, de tant de bouches. > Nous, anciens-
catholiques, nous ne saurions mieux dire.

Et encore : « L'amour de la liberté sera pour nous l'amour de
la liberté des autres. Que nous arrivions à la conquérir '¦), et nous
ne l'abandonnerons pas le jour où nous n'y trouverons plus que
le profit d'autrui. Contre toute opinion triomphante, quelle que
soit son excellence d'ailleurs, nous réserverons toujours l'imprescriptible

droit de dissidence de l'individu. Nous n'abaisserons point
la fierté sacrée de notre cause en laissant croire par des regrets,
qu'il nous est impossible de vivre dans un milieu qui nous refuse
des privilèges Enseigner au peuple qu'il possède un droit
inaliénable de révolte quand ses chefs deviennent des tyrans, leurs
décrets de proscription fussent-ils signés au nom de la liberté, ne

sera qu'une partie de notre œuvre. » On comprend aisément
l'applaudissement que nous donnons à cette déclaration : car nous,
fidèles anciens-catholiques, nous peuple chrétien, nous n'avons pas
fait autre chose que de nous révolter contre les chefs de la
hiérarchie papiste, lorsque, violant l'Ecriture, la tradition, le dogme,
ils sont devenus les « tyrans » des âmes et de l'Eglise catholique,
tout en affirmant que leurs « anathèmes » étaient lancés au nom de
la liberté!

') Pardon! Vous avez la liberté religieuse la plus entière, toute celle que le

droit commun et la défense des libertés nécessaires de l'Etat peuvent permettre;
vous avez même en France d'énormes et injustes privilèges. En sorte que, si vous
vous croyez privés de la liberté dans l'état actuel des choses, il faut travailler vite à

la «refonte de conscience et de mentalité» dont vous venez de parler.



187 —.

« La religion qu'il nous faut aujourd'hui, écrivait naguère
l'archevêque Ireland, ne consiste pas à chanter de belles antiennes
dans des stalles de cathédrales tandis qu'il n'y a de multitude ni
dans la nef, ni dans les bas-côtés, et qu'au dehors le monde
meurt d!inanition spirituelle et morale. » Bravo! Vive la réforme
catholique!

« Le meilleur est de se servir de l'esprit critique et de ne
faire usage que de procédés scientifiques. » Bravo encore Vive la
théologie scientifique!

Pour nous, toute vérité démontrée sera une vérité orthodoxe...
Notre but n'étant pas de dogmatiser pour notre propre compte,
mais de coopérer à la formation des esprits, nous ne serons inféodés

a aucune école. Loin de méconnaître le mal, nous venons
le combattre en nous-mêmes, dans notre passivité, notre égoïsme,
notre ignorance. La bataille des idées ne comporte pas de

ruses. Pour nous, toute vérité sera bonne à dire Nous
proclamerons la pensée d'autrui, en même temps que nous nous en

prévaudrons ...»
En vérité, c'est parler d'or. Les intentions sont excellentes.

Toutefois ce ne sont là, jusqu'à présent, que des paroles.
L'important est de les mettre en actes, et de savoir si, lorsque Rome
condamnera les actes, les acteurs se soumettront et rentreront
dans les coulisses, comme l'ont déjà fait plusieurs collaborateurs
de cette Revue. Hélas! les déclarations de ce genre abondent
dans les cartons du romanisme libéral ; mais les fidèles sérieux,
aujourd'hui, veulent des actes. Nous les attendons, en voulant
oublier que nous avons été trompés tant de fois!

::' Aveux de M. Birot, vicaire général d'Albi, sur l'état
actuel du catholicisme en France. — Dans un article très
remarquable {Annales de philosophie chrétienne, novembre 1905;, M. B.,
après avoir affirmé - la nécessité d'une constante réforme » dans
les éléments humains de la religion, ainsi que « dans les ministres
de l'Eglise, qui ne sont pas à l'abri des influences terrestres >

(p. 114,1, décrit, avec une précision navrante et avec une sincérité
pleine de grandeur, f la décadence de l'ancienne Eglise de France ».

Tl faut vraiment lire ces pages 115-121, où la profondeur de la
plaie est mise à nu avec une extraordinaire sûreté de diagnostic :

puis, l'état d'esprit du clergé français, p. 122-123; ensuite, ce
fourmillement des dévotions les plus diverses, ces manifestations « avortées

ou mesquines du sentiment religieux anémié », ce « parasitisme
qui naît de la faiblesse et qui l'augmente », ce ritualisme débordant
à travers lequel « le catholicisme apparaît aux esprits qui errent
autour de l'Eglise comme une espèce de maquis inaccessible à la



— 188 —

raison et inhabitable pour une conscience éclairée» (p. 124). C'est
navrant. Cependant M. B. a l'espoir que, si la façade s'effrite et
se disloque, l'édifice résistera, et que la vie n'est pas atteinte dans
sa source même (p. I26eti32j. Il croit à une rénovation. Puisse-t-elle
se réaliser! Une loyauté aussi entière mérite d'être exaucée.
Toutefois cette rénovation ne se réalisera, croyons-nous, que par des
idées claires, des procédés nets, des explications sans amphibologie,

dans lesquelles il n'y aura plus de ces images louches où
se cachent les malentendus et grâce auxquelles les erreurs se
perpétuent. Que de fois les âmes vraiment chrétiennes n'ont-elles pas
réclamé cette réforme de l'Eglise, non seulement in capite et in
membris, mais aussi dans son enseignement, dans sa morale, dans
sa discipline, dans son culte Et toujours, avec un art satanique, cette
réforme a été écartée. De là, peu à peu, les abandons dont M. B. se

plaint si éloquemment. 11 n'est que temps d'y remédier, mais en frappant

l'ennemi. Et M. B. et ses amis doivent savoir où est l'ennemi ;

l'histoire est éblouissante de clarté. Espérons. En attendant, que
M. B. me permette d'appeler son attention sur le passage suivant
de la p. 127. Il dit: « La conception d'un christianisme entièrement
immobile non seulement dans ses dogmes et sa constitution, mais
encore dans son expression scientifique et sociale, ne pouvait que
figer les catholiques dans un conservatisme étroit qui les eût
définitivement exclus du mouvement général de l'humanité. Leur foi
eût été vouée à la mort en raison même de sa fidélité, puisqu'elle
se fût identifiée à un état de choses qui devait être nécessairement
dépassé. C'est en effet le double mystère cle la religion, que
l'humain y soit nécessairement le véhicule et le support du divin, et

que le divin reste toujours identique à lui-même dans l'instabilité
et le constant renouvellement de l'humain. »

Cette déclaration me semble contenir une grave méprise.
D'une part, elle distingue dans le christianisme le divin et l'humain :

le divin, qui doit rester « toujours identique à lui-même » ; l'humain,
qui doit constamment se renouveler. C'est très bien. Mais, d'autre
part, les théologiens romanistes ont l'habitude d'escamoter t l'identité

du dogme » par la façon dont ils pratiquent le fameux «

développement » du dogme. On connaît les dogmes romains, que la
papauté et ses adhérents imposent comme des développements
identiques de l'enseignement du Christ, et qui en sont, disons le mot,
la corruption. Pour mettre fin à cette méprise, il faut dire que le
dogme, élément divin, enseignement même de J.-C, doit être
toujours le même, mais que son expression humaine, plus ou moins
scientifique, doit constamment se développer et se perfectionner:
et qu'ainsi le christianisme, dans ses éléments divins (dogmes), doit
être fixe et immuable, mais variable et progressif dans ses éléments



— 189 —

humains (théologie, discipline, etc.j. Donc la foi dans les dogmes,
et dans les dogmes seuls, loin d'être « vouée à la mort en raison
même de sa fidélité », ne peut vivre qu'à la condition de se rester
fidèle à elle-même. Ce n'est pas l'humain qui est le support du divin,
mais au contraire, c'est le divin qui est le support de l'humain,
en ce sens que les enseignements divins de J.-C. sont indépendants
de la théologie, et que, loin d'être réglés par elle, ils doivent en
être la base et le support. St. Paul a mis ce point en parfaite
lumière: ipso summo angulari lapide Christo Jesu (Eph. II, 20;
voir aussi I. Cor. Ili, io et suiv.). Ce n'est pas non plus à l'état
de choses ambiant que la foi doit s'identifier, mais uniquement à

l'enseignement du Christ, son unique objet. L'état des choses

change, la théologie comme science humaine change, la discipline
change. Ce qui reste immuable, c'est le Christ, l'enseignement du
Christ et ses préceptes. Donc les prétendus dogmes romains ne
sont pas des dogmes, mais de simples formules théologiques,
souvent erronées et qu'il faut rejeter énergiquement. Essayer de les

sauver diplomatiquement par l'ergotage, c'est continuer le funeste
escamotage de la réforme, dont l'Eglise a tant souffert. Il faut que
M. B. et ses amis se résignent à voir la vérité telle qu'elle est, et
à en tirer les conséquences théoriques et pratiques qu'impose
l'impitoyable logique. Rien de plus, mais rien de moins.

* Abus de l'Eglise romaine condamnés par un membre de
cette Eglise. — Dans son très beau livre intitulé: Vers l'Eglise
libre1), M. de Narfon s'élève contre les abus de pouvoir < comme
il s'en rencontre parfois dans l'histoire des papes ». « Les catholiques,

dit-il, pourraient passer outre, sans manquer à l'obéissance
due au chef de l'Eglise. Ils le pourraient comme hommes, parce
qu'il n'y a pas de puissance au monde qui ait le droit d'empêcher
des êtres doués de raison et de libre arbitre de traiter librement
toutes les questions à la solution desquelles il convient que les

arguments de raison ne restent pas étrangers. Ils le pourraient
comme catholiques », etc. (p. vil). — M. de N. blâme Lamennais
de s'être séparé de la cause catholique et de ses frères d'armes,
parce qu'il était désavoué et repoussé par les chefs et les
représentants officiels de cette cause, f C'est en quoi il se trompa, dit
M. de N. ; car l'encyclique Mirari vos n'engageait point l'infaillibilité

doctrinale de l'Eglise, et Lamennais conservait par conséquent,

au point de vue même de l'orthodoxie, le droit d'avoir
raison contre Grégoire XVI » (p. 222).

M. de N. blâme les procédés employés par la cour de Rome
contre les évêques Geay et Le Nordez. Il signale la « cuisine » à

') Voir, dans cette Revue, pp. 109-112, 130-134, 157-161



— 190 —

laquelle celui-ci se trouva soumis dès son arrivée à Rome (p. 320),
les menaces dirigées contre ce « prisonnier du Vatican » (p. 321), etc.
Il s'élève contre les empiétements des nonces à Paris, en 1824,
1826, 1850, 1904 (p. 313-319). Il flétrit l'épiscopat français de
Napoléon III, « l'aberration de cet épiscopat courbant devant un
homme et devant un trône des genoux qu'il n'aurait dû incliner
que devant l'autel et devant Dieu » (p. 234). Il mentionne ce fait
qu'un certain nombre d'évêques français actuels refusent de se

prononcer sur la question de la dénonciation du Concordat, et
cela, parce que Léon XIII s'était réservé cette question (p. vi) Il
ne les qualifie pas de valets du pape, mais qui ne voit dans ce
fait une mentalité de valets? — Tout en se portant défenseur des
congrégations, il concède qu'elles « ont certainement comme tous
les agrégats humains, leurs tares et leurs défaillances » (p. 59). Il
accuse formellement les Augustins de l'Assomption d'avoir -

simulé » l'obéissance envers Léon XIII. Il s'élève à ce sujet contre
« certaines parades de soumission au chef de l'Eglise », et il ajoute
(p. 293) : « Ai-je besoin d'ajouter que, selon moi, les Augustins de
l'Assomption, en restant journalistes malgré Léon XIII, étaient et
demeuraient dans leur droit, parce que Léon XIII n'avait pas
celui de leur interdire cette profession Mais on aurait aimé plus
de franchise dans cette résistance à l'ukase romain. On peut
résister à l'injustice, d'où qu'elle vienne, mais quand on résiste, il
ne convient pas de s'attribuer devant les hommes le mérite de
l'obéissance et du sacrifice. » Parfait.

M. de N. déclare qu' « il faut élaguer de l'enseignement religieux
tout ce qui tend à matérialiser la religion » (p. 351). Et en conséquence
il condamne « cette effroyable imagerie » des crucifix, des sacrés-

cœurs avec des flammes par en haut et de grosses gouttes de

sang par en bas (p. 351). Combien je regrette de ne pouvoir
reproduire ici les pages si chrétiennes où il condamne « l'énormité
doctrinale», les «croyances tout à fait superstitieuses et antithéo-
logiques au premier chef», relatives à ce que le « divin cœur »

aurait promis à Marie Alacoque; la façon humiliante et non
chrétienne dont on traite les pauvres dans l'église (p. 350); la fameuse
maison de Lorette, dont la légende continue de figurer au
bréviaire (p. 352). Et encore : «Est-il nécessaire de croire, dit M. de N..
que la sainte Vierge est apparue à une bergère de 14 ans pour
lui révéler que les crimes des prêtres criaient vengeance au ciel
et que l'antechrist naîtrait de l'accouplement d'un évêque et d'une
juive, et pour lui enjoindre d'aller raconter ces choses à Pie IX
Est-il nécessaire de croire que, si l'on porte le scapulaire du
Carmel au moment de la mort, on est sauvé ipso facto, nécessairement,

et le respect et l'amour que nous devons à la sainte Vierge



— 191 —

nous obligent-ils vraiment à attribuer à un sale morceau d'étoffe
une influence aussi déterminante sur le salut éternel? Quel rapport
y a-t-il entre cette croyance et la sublime doctrine du Christ »

('p. 353). Il signale aussi les abus du culte nouveau de St. Antoine
de Padoue, la quantité des cierges et des fleurs plus grande dans
les chapelles de Marie et des saints à la mode que dans celle du
St. Sacrement, et surtout ces hommages dont on entoure l'évêque
dans les cérémonies qu'il préside. « Un Huron, dit-il, qui entrerait
tout à coup dans une église catholique pendant une de ces messes
où l'évêque fait chapelle, irait droit h l'idole et non pas au tabernacle

» (p. 354). Excellent.

* La bulle « Unam sanctam ». — La « Revue du clergé
français» (15 octobre 1905, p. 442) analyse ainsi un article de «L'ami
du clergé» sur cette bulle: « i° Elle est authentique; 2° elle est

incontestablement dogmatique. Clément V n'a pas révoqué l'acte de

Boniface Vili, il n'a fait qu'en montrer la portée. La doctrine s'en
réduit à ceci : Toute créature humaine, même le 7iionarque, dans
les actes de sa vie publique, est soumise à l'autorité spirituelle du

Pontife romain. » — Avis aux chefs d'Etat et aux gouvernements.
Avis aussi aux bons fidèles de l'Eglise romaine, qui doivent tenir
cette doctrine pour un dogme, donc pour une vérité divine révélée

par J.-C, et qui voudraient aussi, d'autre part, tenir à

l'indépendance politique de leur nation.

* Un plaidoyer pour la séparation en France. — Il s'agit
du livre déjà mentionné de M. de Narfon. L'auteur se prononce
franchement pour la séparation de l'Eglise et de l'Etat (pp. v et
346). Il la considère comme 1 un très grand bien ». Il s'élève
contre la « si évidente aberration » des jurisconsultes catholiques
qui, à Rome, en octobre 1904, ont dénié à l'Etat le droit de résilier

tout concordat avec Rome, sous prétexte qu' « il n'a aucune
qualité pour juger entre l'Eglise et lui de l'exécution de ce contrat

», et qu'en fait, l'Etat, en faisant un contrat avec Rome, < se

borne à promettre solennellement d'exécuter ce à quoi il est déjà
obligé ». N'est-ce pas formidable que des jurisconsultes français
puissent être « ultramontanisés ¦> à ce point! (p. IX-x). M. de N.
n'admet pas « que les fins temporelles de l'Etat doivent être
subordonnées absolument aux fins spirituelles de l'Eglise » (p. x). Son

opposition contre le concordat de 1801 est d'autant plus intéressante

(pour un membre de l'Eglise romaine) qu'il considère ce
concordat comme « attribuant au pape dans le gouvernement de

l'Eglise plus d'autorité que le Christ n'en conféra jamais au chef
de l'Eglise» (p. 168). — M. de N. ne craint pas d'expliquer ainsi
pourquoi les évêques français tiennent tant au concordat ; c'est



— 192 —

qu' « ils doivent tout au concordat. d'abord l'existence comme
évêques. ensuite l'autorité démesurée dont ils jouissent sur le
petit cierge puis les palais qu'ils habitent et où ils ne sont, au
surplus, que les hôtes de la société civile et qui contribuent tout
de même, dans la plus large mesure, à leur assurer un prestige
qu'il vaudrait mieux qu'ils dussent exclusivement à la supériorité
de leur intelligence et à l'éminence de leurs vertus (p. 325-327). - -

En général, M. de N. est pour la séparation de la politique et de
la religion. Il demande que les évêques et les prêtres « abandonnent

la politique aux politiciens », et qu'ils n'aient, « ainsi qu'ils
ne doivent avoir », d'autre souci que de gagner des âmes à J.-C.
(p. 36OJ. Il avoue loyalement le mal que la politique fait à la
religion et à l'Eglise. A propos de la Révocation de l'Edit de Nantes,
il s'écrie noblement (p. 3S; : «Le crois ou meurs de l'Islam ne
m'inspire ni moins de répugnance, ni moins dé indignation quand
il tombe de lèvres catholiques : ou plutôt il provoque en moi une
répugnance encore plus vive, car il me blesse à la fois comme
homme et comme chrétien, étant la négation absolue de la liberté
humaine dans ce qu'elle a de plus inviolable et de la doctrine de
l'Evangile dans ce qu'elle a de plus élevé, de plus noble et de
plus beau. » — M. de N. semble heureux de la disparition du
pouvoir temporel du pape. « Si l'autorité morale du pape, dit-il,
est vraiment, comme le pensent MM. de Mun et Clemenceau et
comme nous le croyons sans peine, en raison inverse de sa
puissance matérielle, comment donc les catholiques et ie pape lui-
même s'obstineraient-ils dans la revendication, heureusement vaine
du pouvoir temporel?» (p. 311-312).

* Encore la Séparation. Un sophisme de M. l'abbé Gayraud.
— Traitant de la Séparation dans la « Revue du clergé français >

(ier novembre 1905), l'honorable député du Finistère interprète
ainsi le fameux article 4 de la nouvelle loi (p. 467) : t Ce texte
détermine les conditions à remplir par l'association prétendant aux
biens à transmettre et désigne les personnes qui doivent opérer
cette dévolution. La condition essentielle et unique, c'est « la
conformité aux règles d'organisation générale du culte dont on se

propose d'assurer l'exercice », c'est-à-dire, pour les associations
destinées à assurer l'exercice du culte catholique, la soumission à

l'évêque et au pape : car telle est, d'après le droit public français
depuis quinze siècles, la règle fondamentale de l'organisation du
catholicisme dans notre pays. Cette condition est claire et sans
ambiguïté en ce qui nous concerne. » A la page suivante, M. G.

répète que l'autorité catholique est celle « des évêques et du saint-
siège». Et p. 469, il conclut «que les associations cultuelles pré-



— 193 —

vues par la loi ne seront point l'organisme schismatique et
l'instrument de laïcisme que d'aucuns redoutent ».

M. G. s'illusionne. Il est possible, en effet, que les autorités
qui auront à décider entre deux ou trois associations se disant
catholiques et voulant pratiquer le culte catholique, quelle est celle
d'entre elles qui est vraiment catholique, il est possible, dis-je, que
les autorités se prononcent dans le sens indiqué par M. G. quelque
temps encore, tant qu'elles seront sous l'influence de la définition
papiste de l'autorité catholique, telle que M. G. la donne. Mais
cette définition n'est pas la définition catholique, et il ne sera pas
difficile de le démontrer aux juges. Déjà M. G. avoue que cette
définition ne date que « depuis quinze siècles ». C'est beaucoup
trop. Mais transeat. Cet aveu suffit pour constater déjà que,
pendant les cinq premiers siècles, l'autorité de l'Eglise n'était pas,
dans les Gaules, celle des évêques et du pape. L'ancienne Eglise
catholique était en effet une république; elle était autonome, notamment

dans les Gaules ; l'évêque de Rome, simple patriarche
d'Occident, n'avait pas à s'immiscer dans la juridiction des évêques;
les évêques administraient leurs diocèses avec leur clergé, et les
fidèles aussi avaient des droits. Il ne sera pas difficile de démontrer

aux juges que le système papiste actuel viole l'ancienne
constitution de l'Eglise catholique. Même encore sous Louis XIV, on
admettait en France la possibilité d'établir des évêques sans le

pape; c'était l'ancien droit commun ecclésiastique. Les rapports
officiels des théologiens français sur cette question sont dans les

archives des affaires étrangères à Paris; M. G. peut les consulter
(voir la Correspondance de Rome). Si Louis XIV n'avait pas été
le fils d'une mère espagnole (Anne d'Autriche, fille de Philippe III
roi d'Espagne; et d'un père qui était fils d'une Italienne (Marie de
Medicis) ; s'il n'avait pas été élevé dans l'ultramontanisme jésuitique,

s'il avait voulu être fidèle aux doctrines catholiques de son

paj's, il n'aurait pas joué la palinodie comme il l'a jouée sous Innocent

XII et Clément XI. Les juges français finiront par connaître
ces faits et ces doctrines, s'ils ne les connaissent pas encore. Ils
auront assez d'esprit et de dignité pour consulter les sources
authentiques et ne pas boire aux sources frelatées. Us comprendront
que les papes ont violé et changé la constitution catholique de
l'Eglise, et que, dès lors, ce n'est pas au pape qu'on doit demander

la définition de ce qui est constitutionnellement catholique.
C'est de l'a b c. Et, la démonstration faite, il ne sera que juste de
donner raison et de rendre justice aux vrais catholiques, qui auront
des évêques catholiques sans le pape. Cette formule étonne aujourd'hui

ceux qui ignorent l'histoire de l'Eglise et auxquels on a fait
croire que, sans le pape, il n'y aurait plus en ce monde ni catho-

Revue intern, de Théologie. Heft 53, 190P. 13



— 194 —

licismc, ni christianisme, ni religion, mais seulement un grand trou
vide, où se débattrait et s'entretuerait la pauvre humanité. Cette
mentalité, toute de grossière ignorance, disparaîtra bientôt, même
en France, et fera place au bon sens. Et alors, d'après l'article 4,
les catholiques jouiront des droits et des propriétés catholiques,
sans se soucier de l'évêque de Rome, qui n'a aucun droit sur la
France et qui doit être soumis à l'Eglise catholique, au lieu d'en
être le maître.

* Un sophisme de M. Fonsegrive. — Dans la «Quinzaine »

du Ier octobre 1905, M. F. prétend que, si la hiérarchie ecclésiastique

fait quelquefois sentir davantage « l'appareil extérieur du
gouvernement », c'est parce que le règne de l'Evangile est en baisse
et que les s dislocations » qui se produisent en conséquence,
doivent être réparées par l'autorité. La thèse est ingénieuse. Il est
certain que les évêques doivent veiller à la vitalité de l'Eglise confiée

a leur surveillance et à leur pastoration; et que, de fait,
certaines divisions produites dans plusieurs Rglises ont donné lieu a

une plus grande activité des évêques et ont contribué ainsi à

accroître l'autorité episcopale. Si M. F. s'était borné à constater ce
fait, il aurait pleinement raison. Mais il va plus loin et semble
vouloir justifier la tyrannie dite spirituelle de certains évêques,
notamment de l'évêque de Rome, comme si cette tyrannie était
toujours motivée et nécessitée par la baisse de l'Evangile dans les
âmes. L'histoire de l'Eglise dement cette prétention, et montre que
beaucoup de gestes de l'épiscopat et notamment de la papauté,
inspirés manifestement par l'ambition, par l'amour du pouvoir et
nullement par le zèle des âmes, ont scandalisé les fidèles au point
que ceux-ci, sentant l'amour de l'Evangile grandir en eux, se sont
élevés et révoltés contre les scandales épiscopaux et pontificaux.
En sorte que la croissance de l'autoritarisme episcopal et pontifical
était une preuve de la décroissance de l'esprit évangélique dans
les évêques et les pontifes coupables. De fait, l'autoritarisme episcopal,

loin d'avoir corrigé aucun abus, les a tous aggravés : et
l'absolutisme papal, loin de rehausser l'esprit évangélique, dont il est
d'ailleurs la contradiction, éloigne du catholicisme romain les âmes

qui ont le respect de leur conscience et de la vérité évangélique.
A qui M. F. fera-t-il croire que la recrudescence de matérialisme
et d'irréligion exige que le pape se déclare infaillible et omnipotent

et surtout que cette déclaration du pape fait cesser cette
recrudescence et remet l'Evangile en hausse Le contraire saute
aux yeux.

* M. Loisy et le cardinal Perraud. — L'histoire se répète
souvent. En 1872, lorsque je publiai mes premières réfutations du



— 195 -
prétendu dogme de l'infaillibilité papale, le cardinal Perraud (alors
simple Père Perraud) jugea à propos de me répondre et de faire
croire qu'il soutenait, lui, la cause catholique. Voir mon volume
intitulé : Les faux Libéraux de l'Eglise romaine, Réponse au P. A.
Perraud (Paris, Fischbacher, 1872). En 1904, le même personnage,
vêtu de rouge, a joué le même jeu contre l'abbé Loisy, en félicitant

un prédicateur d'avoir « réfuté des erreurs très perfides,
malheureusement accréditées par des hommes sur lesquels l'Eglise
aurait eu le droit de compter pour défendre ses constantes
doctrines contre les témérités de la néo-critique ». A ce coup de griffe
indirect, l'abbé Loisy a répliqué (Revue d'histoire et de littérature
religieuses, sept. 1905, p. 515): « L'Eglise, on peut le supposer, a
d'abord le droit de compter sur la sincérité de ses enfants qui
s'occupent de science, et ceux-ci ont le devoir de lui parler selon
ce qu'ils croient être vrai. Il pourrait être avantageux pour eux,
mais non pour elle, de la flatter et de l'endormir dans une
trompeuse sécurité. Alors seulement on serait fondé à parler de perfidie.

» — E. M.

* Etat du protestantisme libéral en Suisse. — A l'occasion
du Congrès unitaire de Genève (1905), M. Louis Ruftet a décrit
ainsi, dans la « Revue chrétienne » de novembre dernier (p. 335),
la situation du protestantisme libéral en Suisse: « Le libéralisme,
comme tel, ne fait pas de très grands progrès dans la Suisse
romande. Dans les cantons de Vaud et de Neuchâtel, il y a bien,
au dire de M. le pasteur Mayor, quelques pasteurs libéraux, mais
il n'y a pas de paroisse nettement résolue à placer à sa tête un
théologien « moderne». Da?is le canton de Vaud, aucun ecclésiastique

n'a voulu adhérer au Congrès unitaire. Dans le Jura bernois,
la situation des deux ou trois pasteurs franchement libéraux est
devenue intenable. Dans le canton de Neuchâtel, la formation de

l'Eglise indépendante a eu pour effet de les exclure des postes
nationaux. A Genève, en revanche, le christianisme progressif a

pris pied. 11 a trouvé des adeptes sérieux et a revendiqué ses droits
dans l'Eglise, dans la Faculté de théologie et au Consistoire. Et
cependant le nombre des pasteurs qui consentent à porter
l'étiquette libérale diminue. Le parti libéral n'a plus d'organe dans la

presse religieuse : il tend à se désagréger et à se fondre dans le

centre gauche. Dans la Suisse allemande, le régime politico-ecclésiastique

qui ouvre les Eglises nationales à toutes les écoles
dogmatiques, y compris la tendance réformiste, attachée à l'Evangile
de Jésus, mais « sans mélange de théologie johannique ou pauli-
nienne 2, a parfois ses désagréments, mais il a aussi ses côtés
instructifs et salutaires. >



— 196 —

* La crise dans les Eglises libres (protestantes) de la Suisse
romande. —- Tel est le titre de trois articles de M. E. Platzhoff-
Lejeune, publiés dans le Bund des 4-6 décembre 1905 : articles
dans lesquels il malmène peut-être trop les petites Eglises, mais
dans lesquels il fait aussi la très judicieuse remarque suivante au
sujet des divisions de ces mêmes Eglises : « In einer Zeit, da die
Kirche täglich bei den Gebildeten wie im Volke an Ansehen
verliert, sind solche Zustände doppelt schmerzlich. Wie wichtig wäre
eine Einigung aller Kirchlichgesinnten im Kampf gegen Rom,

gegen den Atheismus und Anarchismus Aber das ist, wie es
scheint, Nebensache ; die kirchliche Spaltung wird aufrecht erhalten
und wie das heiligste der Güter verteidigt. >

* Les théologiens protestants vaudois. — L'analyse de leurs
travaux pendant l'exercice 1903-1905, vient d'être publiée par M.
le pasteur Goumaz, dans la < Revue de théologie » (Lausanne),
septembre 1905, p. 457-476. C'est un Rapport fort intéressant par
le sérieux des questions qui ont été discutées. Toutefois il me
semble qu'en général on s'est trop borné à les traiter tantôt dans
le sens négatif, tantôt dans le sens affirmatif, sans chercher assez
le lien conciliateur entre le non et le oui. Tel, par exemple, le
débat sur les miracles, entre M. Goumaz et M. Petavel-Olliff (p. 470
et suiv.). Sur la question des « origines du christianisme d'après la
critique radicale », il est dit (p. 474) :

« L'école de Tubingue avait abouti à des conclusions positives

La critique radicale est née depuis, qui a rompu ouvertement

avec cette manière de voir. » Suit l'indication des points de

vue adoptés par les critiques radicaux. Or t M. Perriraz s'attacha
à démontrer que, bien que constituant un effort sincère dans la
recherche de la vérité, le travail de la critique radicale n'a fait
qu'aboutir a des impossibilités historiques... Il y a dans toute cette
tentative l'essai avorté d'appliquer l'évolutionnisme à l'histoire et
de présenter le christianisme comme se développant selon un plan
régulier et uniforme, pour le plus grand effacement des personnalités

historiques. Résultat de tant d'hypothèses : Les obscurités sur
les origines du christianisme demeurent, et ce qui était clair devient
obscur. ;> — Tant d'érudition pour rien. Ne serait-ce pas que
la méthode manque

* Discussions protestantes. — M. le professeur Frommel et
M. le pasteur Berguer continuent leur discussion au sujet de

l'agnosticisme religieux. M. F. attaque cet agnosticisme, M. B. le
défend. Ces deux adversaires ont-ils clairement défini le sens qu'ils
attachent à ce mot en matière de religion Non, que je sache ; ils
se sont contentés d'à peu près. C'est toujours le même oubli de



- 197 —

la règle élémentaire de la logique, qui veut qu'on précise d'abord
l'état de la question par des définitions exactes et claires. De là

beaucoup de nuages amoncelés et de temps perdu.
- L'agnostique, dit M. B., se trouve, d'une part, en face d'une

expérience religieuse, d'autre part, en face d'une donnée intellectuelle

en rapport avec cette expérience, et il constate que, parallèles

l'une à l'autre, cette expérience de l'ordre du sentiment et
cette donnée de l'ordre intellectuel ne s'épuisent pas l'une l'autre;
il y a entre elles quelque chose d'irréductible. Il reste toujours,
dans la réalité religieuse, quelque chose qui ne se réduira pas en
formules intellectuelles (p. 408; Les représentations intellectuelles
d'expériences religieuses, unies à ces expériences par une nécessité

psychologique inconnaissable, ne peuvent être envisagées
scientifiquement comme rattachées à elles par un lien causal (p. 412)
L'inadéquation, le parallélisme psycho-religieux dont les agnostiques

ont conscience les empêchera de déclarer intellectuellement
vraies les croyances qu'ils formuleront... Le mot mensonge théo-

logique, s'il est un peu fort lorsqu'on l'applique à une croyance
proposée, devient l'exact qualificatif de toute doctrine imposée aux
autres comme la vérité. Or, en ruinant le mensonge théologique,
l'agnosticisme devient un des plus sûrs garants de l'esprit protestant

(p. 413). -»

Si M. B., en s'exprimant ainsi, veut simplement dire que des

théologiens ont cherché à imposer aux autres des formules thêolo-

giques, représentées par eux comme des vérités absolues, mais qui
ne sont que des mensonges, M. B. a raison : car, de fait, certains
théologiens, nombreux même, ont agi de la sorte et se sont
gravement trompés.

Mais M. B. semble vouloir aller plus loin, et ériger en système
absolu que toutes les formules théologiques sont, comme telles, des
« mensonges ». parce que, en soi, aucune des croyances que l'on
formule n'est intellectuellement vraie. Ici M. B. se trompe
manifestement : car une formule intellectuelle peut être vraie, sans être
parfaite et complète. Qu'il y ait toujours lieu d'étudier, de scruter,
de perfectionner les expressions de la foi et de la doctrine, cela
est incontestable : aucune expression n'est parfaite, et l'on peut
toujours mieux dire, toujours mieux comprendre, comme on peut
toujours mieux sentir et mieux faire. Mais est-ce une raison pour
affirmer, comme le fait M. B., que toute doctrine formulée est une
doctrine figée et morte f Non. Il est évident qu'on peut rendre une
assertion, une proposition, une formule, plus vraie, plus complète,
plus claire, sans pour cela prétendre qu'elle était fausse avant
cette amélioration. Le bien est-il le mal avant de devenir le
mieux Non.



___ 198 —

M. B. commet une autre erreur. Il ne veut pas accorder à la
doctrine un rôle régulateur (p. 415). Si cette doctrine est fausse,
il a raison ; mais si cette doctrine est vraie, il a tort. Toute
doctrine vraie est une règle.

M. B., qui est sentimentaliste, ne veut pas que la vérité
religieuse dépende de l'intelligence, mais qu'elle jaillisse du cœur. Ici
encore il se trompe en mettant le cœur en antagonisme contre
l'intelligence et l'intelligence contre le cœur. La religion est à la
fois une chose d'intelligence et de cœur, parce qu'elle est à la fois
une idée et un sentiment, une doctrine et une vie. M. B. attaque
la croyance-doctrine parce que toute donnée intellectuelle lui
paraît inadéquate. Comment ne voit-il pas qu'on peut se retourner
contre lui et lui reprocher de n'avoir, lui aussi, que des sentiments
religieux inadéquats, incomplets, peut-être défectueux et mauvais r

M. B. ne veut pas que la doctrine soit « un générateur de
l'action religieuse» (p. 4171. Il se trompe: car que d'idées sont des
forces! que de doctrines poussent à l'action! Et J.-C. n'a-t-il pas
dit qu'il est e la vérité et la vie », la vérité d'abord, la vie ensuite?
N'est-ce pas de la psychologie élémentaire

M, B. ne veut pas que l'expérience religieuse soit « causée »

par la croyance, par la doctrine (p. 420). Il admet le parallélisme
entre elles, mais non la causation. U veut un dualisme dans l'âme
une, l'irréductibilité de l'une à l'autre, comme si deux manifestations

de l'esprit ou de la force spirituelle étaient nécessairement
irréductibles, comme si la vérité ne pouvait pas engendrer le
sentiment et par le sentiment l'action, et comme si l'action et le
sentiment, à leur tour, ne pouvaient pas faire jaillir la lumière et conduire
à la vérité et à la doctrine. En vérité, l'agnosticisme de M. B. est
bien étroit.

« Les attitudes intellectuelles sont toujours, dit-il, plus ou
moins artificielles » (p. 423). Et certaines attitudes sentimentales ne
le sont-elles pas aussi

M. B. reproche à M. F. de « partir de la convention religieuse
pour juger l'agnosticisme et le juger mauvais » (p. 424]. M. F. a beau
jeu pour répliquer et montrer les erreurs de l'agnosticisme en
dehors de la convention religieuse. — M. B. ajoute : « Les agnostiques

partent, eux, de la convention scientifique pour juger le
gnosticisme religieux et ils le jugent mauvais. > Mais, i° il n'y a pas
de convention scientifique; il y a la science, et, en dehors de la
science, dans le domaine intellectuel, le reste n'est rien ; le
conventionnel n'est qu'une hypothèse ; 2° les agnostiques se fondent,
non sur la science, mais sur le sentiment, pour juger le gnosticisme

religieux : 30 le mot « gnosticisme » est bien mal choisi pour
désigner la doctrine religieuse et la croyance chrétienne. On pour-



— 199 —

rait s'attendre à plus d'équité et à plus de sagesse de la part de
M. B. M. F. réplique court, mais annonce un débat « imminent et
sérieux » (p. 427).

* Le protestantisme français. —¦ Le - Chrétien français > du

4 novembre 1905 s'est exprimé ainsi, dans son Bulletin religieux,
en proposant une Déclaration de foi, relative aux Eglises protestantes

: « Malheureusement, il est bien à craindre que cette tentative

de conciliation demeure sans résultat. Quelque chose peut-il
enrayer le mouvement de division intestine qui tend aujourd'hui
à pulvériser le protestantisme français.-' »

'¦'¦ Quelques documents anglicans suggestifs. — D'une part,
c'est un « interview » avec M. l'évêque Potter, de New-York, interview

rapporté par le « Church Family Newspaper > du 10 novembre

1905, et dans lequel on lit ce témoignage de catholicité et de

fraternité donné par l'éminent prélat non seulement à l'Eglise grecque,

mais aussi à l'Eglise ancienne-catholique. Je copie textuellement

:

« A Spirit of Brotherhood. As regarded the proposed
establishment of friendly relations between the Greek and American
Churches, Bishop Potter spoke of the similarities as well as the
dissimilarities, in the two Churches. During the early years of
Christianity there were elements in the mysteries and in the
religious societies of Eastern Europe from some of which Christianity
recoiled. On the other hand, the majority of them had the same
aims as Christianity itself—the aim of worshipping a pure God,
the aim of living a pure life, and the aim of cultivating the spirit
of brotherhood. These things are recognised by Bishop Potter in
the Greek Church of to-day. -'The Episcopal Church of America,''
said the Bishop, " claims historic continuity with the Church of
all ages, through the succession of bishops from Apostolic times.
While praying in our liturgy for the visible unity of the Church,
while expressing an earnest desire for its restoration, we do not
generally favour any scheme of evangelical alliance. The Greek,
the Old Catholic and the Moravian Churches are regarded as being
portions of the Church Catholic : the Protestant denominations, on
the other hand, are usually considered as having broken themselves

away from the organic continuity of the visible Church."
— D'autre part, c'est la lettre suivante d'un chapelain anglican,

dans laquelle on propose à l'Eglise anglicane de considérer l'attitude

du gouvernement français contre les agissements d'ordre très
temporel et très politique des congrégations dites religieuses, de la
considérer, dis-je, comme une « persécution » contre lEglise catholique.

Et ce serait l'archevêque infaillibiliste de Paris qui repré-



_ 200 —

senterait, aux yeux du théologien anglican, l'Eglise gallicane'.
0 profondeur de la doctrine Cette lettre montre à l'évidence en
quoi consiste le prétendu catholicisme de la fraction anglicane à

laquelle appartient le chapelain en question. C'est du pur papisme.
J'extrais cette lettre du « Church Times > du 20 octobre 1905 :

t Sir,—Two weeks ago I made the proposal to draft a letter
which might be sent by any Anglican priest to the Archbishop ot
Paris, expressing individual sympathy with the Gallican Church in
the troubles and persecution through which that body is passing.
1 have had several letters from those who are in accord with this
thought. It would further the cause if you would kindly let the
French draft and its translation appear in your columns.

At the Archevêché [I have made inquiries | the note of
sympathy would be equally acceptable in either English or Prench.

"A son Eminence Le Cardinal l'Archevêque de Paris,
L'Archevêché, Paris.

"Monseigneur, — Dans les malheureuses épreuves que traverse
l'Eglise de France, au milieu de la persécution qui frappe les
nombreuses congrégations et ordres religieux de ce pays — persécution

qui menace de s'étendre à tous les membres de Votre Eglise —,
je me permets d'adresser à Votre Eminence ces mots en témoignage
de sympathie et comme hommage de profond respect.

"Je prierais V. E. de les accepter de la part d'un simple
prêtre anglican et catholique, qui ne cesse jamais de prier pour 'tous
ceux qui sont en nécessité et en tribulation ', et qui aime à espérer
que le futur rapprochement des Eglises de Jésus Christ dans le
monde entier resserrera plus fortement les liens de la charité
chrétienne.

"Je prie V. E. d'agréer le hommage de mon respect et de

ma vénération. " N. M. "
Translation.

" To his Eminence the Cardinal-Archbishop of Paris,
The Archevêché, Paris.

"'Monseigneur,—In the trying circumstances in which the Church
of France finds itself placed at the present moment, by_ a
persecution which has affected numberless congregations of religious
orders—a persecution that bids fair to extend itself to all members
of your Church—I venture to address to your Eminence these few-

words, as evidence of my deep respect, and as an expression of
sympathy in the passing trial.

"I would ask 'V. E. ' to accept them as a mark of this esteem
and sympathy on the part of a simple Anglican and Catholic priest,
who never ceases to pray for all those who are 'in necessity and



- 201 —

tribulation '—of one who dearly cherishes the hope that the future
'rapprochement' of the Churches of Jesus Christ throughout the
whole world will bind all men more closely in the bonds of Christian
charity and love.

"Asking your Eminence to accept my every expression of
deep respect, I venture to remain, and sign myself,

"N. M."
If this letter at all meets the wishes of any of my brother

priests, I hope it will be made use of.
These marks of sympathy here are very much valued, and

they do good work.
George Washington.

St. George's Church, Paris.

— Citons encore l'extrait suivant d'un article, signé A. B.,
dans les Church Bells du ier décembre dernier: «The Rev. W.
Little has been calling attention, in the Roman 'Catholic 1'imes',
to the decrease of Romanists in this country : fully 20 per cent.
He says, 'In 1841 they numbered seven millions, now, not much
over five millions: that in 1841 their proportion was one in four
of the population, now one in eight.'

The case of Rome in Ireland is very striking. She is decreasing

there as to numbers. Mr J. Runnion has published a letter,
which some of the Roman journals have reproduced. After quoting
his figures, he says: — 'That is, in plain English, we (the Irish
Catholics; are now decreasing in this country 12.7 times as fast

as our fellow-countrymen of other denominations. Let no reader
be angry with me for writing the truth ; test my figures by the
census returns. I am not the author : I am only a translator of the
census returns of 1891 and 1901, and I am ready to discuss the
correctness or otherwise of my translation with any friend who

may think I have misinterpreted the official return. Yes, I advisedly
say we are a dying nation.'

We often read that Irish girls are the most virtuous in the
whole kingdom, and I am not going to uphold or to dispute the
statement. It should, however, be remembered that cases are known
where Irish parents and priests combine to send an immoral girl
to England, with the result of swelling English statistics and keeping
down the Irish.

As regards drunkenness, it seems to be on the increase in
Ireland, and on the decrease in England. I have recently seen

some extracts from an address by a Jesuit priest, in which he boldly
and honestly declares ' drink ' to be the great national evil in
Ireland.



— 202 —

A Mr Bennet Mulreany, a Roman Catholic, confirms the above
in a letter to a Londonderry paper. He writes :—' God help out-

poor unfortunate people. How they are carried away They are
following the example of the Spaniards with their bull fights, cock
fights, theatres, and all kinds of games and gambling on Sundays.
To see our poor souls with their footballs, excursions, United
Leagues, Gaelic Leagues, and drunkenness, all on Sundays, and
not one Protestant to be seen in all these crowds. ' »

* Les Associations cultuelles. — Nous appelons vivement
l'attention des catholiques libéraux de France qui veulent défendre
leurs convictions, sur les points suivants: i° Ils doivent maintenir
énergiquement leur titre de catholiques. Aux ultramontains qui les

accuseront de professer un catholicisme erroné et de faire schisme,
ils répondront que leur catholicisme a été enseigné et pratiqué par
les Pères de l'Eglise catholique et par les plus grands théologiens
catholiques. Ils citeront notamment les théologiens français. Cette
démonstration ne sera pas difficile à faire. Aux ultramontains qui leur
cliront qu'on n'est pas catholique sans le pape, a fortiori contre le

pape, ils répliqueront qu'on est catholique quand on professe la foi
catholique et qu'on pratique la morale catholique : que lorsque les

papes ont violé la foi catholique et la morale catholique, les vrais
catholiques leur ont résisté, ont bravé leurs anathèmes, et que, pour
eux, ils se croient autorisés à marcher sur leurs traces. Ils
montreront que ni l'Index ni les autres congrégations romaines n'ont
fait loi en France chez les vrais catholiques, mais seulement dans
le parti ultramontain. Qu'ils se tiennent fermes sur ce terrain
historique: aucun juge français ne saurait les vaincre, ni même les
condamner sans soulever contre lui l'âme du pays. — 2" Ils doivent
reprendre énergiquement les droits religieux et ecclésiastiques dont
Rome les a dépouillés dans le cours des derniers siècles. Les
ecclésiastiques et les fidèles devront donc de nouveau, comme autrefois,
élire leurs évoques, et les faire consacrer par les évêques catholiques
qui rejettent l'ultramontanisme: ceux-ci s'empresseront de leur rendre
fraternellement tous les services religieux dont ils auront besoin. --
3° Les paroisses catholiques libérales devront, avec les curés élus

par elles, se grouper entre elles. Lorsqu'un groupe sera assez
considérable, il élira en synode un évêque et le fera consacrer
régulièrement, comme il vient d'être dit. Lorsque plusieurs évêques seront
ainsi élus et ainsi consacrés, ils se réuniront en synodes provinciaux
ou nationaux, et discuteront les intérêts de leurs Eglises, sans se
soucier ni du pape, ni des partisans du pape, dont ils dédaigneront

les anathèmes et les injures. Qu'ils soient appliqués à leurs
devoirs avec d'autant plus de zèle, d'énergie, de bon sens, et ne



— 203 —

déviant de la ligne catholique ni à droite ni à gauche. Avec le
critérium catholique, bien compris et bien appliqué, ils seront
invincibles. Il est impossible que des Français ne préfèrent pas leurs

propres élus, connus d'eux, estimés et aimés, à des créatures d'une
autorité étrangère. Rome est Rome, et la Plance est la France : que
Rome fasse ses affaires romaines, et que la France catholique fasse

ses affaires catholiques selon l'esprit catholique. Catholique et romain
ne seront jamais synonymes, ni en français, ni dans aucune autre
langue: orbis major urbe. — 40 Dans l'exercice de leur autonomie
ecclésiastique, les paroisses catholiques ainsi groupées et ainsi
réunies avec leurs évêques en synodes réguliers, pourront faire, dans

l'esprit de l'Evangile et de la Tradition universelle, toutes les
réformes disciplinaires et liturgiques qu'elles estimeront utiles pour le
bien des âmes et le triomphe du vrai christianisme : liturgie en

langue nationale, administration gratuite des sacrements, suppression
du casuel des messes, célibat ecclésiastique facultatif, etc.. etc.
Toutes ces réformes, que Rome ne manquera pas d'attaquer, sont
dans l'esprit du catholicisme, comme il est aisé de le démontrer.
Textes des Ecritures, textes des Pères, textes des théologiens, faits
de l'histoire, tout concourra, avec la droite raison et avec la science,
à soutenir les catholiques libéraux dans ce bon combat.

De la sorte, ils ne pourront pas être accusés de violer la loi :

car ils ne s'occuperont pas de politique : leurs assemblées religieuses
n'auront pas d'autre but que l'exercice du culte catholique, et non
du culte protestant. La loi parle des évêques: or ils auront les

leurs, dont ils démontreront la catholicité, d'après les principes
mêmes qui ont été enseignés dans l'Eglise gallicane. L'excommunication

par les évêques du pape ne saurait être transformée en

marque distinctive du catholicisme ou du non-catholicisme ; aucun
juge, aucun conseiller d'Etat n'oserait s'aventurer dans l'entreprise
d'une telle transformation. Le bon sens français peut être surpris
pendant quelque temps : mais il finit toujours par s'apercevoir des

mystifications : or la mystification ultramontaine dont il s'agit est

trop formidable pour ne pas éclater aux yeux.
Telle est la base sur laquelle il faut opérer.
Quant à l'opinion de M. Briand. d'après laquelle tout prêtre

qui n'aura pas reçu l'estampille papale doit être tenu pour bon à

rien, elle peut être considérée comme un reste de la faiblesse qui
lui a inspiré son article IV. Cette faiblesse ne tiendra pas
longtemps, soit parce que son auteur n'est pas plus infaillible que son
protégé le pape, soit parce qu'elle est déjà attaquée, non seulement

par M. Clemenceau, mais par tous les vrais adversaires politiques
du papisme, soit enfin parce que la raison mise en avant par M.
Briand n'en est pas une. M. B. prétend, en effet, que, si l'évêque



— 204 —

n'a pas un droit de présentation des curés aux paroisses, il a un droit
de veto. Cette distinction n'est fondée ni sur la théologie, ni sur
le droit. L'évêque a si peu le droit de veto, qu'il peut être destitué

par son synode. Sans calembour, la théologie de M. Briand
est peu brillante.

* Nécrologie. — M. l'abbé Gustave Morel, du diocèse de
St-Dié, est mort pendant l'été 1905, en Russie, dans la propriété
de M. Khomiakoff, en prenant un bain. C'était un ecclésiastique
de valeur qui s'occupait particulièrement de l'union des Eglises.
Nous regrettons sincèrement sa mort à cause de ses qualités
personnelles ; mais nous ne saurions nous faire illusion sur le rôle
qu'il aurait joué clans cette question. Il est malheureusement trop
certain que Rome ne poursuit pas l'union des Eglises, mais
uniquement leur soumission a la papauté. Or la papauté est le grand
obstacle à l'union, parce qu'elle a toujours été et qu'elle sera
toujours davantage le grand principe de division entre les Eglises.
M. Péchenard, dans le discours funèbre qu'il a prononcé aux
funérailles du défunt, a très clairement indiqué le but visé par les

agents de la papauté : « L'abbé Morel, a-t-il dit, croyait avoir
entrevu le moment où l'immense Empire de Russie, en train de
se désagréger, sentirait le besoin d'un nouveau point d'.appui et se
retournerait vers le centre de la vérité catholique. Dans l'espoir de
faciliter à tant de millions d'âmes le retour au giron de l'Eglise,
il s'adonnait, etc. ». Quelle naïveté! La papauté, centre du
catholicisme La papauté, point d'appui pour empêcher la désagrégation

de la Russie et pour la sauver! Comment peut-on encore de

nos jours, en présence des '

faits, écrire de telles billevesées Et
dire qu'il y a néanmoins, même en Russie, des orthodoxes roma-
nisants! Espérons que les vrais orthodoxes et les vrais patriotes
ouvriront bientôt et d'autant mieux les yeux.

Le Directeur-Gérant : Prof. Dr E. Michaud

Berne. — Imprimerie Stampali & ClE.



Verlag von C, A, Schwetschke und Sohn, Berlin W. 35,

Bischof von Anzer
die Berliner amtliche Politik und die evangelische Mission.

Von

Friedrich Nippold.
Preis Mk. 1. SO.

Römische Taktik
in den Vereinigten Staaten.

Von

Kari Knortz,
EvansvilU1. Indiana.

Preis Mk. 1.50.

Beiträge zur Reformationsgeschichte.

Bibliographia Brentiana.
Bibliographisches Verzeichnis der gedruckten
und ungedruckten Schriften und Briefe des

Beformators Johannes Brenz. - Nebst
einem Verzeichnis der Literatur über Brenz,
kurzen Erläuterungen und ungedruckten Akten.

Mit Unterstützung' der Württembergisc&en
Kommission für Landesgesehichte

bearbeitet von

Lie. Dr. W. Köhler,
Privatdozenten an der Universität Giesseu.



Verlag von O, À. Schwetschke und Sohn, Berlin W, 35.

Lio. Friedr. Reinh. Lipsius:

Kritik der theologischen Erkenntnis.
Preis Mk. 5. 50.

Dr. Emil Ott:

Die Religionsphilosophie Hegels,
in ihrer Genesis dargestellt und in ihrer Bedeutung für die

Gegenwart gewürdigt.
Preis Mk. 3.

D. Georg Graue:

Selbstbewusstsein und Willensfreiheit,
die Grundvoraussetzungen der christlichen Lebensanschauum

mit besonderer Berücksichtigung ihrer modernen
Bestreitung geprüft und dargestellt.

Preis BIS. 3. -20.

Dr. Karl Heim:

Das Weitbild der Zukunft.
Eine Auseinandersetzung zwischen Philosophie, Naturwissen¬

schaff und Theologie.
Preis Mk. i. —. gebunden Mk. 5. —.

Professor Goswin Uphues:

Religiöse Vorträge.
Preis Mk. 1. 80. kartonniert Mk. -2. 40.

Professor Dr. J. Kohl er:

Der Geist des Christentums.
Prjeis Mk. 1. 20.

Professor D. A. Dorner:

Grundprobleme der Religionsphilosophie.
Vorträge. Preis Mk, 3. 20.


	Chronique

