Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)
Heft: 53
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 178 —

CHRONIQUE

THEOLOGIQUE ET ECCLESIASTIQUE.

* La circulaire du St. Synode de Pétersbourg, du 31 mars 1903,
au patriarche de Constantinople, Joachim III. — Cette seconde
circulaire, que nous avons le vif regret de ne pas posséder en
entier et dont nous ne pouvons citer que quelques passages, nous
parait étre un document important en ce qui concerne le réta-
blissement projeté de l'union des Eglises. D’abord, le St,Synode
de Russie a remarqué de trés grosses lacunes dans la précédente
lettre de S.S. le patriarche Joachim, et il les lui signale en les
regrettant:

«Notre joie, certes, n’est pas, quant a présent, compléte.
Dans le cheeur des Eglises autocéphales seeurs qui ont prété
Voreille a votre paternelle invitation, ce nous est un tres vif plaisir
de voir et de saluer nofre commune meérve I’ Eglise de Sion, et nous
y voyons bien aussi nos jeunes sceurs, récemment dotées de l'au-
tocéphalie, c’est-a-dire les Eglises de Grece, de Roumanie, de
Serbie et de Monténégro. Mais, par contre, nous n’y voyons point
du tout les deux grands et trés antiques sieges d'Alexandrie et
d’Antioche; nowus »’y voyons pas davaniage les glornieuses Eglises
autocéphales de Chypre et du mont Sinai; nous n’y voyons pas
non plus les Eglises orthodoxes d’Autriche et autres pays. Quant
aux fils spirituels de I'Eglise en Bulgarie, ils ne peuvent prendre
leur place dans la grande famille commune et peut-étre, hélas! en
sont-ils encore eux-mémes a ne pas en éprouver le désir. Diffé-
rents motifs, qui n'ont point tous la méme gravité, ont empéeché
ces Eglises de participer a un acte si utile pour le bien commun
et si désirable, et peut-étre faut-il que le baume du temps, que
notre charité fraternelle, que notre mutuelle condescendance fassent
leur ceuvre pour écarter ces regrettables dissentiments . ..

<« A notre grand chagrin, nul ne peut le nier, en ces der-
niéres années, les questions et les affaires ecclésiastiques ne consti-
tuent souvent, trés souvent méme, gu'un prétexte on un écran dev-
rieve lequel se cachent des ambitions & ordre temporel; ce sont des



179 —-

moyens dont on se sert pour atteindre des fins politzques et réa-
liser des projets nationaux; on les utilise chez les forts pour con-
quérir et dominer, chez les faibles pour obtenir la liberté et l'in-
dépendance. . . »

Pour qui sait lire entre les lignes, il y a la des faits que
les adversaires de l'Eglise orthodoxe orientale ne manquent pas
d’interpréter et de commenter contre elle, et qui ne peuvent
que réjouir 'Eglise romaine en particulier. Les théologiens ultra-
montains ont plaisir, en effet, a insinuer aux orthodoxes d’Orient
de commencer par rétablir l'union entre eux avant de vouloir la
rétablir avec les autres Eglises. Ces mémes ultramontains parlent
d'une commission interecclésiastique de Pétersbourg, qui serait
« chargée de préparer une réponse aux questions posées par le
comité vieux-catholique de Rotterdam et l'évéque anglican du
Fond-du-Lac en Amérique>», en attendant que le patriarche de
Constantinople <« mette les intéressés en demeure de fournir la
profession solennelle de leur foi» (sz). Les ultramontains en ques-
tion, qui sont menés a la baguette par leur propre patriarche,
s'imaginent que l'union des Eglises peut se faire a la baguette et
que le patriarche de Constantinople agira a la facon et selon les
procédés du pape de Rome. Ils se trompent. Les ¢ intéressés »,
dans cette question, sont tous ceux qui ont intérét au rétablisse-
ment de 'union, donc les orthodoxes orientaux aussi bien que les
orthodoxes occidentaux. De plus, aucun frére n’a le droit de
« mettre en demeure: ses fréres. Quant aux anciens-catholiques,
ils nont pas d’autre « profession solennelle de foi» que celle de
I'ancienne Eglise des huit premiers siecles, laquelle est suffisam-
ment connue en Orient comme en ccident. Les ultramontains
susdits semblent croire qu’il est question entre les Eglises séparées
de travailler a une profession de théologie, c’est-a-dire & un exposé
théologique des dogmes, exposé qui devrait étre accepté par toutes
les Eglises comme un document dogmatzque. Ils se trompent; ils
confondent foi et théologze. Jamais les Eglises ne seront unes dans
les matieres plus ou moins philosophiques et scientifiques de la
théologie, parce que ce sont des matiéres changeantes. Rome, qui
est habituée a changer et a vouloir imposer comme dogmes ses
propres élucubrations théologiques, se figure que I’'Eglise d’Orient
entrera aussi dans cette voie. Rome a réussi, effectivement, a ré-
pandre cette vue dans certaines contrées de 1'Orient ou son in-
fluence ne s’est que trop exercée; mais, graces a Dieu, cette opi-
nion n'est pas celle de /’Eglise orthodoxe d’Oriemt, pas plus
quelle n’est celle de I’Eglise ancienne-catholique d’'Occident. Aux
deux Eglises, la foi orthodoxe de Pancienne Eglise une et indivi-



— 180 —

see suffit et suffira; la théologie n’est qu’une science, et aucune
science n’est le dogme.

A en croire les communications de la presse, il est question
de tenir, en Russie ou a Constantinople, des réunions périodiques
auxquelles assisteraient les délégués de tous les différents groupes
orthodoxes dans le but d’échanger des vues sur les grands inté-
réts d'ordre général. Ces réunions auraient lieu tous les trois ans.
Elles ne seraient pas un concile, mais de simples conférences
théologiques et ecclésiastiques, qui prépareraient sans doute le
retour aux conciles cecuméniques. Nous applaudissons vivement.

* Excellent aveu du « Russian Orthodox American Mes-
senger » (October Supplement, 1903, p. 349-350): <« The great act
of self abnegation, however, is not for the West alone. It must be
divided between the East and the West. If the Christian ideal of
the union of churches is to become possible, at some remote future
epoch, it is necessary for the orthodox church of the East to
recognize that all the characteristically eastern features, it has ac-
cumulated in the course of centuries, are no wore than local peculia-
raties, and also it must recognize ke right of the West to continue
to practice its own peculiarities wethin the (Ecumenical church, in
as for at least as these peculiarities do not contradict tke spirat
and the principles of the universal orthodox.

Is this double great feat ever to be accomplished: Will the
West and the East ever consent to give up the exclusiveness of
the peculiarities of their civilisation, for the sake of the Christian
idea of love and union?

Who can tell?

But the uncertainty of the future must not hinder the spiritual
iabours of the present. When the apostles asked the Saviour con-
cerning the time of the restoration of the kingdom of Israel, He
told them, that they must not be concerned about dates and terms
established by the Father in His power.

Rememhering these words, we must diligently prepare the
materials, which may be needed, be it only in a very remote fu-
ture, for the construction of the spiritual edifice of one Christia-
nity.»

C’est précisément la doctrine que les anciens-catholiques n’ont
cessé de soutenir. Il n'y a qu’une Eglise orthodoxe universelle,
soit en Orient, soit en Occident; son esprit et ses principes doivent
étre maintenus en Orient et en Occident; ces deux parties de
I'Eglise universelle ont le droit, sous cette réserve, de pratiquer
leurs traditions particulieres, lesquelles n’empéchent nullement 'union ;
et I'union ne peut se rétablir entre les deux parties séparées que



— 181 —

par des actes d’'abnégation réciproque. 77és-bien. lLes anciens-
catholiques sont préts.

* The Archbishop Tikhon and the Bishop Tuttle. - « Chicago.
Nov. 10, 1905. A very unfortunate event occurred last Sunday
(November 3) in New York City. The Russian Archbishop Tikhon,
of whose pleasant relations with ourselves I have spoken in pre-
vious letters, re-ordained to the priesthood Dt ]J. N. W, Irvine, who
after canonical trial had been deposed several vears before by the
Bishop of Central Pennsylvania.

This act was announced beforehand in a letter from the
Russian prelate to our own presiding Bishop. In this letter Arch-
bishop Tikhon reminds us that until within the past year we have
provided no courts of appeal, and that Dr* Irvine was thus debar-
red from appealing from the “conduct and sentence of his dio-
cesan — Bishop Talbot,” “We cannot,” he says, ‘“and must not
let that controversy, either canonically or otherwise, influence us
in the Holy Orthodox Church in doing what we know and believe
is according to the love, mercy, and justice of our Blessed lLord
and Saviour Jesus Christ. The Rev. Dr Irvine has well-nigh thirty
years served as a minister at God's Holy Altar and desires until
death in this wise to obey the voice of the Holy Spirit. [Note the
seeming acknowledgment of our orders.] We feel it, therefore, our
duty as well as a pleasure to confer upon him the gifts and graces
of the Holy Orthodox Church as she has received them from the
Holy Ghost.” He requests Bishop Tuttle to “convey to the House
of Bishops, when in council assembled, that our action must not
be interpreted as being either inimical or unloving, for we are
alone guided by the canons and usages of the Holy Orthodox
Church, and we trust by the high sense of justice and charity
which the Great Head of the One Holy Catholic Church has be-
stowed upon us, and which we know you will graciously allow to
be our true motives.”

Our presiding Bishop replied courteously but firmly. He called
attention to Canon V. of Nicea, which requires that “persons who
have been cast out by one Bishop are not to be readmitted by
another.” He suggests that in waiving past controversy the Arch-
bishop “has not taken such care that ‘inquiry should be made’
as the Canon [Nicene] prescribes in such a serious matter as a
reinstatement in the priesthood of one who, as a matter or fact,
now stands deposed by another Bishop in the Church of God.”
He adds,” It is my understanding that it is a Catholic principle
that Holy Orders are indelible. If you carry out your intention,
may I ask your Grace to consider the implication involved in such



182 —

an act of ‘ordaining’? It seems to me it would be a public ex-
pression on your part of a repudiation of the validity of orders of
our Church, and might be a serious interruption to the current of
amity and unity now setting in between the two Churches.”

In spite of this dignified protest from official quarters, and in
spite of other intimations, including one from Bishop Crafton,
whose friendly relations to the Archbishop are well known, that
such an act must be regarded as unfriendly, D* Irvine was ordai-
ned (r) Deacon last Saturday and Priest on the following day,
Thus by one incomprehensible act of uncanonical and reckless
aggression the Archbishop has put an end abruptly to our hopes
that the two Churches might come better to understand each other
through his kindly efforts. It is sad.

Dr Irvine has a most unenviable record. Wandering about to
many parishes, everywhere he has gone, he has been involved in
trouble, sometimes scandal. On his deposition he brought suit for
libel and conspiracy, and was beaten in both the lower court and
in the Supreme Court of Pennsylvania. He appealed to the House
of DBishops, which refused to reopen the case, and decided that Dr
Irvine’s only course was to prefer canonical charges against his
Bishop. He followed this advice, and the Board of Inquiry thus
called into being decided that there was no case. The Diocesan
Convention was appealed to and sustained the Bishop. New char-
ges were formulated against the Bishop, but before the new Board
of Inquiry could assemble, the parties who had signed the present-
ment had withdrawn their signatures, on the plea that they had
been induced to sign by misrepresentation. Such is the man
whom Archbishop Tikhon seeks to rehabilitate.

The interference is, of course, quite contrary to Canon l.aw,
and the Archbishop would be sore pressed indeed to cite any
Canons of his own Church which permit a metropolitan to inter-
fere with the disciplinary affairs of another province. He possesses
no appellate jurisdiction whatever in the case. Nor is this all. His
method of procedure is grossly irregular. If he had possessed juris-
diction, it would have been his part to order a new trial. Instead
of this he decides on the basis of cx parfe statements that D* Irvine
is not guilty and proceeds —not to restore him to his functions,
but— to re-ordain him!

Implicitly treating Dr Irvine as one who has had valid orders,
he reiterates these orders sacrilegiously. The alternative view is
that he hereby announces his conclusion that we have no orders.
This conclusion, however, must have been reached very recently,
for only three weeks earlier he welcomed the writer with full cle-



— 183 —

rical honours into the sanctuary when celebrating pontifically in
the Servian chapel of this city.

The event has naturally caused much indignation, and 7%e
Living Church plainly intimates that a request to the Holy Synod
for Archbishop Tikhon’s recall is in order.»

* L.es « Annales de philosophie chrétienne : et leur nouveau
programmme, — Cette Revue, fondée par Bonnetty, a atteint sa
77¢ année. Son dernier directeur, M. I'abbé Ch. Denis, mort 'an
dernier, a été remplacé par M. L. Laberthonniere. Ce changement
de rédaction a donné lieu a un nouveau programme, publié en téte
du numéro d’octobre dernier (p. 1-31). Le ton en est trés élevé et
I'inspiration excellente. A part les pages 15-18, ou le principe
d’autorité religieuse est insuffisamment expliqué et ou l'obscurité
pourra paraitre a plusieurs une réticence regrettable, on ne peut
qu'applaudir au souffle de sincérité, de libéralisme large, quel-
quefois méme hardi (Rome n’apparaissant que dans un lointain
trés estompé), qui anime l'ensemble du morceau. Nos lecteurs li-
ront avec plaisir les passages suivants.

Avant tout, ce beau mot de St. Augustin: < Cherchons comme
cherchent ceux qui doivent trouver, et trouvons comme trouvent
ceux qui doivent chercher encore; car il est dit: L’homme qui
est arrivé au terme ne fait que commencer. » Donc les Annales
chercheront. L.a Rédaction avoue que la tidche du chrétien qui
veut toujours mieux comprendre le sens et la portée du christia-
nisme, est « une tiche qui ne s’achéve pas» (p. 11). Elle recon-
nait qu’ «il s’agit de reviser nos positions intellectuelles, d’élargir,
de compléter, de vivifier notre conception du christianisme. ..
Pour la dégager de la gangue humaine que nous y mélons tou-
jours, il faut nécessazrement la remettre ou plutét nous remettre
avec elle au creuset de la vie et de la réflexion» (p. 12).

Ce travail ne peut se faire que par la recherche: ¢la re-
cherche est nécessaire» (p. 19). Par la on n’entend nullement
faire appel a l'argument d’autorité. Faire un tel appel serait « se
dérober >. 8'il y a des «<données de l’enseignement regu» et des
¢ définitions promulguéess, on déclare que ce sont la «des pro-
bléemes & wvésondre bien plutit que des solutions s, « Ce n'est pas,
dit-on, parce que le géométre a supposé le probléme résolu qu'il
a déja toute la solution possible et désirable... Et la preuve que
les enseignements dogmatiques sont, en méme temps que des so-
lutions, des problémes a élucider, c’est que, d'un autre point de
vue, foute théologie n'est en fin de compte qu'une tentative pour les
vésoudre davantage en les traduisant em concepts assimilables »
(p. 29). — Excellent. Mais que va dire Rome?



— 184 —

Quoique la Rédaction déclare «habiter sous la protection de
Pierre », cette protection ne génera personne, tant qu’elle ne sera
vraiment qu’une profection. Car ce n’est certainement pas pour
éluder les recherches philosophiques et scientifiques imposées par
la situation actuelle, que la Rédaction a précisé ainsi cette situa-
tion toute nouvelle: «La spéculation philosophique d’'une part, la
“critique historique et exégétique de l'autre, ont modifié les points
de vue, introduit des probléemes inédits, aiguisé des curiosités nou-
velles; les méthodes ont été précisées; des discussions sur les
points fondamentaux ont été¢ abordées avec une extréme ardeur et
une pleine franchise» (p. 22). A besoins nouveaux, devoirs nou-
veaux. L'apologétique sérieuse du «christianisme » (car c’est de
lui seul qu'il s’agit, p. 23) ne se fera qu’a cette condition.

La Rédaction ne veut point étre une école fermée. Elle fait
appel méme aux adversaires, a ceux qui ont «leurs raisons de ne
pas croire », autant qu'a ceux qui ont des raisons de croire. « Ne
serait-ce pas une duperie de parler toujours de la valeur de la
raison, si pratiquement on n’avait jamais cette confiance en elle?
C'est en ce sens et sous cette forme, pas autrement, ... que notre
ceuvre doit aboutir a une apologie du christianisme 5 (p. 25). On
ne souffle mot du catholicisme romain.

Cet excellent esprit est encore mis en plus compléte lumiere
par la déclaration suivante: ¢ Notre rble a nous n’est pas de pro-
mulguer des définitions, ni de nous poser en représentants ou en
gardiens attitrés de l'orthodoxie. S'il est nécessaire qu'une autorité
s'exerce 1) ... il ne nous appartient a aucun degré de l’exercer,
pas plus du reste qu'a personne de ceux qui sont dans le rang
avec nous. Et s’il importe que nous nous en souvenions, il im-
porte aussi que les autres s’en souviennent. Notre rble, c’est d’ex-
plorer, de jeter la sonde, de remuer des idées, de les discuter, de
les critiquer pour les mettre a I'épreuve, mais non de juger ef de
condamner . .. Le péril dont avant tout nous devons nous garder,
c’est de supposer que nos conceptions du moment, notre maniere
de voir et de comprendre les choses, soient la norme définitive et
indiscutable de ce qui doit étre a jamais pensé, de telle sorte que
nous n'aurions plus qu’a nous dresser en ennemis contre ce qui
du premier coup n’entrerait pas ou ne semblerait pas entrer en
elles» (p. 26). — Et encore. Non seulement les écrivains des Az-
nales ne posent pas cen représentants et en gardiens attitrés de
I'orthodoxie », mais ils déclarent que « pratiquement, pour chacun
de nous comme pour chaque groupe, comme pour ['humanité

') Ici nous exprimons de nouveaun le regret que la Rédaction n’ait pas dit
clairement quelle est cette autorité, sa nature, son étendue, son mode d’exercice, etc.



dans son ensemble, lorthodoxie dans les esprits est un idéal qui
n'est pas aiteint, puisque partout plus ou moins, méme chez les
meilleurs, les plus éclairés, les mieux orientés, subsistaient des idées
incomplétes et erronées, puisque 77 en nous, ni autour de nous, la
vérité n'est assez explicite pour informer pleinement les esprits.
L' Eglise en ce wmonde n'est pas la réalisation consowmmée de cet
edéal: autrement, une fois dans son sein, on n'aurait plus rien a
faire. » Il est vrai que la Rédaction ajoute aussitdt que I'Eglise est
« lorgane par lequel cet idéal se réalise dans 'humanité» (p. 27):
comparaison toute gratuite et que rien n’autorise dans l'enseigne-
ment du Christ, image pleine d’obscurité, trop exclusive, trop ab-
solue et dont il serait facile d’abuser. Mais je veux croire qu'en
Vemployant on n’a pas songé¢ a toutes les erreurs qu’on pourrait
y mettre aisément et qu’il serait ensuite trés facile d’en extraire.
Je le répete, je veux croire a la parfaite bonne foi du Rédacteur:
car on ajoute, quelques lignes plus loin, que ceux qui enseignent
dans I'Eglise « doivent commencer par apprendre ¢f confinucr en-
sutte d'apprendre; de telle sorte qu'un travail se fait imcessamment
dans V'Eglise par [l concours de tous les fidéles et méme, en un
sens, de ’humanité tout entiére ».

Enfin, on avoue qu’on a subi des défaztes, mais on espere
que dans ces défaites et par ces défaites mémes, une rénovation,
qui se dessine deja, se réalisera (p, 29). Dieu le veuille! Nul plus
que nous n’applaudira a la rénovation de I'Eglise romaine, de sa
théologie, de son enseignement et de ses pratiques. Puisse la nou-
velle Direction des « Annaless y contribuer dans une large part!
Qu’elle nous permette de lui dire — elle ne prendra sans doute
pas cela pour un compliment, mais c’est un plaisir que nous nous
accordons — qu’en la lisant, nous croyions lire, sauf aux pages
obscures et amphibologiques, un programme ancien-catholique.

* Le programme de ¢« Demains. — < Demain s est une nou-
velle Revue hebdomadaire, fondée a Lyon comme <« organe de
critique et d’action :. Le Directeur, M. Pierre Jay, et ses collabo-
rateurs paraissent les uns plus libéraux, les autres moins, disons
méme trés peu. Mais laissons les personnes de coté et ne voyons
que les déclarations. On lit dans ce programme: ¢« La France ca-
tholzque (lire romaniste) se meurt. Mais elle succombe beaucoup
moins aux attaques de ses ennemis qu’aux défaillances et aux dé-
formations qu’elle s’inflige a elle-méme, dans son propre sein. ..
Ce phénomeéne de stérilité est des plus explicables: la France ca-
tholique (lire romaniste) est de moins en moins chrétienne. La
forme religieuse lui reste assurément. Mais le vase baptisé se vide
chaque jour de son contenu spirituel et moral. De telle sorte qu’il



ne subsiste plus guére, chez nombre des nétres, que 'habitude de
gestes et de rites dont ils ne savent plus le sens profond ni la
fécondité. Comment s’étonner ensuite si le szmulacre religieux de-
meure sans résultat? Il s’agit donc de nous guérir tout d’abord
nous-mémes de notre propre mal. » — Certes 'aveu est grave.

Ajoutons qu’il fait honneur a la sincérité des coupables, et
que les lignes suivantes donnent le meilleur espoir: « Puisqu'il est
bien démontré que les décadences sociales sur lesquelles tant de
pharisiens, éternels frappeurs de la poitrine d’autruz, s'offrent le
triste plaisir de se lamenter toujours sams avoir lhumzlité de s’en
accuser jamais, ont premicrement en nous leur principe, nous
combattrons moins les ennemis du dehors que nous ne francherons
au dedans de nous-mémes.» Excellent. — « Cette intime refonte
de conscience et de mentalité, qui sera [lidée directrice et fixe de
notre organe, comporte un double objectif: la guerre aux égoismes
et aux sophismes d’ordre politique, social, religzenx, qui paraly-
sent, compromettent ou font dévier I’action chrétienne; la prédica-
tion du vzeil idéal ‘fvangélique, que la politique a banni de tant
d’ceuvres, de tant de cceurs, de tant de bouches.: Nous, anciens-
catholiques, nous ne saurions mieux dire.

Et encore: « L’amour de la liberté sera pour nous lamownr de
la liberté des autrves. Que nous arrivions a la conquérir !), et nous
ne 'abandonnerons pas le jour ou nous n'y trouverons plus gue
le profit d'autruz. Contre toute opinion triomphante, quelle que
soit son excellence d'ailleurs, nous réserverons toujours /zmzpres-
cripirble droit de dissidence de 'indtvidu. Nous n’abaisserons point
la fierté sacrée de notre cause en laissant croire par des regrets,
qu'il nous est impossible de vivre dans un milieu qui nous refuse
des priviléges... Enseigner au peuple qu’il possede un droit in-
aliénable de révolte quand ses chefs deviennent des tyrans, leurs
décrets de proscription fussent-ils signés au nom de la liberté, »e
sera qu'une parvtic de notre @uvre.» On comprend aisément l'ap-
plaudissement que nous donnons a cette déclaration: car nous,
fideles anciens-catholiques, nous peuple chrétien, nous n’avons pas
fait autre chose que de nous révolter contre les chefs de la hié-
rarchie papiste, lorsque, violant I’Ecriture, la tradition, le dogme,
ils sont devenus les c¢tyrans> des dmes et de I’Eglise catholique,
tout en affirmant que leurs ¢ anathémes» étaient lancés au nom de
la liberté!

1y Pardon! Vous avez la liberté religieuse la plus entiéve, toute celle que le
droit commun et la défense des libertés nécessaires de ’Etat peuvent permetire;
vous avez méme en France d'énormes et injustes privileges. En sorte que, si vous
vous croyez privés de la liberté dans ’état actuel des choses, il faut travailler vite a
la «refonte de conscience et de mentalité » dont vous venez de parler.



187 —

« La religion qu’il nous faut aujourd’hui, écrivait nagueére l'ar-
chevéque Ireland, ne consiste pas a chanter de belles antiennes
dans des stalles de cathédrales tandis qu’il n’y a de multitude ni
dans la nef, ni dans les bas-cotés, et qu’au dehors le monde
meurt d'zmanition spivituelle et morale. » Bravo! Vive la réforme
catholique!

« Le meilleur est de se servir de lesprit critique et de ne
faire usage que de procédés scientifigues.» Bravo encore! Vive la
théologie scientifique!

¢ Pour nous, toute vérité démontrée sera une vérité orthodoxe...
Notre but n’étant pas de dogmatiser pour notre propre compte,
mais de coopérer a la formation des esprits, nowus ne serons inféo-
dés a aucune école ... Loin de méconnaitre le mal, nous venons
le combattre cn nous-memes, dans notre passivité, notve égoiswie,
notre ignorance ... La bataille des idées ne comporte pas de
ruses. Pour nous, fowte vérité sera bonne a dire... Nous procla-
merons la pensée d'autrui, en meéme temps que nous nous en
prévaudrons ... »

En vérité, c’est parler d’or. Les intentions sont excellentes.
Toutefois ce ne sont 14, jusqu'a présent, que des paroles. L'im-
portant est de les mettre en actes, et de savoir si, lorsque Rome
condamnera les actes, les acteurs se soumettront et rentreront
dans les coulisses, comme l'ont déja fait plusieurs collaborateurs
de cette Revue. Hélas! les déclarations de ce genre abondent
dans les cartons du romanisme libéral; mais les fidéles sérieux,
aujourd’hui, veulent des actes. Nous les attendons, en voulant ou-
blier que nous avons été trompés tant de fois!

* Aveux de M. Birot, vicaire général d'Albi, sur Iétat
actuei du catholicisme en France. — Dans un article tres remar-
quable (dunales de philosophie chrétienne, novembre 19o35), M. B.,
apres avoir affirmé -la nécessité d’'une constante réformes» dans
les €éléments humains de la religion, ainsi que «dans les ministres
de T'Eglise, qui ne sont pas a l'abri des influcnces terrestres »
(p. 114), décrit, avec une précision navrante et avec une sincérité
pleine de grandeur, ¢ la décadence de 'ancienne Eglise de France :.
Il faut vraiment lire ces pages 113-121, ou la profondeur de la
plaie est mise a nu avec une extraordinaire streté de diagnostic;
puis, P'état d’esprit du clergé frangais, p. 122-123; ensuite, ce four-
millement des dévotions les plus diverses, ces manifestations «avor-
tées ou mesquines du sentiment religieux anémié s, ce « parasitisme
qui nait de la faiblesse et qui 'augmente », ce ritualisme débordant
a travers lequel «le catholicisme apparait aux esprits qui errent
autour de I'Eglise comme une espéce de maquis inaccessible a la



— 188 —

raison et inhabitable pour une conscience éclairée>» (p. 124). C'est
navrant. Cependant M. B. a l'espoir que, si la fagade s'efirite et
se disloque, I'édifice résistera, et que la vie n’est pas atteinte dans
sa source méme (p. 126 et 132). Il croit a une rénovation. Puisse-t-elle
se réaliser! Une loyauté aussi entiére mérite d’étre exaucée. Tou-
tefois cette rénovation ne se réalisera, croyons-nous, que par des
idées claires, des procédés nets, des explications sans amphibo-
logie, dans lesquelles il n’y aura plus de ces images louches ou
se cachent les malentendus et grace auxquelles les erreurs se per-
pétuent. Que de fois les ames vraiment chrétiennes n’ont-elles pas
réclamé cette réforme de I'Eglise, non seulement zn capite of n
menbris, mais aussi dans son enseignement, dans sa morale, dans
sa discipline, dans son culte! Et toujours, avec un art satanique, cette
réforme a été écartée. De la, peu a peu, les abandons dont M. B. se
plaint si éloquemment. Il n'est que temps d’y remédier, mais en {rap-
pant lennenz. Et M. B. et ses amis doivent savoir ou est I'ennemi:
Phistoire est éblouissante de clarté. Espérons. En attendant, que
M. B. me permette d’appeler son attention sur le passage suivant
de la p. 127. Il dit: « La conception d’un christianisme enzzcrement
imitobile non seulement dans ses dogmes et sa constitution, mais
encore dans son expression scientifique et sociale, ne pouvait que
figer les catholiques dans un conservatisme étroit qui les eidt défi-
nitivement exclus du mouvement général de l'humanité. ZLewsr foi
cut été wouee a la mort en raison meme de sa fidélité, puisqu’elle
se fit identifice a un état de choses qui devait étre nécessairement
dépassé. C’est en effet le double mystére de la religion, que !'hu-
main y soit nécessairement le véhicule ¢z le suppori du drvin, et
que le divin reste toujours identique a lui-méme dans linstabilité
et le constant renouvellement de 'humain. »

Cette déclaration me semble contenir une grave méprize,
D’une part, elle distingue dans le christianisme le divin et '’humain :
le divin, qui doit rester « toujours identique a lui-méme » ; 'humain,
qui doit constamment se renouveler. C’est trés bien. Mais, d'autre
part, les théologiens romanistes ont 1’habitude d’escamoter « l'iden-
tit¢ du dogme» par la fagon dont ils pratiquent le fameux « déve-
loppement » du dogme. On connait les dogmes romains, que la
papauté et ses adhérents imposent comme des développements iden-
tzques de l'enseignement du Christ, et qui en sont, disons le mot,
la corrupizon. Pour mettre fin a cette meprise, il faut dire que le
dogme, élément divin, enseignement méme de J.-C., doit étre rox-
jours le méme, mais que son expression Awumaine, plus ou moins
scientifique, doit constamment se développer et se perféctionner:
et qu’ainsi le christianisme, dans ses éléments divins (dogmes), doit
étre fixe et immuable, mais variable et progressif dans ses éléments



— 189 —

humains (théologie, discipline, etc.). Donc la foi dans les dogmes,
et dans les dogmes seuls, loin d'étre «vouée a la mort en raison
méme de sa fidélité », ne peut vivre qu’'a la condition de se rester
fidele a elle-méme. Ce n’est pas 'humain qui est le support du divin,
mais au contraire, c’est le divin qui est le support de !’humain,
en ce sens que les enseignements divins de J.-C, sont indépendants
de la théologie, et que, loin d'étre réglés par elle, ils doivent en
étre la base et le support. St.Paul a mis ce point en parfaite
lumiere : 2pso summio angulari lapide Christo Fesu (Eph.1I, 20;
voir aussi [. Cor. IlI, 10 et suiv.). Ce n'est pas non plus a [létat
de choses ambiant que la foi doit s’identifier, mais uniquement 2
'enseignement du Christ, son unique objet. L’état des choses
change, la théologie comme science humaine change, la discipline
change. Ce qui reste immuable, c’est le Christ, l'enseignement du
Christ et ses préceptes. Donc les prétendus dogmes romains ne
sont pas des dogmes, mais de simples formules théologiques, sou-
vent erronées et qu’il faut rejeter énergiquement. Essayer de les
sauver diplomatiquement par l'ergotage, c’est continuer le funeste
escamotage de la réforme, dont I'Eglise a tant souffert. Il faut que
M. B. et ses amis se résignent a voir la vérité telle qu’elle est, et
a en tirer les conséquences théoriques et pratiques qu'impose
I'impitoyable logique. Rien de plus, mais rien de moins.

* Abus de PEglise romaine condamnés par un membre de
cette Eglise. — Dans son trés beau livre intitulé: Vers [’Egilisc
fzbret), M. de Narfon s’éléve contre les abus de pouvoir ¢ comme
il s’en rencontre parfois dans ['histoire des papes». «Les catho-
liques, dit-il, pourraient passer outre, sans manquer a l'obéissance
due au chef de 'Eglise. Ils le pourraient comme hommes, parce
qu'sl n'y a pas de puissance au wmonde qui ait le droit d’empécher
des étres doués de raison et de libre arbitre de traiter /lzbrement
toutes les questions a la solution desquelles il convient que les ar-
guments de raison ne restent pas étrangers. Ils le pourraient
comme catholiques», etc. (p. vil), — M. de N. blame Lamennais
de s'étre séparé de la cause catholique et de ses fréres d’armes,
parce qu’il était désavoué et repoussé par les chefs et les repré-
sentants officiels de cette cause. « C’est en quoi il se trompa, dit
M. de N.; car l'encyclique Mirar: vos n’engageait point infailli-
bilit¢ doctrinale de [ Eglise, et Lamennais conservait par consé-
quent, ax point de vue méme de [orthodoxic, le droit d'avoir rai-
son contre Gregorre XVI> (p. 222).

M. de N. blime les procédés employés par la cour de Rome
contre les évéques Geay et Le Nordez. Il signale la «cuisine» a

1y Voir, dans cette A'¢one, pp. 109-112, 130-134, I57-161



— 190 —

laquelle celui-ci se trouva soumis dés son arrivée a Rome (p. 320),
les menaces dirigées contre ce « prisonnier du Vatican » (p. 321), etc.
Il s’éleve contre les empiétements des nonces a Paris, en 1824,
1826, 1850, 1904 (p. 313-319). Il flétrit I'épiscopat frangais de
Napoléon IIl, «l’aberration de cet épiscopat courbant devant un
homme et devant un trone des genoux qu’il n’aurait dd incliner
que devant l'autel et devant Dieu» (p. 234). Il mentionne ce fait
qu'un certain nombre d'évéques frangais actuels refusent de se
prononcer sur la question de la dénonciation du Concordat, et
cela, parce que Léon XIII s'était réservé cette question (p. vi)! 1l
ne les qualifie pas de valets du pape, mais qui ne voit dans ce
fait une mentalité de valets? — Tout en se portant défenseur des
congrégations, il concede qu'elles «ont certainement comme tous
les agrégats humains, leurs tares et leurs défaillancess (p. 59). I
accuse formellement les Augustins de I'’Assomption d’avoir = si-
mulé » l'obéissance envers Léon XIII. Il s’éléeve a ce sujet contre
¢« certaines parades de soumission au chef de I'Eglise », et il ajoute
(p. 293): < Ai-je besoin d’ajouter que, selon moi, les Augustins de
I’Assomption, en restant journalistes malgré Léon XIII, étaient et
demeuraient dans leur droit, parce que Léon XIII n'avait pas
celui de leur interdire cette profession? Mais on aurait aimé plus
de franchise dans cette résistance @ [ukase romain. On peut ré-
sister a l'injustice, d’'ou qu’elle vienne, mais quand on résiste, il
ne convient pas de s'attribuer devant les hommes le mérite de
I'obéissance et du sacrifice. » Parfait.

M. de N. déclare qu’ «il faut élaguer de 'enseignement religieux
tout ce qui tend 4 matérialiser la religion » (p. 351). Et en conséquence
i1l condamne «cette effroyable imageries des crucifix, des sacrés-
ceeurs avec des flammes par en haut et de grosses gouttes de
sang par en bas (p. 351). Combien je regrette de ne pouvoir re-
produire ici les pages si chrétiennes ou il condamne «1énormité
doctrinale », les «croyances tout a fait superstitieuses et antithéo-
logiques au premier chef», refatives a ce que le «divin cceur s
aurait promis a Marie Alacoque; la facon humiliante et non chré-
tienne dont on traite les pauvres dans l'église (p. 350); la fameuse
maison de Lorette, dont la légende continue de figurer au bré-
viaire (p. 352). Et encore: «Est-il nécessaire de croire, dit M. de N.,
que la sainte Vierge est apparue a une bergeére de 14 ans pour
lui révéler que les crimes des prétres criaient vengeance au ciel
et que l'antechrist naitrait de 'accouplement d’'un évéque et d’'une
juive, et pour lui enjoindre d’aller raconter ces choses a Pie IX?
Est-il nécessaire de croire que, si l'on porte le scapulaire du
Carmel au moment de la mort, on est sauvé zpso facto, nécessai-
rement, et le respect et 'amour que nous devons a la sainte Vierge



e O, e

nous obligent-ils vraiment a attribuer @ wn sale morcean d’étojfc
une influence aussi déterminante sur le salut éternel? Quel rapport
y a-t-il entre cette croyance et la sublime doctrine du Christ? >
(p. 353). Il signale aussi les abus du culte nouveau de St. Antoine
de Padoue, la quantité des cierges et des fleurs plus grande dans
les chapelles de Marie et des saints a la mode que dans celle du
St. Sacrement, et surtout ces hommages dont on entoure I'évéque
dans les cérémonies qu’il préside. «Un Huron, dit-il, qui entrerait
tout 4 coup dans une église catholique pendant une de ces messes
ou I'évéque fait chapelle, zrast droit a l'idole et non pas au taber-
nacle > (p. 354). Excellent.

* La bulle « Unam sanctam». — La «Revue du clergé fran-
gais» (15 octobre 1005, p. 442) analyse ainsi un article de « L’ami
du clergé» sur cette bulle: «1° Elle est authentique; 2° e¢/le cst
incontestablement dogmatique. Clément V n’a pas révoqué l'acte de
Boniface VIII, il n’a fait qu'en montrer la portée. La doctrine s’en
réduit a ceci: Zowte créature humaine, méme le monarque, dans
les actes de sa vie publique, est soumise a ['autorité sprrituelle du
Pontife vomazn. » — Avis aux chefs d’Etat et aux gouvernements.
Avis aussi aux bons fide¢les de 'Eglise romaine, qui doivent tenir
cette doctrine pour un dogme, donc pour une vérité divine réve-
lée par J.-C., et qui voudraient aussi, d’autre part, tenir a l'indé-
pendance politique de leur nation.

* Un plaidoyer pour la séparation en France. — Il s’agit
du livre déja mentionné de M. de Narfon. L’auteur se prononce
franchement pour la séparation de I'Eglise et de I'Etat (pp. Vv et
346). 1l la considére comme <un trés grand bien». 11 s’éleve
contre la «si évidente aberration » des jurisconsultes catholiques
qui, & Rome, en octobre 1904, ont dénié 4 I'Etat le droit de rési-
lier tout concordat avec Rome, sous prétexte qu’ ¢il n'a aucune
qualité pour juger entre I'Eglise et lui de 'exécution de ce con-
trat», et qu'en fait, 'Etat, en faisant un contrat avec Rome, <«se
borne a promettre solennellement d’exécuter ce & quoi il est déja
obligé ». N’est-ce pas formidable que des jurisconsultes frangais
puissent étre «ultramontanisés> a ce point! (p. 1X-X). M. de N.
n'admet pas ¢ que les fins temporelles de I’Etat doivent étre sub-
ordonnées absolument aux fins spirituelles de I'Eglise » (p. X). Son
opposition contre le concordat de 1801 est d’autant plus intéres-
sante (pour un membre de I’Eglise romaine) qu’il considére ce
concordat comme < attribuant au pape dans le gouvernement de
I’Eglise plus d’autorité que le Christ n’en conféra jamais au chef
de I'Eglise > (p. 168). — M. de N. ne craint pas d’expliquer ainsi
pourquoi les évéques frangais tiennent tant au concordat; c’est



— 192 —

qu’ «ils doivent tout au concordat... d’abord l'existence comme
évéques. .. ensuitc l'autorité démesurée dont ils jouissent sur le
petit clergé ... puis les palais qu’ils habitent et ou ils ne sont, au
surplus, que les hotes de la société civile et qui contribuent tout
de méme, dans la plus large mesure, a leur assurer un prestige
qu'el vaudrait micux qu'ils dussent exclusivement a la supériorité
de lewr intelligence et a léminence de leurs vertus (p.32%-327). - -
En général, M. de N, est pour la séparation de la politique et de
la religion. Il demande que les évéques et les prétres «abandon-
nent la politique aux politiciens », et qu’ils n’aient, < ainsi qu’ils
ne doivent avoir », d’autre souci que de gagner des ames a J.-C.
(p. 360). Il avoue loyalement le mal que la politique fait a la re-
ligion et a I'Eglise. A propos de la Révocation de 'Edit de Nantes,
il s’écrie noblement (p. 38): «Le crozs ou ncurs de Vlslam ne
m’inspire ni moins de répugnance, ni moins d'zndignation quand
il tombe de levres catholiques: ou plutét il provoque en moi une
répugnance cncove plus veve, car il me blesse a la fois comme
homme et comme chrétien, étant /a négation absolue de la liberté
humaine dans ce qu'elle a de plus inviolable et de la doctrine de
I’Evangile dans ce qu'elle a de plus élevé, de plus noble et de
plus beau.» — M. de N. semble heureux de la disparition du
pouvoir temporel du pape. <« Si l'autorité morale du pape, dit-il,
est vraiment, comme le pensent MM. de Mun et Clémenceau et
comme nous le croyons sans peine, ez raison inverse de sa puis-
sance matéreelle, comment donc les catholiques et ie pape lui-
méme s’obstinevazent-zls dans la revendication, keureusement vaine
du pouvoir temporelt» (p. 311-312).

* Encore la Séparation. Un sophisme de M. I'abbé Gayraud.
— Traitant de la Séparaticn dans la ¢ Revue du clergé francais »
(1e* novembre 1905), 'honorable député du Finistere interprete
ainsi le fameux article 4 de la nouvelle loi (p. 467): «Ce texte
détermine les conditions a remplir par l’association prétendant aux
biens a transmettre et désigne les personnes qui doivent opérer
cette dévolution. La condition essentielle et unique, c’est «la con-
formité aux reégles d’organisation générale du culte dont on se
propose d’assurer l'exercice », c'est-a-dire, pour les associations
destinées a assurer l'exercice du culte catholique, /a soumsission a
Lévéeque et an pape: car telle est. d'apres le droit public francais
depuis quinze siecles, la régle fondamentale de l'organisation du
catholicisme dans notre pays. Cette condition est clazre et sans
ambiguité en ce qui nous concerne.» A la page suivante, M. G.
répete que l'autorité catholique est celle < des éveéques et du saint-
siege ». Et p. 469, il conclut ¢ que les associations cultuelles pré-



— 193 —

vues par la loi ne seront point I'organisme schismatique et lins-
trument de laicisme que d’aucuns redoutent ».

M. G. s'illusionne. Il est possible, en effet, que les autorités
qui auront a décider entre deux ou trois associations se disant
catholiques et voulant pratiquer le culte catholique, quelle est celle
d’entre elles qui est vraiment catholique, il est possible, dis-je, que
les autorités se prononcent dans le sens indiqué par M. G. quelque
temps encore, tant qu’elles seront sous l'influence de la définition
papiste de l'autorité catholique, telle que M. G. la donne. Mais
cette définition n'est pas la définition catkolique, et il ne sera pas
difficile de le démontrer aux juges. Déja M. G. avoue que cette
définition ne date que «depuis quinze siecless. C’est beaucoup
trop. Mais transeat. Cet aveu suffit pour constater déja que, pen-
dant les cinq premiers siecles, l'autorité de 1'Eglise n’était pas,
dans les Gaules, celle des évéques et du pape. L’ancienne Eglise
catholique était en effet une république; elle était autonome, notam-
ment dans les Gaules; I'évéque de Rome, simple patriarche d'Oc-
cident, n’avait pas a s’immiscer dans la juridiction des évéques;
les evéques administraient leurs dioceses avec leur clergé, et les
fideles aussi avaient des droits. Il ne sera pas difficile de démon-
trer aux juges que le systeme papiste actuel viole 'ancienne cons-
titution de I'Eglise catholique. Méme encore sous Louis XIV, on
admettait en I'rance la possibilité d’établir des évéques sans le
pape; c’etait I'ancien droit commun ecclésiastique. Les rapports
officiels des théologiens francais sur cette question sont dans les
archives des affaires étrangeéres a Paris; M. . peut les consulter
(voir la Correspondance de Rome). Si Louis XIV n’avait pas été
le fils d’'une mere espagnole (Anne d’Autriche, fille de Philippe I
roi d’Espagne; et d’un pere qui était fils d'une [Zalzenne (Marie de
Médicis) ; s'il n'avait pas été élevé dans [lultramontanisme jésuiti-
que, s'il avait voulu étre fidele aux doctrines catholiques de son
pays, il n’aurait pas joué la palinodie comme il I'a jouée sous Inno-
cent XII et Clément XI. Les juges frangais finiront par connaitre
ces faits et ces doctrines, s'ils ne les connaissent pas encore, Ils
auront assez d’esprit et de dignité pour consulter les sources au-
thentiques et ne pas boire aux sources frelatées. Ils comprendront
que les papes ont violé et changé la constitution catholique de
PEglise, et que, deés lors, ce n’est pas au pape qu'on doit deman-
der la définition de ce qui est constitutionnellement catholique,
Clest de 'a 6 ¢. Et, la démonstration faite, il ne sera que juste de
donner raison et de rendre justice aux vrazs catholiques, qui auront
des éveéques catholiques sans le pape. Cette formule étonne aujour-
d’hui ceux qui ignorent l'histoire de I'Eglise et auxquels on a fait
croire que, sans le pape, il n'y aurait plus en ce monde ni catho-

Revue intern. de Théologie. Heft 33, 190c, 13



194 —

licisme, ni christianisme, ni religion, mais seulement un grand trou
vide, ou se débattrait et s’entretuerait la pauvre humanité. Cette
mentalité, toute de grossiere ignorance, disparaitra bientdt, méme
en France, et fera place au bon sens. Lt alors, d’aprés l'article 4,
les catholiques jouiront des. droits et des propriétés catholiques,
sans se soucier de l'évéque de Rome, qui n’a aucun droit sur la
France et qui doit étre soumis a I'Eglise catholique, au lieu d’en
ctre le maitre.

* Un sophisme de M. Fonsegrive. — Dans la «Quinzaine »
du 1°" octobre 19035, M. F. prétend que, si la hiérarchie ecclésias-
tique fait quelquefois sentir davantage «lappareil extérieur du gou-
vernement », c’est parce que le regne de 'Evangile est en baisse
et que les + dislocations » qui se produisent en conséquence, doi-
vent étre réparées par lautorité. L.a thése est ingénieuse. Il est
certain que les évéques doivent veiller a la vitalité de I’Eglise con-
fiée a leur surveillance et a leur pastoration; et que, de fait, cer-
taines divisions produites dans plusieurs Fglises ont donné lieu a
une plus grande activité des évéques et ont contribué ainsi a ac-
croitre l'autorité épiscopale. Si M. IF. s'était borné & constater ce
fait, il aurait pleinement raison. Mais i1l va plus loin et semble
vouloir justifier la tyrannie dite spirituelle de certains évéques,
notamment de 'évéque de Rome, comme si cette tyrannie était
toujours motivée et necessitée par la baisse de I'Evangile dans les
ames, L’histoire de I'Eglise dément cette prétention, et montre que
beaucoup de gestes de l'épiscopat et notamment de la papauté,
inspirés manifestement par l'ambition, par l'amour du pouvoir et
nullement par le zeéle des ames, ont scandalisé les fideéles au point
que ceux-ci, sentant I'amour de I'Evangile grandir en eux, se sont
elevés et révoltés contre les scandales ¢piscopaux et pontificaux.
En sorte que la croissance de l'autoritarisme épiscopal et pontifical
¢tait une preuve de la décroissance de lesprit évangélique dans
les evéques ct les pontifes coupables. De fait, I'autoritarisme épisco-
pal, loin d’avoir corrigé aucun abus, les a tous aggravés: et l'ab-
solutisme papal, loin de rehausser l'esprit évangélique, dont il est
d’ailleurs la contradiction, éloigne du catholicisme romain les ames
qui ont le respect de leur conscience et de la vérité évangélique.
A qui M. F. fera-t-il croire que la recrudescence de matérialisme
et d’irreligion exige que le pape se déclare infaillible et omnipo-
tent ! et surtout que cette déclaration du pape fait cesser cette

recrudescence et remet I'Evangile en hausse’ Le contraire saute

aux yeux.

* M. Loisy et le cardinal Perraud. — L’histoire se répéte
souvent. En 1872, lorsque je publiai mes premieres réfutations du



— 1956 —

prétendu dogme de l'infaillibilité papale, le cardinal Perraud (alors
simple Pére Perraud) jugea a propos de me répondre et de faire
croire qu'il soutenait, lui, la cause catholique. Voir mon volume
intitulé : Les fanux Libéraux de ['Eglise romaine, Réponse au P. A.
Ferraud (Paris, Fischbacher, 1872). En 1904, le méme personnage,
vétu de rouge, a joué le méme jeu contre I'abbé Loisy, en félici-
tant un prédicateur d’avoir <« réfuté des erreurs trés perfides, mal-
heureusement accréditées par des hommes sur lesquels /’Egizse (!)
aurait eu le droit de compter pour défendre ses constantes (!) doc-
trines contre les témérités de la néo-critique ». A ce coup de griffe
indirect, ’abbé Loisy a répliqué (Revue d'histoire et de littérature
religicuses, sept. 1905, p. 515): « L’Eglise, on peut le suppuser, a
d’abord le droit de compter sur la sincérité de ses enfants qui
s'occupent de science, et ceux-ci ont /e dewvozr de lui parler selon
ce qu'ils croient étre vrai. Il pourrait é&tre avantageux pour cux,
mais non pour elle, de la Aatter et de 'endormir dans une trom-

peuse sécurité. Alors seculement on serait fondé a parler de perfi-
die. » — E. M.

* Etat du protestantisme libéral en Suisse. — A l'occasion
du Congres unitaire de Genéve (1903), M. Louis Ruffet a décrit
ainsi, dans la « Revue chrétienne » de novembre dernier (p. 333),
la situation du protestantisme libéral en Suisse: « Le libéralisme,
comme tel, ne fait pas de trés grands progres dans la Suisse ro-
mande. Dans les cantons de Vaud et de Neuchatel, il y a bien,
au dire de M. le pasteur Mayor, quelques pasteurs libéraux, mais
il n’y a pas de paroisse nettement résolue a placer a sa téte un
théologien « moderne:. Dans le canton de Vaud, aucun ecclésias-
tique n’a voulu adhérer au Congres unitaire. Dans le Fura bernois,
la situation des deux ou trois pasteurs franchement libéraux est
devenue intenable. Dans le canton de Neuchatel/, la formation de
UEglise indépendante a eu pour effet de les exclure des postes
nationaux. A Genéve, en revanche, le christianisme progressif a
pris pied. Il a trouvé des adeptes sérieux et a revendiqué ses droits
dans 'Eglise, dans la Faculté¢ de théologie et au Consistoire. Et
cependant le nombre des pasteurs qui consentent a porter l'éti-
quette libérale diminue. I.e parti libéral n’a plus d'organe dans la
presse religieuse: il tend a se désagréger et a se fondre dans le
centre gauche. Dans la Suisse allemande, le régime politico-ecclé-
siastique qui ouvre les Eglises nationales a toutes les écoles dog-
matiques, y compris la tendance réformiste, attachée a I'Evangile
de Jésus, mais «sans mélange de théologie johannique ou pauli-
nienne », a parfois ses désagréments, mais il a aussi ses cOtés ins-
tructifs et salutaires. »



— 198 —

* La crise dans les Eglises libres (protestantes) de la Suisse
romande. — Tel est le titre de trois articles de M. E. Platzhoff-
L.ejeune, publiés dans le Bund des 4-6 décembre 1905: articles
dans lesquels il malmeéne peut-étre trop les petites Eglises, mais
dans lesquels il fait aussi la tres judicieuse remarque suivante au
sujet des divisions de ces mémes Eglises: «In einer Zeit, da die
Kirche taglich bei den Gebildeten wie im Volke an Ansehen ver-
liert, sind solche Zustinde doppelt schmerzlich. Wie wichtig wire
eine Einigung aller Kirchlichgesinnten im Kampf geoen Rom,
gegen den  Atheismus und Anarchismus! Aber das ist, wie es
scheint, Nebensache; die kirchliche Spaltung wird aufrecht erhalten
und wie das heiligste der Giiter verteidigt. »

* Les théoclogiens protestants vaudois. — L’analyse de leurs
travaux pendant l'exercice 1903-1903, vient d’¢tre publiée par M.
le pasteur Goumaz, dans la «Revue de théologie » (Lausanne),
septembre 1903, p. 457-476. C’est un Rapport fort intéressant par
le sérieux des questions qui ont été discutées. Toutefois i1 me
semble qu’'en général on s’est trop borné a les traiter tantdt dans
le sens négatif, tantét dans le sens affirmatif, sans chercher assez
le lien conciliateur entre le non et le oui. Tel, par exemple, le
débat sur les miracles, entre M. Goumaz et M. Petavel-Olliff (p. 470
et suiv.). Sur la question des « origines du christianisme d’apres la
critique radicale », il est dit (p. 474):

¢« L.’école de Tubingue avait abouti a des conclusions posi-
tives ... La critique radicale est née depuis, guz a rompu ouverte-
ment avec cette manierve de vorr. » Suit lindication des points de
vue adoptés par les critiques radicaux. Or ¢ M. Perriraz s’attacha
a démontrer que, bien que constituant un effort sincére dans la
recherche de la vérité, le travail de la critique radicale #'a fazt
gu’aboutty a des impossibilités historigues. .. Il y a dans toute cette
tentative [essaz avorté d’appliquer I'évolutionnisme a histoire et
de présenter le christianisme comme se développant selon un plan
régulier et uniforme, pour le plus grand effacement des personna-
lités historiques. Résultat de tant &'hypotheéses : lies obscurités sur
les origines du christianisme demeurent, ef ce quz étazt clair devient
obscur. » — Tant d’érudition pour... rien. Ne serait-ce pas que
la méthode manque?

* Discussions protestantes. — M. le professeur Frommel et
M. le pasteur Berguer continuent leur discussion au sujet de
Cagnosticisine rveligienxv, M. T. attaque cet agnosticisme, M. B. le
défend. Ces deux adversaires ont-ils clairement défini le sens qu’ils
attachent & ce mot en matiére de religion? Non, que je sache; ils
se sont contentés d’a peu prés. Clest toujours le méme oubli de



la régle élémentaire de la logique, qui veut qu’on précise d’abord
I’état de la question par des définitions exactes et claires. De la
beaucoup de nuages amoncelés et de temps perdu.

« L'agnostique, dit M. B., se trouve, d'une part, en face d'une
expérience religieuse, d’autre part, en face d’'une donnée intellec-
tuelle en rapport avec cette expérience, et il constate que, paral-
leles 'une a lautre, cette expérience de [ordre du sentimen: et
cette donnée de l'ordre intellectuel ne s’épuisent pas l'une l'autre;
il y a entre elles quelque chose d’irréductible. Il reste toujours,
dans la réalité religieuse, quelque chose qui ne se réduira pas en
fornules ntelleciuelles (p. 408) ... Les représentations intellectuelles
d’expériences religieuses, unies a ces expériences par une nécessité
psychologique znconnaissable, ne peuvent ¢tre envisagées scientifi-
quement comme rattachées a elles par un lzen causal (p. 412). ..
L’inadéquation, le parallélisme psycho-religieux dont les agnosti-
ques ont conscience les empéchera de déclarer Zntellectuellenient
vrates les croyances quils formuleront... Le mot mensonge théo-
logzque, s'il est un peu fort lorsqu’on l'applique a une croyance
proposée, devient lexact qualificatif de toute doctrine imposée aux
autres comme la vérité. Or, en ruinant le mensonge théologique,
Lagnosticisme devient un des plus sivs garvants de esprit protes-
tant (p. 413). »

Si M. B, en s’exprimant ainsi, veut simplement dire que des
théologiens ont cherché a zmposer aux autres des formules théolo-
giques, représentées par eux comme des vérités absolues, mais qui
ne sont que des mensonges, M. B. a raison: car, de fait, certains
théologiens, nombreux méme, ont agi de la sorte et se sont gra-
vement trompés.

Mais M. B. semble vouloir aller plus loin, et ériger en systéme
absolu que toutes les formules théologiques sont, comme telles, des
« mensonges », parce que, en soi, aucune des croyances que l'on
formule n’est intellectuellement vraie. Ici M. B. se trompe mani-
festement : car une formule intellectuelle peut étre vraie, sans étre
parfaite et compléte. Qu'il y ait toujours lieu d’étudier, de scruter,
de perfectionner les expressions de la foi et de la doctrine, cela
est incontestable: aucune expression n’est parfaite, et l'on peut
toujours mieux dire, toujours mieux comprendre, comme on peut
toujours mieux sentir et mieux faire. Mais est-ce une raison pour
affirmer, comme le fait M. B., que toute doctrine formulée est une
doctrine figée et morte 7 Non. Il est évident qu’on peut rendre une
assertion, une proposition, une formule, plus vraie, plus complete,
plus claire, sans pour cela prétendre qu'elle était fawsse avant
cette amélioration. IL.e bien est-il le mal avant de devenir le
mieux ? Non.



— 198 —

M. B. commet une autre erreur. 1l ne veut pas accorder a la
doctrine un role régulateur (p. 415). Si cette doctrine est fausse,
il a raison; mais si cette doctrine est vraie, il a tort. Toute doc-
trine vraie est une regle.

M. B., qui est sentimentaliste, ne veut pas que la vérité reli-
gieuse dépende de lintelligence, mais qu’elle jaillisse du cceur. Ici
encore il se trompe en mettant le cceur en antagonisme contre
I'intelligence et lintelligence contre le cceur. La religion est & /a
fois une chose d’intelligence et de cceur, parce qu'elle est a la fois
une idée et un sentiment, une doctrine et une vie. M. B. attaque
la croyance-doctrine parce que toute donnée intellectuelle lui pa-
rait inadéquate. Comment ne voit-il pas qu'on peut se retourner
contre lui et lui reprocher de n’avoir, lui aussi, que des sentiinents
religieux inadéquats, incomplets, peut-étre défectueux et mauvais?

M. B. ne veut pas que la doctrine soit ¢un générateur de
Paction religieuse » (p. 417). Il se trompe: car que d’idées sont des
forces! que de doctrines poussent a l'action! Et J.-C. n’a-t-il pas
dit qu’il est <la vérité et la vie », la vérité d’abord, la vie ensuite ?
N'est-ce pas de la psychologie élémentaire ?

M. B. ne veut pas que l'expérience religieuse soit ¢ causce »
par la croyance, par la doctrine (p. 420). Il admet le parallélisme
entre elles, mais non la causation. Il veut un dualisme dans 'ame
une, l'irréductibilité de 'une a lautre, comme si deux manifesta-
tions de Vesprit ou de la force spirituelle ¢étaient nécessairement
irréductibles, comme si la vérité ne pouvait pas engendrer le sen-
timent et par le sentiment l'action, et comme si I'action et le sen-
timent, & leur tour, ne pouvaient pas faire jaillir la lumiére et conduire
a la vérité et a la doctrine. En vérité, 'agnosticisme de M. B. est
bien étroit. ,

¢ Les attitudes intellectuelles sont tonjours, dit-il, plus ou
moins artificielles » (p. 423). Et certaines attitudes sentimentales ne
le sont-elles pas aussi:

M. B. reproche a M. F. de « partir de la convention religicicse
pour juger 'agnosticisme et le juger mauvais » (p. 424). M. F. a beau
jeu pour répliquer et montrer les erreurs de l'agnosticisme en
dehors de la convention religieuse. — M. B. ajoute: « L.es agnos-
tiques partent, eux, de la conwvention sczentifique pour juger le gnos-
ticisme religieux et ils le jugent mauvais. » Mais, 1° il n'y a pas
de convention scientifique; il y a la science, et, en dehors de la
science, dans le domaine intellectuel, le reste n’est rien; le con-
ventionnel n’est qu'une hypothése; 2° les agnostiques se fondent,
non sur la science, mais sur le sentiment, pour juger le gnosti-
cisme religieux ; 3° le mot « gnosticisme » est bien mal choisi pour
désigner la doctrine religieuse et la croyance chrétienne. On pour-



e 190 e

rait s’attendre a plus d'équité et a plus de sagesse de la part de
M. B. M. F. réplique court, mais annonce un débat «imminent et
sérieux » (p. 427).

* Le protestantisme francais. — Le < Chrétien francais : du
4 novembre 1905 s'est exprimé ainsi, dans son Bulletin religieux,
en proposant une Déclaration de foz, relative aux Eglises protes-
tantes: « Malheureusement, il est bien a craindre que cette tenta-
tive de conciliation demeure sans résultat. Quelque chose peut-il
enrayer le mouvement de drivision intestzne qui tend aujourd’hui
a pulvériser le protestantisiie francais: »

* Quelques documents anglicans suggestifs. — D’une patt,
c'est un «interview » avec M. l'évéque Potter, de New-York, inter-
view rapporté par le « Church Family Newspaper » du 10 novem-
bre 1903, et dans lequel on lit ce témoignage de catholicité et de
Sraternzté donné par I'éminent prélat non seulement a I'Eglise grec-
que, mais aussi a l'Eglise ancienne-catholique. Je copie textuelle-
ment :

« A Spirit of Brotherhood. As regarded the proposed esta-
blishment of friendly relations between the Greek and American
Churches, Bishop Potter spoke of the similarities as well as the
dissimilarities, in the two Churches. During the early years of
Christianity there were elements in the mysteries and in the reli-
gious societies of Eastern Europe from some of which Christianity
recoiled. On the other hand, the majority of them had the same
aims as Christianity itself—the aim of worshipping a pure God,
the aim of living a pure life, and the aim of cultivating the spirit
of brotherhood. These things are recognised by Bishop Potter in
the Greek Church of to-day. “The Episcopal Church of America,”
said the Bishop, * claims historic continuity with the Church of
all ages, through the succession of bishops from Apostolic times.
While praying in our liturgy for the visible unity of the Church,
while expressing an earnest desire for its restoration, we do not
generally favour any scheme of evangelical alliance. The Greek,
the Old Catholic and the Moravian Churches are regarded as being
portions of the Church Catholic: the Protestant denominations, on
the other hand, are usually considered as having broken themsel-
ves away from the organic continuity of the visible Church.”

— D’autre part, c’est la lettre suivante d’un chapelain anglican,
dans laquelle on propose a I'Eglise anglicane de considérer latti-
tude du gouvernement francais contre les agissements d’ordre ires
temporel et tres. politique des congrégations dites religieuses, de la
considérer, dis-je, comme une «persécution » contre 'Eglise catho-
lique. Et ce serait I'archevéque znfazlizbiliste de Paris qui repré-



200 —

senterait, aux yeux du théologien anglican, V'Eglise gallicane!
O profondeur de la doctrine! Cette lettre montre a [’évidence en
quoi consiste le prétendu catholicisme de la fraction anglicane a
laquelle appartient le chapelain en question. C'est du pur papisme.
J’extrais cette lettre du < Church Times» du 20 octobre 19053:

« Sir,—Two weeks ago I made the proposal to draft a letter
which might be seat by any Anglican priest to the Archbishop of
Paris, expressing individual sympathy with the Gallican Church in
the troubles and persecution through which that body is passing.
I have had several letters from those who are in accord with this
thought. It would further the cause if you would kindly let the
French draft and its translation appear in your columns.

At the Archeveché [I have made inquiries| the note of sym-
pathy would be equally acceptable in either English or French.

“A son FEminence Le Cardinal I Archeveque de Paris,
1 Archeveche, Pares.

“Monseigneur, -—— Dans les malheureuses épreuves que traverse
I'Eglise de France, au milieu de la persécution qui frappe les nom-
breuses congrégations et ordres religieux de ce pays —- persécu-
tion qui menace de s’étendre a tous les membres de Votre Eglise —,
je me permets d’adresser a Votre Eminence ces mots en témoignage
de sympathie et comme hommage de profond respect.

“Je prierais V. E. de les accepter de la part d'un simple
pretre anglican et catholique, qui ne cesse jamais de prier pour ‘tous
ceux qui sont en nécessité et en tribulation’, et qui aime a espérer
que le futur rapprochement des Eglises de Jésus Christ dans le
monde entier resserrera plus fortement les liens de la charité chré-
tienne.

‘“Je prie V, E. d’agréer le hommage de mon respect et de
ma venération. “N. ALY

TRANSLATION.
“To his Lminence the Cardinal-Archbishop of Faris,
The Archevéché, Paris.

** Monseigneur,—In the trying circumstances in which the Church
of France finds itself placed at the present moment, by a perse-
cution which has affected numberless congregations of religious
orders—a persecution that bids fair to extend itself to all members
of your Church—1I venture to address to your Eminence these tew
words, as evidence of my deep respect, and as an expression of
sympathy in the passing trial.

“I would ask V. E.’ to accept them as a mark of this esteem
and sympathy on the part of a simple Anglican and Catholic priest,
who never ceases to pray for all those who are ‘in necessity and



o BPL —

tribulation—of one who dearly cherishes the hope that the future
‘rapprochement’ of the Churches of Jesus Christ throughout the
whole world will bind all men more closely in the bonds of Christian
charity and love.
“Asking your Eminence to accept my every expression of
deep respect, I venture to remain, and sign myself,
“N. M.”
If this letter at all meets the wishes of any of my brother
priests, I hope it will be made use of.
These marks of sympathy here are very much valued, and
they do good work.
(GEORGE WASHINGTON.
St. (George’s Church, Paris.

— Citons encore l'extrait suivant d'un article, signé A. B.,
dans les Church Bells du 1% décembre dernier: « The Rev. W.
Little has been calling attention, in the Roman ‘Catholic Times’,
to the decrease of Romanists in this country: fully 20 per cent.
He says, ‘In 1841 they numbered seven millions, now, not much
over five millions: that in 1841 their proportion was one in four
of the population, now one in eight.’

The case of Rome in Ireland is very striking. She is decreas-
ing there as to numbers. Mr J. Runnion has published a letter,
which some of the Roman journals have reproduced. After quoting
his figures, he says:—‘That is, in plain English, we (the Irish
Catholics; are now decreasing in this country 12.7 times as fast
as our fellow-countrymen of other denominations. Let no reader
be angry with me for writing the truth; test my figures by the
census returns, I am not the author; T am only a translator of the
census returns of 1891 and 1901, and I am ready to discuss the
correctness or otherwise of my translation with any friend who
may think I have misinterpreted the official return. Yes, I advisedly
say we are a dying nation.’

We often read that Irish girls are the most virtuous in the
whole kingdom, and I am not going to uphold or to dispute the
statement. It should, however, be remembered that cases are known
where Irish parents and priests combine to send an immoral girl
to England, with the result of swelling English statistics and keeping
down the Irish.

As regards drunkenness, it seems to be on the increase in
Ireland, and on the decrease in England. 1 have recently seen
some extracts from an address by a Jesuit priest, in which he boldly
and honestly declares ‘drink’ to be the great national evil in
Ireland.



A Mr Bennet Mulreany, a Roman Catholic, confirms the above
in a letter to a Londonderry paper. He writes:—‘God help our
poor unfortunate people. How they are carried away! They are
following the example of the Spaniards with their bull fights, cock
fights, theatres, and all kinds of games and gambling on Sundays.
To see our poor souls with their footballs, excursions, United
Leagues, Gaelic Leagues, and drunkenness, all on Sundays, and
not one Protestant to be seen in all these crowds.’»

* Les Associations cultuelles. — Nous appelons vivement
I'attention des catholiques lzbévany de France qui veulent défendre
leurs convictions, sur les points suivants: 1° Ils doivent maintenir
énergiquement leur titre de catholzgies. Aux ultramontains qui les
accuseront de professer un catholicisme erroné et de faire schisme,
ils répondront que leur catholicisme a été enseigné et pratiqué par
les Péres de V'Eglise catholique et par les plus grands théologiens
catholiques. 1ls citeront notamment les théologiens francass. Cette dé-
monstration ne sera pas difficile a faire. Aux ultramontains qui leur
diront qu'on n’est pas catholique sans le pape, a fortiori contre le
pape, ils répliqueront qu'on est catholique quand on professe la foi
catholique et qu’on pratique la morale catholique; que lorsque les
papes ont violé la foi catholique et la morale catholique, les vrais
catholiques leur ont résisté, ont bravé leurs anathemes, et que, pour
eux, ils se croient autorisés a4 marcher sur leurs traces. Ils mon-
treront que ni I'Index ni les autres congrégations romaines n'ont
fait loi en France chez les vrais catholiques, mais seulement dans
le parti ultramontain. Qu’ils se tiennent fermes sur ce terrain his-
torique; aucun juge fran¢azs ne saurait les vaincre, ni méme les
condamner sans soulever contre lui 'ame du pays. — 2° Ils doivent
reprendre énergiquement les droits religieux et ecclésiastiques dont
Rome les a dépouillés dans le cours des derniers siecles. Les ecclé-
stastiques et les fidéles devront donc de nouveau, comme autrefois,
elire leurs éveques, et les faire consacrer par les évéques catholegies
qui rejettent I'ultramontanisme: ceux-ci s’empresseront de leur rendre
fraternellement tous les services religieux dont ils auront besoin. —
3° Les paroisses catholiques libérales devront, avec les curés élus
par elles, se grouper entre elles. Lorsqu’'un groupe sera assez con-
sidérable, il élira en synode un évéque et le fera consacrer régu-
licrement, comme il vient d’étre dit. Lorsque plusieurs éveques seront
ainsi €lus et ainsi consacrés, ils se réuniront en synodes provinciaux
ou nationaux, et discuteront les intéréts de leurs Eglises, sans se
soucier ni du pape, ni des partisans du pape, dont ils dédaigne-
ront les anathemes et les injures. Qu'ils soient appliqués a leurs
devoirs avec d’autant plus de zele, d’énergie, de bon sens, et ne



— 203 —

deviant de la ligne catholique ni & droite ni a gauche. Avec le
critérium catholique, bien compris et bien appliqué, ils seront in-
vincibles. Il est impossible que des Francais ne préférent pas leurs
propres ¢lus, connus d’eux, estimés et aimés, a des créatures d’une
autorité étrangere. Rome est Rome, et la France est la France: que
Rome fasse ses affaires romaines, et que la France catholique fasse
ces affaires catholiques selon 'esprit catholique. Catkolique et romain
ne seront jamais synonymes, ni en frangais, ni dans aucune autre
langue: ordes major urbe. —— 4° Dans l'exercice de leur autonomie
ecclesiastique, les paroisses catholiques ainsi groupées et ainsi
réunies avec leurs évéques en synodes réguliers, pourront faire, dans
lesprit de I'Evangile et de la Tradition wumiverselle, toutes les ré-
formes disciplinaires et liturgiques qu’elles estimeront utiles pour le
bien des ames et le triomphe du vrai christianisme: liturgic en
langue nationale, administration gratuite des sacrements, suppression
du casuel des messes, célibat ecclésiastique facultatif, etc., etc.
Toutes ces réformes, que Rome ne manquera pas d’attaquer, sont
dans lesprit du catholicisme, comme il est aisé de le démontrer.
Textes des Ecritures, textes des Peres, textes des théologiens, faits
de I'histoire, tout concourra, avec la droite raison et avec la science,
a soutenir les catholiques libéraux dans ce bon combat.

De la sorte, ils ne pourront pas étre accusés de violer la loi:
car ils ne s’occuperont pas de politique: leurs assemblées religieuses
n’auront pas d’autre but que l'exercice du culte catholigie, et non
du culte protestant. ILa loi parle des éveques: or ils auront les
leurs, dont ils démontreront la catholicité, d’aprés les principes
mémes qui ont été enseignés dans I'Eglise gallicane. L’excommu-
nication par les évéques du pape ne saurait étre transformée en
marque distinctive du catholicisme ou du non-catholicisme ; aucun
juge, aucun conseiller d’Etat n’oserait s’aventurer dans l'entreprise
d’une telle transformation. Le bon sens frangais peut étre surpris
pendant quelque temps: mais il finit toujours par s’apercevoir des
mystifications; or la mystification ultramontaine dont il s'agit est
trop formidable pour ne pas éclater aux yeux.

Telle est la base sur laquelle il faut opérer.

(Quant a l'opinion de M. Briand, d’aprés laquelle tout prétre
qui n'aura pas requ l'estampille papale doit étre tenu pour bon a
rien, elle peut étre considérée comme un reste de la faiblesse qui
lui a inspiré son article IV. Cette faiblesse ne tiendra pas long-
temps, sozf parce que son auteur n'est pas plus infaillible que son
protegé le pape, sozf parce qu’elle est déja attaquée, non seulement
par M. Clémenceau, mais par tous les vrais adversaires politiques
du papisme, sozt enfin parce que la raison mise en avant par M.
Briand n’en est pas une. M. B. prétend, en effet, que, si 'évéque



204 —

n'a pas un droit de présentation des curés aux paroisses, il a un droit
de veto. Cette distinction n'est fondée ni sur la théologie, ni sur
le droit. I.’évéque a si peu le droit de veto, qu’il peut étre desti-
tué par son synode. Sans calembour, la théologie de M. Briand
est peu brillante.

* Nécrologie., — M, 'abbé Gustave Morel, du diocése de
St-Dié, est mort pendant I'été 1905, en Russie, dans la propriété
de M. Khomiakoff, en prenant un bain. C’était un ecclésiastique
de valeur qui s'occupait particuliérement de Punion des Eglises,
Nous regrettons sincérement sa mort a cause de ses qualités per-
sonnelles ; mais nous ne saurions nous faire illusion sur le role
qu’'il aurait joué dans cette question. Il est malheureusement trop
certain que Rome ne poursuit pas /union des Eglises, mais uni-
quement leur sowmission & la papaunté. Or la papauté est le grand
obstacle a l'union, parce qu’elle a toujours été et qu’elle sera tou-
jours davantage le grand principe de division entre les Eglises.
M. Péchenard, dans le discours funebre qu’il a prononcé aux funé-
railles du défunt, a trés clairement indiqué le but visé par les
agents de la papauté: <« I.’abbé Morel, a-t-il dit, croyait avoir
entrevu le moment ou !'immense Empire de Russie, en train de
se désagréger, sentirait le besoin d'un wouvean point d'appui et se
retournerait vers le centre de la vérité catholique. Dans espoir de
faciliter a tant de millions d’ames /e retour au giron de I'Eglise,
il s’adonnait, etc. ». Quelle naiveté! La papauté, centre du catho-
licisme! La papauté, point d’appui pour empeécher la désagréga-
tion de la Russie et pour la sauver! Comment peut-on encore de
nos jours, en présence des faits, écrire de telles billevesées! Et
dire qu’il y a néanmoins, méme en Russie, des orthodoxes roma-
nisants! Espérons que lcs vrais orthodoxes et les vrais patriotes
ouvriront bientot et d’autant mieux les yeux.

Le Directenr-Gerant: Prof, Dr E, MICHAUD

Berne. — Imprimerie StAmprrLt & CIE.



Verlag von C. A, Schwetschke und Sohn, Berlin W, 35,

Bischof von Anzer

die Berliner amtliche Politik und die evangelische Mission.
Von |
Friedrich Nippold.
| Preis Mk. 1. 80.

Romische Taktik
1N den Vereinigten Staaten.

Von

Kari Knortz,

Evansville. Indiana.

Preis Mk.1.50.

Beitrage zur Reformationsgeschichte.

® @ { °© ' ° '
Bibliographia Brentiana.
Bibliographisches Verzeichnis der gedrﬁckten
und ungedruckten Schriften und Briefe des
Reformators Johannes Brenz -~ Nebst

einem Verzeichnis der Literatur tiber Brenz,
kurzen Erlauterungen und ungedruckten Akten.

Mit Unterstiitzung der Wiirttembergischen
Kommission fiir Landesgeschichte
bearbeitet von

Lic. Dr. W. Kohler,

Privatdozenten an der Universitit Giessen.






	Chronique

