
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 53

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 135

CORRESPONDANCES.

I. — Réponse aux auteurs du Rapport de la Société
anglo-continentale, année 1903.

Ce Rapport, qui, depuis une trentaine d'années, était
envoyé exactement chaque année à plusieurs anciens-catholiques,
ne l'a pas été cette fois. Un de mes collègues de l'Université
l'a même réclamé à plusieurs reprises, mais toujours en vain.
Evidemment les auteurs avaient mauvaise conscience, ou
voulaient frapper quelqu'un d'entre nous sans qu'il le sût, et sans

s'exposer eux-mêmes à une réplique.
Certes, nous ne saurions trouver mauvais qu'on nous

attaquât; chacun en a le droit, et nul parmi nous ne se croit
ni infaillible, ni invulnérable. Mais c'est cette dissimulation
dans l'attaque, c'est ce coup médité et porté perfidement par
derrière et dans les ténèbres, qui nous surprend et nous
indigne. Tandis que les agresseurs courtois et loyaux se font
un devoir de faire connaître leurs griefs aux personnes qu'ils
combattent, ceux-ci se cachent lâchement. Ce n'est que par
hasard que nous est tombé sous les yeux, ces jours derniers,
le numéro de novembre 1905 du journal anglo-grec : « The
Union of the Churches», dans lequel, à la dernière page, se

trouve, comme relégué dans un coin, l'extrait suivant:
« Much to our regret, the October number of the « Revue

int. de Th. » contains an article by D1' Michaud, one of the
Professors of Theology at Berne, in which he expressed
opinions at variance with the Christian faith as contained in the
Creed of the undivided Church. We are far from suggesting
that these opinions represent the general teaching of the
University of Berne, and we feel sure that they are repugnant
to the teaching of Bishop Herzog himself, but the incident
makes it impossible for us to recommend circulation of the
«Revue» so long as Dv Michaud continues its responsible
editor. »



— 136 —

Si cet entrefilet ne blessait que mon amour-propre, j'en
ferais certes bon marché, mais il me blesse dans ma foi de
chrétien et dans ma fierté de savant. Voici ma réponse:

1° Ni M. le Rapporteur de la Société anglo-continentale,
ni M. l'évêque président de cette Société, n'ont juridiction sur
les anciens-catholiques de la Suisse, encore moins sur les
professeurs de la Faculté de théologie catholique de l'Université
de Berne, pas plus que sur la « Revue internationale de

Théologie». Par conséquent ils n'ont à avoir ni souci de notre
orthodoxie, ni jugement officiel à prononcer contre elle. Nous
ne relevons d'aucun de ces messieurs; nous leur dénions
complètement le droit de s'adjuger le monopole de la théologie
et de s'ériger en inquisiteurs de la foi, et cela pour plusieurs
motifs que j'énumérerai quand il le faudra. J'ajoute que peut-
être ils feraient mieux de consacrer leur si vive sollicitude à

assurer davantage ce qu'ils appellent l'orthodoxie dans leur
propre Eglise, où ils oublient qu'ils ont charge d'âmes. Tandis
que les vrais chrétiens font sur eux-mêmes leur mea culpa,
ces messieurs préfèrent frapper sur le dos d'autrui.

2° De quelles opinions s'agit-il? Le Rapport se garde de

le dire. Cependant, quand on éprouve un zèle si ardent pour
l'orthodoxie, on doit préciser d'abord en quoi elle consiste, et
ensuite en quoi elle est violée. Il est vraiment par trop
commode d'affirmer, d'une manière vague et sans l'ombre de preuve,
qu'un article de Revue contient des opinions contraires à la
foi de l'Eglise indivisée. A l'affirmation gratuite de M. le
Rapporteur et de ses inspirateurs, j'oppose la dénégation la plus
formelle. Lorsqu'ils attaqueront clairement, je suis prêt à

répliquer clairement. Je signale, en attendant, aux vrais
théologiens, à ceux qui ont le sentiment du respect d'autrui, le

procédé d'insinuation détournée et parfaitement jésuitique
auquel ont recours les agresseurs en question.

3° Ces agresseurs semblent ne pas même savoir ce qu'est
une Université. L'Université de Berne sourirait, si l'on s'avisait

de lui demander quelle opinion elle professe sur tel ou
tel point de la théologie. Elle s'amuserait sans doute à

renvoyer la question à ses deux Facultés de théologie, qui
répondraient simplement que nous ne sommes plus au moyen
âge, et que tous leurs professeurs sont personnellement libres
dans leur enseignement scientifique.



— 137 —

4U Ces agresseurs essaient de me mettre en opposition
avec M. l'évêque Herzog. Nous récitons l'un et l'autre,
intelligemment, non routinierement, le même symbole de foi, celui
de l'ancienne Eglise indivisée, authentique, sans addition ni
omission, ce que nos agresseurs ne font peut-être pas. Mais
ni M. Herzog ne m'interroge sur mon enseignement
théologique, pas plus que je ne songe à l'interroger sur le sien.

J'ai trop le respect de sa science de sa conscience, de sa
liberté et de sa dignité, pour consentir à ce qu'il ait à

répondre aux injonctions d'un écrivain qui se cache et dont on
ne peut même pas contrôler les titres scientifiques, s'il en a.
Au surplus, je connais trop les divergences d'opinions qui
existent entre les théologiens de valeur sur les difficultés de

la théologie exégétique et de la théologie dogmatique, pour
chercher à savoir si nos enseignements sont en accord parfait.
Le miracle de l'accord parfait n'existe, grâce à Dieu, dans
aucune Faculté de théologie, et pas davantage entre les

théologiens de l'Eglise anglicane. Tout ce que je puis assurer à

mes agresseurs, c'est que, s'ils veulent bien prendre la peine
de lire le Rapport officiel de M. l'évêque Herzog au Synode
de l'Eglise catholique-chrétienne de la Suisse, dans la séance tenue
à Olten le 2 septembre 1904, ils y liront l'appréciation suivante :

« En ce qui concerne le maintien de nos rapports
internationaux avec d'autres Eglises, la Revue internationale de
théologie projetée et fondée lors du Congrès de Lucerne en
1892, y consacre toutes ses forces. Le distingué directeur de
la Revue, M. le professeur Dr E. Michaud, un homme de
science très érudit et de grand talent, peut regarder avec
satisfaction l'œuvre accomplie. 47 volumes paraissant au
commencement de chaque trimestre ont déjà été publiés. Des
travaux sérieux et des études nourries traitent des divergences
ecclésiastiques ; les théologiens des diverses Eglises y échangent
avec aménité et courtoisie leurs points de vue. Bien qu'il soit
difficile de leur reprocher une inexactitude, cet échange amical
de vues et d'opinions parfois différentes est un acheminement
à l'union future des Eglises chrétiennes. Je recommande
l'abonnement de la Revue à tous ceux qui peuvent vouer leur
attention et leur sollicitude à de semblables publications. »

On le voit, M. l'évêque Herzog ne met à l'index aucun
article ; il recommande la Revue sans restriction et sans ana-



— 138 —

thème contre son directeur. Cependant il a le zèle de l'orthodoxie

autant que qui ce soit. C'est sans doute qu'il la connaît
mieux que les Romanisants d'Angleterre, qui, parce qu'ils
tournent les yeux vers Rome, se croient autorisés à jouer les
grands juges du dogme catholique.

5° Enfin, je ferai remarquer à mes agresseurs qu'ils prêchent
dans le désert, lorsqu'ils cherchent à nuire matériellement à

la Revue internationale de théologie; car depuis leur attaque,
elle n'a perdu, que je sache, aucun de ses abonnés anglais.
Elle n'est pas riche, c'est vrai; elle n'a pas les rentes d'un
évêque-lord, quoiqu'elle travaille davantage, mais enfin elle est
honnête dans sa pauvreté et loyale. Je suis même persuadé
qu'elle n'aura qu'à se féliciter, auprès des hommes sérieux
d'Angleterre, d'être attaquée d'une manière si peu chrétienne,
si haineuse et si naïvement odieuse. Au risque d'être de
nouveau très désagréable à mes agresseurs, je suis obligé de leur
dire que le Katholik du 11 novembre dernier a fait de la
Revue et même de son directeur un éloge que, je l'avoue, je ne
mérite pas. Mais, comme la modestie même a ses limites, je
dois, pour rappeler mes agresseurs à la vérité, les prier de
lire l'article suivant, publié par VAltkatholisches Volksblatt du
3 novembre dernier :

« Die Internationale theologische Zeitschrift hat mit dem
eben erschienenen 52. Heft den Jahrgang 1905 vollendet. Aus
dem Inhalt dieses Heftes heben wir folgende Aufsätze hervor :

Von Bischof Herzog « Die neue Häresie » und über römische
Ohrenbeichte, von Prof, Michaud über Newman, Battitoi, die
gegenwärtige Krisis in der französischen römisch-katholischen
Kirche und die Zeiten Innocenz III., von Pfarrer Menn über
Langen als Schriftsteller, von Pfarrer Schirmer über Cyrillo-
Methodeische Denkmäler in Böhmen, von Prof. Kyriakos über
Unionsfragen, von Rev. Lias über Liddon. Dazu kommen, wie
gewöhnlich, noch andere reichlich ausgestattete Abteilungen,
in denen über die neueste theologische Literatur aus allen
Konfessionen berichtet, kleinere Mitteilungen über verschiedene
Werke, sowie eine theologische und kirchliche Chronik geboten
werden. Die Zeitschrift hat mit dem vorliegenden Hefte, das

an Reichhaltigkeit seinen Vorgängern nicht nachsteht, das
dreizehnte Jahr ihres Erscheinens beendet. Unter der höchst
verdienstvollen, eine grosse Summe von Arbeit erfordernden



139 —

Leitung ihres Herausgebers, Prof. Michaud in Bern, hat sie
in diesen Jahren ein reiches Kapitel theologisch-kirchlichen
Wissens zu Tage gefördert und so dem wissenschaftlichen
Ansehen des Altkatholizismus vor aller Welt ganz erheblichen
Nutzen gebracht. Selbstverständliche Dankespflicht aller
Altkatholiken, die dazu in der Lage sind, ist es darum, diese
Zeitschrift durch Abonnement zu unterstützen. Die Mahnung,
das zu tun, sei auch am Schlüsse dieses Jahres erneuert. Und
nicht nur einzelne Altkatholiken, auch die Gemeinden, in denen
für irgendwelche Vereine oder für die ganze Gemeinde
Bibliotheken bestehen, sollten diese Zeitschrift, womöglich von ihrem
ersten Heft an (alle 52 Hefte kosten ermässigt nur 160 Franken),
zu dem eisernen Bestand ihrer Bücher zählen, resp. durch
Neuerwerbung sie dazu machen. Es liegt im Wesen des

Altkatholizismus, dass seine Angehörigen von vornherein ziemlich

stark theologisch interessiert sind. Dem kommt die
Zeitschrift dadurch entgegen, dass sie viele Aufsätze bringt, die,
ohne in wissenschaftliches Detail zu weit einzugehen, sich an
ein allgemein gebildetes für kirchliche Dinge Verständnis
habendes Publikum wenden. So wird nicht nur der Theologe,
sondern auch jeder gut altkatholische Laie bei der Lektüre
der Zeitschrift auf seine Kosten kommen, und darum sei das
Abonnement auf die Zeitschrift allen Mitgliedern unserer Kirche
dringend anempfohlen. »

Il est heureux qu'on ne pense pas dans les cercles
théologiques d'Allemagne comme dans les bureaux de la « Société
anglo-continentale ».

Quant à ma personne et à ma théologie, elles sont au-
dessus des attaques déloyales. Ma théologie, parce qu'elle s'inspire

des conseils de S. Paul à Timothée (Ire Ep. I, 4; IV, 7):
« Ne pas s'attacher à des fables et à des généalogies sans fin
qui produisent des discussions plutôt qu'elles n'avancent l'œuvre
de Dieu dans la foi. Repousser les fables ineptes de vieilles
femmes. » Ma personne, parce que quand on a pu braver les
foudres du Vatican, c'est une plaisanterie de subir celles d'un
simple palais episcopal, fût-il flanqué de tours et de bastions,
de cours et de basses-cours. «Le chien aboie, la caravane passe »,

dit un proverbe arabe.
Et si ces messieurs préfèrent à un proverbe arabe une

parole de l'Evangile, je prendrai la liberté, au risque d'étonner



_ 140 —

leur étrange piété, de leur rappeler simplement celle-ci : Si ergo
offers munus tuum ad altare et ibi recordatus fueris quia
frater tuus habet aliquid adversum te ; relinque ibi munus
tuum ante altare, et vade prius reconciliari fratri tuo ; et lune
veniens offeres munus tuum.

E. MlCHAUD.

P. S. Quant au très docile directeur du journal « The Union
of the Churches », peut-être aura-t-il la délicatesse de publier
la rectification, après avoir publié l'attaque ; mais comme cet
acte de justice lui attirerait de grosses difficultés matérielles
de la part de ses inspirateurs, et comme son influence
scientifique est très modeste, surtout parmi les théologiens
orthodoxes, j'ai pitié et je me fais un plaisir de le dispenser de ce
devoir. E. M.

H. — Correspondance entre M. le chancelier Lias
et M. le professeur Kyriakos sur l'Eglise anglicane.

I. Lettre de M. le chancelier Lias.

To the Editor of the Puternational Theological Review.

Hayward's Heath, Nov. 25"', 1005.

My dear friend,
I am, I confess, surprised to see so well-informed a

theologian as Professor Kyriakos repeating the old, and, I had
hoped, exploded accusations against the Anglican communion
which have been again and again refuted.

With regard to the Thirty-nine Articles, the question was
discussed years ago in the International Theological Review
between myself and Gen. Kiréeff, and I was enabled to shew
(1) that the Articles are not a Confession of Faith, but simply
a formulary drawn up in the sixteenth century to secure a

certain uniformity of teaching at a critical period of our
Church's history, and that, in consequence, the laity are not
asked to subscribe them, while (2) the obligations of subscription

to them on the part of the clergy have lately been relaxed,



— 141 —

so that the clergy are now responsible only for their general
tenor, and not for every particular proposition contained in
them.

"Calvinistic Predestination" is not maintained in them.
The expressions of Article XVII are studiously vague, and
when the definite doctrines of Calvin were drawn up in 1596,
in a series of nine Articles, known as the Lambeth Articles,
and an endeavour was made to impose them on the Church,
Queen Elizabeth and her statesmen interposed their veto. Since
that time no attempt has been made to commit the Anglican
Church to the doctrines of Calvin on this head.

The Anglican Church does not teach "Justification by Faith
without good works''. On the contrary, she says in Article XII
that good works " spring out necessarily of a true and lively-
Faith; insomuch that by them a lively Faith may be as evidently
known as a tree discerned by its fruits".

The Anglican Church does not sa}- that the word Sacrament

may not be applied to Christian rites other than Baptism
and the Lord's Supper. But she denies (1) that any but these
last are "generally necessary to salvation", or were (2) "ordained"
by Christ Himself.

So far from " condemning the veneration of the memory
of saints and martyrs", she observes nineteen of such occasions,
and has appointed Lessons, Collect, Epistle and Gospel, for such
observation.

I remain, ever sincerely yours,
J. J. Lias.

II. Lettre de M. le professeur D. Kyriakos.

A 31. l'éditeur de la Revue internationale de Théologie.

Athènes, le 20 novembre 3 décembre 1905.

Mon cher ami,

J'ai lu la lettre de M. Lias, que je connais par ses savants
articles dans cette Revue et que j'estime beaucoup comme
théologien. J'ai pris connaissance de ses observations sur ma
lettre publiée dans le dernier numéro de la Revue.

Que M. Lias rejette la prédestination de Calvin, la
doctrine de la justification par la foi seule sans les œuvres, la



— 142 —

réduction des sacrements à deux et la condamnation de la
vénération des Saints, et qu'il ne regarde pas les 39 Articles
comme obligatoires pour les pasteurs anglicans, tout cela ne
m'a pas étonné, parce que je sais que M. Lias est de ces
théologiens de la High Church Party, qui inclinent aux idées orthodoxes

et veulent l'union avec l'Eglise orthodoxe. Je sais qu'un
grand nombre de théologiens anglicans pensent maintenant
comme M. Lias. Plusieurs démarches ont été faites, depuis
1866, auprès de notre patriarche œcuménique de Constantinople
et du St. Synode de Russie, par des théologiens et des évêques
membres de la Société anglo-continentale, Puséistes et Ritualistes,

en vue d'une union entre l'Eglise orthodoxe et l'Eglise
anglicane; démarches qui n'eurent aucune conséquence, à

cause des grandes différences dogmatiques qui existent entre
les deux Eglises. Cependant, je sais aussi que d'autres partis
théologiques, dans l'Eglise anglicane, ne partagent pas ces
idées philorthodoxes. J'entends les partis de la Loïc Church
Party ou Evangelical Party, qui restent fidèles aux principes
protestants du XVIe siècle tels qu'ils sont exposés dans les
39 Articles rédigés sous le règne d'Elisabeth, et qui regardent
les Articles comme obligatoires pour tout pasteur anglican.

Je sais que des sociétés théologiques se sont même formées
pour défendre les principes protestants, par exemple, la
Protestant Churchmen's Alliance et la Protestant Defence
Association. De cet esprit protestant était aussi le grand théologien
Stanley et on peut le dire, dans un degré plus grand encore,
des théologiens libéraux de la Broad Party, des éditeurs des

Essays and Reviews, de Colenso, de Fairbairn, de Martineau,
de Caird, de Seeley et des théologiens qui se rattachent à

l'institution des Hlbbert Conferences et à la Revue d'un libéralisme

protestant déclaré, qui leur est dévouée.
Comme nous ne sommes pas membres de l'Eglise anglicane

nous avons en vue, lorsque nous parlons d'elle, toutes ses
fractions sans exception. Nous ne songeons pas seulement à la
High Church, mais aussi aux 39 Articles, que l'Eglise anglicane

n'a jamais rejetés officiellement comme dénués d'autorité
à ses yeux. Ayant devant moi ces Articles, je vois qu'ils
enseignent le plus pur protestantisme, c'est-à-dire: 1° la Sainte
Ecriture comme la seule source de la doctrine chrétienne (sans
la tradition), art. 6 ; 2° la procession du St-Esprit du Père et



— 143 —

du Fils, art. 5; 3° la prédestination absolue, art. 17; 4° la
justification par la foi seule, art. 11 ; 5° deux sacrements seulement,

le baptême et l'eucharistie, art. 25; tous dogmes
contraires aux dogmes orthodoxes. Dans ces mêmes 39 Articles,
on ne trouve pas un mot sur la vénération qu'on doit aux
martyrs et aux Saints de l'Eglise. Le Book of Common Prayer
ordonne quelques fêtes ecclésiastiques, mais seulement à la
mémoire des apôtres et d'autres personnes du N. T., mais
aucune fête pour les martyrs, ni pour les Pères et les autres
Saints de l'Eglise ancienne.

Ce n'est pas seulement moi qui professe cette opinion sulla

doctrine protestante et calviniste de l'Eglise anglicane, c'est
encore tous les théologiens impartiaux, comme chacun peut
s'en convaincre en ouvrant la première Symbolique ou la
première Histoire ecclésiastique allemande. Il est généralement
admis que les théologiens allemands font aujourd'hui autorité;
or c'est ce que dit Schœll dans la Grande Encyclopédie de

Herzog (art. sur l'Eglise anglicane, 2e édit., 1877, t. Ier, p. 410):
« Bien que le gouvernement de l'Eglise anglicane se forma
totalement sans aucune influence étrangère, sa doctrine montra
une parfaite dépendance de la réformation allemande. Les
théologiens anglicans, les auteurs des 42 Articles (qui plus tard
ont été réduits à 39), suivent la confession luthérienne augs-
bourgienne dans la doctrine sur la justification et sur plusieurs
autres questions dogmatiques qui sont traitées dans les 42

Articles; mais dans la doctrine sur l'eucharistie, les théologiens
calvinistes qui étaient alors allés en Angleterre, exercèrent
sur eux une grande influence. »

Hase, le plus grand historien de l'Eglise des temps
modernes, observe aussi dans son Histoire ecclésiastique (III, 259 «

ce qui suit : « L'Eglise anglicane, au seizième siècle, a suivi
pour la foi la réformation allemande et helvétienne, et ce n'est
que pour le gouvernement et le culte qu'elle a suivi son

propre chemin. » « L'Eglise anglicane, dit ce même théologien
[ibid., 261), a déclaré les 39 Articles comme de foi obligatoire pour
tous les anglicans ; elle accepte la justification par la foi seule,
enseigne la communion spirituelle (selon Calvin) et admet la
prédestination absolue, s « Les 42 Articles de l'Eglise anglicane
exposent la foi selon l'esprit du calvinisme, » dit aussi un autre



— 144 —

célèbre historien ecclésiastique, Kurtz (Hist, ecclés., Irs edit.,
T. II, p. 100).

Si l'on considère tout ce que nous avons dit plus haut, je
crois qu'on sera persuadé que j'étais dans le vrai dans tout
ce que j'ai dit sur l'Eglise anglicane, dans ma lettre de la
Revue (octobre 1905, p. 726), et que M. Lias n'a pas raison
de dire que j'ai fait tort à l'Eglise anglicane en écrivant ce

que j'ai écrit.

Je désire aussi, autant que M. Lias, l'union de l'Eglise
anglicane et de l'Eglise orthodoxe, et de tout mon cœur, parce
que j'estime la grande et glorieuse nation anglaise, qui se

trouve à la tête de la civilisation chrétienne et qui a rendu
jusqu'à présent de grands services pour le progrès de l'humanité

et la liberté des peuples. J'estime les grands théologiens
anglais. Je sais combien les études théologiques fleurissent dans
les universités d'Oxford et de Cambridge; je connais l'érudition

des pasteurs anglicans; je n'ignore pas ce que les
théologiens anglais ont fait pour les meilleures éditions de la Bible
et pour l'exégèse biblique, comme aussi pour l'étude et la
connaissance de la Terre Sainte; j'admire le zèle et les
immenses sacrifices des Anglais pour la diffusion de la Bible
dans toutes les nations du monde et pour la propagation de

l'Evangile dans l'univers. J'admets que par son gouvernement
episcopal et par son culte, qui a beaucoup de ressemblances
avec le nôtre, l'Eglise anglicane s'approche de nous plus
qu'aucune autre Eglise protestante. Je crois qu'une telle union
nous serait d'une grande utilité. La science théologique de

l'Eglise anglicane nous serait communiquée ; et les peuples
orthodoxes d'Orient, et parmi eux ma chère patrie, la Grèce,
qui se trouve aujourd'hui dans les plus grandes difficultés
politiques, auraient retrouvé une forte puissance protectrice pour
leurs intérêts nationaux légitimes ; et je pense que nous devons
faire tout le possible pour faciliter cette union des deux Eglises.

Mais tout cela ne doit pas nous empêcher de voir les

grandes difficultés qui s'y opposent, et qui doivent d'abord
disparaître pour la rendre possible. Ces difficultés consistent
principalement dans la Confession officielle de l'Eglise anglicane,

dans les 39 Articles, qui, si on les lit impartialement et
sans préoccupation, enseignent évidemment un calvinisme



— 145 —

tempéré. C'est là une vérité qui ne peut être révoquée en
doute sérieusement et scientifiquement. Tant que ces Articles,
qui condamnent comme de grandes erreurs plusieurs dogmes
de l'Eglise orthodoxe, resteront la Confession officielle de

l'Eglise anglicane, est-il possible que l'union se fasse, l'union
vraie des anglicans et des orthodoxes? L'union, nous la voulons

tous, mais elle doit devenir possible.
Recevez, mon cher ami, l'assurance de mes sentiments les

plus cordiaux et les plus sincères,
Votre

A. Diomede Kyriakos.

Erratum. — Dans la Revue d'octobre 1905, page 725,
ligne 5B, au lieu de «collaborateur», lire auteur.

Bevile intern, de Théologie. Heft 53, 190«. 10


	Correspondances

