Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)
Heft: 53
Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 185 —

CORRESPONDANCES.

1. Réponse aux auteurs du Rapport de 1a Sociéte
anglo-continentale, année 1903.

Ce Rapport, qui, depuis une trentaine d'années, était en-
voyé exactement chaque année a plusieurs anciens-catholiques,
ne 1'a pas été cette fois. Un de mes collegues de I'Université
'a méme réclamé a plusieurs reprises, mais toujours en vain.
Evidemment les auteurs avaient mauvaise conscience, ou vou-
laient frapper quelqu'un d’entre nous sans qu'il le siit, et sans
s'exposer eux-mémes a une réplique.

Certes, nous ne saurions trouver mauvais qu'on nous
attaquat; chacun en a le droit, et nul parmi nous ne se croit
ni infaillible, ni invulnérable. Mais c'est cette dissimulation
dans l'attaque, c'est ce coup médité et porté perfidement par
derriere et dans les ténébres, qui nous surprend et nous in-
digne. Tandis que les agresseurs courtois et loyaux se font
un devoir de faire connaitre leurs griefs aux personnes qu'ils
combattent, ceux-ci se cachent lachement. Ce n’est que par
hasard que nous est tombé sous les yeux, ces jours derniers,
le numéro de novembre 1905 du journal anglo-grec: «The
. Union of the Churches», dans lequel, a la derniere page, se
trouve, comme relégué dans un coin, l'extrait suivant:

« Much to our regret, the October number of the «Revue
int. de Th.» contains an article by D* Michaud, one of the
Professors of Theology at Berne, in which he expressed opi-
nions at variance with the Christian faith as contained in the
Creed of the undivided Church. We are far from suggesting
that these opinions represent the general teaching of the Uni-
versity of Berne, and we feel sure that they are repugnant
to the teaching of Bishop Herzog himself, but the incident
makes it impossible for us to recommend circulation of the
«Revue» so long as Dr Michaud continues its responsible
-editor., »



— 136 —

Si cet entrefilet ne blessait que mon amour-propre, j'en
ferais certes bon marché, mais il me blesse dans ma foi de
chrétien et dans ma fierté de savant. Voici ma réponse:

1° Ni M. le Rapporteur de la Société anglo-continentale,
ni M. 'évéque président de cette Société, n’ont juridiction sur
les anciens-catholiques de la Suisse, encore moins sur les pro-
fesseurs de la Faculté de théologie catholique de I’'Université
de Berne, pas plus que sur la «Revue internationale de Théo-
logie». Par conséquent ils n'ont & avoir ni souci de notre
orthodoxie, ni jugement officiel & prononcer contre elle. Nous
ne relevons d’'aucun de ces messieurs; nous leur dénions com-
pletement le droit de s’adjuger le monopole de la théologie
et de s’ériger en inquisiteurs de la foi, et cela pour plusieurs
motifs que j’énumérerai quand il le faudra. Jajoute que peut-
étre ils feraient mieux de consacrer leur si vive sollicitude a
assurer davantage ce qu'ils appellent l'orthodoxie dans leur
propre Eglise, ou ils oublient qu’ils ont charge d'ames. Tandis
que les vrais chrétiens font sur eux-mémes leur mea culpa,
ces messieurs préferent frapper sur le dos d'autrui.

2° De quelles opinions s'agit-il? Le Rapport se garde de
le dire. Cependant, quand on éprouve un zeéle si ardent pour
I'orthodoxie, on doit préciser d’abord en quoi elle consiste, et
ensuite en quoi elle est violée. Il est vraiment par trop com-
mode d'affirmer,d’une maniére vague et sans l'ombre de preuve,
qu'un article de Revue contient des opinions contraires a la
foi de I'Eglise indivisée, A laffirmation gratuite de M. le Rap-
porteur et de ses inspirateurs, j'oppose la dénégation la plus
formelle. Lorsqu'ils attaqueront clairement, je suis prét a ré-
pliquer clairement. Je signale, en attendant, aux vrais théo-
logiens, a ceux qui ont le sentiment du respect d’autrui, le
procédé d'insinnation détournée el parfaiiement jésuitique au-
quel ont recours les agresseurs en question.

3° Ces agresseurs semblent ne pas méme savoir ce qu’est
une Université. L'Université de Berne sourirait, si l'on s'avi-
sait de lui demander quelle opinion elle professe sur tel ou
tel point de la théologie. Elle s’amuserait sans doute a ren-
voyer la question a ses deux Facultés de théologie, qui ré-
pondraient simplement que nous ne sommes plus au moyen
age, et que tous leurs professeurs sont personnellement /ibres
dans leur enseignement scientifique.



— Iy —

4° Ces agresseurs essaient de me mettre en opposition
avec M. l'évéque Herzog. Nous récitons l'un et 'autre, intel-
ligeinment, non routinierement, le méme symbole de foi, celui
de l'ancienne Eglise indivisée, authentique, sawms addition ni
omtission, ce que nos agresseurs ne font peut-étre pas. Mais
ni M. Herzog ne m’interroge sur mon enseignement théo-
logique, pas plus que je ne songe a linterroger sur le sien.
Jlai trop le respect de sa science, de sa conscience, de sa
liberté et de sa dignité, pour consentir a ce qu'il ait A ré-
pondre aux injonctions d'un écrivain qui se cache et dont on
ne peut méme pas contrdler les titres scientifiques, s'il en a.
Au surplus, je connais trop les divergences d’'opinions qui
existent entre les théologiens de valeur sur les difficultés de
la théologie exégétique et de la théologie dogmatique, pour
chercher & savoir si nos enseignements sont en accord parfait.
Le miracle de l'accord parfait n'existe, grace a Dieu, dans
aucune Faculté de théologie, et pas davantage entre les théo-
logiens de I'Eglise anglicane. Tout ce que je puis assurer a
mes agresseurs, c’est que, s'ils veulent bien prendre la peine
de lire le Rapport officiel de M. I'évéque Herzog au Synode
de I'Eglise catholique-chrétienne de la Suisse, dansla séance tenue
a Olten le 2 septembre 1904, ils y liront 'appréciation suivante :
«En ce qui concerne le maintien de nos rapports inter-
nationaux avec d'autres Eglises, la Revwue internationale de
théologie projetée et fondée lors du Congres de Lucerne en
1892, y consacre toutes ses forces. Le distingué directeur de
la Revwue, M. le professeur DT E. Michaud, un homme de
science tres érudit et de grand talent, peut regarder avec satis-
faction 1'ceuvre accomplie. 47 volumes paraissant au com-
mencement de chaque trimestre ont déja été publiés. Des
travaux sérieux et des études nourries traitent des divergences
ecclésiastiques; les théologiens des diverses Eglises v échangent
avec aménité et courtoisie leurs points de vue, Bien qu'il soit
difficile de leur reprocher une inexactitude, cet échange amical
de vues et d'opinions parfois différentes est un acheminement
a lunion future des Eglises chrétiennes. Je recommande
I'abonnement de la Revue A tous ceux qui peuvent vouer leur
attention et leur sollicitude & de semblables publications. »
On le voit, M. I'évéque Herzog ne met 2 l'index aucun
article; il recommande la Revue sans restriction et sans ana-



-— 138 —

théme contre son directeur. Cependant il a le zéle de l'ortho-
doxie autant que qui ce soit. C’est sans doute qu'il la connait
mieux que les Romanisants d'Angleterre, qui, parce qu'ils
tournent les yeux vers Rome, se croient autorisés a jouer les
grands juges du dogme catholique.

5° Enfin, je ferai remarquer a mes agresseurs qu'ils préchent
dans le désert, lorsqu’ils cherchent & nuire matériellement a
la Revune internationale de théologie,; car depuis leur attaque,
elle n’a perdu, que je sache, aucun de ses abonnés anglais.
Elle n'est pas riche, c’est vrai; elle n'a pas les rentes d'un
¢véque-lord, quoiqu’elle travaille davantage, mais enfin elle est
honnéte dans sa pauvreté et loyale. Je suis méme persuadé
qu'elle n'aura qu'a se féliciter, avpres des hommes sérieux
d’Angleterre, d'étre attaquée d’une maniére si peu chrétienne,
si haineuse et si naivement odieuse. Au risque d'étre de nou-
veau trés désagréable a4 mes agresseurs, je suis obligé de leur
dire que le Awaiholik du 11 novembre dernier a fait de la Re-
vue et méme de son directeur un éloge que, je l'avoue, je ne
mérite pas. Mais, comme la modestie méme a ses limites, je
dois, pour rappeler mes agresseurs a la vérité, les prier de
lire l'article suivant, publié par V' Altkatholisclies Volksblatt du
3 novembre dernier:

« Die Internationale theologische Zeitschrifi hat mit dem
eben erschienenen 32. Heft den Jahrgang 1905 vollendet. Aus
dem Inhalt dieses Heftes heben wir folgende Aufsitze hervor:
Von Bischof Herzog «Die neue Hiresie» und liber romische
Ohrenbeichte, von Prof. Michaud iiber Newman, Battifel, die
gegenwirtige Krisis in der franzosischen romisch-katholischen
Kirche und die Zeiten Innocenz lil., von Pfarrer Menn iiber
Langen als Schriftsteller, von Pfarrer Schirmer {iber Cyrillo-
Methodeische Denkmaéler in Bohmen, von Prof. Kyriakos tiber
Unionsfragen, von Rev. Lias iiber Liddon. Dazu kommen, wie
gewdohnlich, noch andere reichlich ausgestattete Abteilungen,
in denen iiber die neueste theologische Literatur aus allen
Konfessionen berichtet, kleinere Mitteilungen iiber verschiedene
Werke, sowie eine theologische und kirchliche Chronik geboten
werden. Die Zeitschrift hat mit dem vorliegenden Hefte, das
an Reichhaltigkeit seinen Vorgidngern nicht nachsteht, das
dreizehnte Jahr ihres Erscheinens beendet. Unter der héchst
verdienstvollen, eine grosse Summe von Arbeit erfordernden



139 —

Leitung ihres Herausgebers, Prof. Michaud in Bern, hat sie
in diesen Jahren ein reiches Kapitel theologisch-kirchlichen
Wissens zu Tage gefordert und so dem wissenschaftlichen An-
sehen des Altkatholizismus vor aller Welt ganz erheblichen
Nutzen gebracht. Selbstverstindliche Dankespflicht aller Alt-
katholiken, die dazu in der Lage sind, ist es darum, diese
Zeitschrift durch Abonnement zu unterstiitzen. Die Mahnung,
das zu tun, sei auch am Schlusse dieses Jahres erneuert. Und
nicht nur einzelne Altkatholiken, auch die Gemeinden, in denen
fiir irgendwelche Vereine oder fiir die ganze Gemeinde Biblio-
theken bestehen, soliten diese Zeitschrift, womoglich von ihrem
ersten Heft an (alle 52 Hefte kosten ermissigt nur 160 Franken),
zu dem eisernen Bestand ihrer Biicher zdhlen, resp. durch
Neuerwerbung sie dazu machen. Es liegt im Wesen des Alt-
katholizismus, dass seine Angehorigen von vornherein ziem-
lich stark theologisch interessiert sind. Dem kommt die Zeit-
schrift dadurch entgegen, dass sic viele Aufsitze bringt, die,
ohne in wissenschaftliches Detail zu weit einzugehen, sich an
ein allgemein gebildetes, fiir kirchliche Dinge Verstindnis
habendes Publikum wenden. So wird nicht nur der Theologe,
sondern auch jeder gut altkatholische Laie bei der Lektiire
der Zeitschrift auf seine Kosten kommen, und darum sei das
Abonnement auf die Zeitschrift allen Mitgliedern unserer Kirche
dringend anempfohlen.»

Il est heureux qu'on ne pense pas dans les cercles théo-
logiques d’Allemagne comme dans les bureaux de la «Société
anglo-continentale ».

Quant a4 ma personne et a ma théologie, elles sont au-
dessus des attaques déloyales. Ma théologie, parce qu'elle s'ins-
pire des conseils de S. Paul 4 Timothée (I** Ep. 1, 4; IV, 7):
« Ne pas s'attacher a des fables et a des généalogies sans fin
qui produisent des discussions plutdt qu'elles n'avancent 'ceuvre
de Dieu dans la foi... Repousser les fables ineptes de vieilles
femmes.» JMa personnc, parce que quand on a pu braver les
foudres du Vatican, c’est une plaisanterie de subir celles d'un
simple palais épiscopal, fat-il flanqué de tours et de bastions,
de cours et de basses-cours. «Le chien aboie, la caravane passe »,
dit un proverbe arabe.

Et si ces messieurs préférent 4 un proverbe arabe une
parole de I'Evangile, je prendrai la liberté, au risque d’étonner



140 —

leur étrange piété, de leur rappeler simplement celle-ci: Si ergo
offers munus tuum ad altare et ibi recovdaius fueris quia
frater tuus habet aliquid adversum te; velinque ibi munus
tunm ante altare, et vade prius reconciliari fratvi tuo, el tunc
veniens offerves munus luum.

E. Micaaup.

F. S. Quant au tres docile directeur du journal « The Union
ot the Churches », peut-étre aura-t-il la délicatesse de publier
la rectification, aprés avoir publié l'attaque; mais comme cet
acte de justice lui attirerait de grosses difficultés matérielles
de la part de ses inspirateurs, et comme son influence scien-
tifique est trés modeste, surtout parmi les théologiens ortho-
doxes, j'ai pitié et je me fais un plaisir de le dispenser de ce
devoir. E. M.

II. — Correspondance entre M. le chancelier Lias
et M. le professeur Kyriakos sur I’Eglise anglicane.

I. Lettre de M. le chancelier Lias.

To the Editor of the International Theological Review.

Havward’s Heath, Nov. 25" 1905.
My dear {triend,

I am, I confess, surprised to see so well-informed a theo-
logian as Professor Kyriakos repeating the old, and, I had
hoped, exploded accusations against the Anglican communion
which have been again and again refuted.

With regard to the Thirty-nine Articles, the question was
discussed years ago in the International Theological Review
between myself and Gen. Kiréeft, and 1 was enabled to shew
(1) that the Articles are not a Confession of Faith, but simply
a formulary drawn up in the sixteenth century to secure a
certain uniformity of teaching at a critical period of our
Church’s history, and that, in consequence, the laity are not
asked to subscribe them, while (2) the obligations of subscrip-
tion to them on the part of the clergy have lately been relaxed,



— 141 —

so that the clergy are now responsible only for their general
tenor, and not for every particular proposition contained in
them,

‘““Calvinistic Predestination’ is not maintained in them.
The expressions of Article XVII are studiously vague, and
when the definite doctrines of Calvin were drawn up in 1396,
in a series of nine Articles, known as the Lambeth Articles,
and an endeavour was made to impose them on the Church,
Queen Elizabeth and her statesmen interposed their veto. Since
that time no attempt has been made to commit the Anglican
Church to the doctrines of Calvin on this head.

The Anglican Church does not teach ¢ Justification by Faith
without good works". On the contrary, she says in Article XII
that good works ‘“spring out necessarily of a true and lively
Faith; insomuch that by them a lively Faith may be as evidently
known as a tree discerned by its fruits”.

The Anglican Church does not say that the word Sacra-
ment may nodt be applied to Christian rites other than Baptism
and the Lord's Supper. But she denies (1) that any but these
last are “ generally necessary to salvation”, or were (2) “ordained”
by Christ Himself.

So far from “condemning the veneration of the memory
of saints and martyrs’, she observes nineteen of such occasions,
and has appointed Lessons, Collect, Epistle and Gospel, for such
observation.

I remain, ever sincerely yours,
J. J. Lias.

II. Lettre de M. le professeur D. Kyriakos.
A M. Iéditeur de la Revue internationale de Théologie.
Athénes, le 20 novembre:3 décembre 1905.

Mon cher ami,

Jai lu la lettre de M. Lias, que je connais par ses savants
articles dans cette Revue et que j'estime beaucoup comme
théologien. J'ai pris connaissance de ses observations sur ma
lettre publiée dans le dernier numéro de la Revie.

Que M. Lias rejette la prédestination de Calvin, la doc-
trine de la justification par la foi seule sans les ceuvres, la



142

réduction des sacrements a deux et la condamnation de la
vénération des Saints, et qu'il ne regarde pas les 39 Articles
comme obligatoires pour les pasteurs anglicans, tout cela ne
m’a pas étonné, parce que je sais que M, Lias est de ces théo-
logiens de la High Church FParty, qui inclinent aux idées ortho-
doxes et veulent 'union avec I'Eglise orthodoxe. Je sais qu'un
grand nombre de théologiens anglicans pensent maintenant
comme M. Lias. Plusieurs démarches ont été faites, depuis
1866, aupreés de notre patriarche cecuménique de Constantinople
et du St. Synode de Russie, par des théologiens et des évéques
membres de Ja Société anglo-continentale, Puséistes et Ritua-
listes, en vue d’'une union entre 1'Eglise orthodoxe et 'Eglise
anglicane; démarches qui n’eurent aucune conséquence, 2
cause des grandes différences dogmatiques qui existent entre
les deux Eglises. Cependant, je sais aussi que d'autres partis
théologiques, dans I'Eglise anglicane, ne partagent pas ces
idées philorthodoxes. [J'entends les partis de la Low Church
FParty ou FEvangelical Party, qui restent fideles aux principes
protestants du XVI¢ siecle tels qu’ils sont exposés dans les
39 Articles rédigés sous le régne d'Elisabeth, et qui regardent
les Articles comme obligatoires pour tout pasteur anglican.

Je sais que des sociétés théologiques se sont méme formées
pour défendre les principes protestants, par exemple, la Pro-
testant Churchmen's Alliance et la Protestant Defence Asso-
ctation. De cet esprit protestant était aussi le grand théologien
Stanley et on peut le dire, dans un degré plus grand encore,
des théologiens libéraux de la Byroad Farty, des éditeurs des
FEssays and Reviews, de Colenso, de Fairbairn, de Martineau,
de Caird, de Seeley et des théologiens qui se rattachent 2
U'institution des Hibbert Conferences et 4 la Revue d’'un libéra-
lisme protestant déclaré, qui leur est dévouée.

Comme nous ne sommes pas membres de 'Eglise anglicane,
nous avons en vue, lorsque nous parlons d'elle, toutes ses frac-
tions sans exception. Nous ne songeons pas seulement & la
High Church, mais aussi aux 39 Articles, que I'Eglise angli-
cane n'a jamais rejetés officiellement comme dénués d’autorité
a4 ses yeux. Ayant devant moi ces Articles, je vois qu’ils en-
seignent le plus pur protestantisme, c'est-a-dire: 1° la Sainte
Ecriture comme la seule source de la doctrine chrétienne (sans
la tradition), art. 6; 2° la procession du St-Esprit du Peére et



du Fils, art. 5; 3° la prédestination absolue, art. 17; 4° la justi-
fication par la foi seule, art. 11; 5° deux sacrements seule-
ment, le baptéme et l'eucharistie, art. 25; tous dogmes con-
traires aux dogmes orthodoxes. Dans ces mémes 39 Articles,
on ne trouve pas un mot sur la vénération qu'on doit aux
martyrs et aux Saints de I'Eglise. LLe Book of Commnion Prayer
ordonne quelques fétes ecclésiastiques, mais seulement a la
mémoire des apotres et d'autres personnes du N. T., mais au-
cune féte pour les martyrs, ni pour les Peéres et les autres
Saints de I'Eglise ancienne.

Ce n'est pas seulement moi qui professe cette opinion sur
la doctrine protestante et calviniste de 'Eglise anglicane, c'est
encore tous les théologiens impartiaux, comme chacun peut
s’en convaincre en ouvrant la premiére Symbolique ou la pre-
miére Histoire ecclésiastique allemande. Il est généralement
admis que les théologiens allemands font aujourd’hui autorité;
or c'est ce que dit Scheell dans la Grande Encyclopédie de
Herzog (art. sur I'Eglise anglicane, 2° édit., 1877, t. I°t, p. 410):
« Bien que le gouvernement de I'Hglise anglicane se forma
totalement sans aucune influence étrangeére, sa doctrine montra
une parfaite dépendance de la réformation allemande. Les théo-
logiens anglicans, les auteurs des 42 Articles (qui plus tard
ont été réduits a 39), suivent la confession luthérienne augs-
bourgienne dans la doctrine sur la justification et sur plusieurs
autres questions dogmatiques qui sont traitées dans les 42 Ar-
ticles; mais dans la doctrine sur 'eucharistie, les théologiens
calvinistes qui étaient alors allés en Angleterre, exercérent
sur eux une grande influence.»

Hase, le plus grand historien de 1'Eglise des temps mo-
dernes, observe aussi dans son Histoire ecclésiastique (111, 259)
ce qui suit: «L'Eglise anglicane, au seiziéme siécle, a suivi
pour la foi la réformation allemande et helvétienne, et ce n'est
que pour le gouvernement et le culte qu'elle a suivi son
propre chemin.» «L’Eglise anglicane, dit ce méme théologien
(tbid., 261), a déclaré les 39 Articles comme de foi obligatoire pour
tous les anglicans; elle accepte la justification par la foi seule,
enseigne la communion spirituelle (selon Calvin) et admet la
prédestination absolue.» «Les 42 Articles de I'Eglise anglicane
exposent la foi selon l'esprit du calvinisme, » dit aussi un autre



— 144 —

célebre historien ecclésiastique, Kurtz (Hist. ecclés., Ire édit.,
T. 11, p. 100).

Si I'on considere tout ce que nous avons dit plus haut, je
crois qu'on sera persuadé que j'étais dans le vrai dans tout
ce que j'ai dit sur I'Eglise anglicane, dans ma lettre de la
Revue (octobre 1905, p. 726), et que M. Lias n’a pas raison
de dire que j'ai fait tort a I'Eglise anglicane en écrivant ce
que j'ai écrit.

Je désire aussi, autant que M. Lias, l'union de I'Eglise
anglicane et de I'Eglise orthodoxe, et de tout mon cceur, parce
que j'estime la grande et glorieuse nation anglaise, qui se
trouve a la téte de la civilisation chrétienne et qui a rendu
jusqu'a présent de grands services pour le progres de I'huma-
nité et la libert¢ des peuples. J'estime les grands théologiens
anglais. Je sais combien les ¢tudes théologiques fleurissent dans
les universités d'Oxford et de Cambridge; je connais l'érudi-
tion des pasteurs anglicans; je n’ignore pas ce que les théo-
logiens anglais ont fait pour les meilleures éditions de la Bible
et pour l'exégese biblique, comme aussi pour I'étude et la
connaissance de la Terre Sainte; j'admire le zele et les im-
menses sacrifices des Anglais pour la diffusion de la Bible
dans toutes les nations du monde et pour la propagation de
I'Evangile dans l'univers. J'admets que par son gouvernement
épiscopal et par son culte, qui a beaucoup de ressemblances
avec le notre, I'Eglise anglicane s’approche de nous plus
qu'aucune autre Eglise protestante. Je crois qu'une telle union
nous serait d'une grande utilité. La science théologique de
I’Eglise anglicane nous serait communiquée; et les peuples
orthodoxes d'Orient, et parmi eux ma cheére patrie, la Gréce,
qui se trouve aujourd’hui dans les plus grandes difficultés poli-
tiques, auraient retrouvé une forte puissance protectrice pour
leurs intéréts nationaux légitimes; et je pense que nous devons
faire tout le possible pour faciliter cette union des deux Eglises.

Mais tout cela ne doit pas nous empécher de voir les
grandes difficultés qui s’y opposent, et qui doivent d’abord
disparaitre pour la rendre possible. Ces difficultés consistent
principalement dans la Confession officielle de I'Eglise angli-
cane, dans les 39 Articles, qui, si on les lit impartialement et
sans préoccupation, enseignent évidemment un calvinisme



— 145 -

tempéré. C'est 14 une vérité qui ne peut é&tre révoquée en
doute sérieusement et scientifiquement. Tant que ces Articles,
qui condamnent comme de grandes erreurs plusieurs dogmes
de 1'Eglise orthodoxe, resteront la Confession officielle de
I'Eglise anglicane, est-il possible que l'union se fasse, l'union
vraie des anglicans et des orthodoxes? L’'union, nous la vou-
lons tous, mais elle doit devenir possible.

Recevez, mon cher ami, l'assurance de mes sentiments les
plus cordiaux et les plus sinceéres,
Votre
A. Diomede Kvyriakos.

Erratum. -— Dans la Revue d'octobre 1905, page 725,
ligne 5%, au lieu de «collaborateur », lire awuleur.

Revue intern, de Théologie. Heft 53, 1906, 10



	Correspondances

