
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 53

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


113 -

VARIÉTÉS.

I. — „Die Beichtpflicht."
Die Arbeiten, mit welchen Bischof Egger, Professor Schanz

und Dr. Kirsch auf Grund der hl. Schrift und der kirchlichen
Überlieferung zu beweisen suchten, dass der katholische Christ
von Anfang an zur Erlangung der Sündenvergebung verpflichtet
gewesen sei. vor dem Priester ein spezielles Sündenbekenntnis
abzulegen, scheinen in römisch-katholischen Kreisen nicht als

genügend angeschen zu werden, was ich vollkommen begreife.
Wieder ist eine Schrift über den gleichen Gegenstand
erschienen. Unter dem Titel: „Die Beichtpflicht" hat der Sub-

regens Joseph Gartmeier am erzbischöflichen Klerikalseminar
zu Freising im Jahre 1900 der theologischen Fakultät in München

eine Dissertation eingereicht, in welcher er „die katholische

Lehre von dem göttlichen Ursprung der Beichtpflicht"
behandelte. Die Fakultät verlieh dem Verfasser die Doktorwürde.

Da nun die genannte Lehre „auch in unsern Tagen
besonders heftig bestritten und bekämpft worden ist", hielt es

Dr. Gartmeier „nicht für überflüssig, neuerdings aus Bibel und
Tradition nachzuweisen, dass die Beichte vor dem Priester auf
göttlicher Anordnung beruht1', und daher seine Dissertation der
Öffentlichkeit zu übergeben (Regensburg, 1905). Es kann
jedoch nicht richtig sein, dass die „vorliegende Arbeit1-1 schon
im Jahre 1900 der theologischen Fakultät an der Universität
München überreicht worden ist; denn der Verfasser nimmt in
der ..vorliegenden" Schrift auch Bezug auf Publikationen, die
seit dem Jahre 1900 erschienen sind. Von meinen eigenen
Arbeiten scheint er nur die beiden gegen Bischof Dr. Egger
gerichteten Broschüren zu kennen. Immerhin habe ich die Ehre,
„zu den lautesten Rufern im Kampfe gegen die Beichtpflicht
im katholischen Sinne" gerechnet zu werden ; es wird mir

Rovue intern, de Theologie. Heft 53, 19(6. 8



— 114 —

sogar vorgeworfen, dass ich mich nicht bloss „gegen die
obligatorische Verpflichtung" zur Privatbeichte, sondern auch „gegen
den sakramentalen Charakter" einer solchen Beichte ausspreche
(S. 23). Dieser Vorwurf ist eben so wahr wie die Behauptung,
die „vorliegende" Schrift, in der Publikationen vom Jahr 1901

bis 1903 berücksichtigt werden, sei schon im Jahre 1900 als
Doktordissertation entstanden. Ich muss aber allerdings
zugeben, dass Gartmeier auf meine Erklärung der einschlägigen
Bibelstellen und auf meine Darstellung der Lehre der Kirchenväter

nicht näher eingeht und z. B. meine Schrift: „Die kirchliche

Sündenvergebung nach der Lehre des hl. Augustin" gar
nicht zu kennen scheint. Ich habe daher keine Veranlassung,
auf meine eigenen Auseinandersetzungen zurückzukommen.
Aber es dürfte für die Leser der Revue nicht uninteressant
sein, zu erfahren, wie der neueste Verteidiger der Beichtpflicht
die heutige römische Theorie „historisch - dogmatisch"
rechtfertigt.

Gartmeier teilt die von Dr. Kirsch vorgetragene Anschauung,

nach welcher das Busssakrament ursprünglich kein
„formierter Akt" gewesen sein soll, gar nicht, sondern meint,
der Heiland habe, „wie die Kirche lehrt", eine „ganz bestimmte
Form" der Bussübung vorgeschrieben, und diese „bestimmte
Form" bestehe darin, dass man „die erkannten und bereuten
Sünden aufrichtig und demütig einem verordneten Priester zu
beichten" habe (S. 3 f.). Denn unter „sakramentaler Beichte"'
versteht man nach Gartmeier (S. 10) „das spezielle Bekenntnis
der nach der Taufe begangenen und noch nicht — im Sakra
ment — erlassenen Sünden, welches der Pönitent dem
verordneten Busspriester zum Behufe der Lossprechung macht".
Daher ist ein Bekenntnis in allgemein gehaltenen Ausdrücken
(wie beim sogenannten Staffelgebet) „nicht sakramental" ; „es
wirkt nicht ex opere operato, sondern ist nur ein Gebet der
Kirche um Nachlass lässlicher Sünden und Sündenstrafen" (S. 11).
Ob das Gebet wenigstens diese Wirkung tatsächlich hat oder
nicht, verschweigt uns der Verfasser; auch sagt er uns leider
nicht, warum sich denn der Bussakt vor der Feier der heiligen
Eucharistie nur auf lässliche Sünden und Sündenstrafen erstreckt
und erstrecken kann. Auch das öffentliche Sündenbekenntnis,
das in den ältesten Zeiten vorkam, „hatte vielfach nicht den
Charakter eines sakramentalen Bekenntnisses". „Prinzipiell"



— 115 —

hätte es das zwar sein können; aber es gehörte zur Kirchendisziplin

„und war nicht für alle vorgeschrieben", während das

spezielle Bekenntnis, „wie die Kirche lehrt", bekanntlich für
alle Gläubigen, die zu den Unterscheidungsjahren gelangt sind,
vorgeschrieben ist und jedes Jahr wenigstens einmal abgelegt
werden muss.

So hat denn der Verfasser seine Aufgabe mit wünschenswerter

Klarheit umschrieben. Er will und muss beweisen, dass

Christus einen „formierten Akt" angeordnet hat, der darin
besteht, dass jeder Gläubige von Zeit zu Zeit in reumütiger
Anklage, zum Zwecke, die Lossprechung zu erlangen, vor dem
Priester „als Stellvertreter Gottes" (S. 12) ein spezielles
Bekenntnis der nach der Taufe begangenen und noch nicht,
gebeichteten Sünden ablegt. Dass „der Stellvertreter Gottes" bei
diesem Akte als Richter funktioniert, darf man als selbstverständlich

ansehen. Ob nur die schweren oder auch che läss-
lichen Sünden zu beichten sind, — wo die Grenze zwischen
diesen beiden Klassen ist, — dass alle Gläubigen zur Beichte
verpflichtet sind, — dass jedes Jahr eine Beichte abzulegen
ist, — dass auch die Art und Zahl der Sünden und die „nötigen
Umstände" anzugeben sind: das alles gehört nun freilich auch
zur „Beichtpflicht", „wie sie die Kirche lehrt" ; aber man wird
dem Verfasser verzeihen, wenn er nicht alle diese Dinge aus
der hl. Schrift und der kirchlichen Überlieferung rechtfertigt;
seine Doktordissertation wäre ja gar zu umfangreich geworden!
Wer den Gegenstand einigermassen kennt, wird ohnehin dem
Verfasser nur mit einem gewissen Grauen auf der halsbrecherischen

Bahn folgen, auf welcher er wenigstens das eine
erfahren soll, dass der Heiland die „ganz bestimmte Form", dem
verordneren Busspriester ein spezielles Sündenbekenntnis
abzulegen, vorgeschrieben hat. Fassen wir Mut und wagen wiles,

dem Verfasser einige Schritte nachzugehen.
Zunächst wird auf Apostelgeschichte 19, 18 verwiesen und

die Meinung befürwortet, die „gläubig gewordenen'-1 Zauberer
in Ephesus, die ihre bisherigen Praktiken (noul-eiç) erzählten,
seien getaufte Christen gewesen, die ihr sündhaftes Treiben
auch nach Empfang der Taufe noch fortgesetzt hatten, endlich
aber zu besserer Einsicht gekommen waren und sich nun der
Beichtpflicht unterzogen. Doch wird diese Exegese schliesslich
wieder preisgegeben; es werde ja nicht gesagt, dass das Be-



— 116 —

kenntnis „vor den Aposteln oder Priestern" abgelegt worden
sei; allein es sei doch möglich, dass auch hier schon von
„sakramentaler Beichte" die Rede sei (S. 27). Es folgt eine
Besprechurg der Stelle 1. Joh. 1, 9: Auch diese Stelle bilde
„kein Beweismottient gegen das sakramentale Bekenntnis". Ich
meine im Gegenteil, am angeführten Orte sei allerdings von einem
sakramentalen Bekenntnis die Rede ; das vom Apostel geforderte
Bekenntnis hat ja die Wirkung, „dass uns Gott die Sünden
vergibt und uns von aller Untugend reinigt". Was verlangt
man denn sonst noch von einem „sakramentalen Bekenntnis"
Nur spricht Johannes freilich nicht von einer speziellen Beichte
vor dem Priester, sondern einfach von einem Bussakt, mit
welchem die Christgläubigen ihre Sündhaftigkeit in Demut
anerkennen und bekennen. Einlässlicher wird (S. 28 — 34;
Jak. ö, 16 behandelt. Gartmeier kommt zum Schluss, die
„natürlichste Erklärung" dieser Stelle sei die, nach welcher die
Mahnung: „Bekennet einander eure Sünden", so viel heisst wie :

Beichtet dem Priester. Immerhin scheinen also doch die
Apostelgeschichte und die apostolischen Briefe keine Zeugnisse zu
enthalten, mit denen sich „einwandfrei" beweisen liesse, dass
schon die apostolische Kirche allen Gläubigen ein spezielles
Sündenbekenntnis vor dem Priester zur Pflicht gemacht und
dieses Bekenntnis als die „sakramentale Beichte" angesehen
habe. Gerade das aber sollte Gartmeier beweisen oder doch

wenigstens ohne Verdrehung der hl. Schrift wahrscheinlich
machen können.

Ebenso kläglich ist der Beweis ausgefallen, dass Christus
die „Beichtpflicht-- im angegebenen Sinne gelehrt und zur
Bedingung der Sündenvergebung gemacht habe. Der Verfasser
beruft sich dafür auf Matth. 16, 19: 18. 18: Job. 20, 21—23
(S. 34 — 43). Er findet, dass die Worte: „Dir will ich die
Schlüssel etc. Was du binden wirst ere.", zu „den deutlichsten
gehören, die Jesus während seines ganzen Lehrwandeis
gesprochen hat". In den Schlüsseln liege „die ganze legislative
Autorität des Kirchenoberhauptes, Glaubensentscheidungen zu
geben, sowie die Gläubigen auf Erden durch Vorschriften zu

verpflichten, zu binden oder sie davon zu entbinden, die ganze
Vollmacht der Kirchengebote und des Ablasses ausgesprochen".
Nun ist unzweifelhaft, dass der Papst als „Kirchenoberhaupt"
die spezielle Beichte vor dem Priester zur Bedingung der



— 117 —

Sündenvergebung macht und sehr oft Ablässe erteilt. Wenn er
dazu von Christus bevollmächigt worden ist, so steht fest, dass
Christus die Ohrenbeichte im römischen Sinne eingesetzt hat.
„Das Binden und Lösen aber verhält sich zur Schlüsselgewalt
wie der usus auctoritatis zur vis auctoritatis." Folglich hat auch
das „Binden und Lösen" die Verleihung der Gewalt, die Gläubigen

zur speziellen Beichte vor dem Priester zu verpflichten,
zur Voraussetzung! Dass nämlich „zur Summe der kirchlichen
Gewalten auch die Macht der Sündenvergebung gehört", ergibt
sich aus Joh. 20, 21—23. Mit den hier mitgeteilten Sendungsworten

schickt der auferstandene Erlöser am Abend des Oster-
tages seine Jünger zu den bereits getauften Gläubigen : denn da

Matth.28, 16- -20, wovon einer Erscheinung in Galiläa die Rede ist,
der Erlöser später die Taufe als das Sakrament der Sündenvergebung

eingesetzt hat, so kann „ein anderer und zweiter Siinden-
erlass (der Joh. 20, 23 gemeinte) nur für die Getauften gelten"
(S. 42). — Das ist eine Beweisführung, die ich volens nolens als
höchst originell anerkennen muss und auf die, meines Wissens, vor
Dr. Joseph Gartmeier kein Mensch gekommen ist. Wir hätten
also anzunehmen, der auferstandene Erlöser habe bei seiner
ersten Erscheinung am Auferstehungstage die Jünger vorerst
zu Beichtvätern für die Gläubigen gemacht, auf dem Berg in
Galiläa hingegen mit dem Auftrag betraut, allen Heidenvölkern
das Evangelium zu predigen und die Gläubigen durch die
hl. Taufe in die christliche Kirche aufzunehmen. Und diese
Theorie wird unter dem Patronat der theologischen Fakultät
vorgetragen, der einst ein Döllinger und Friedrich angehört
haben

Der nun (S. 43—51) versuchte Nachweis, dass die den
Aposteln verliehene Gewalt der Sündenvergebung auf die
Hierarchie übergegangen sei, ist nach dem bereits Gesagten
entbehrlich. Ebenso bedarf es keines Beweises, dass diese Gewalt
die Verpflichtung der Gläubigen zu einem speziellen
Sündenbekenntnis voraussetze, wenn die von Christus eingesetzte
„sakramentale Beichte" wirklich das „spezielle Bekenntnis der
Sünden vor dem verordneten Busspriester zum Behufe der Los-
sprechung" wäre, was aber freilich auch Gartmeier nicht zu
beweisen vermag. Er wiederholt in dieser Hinsicht lediglich
den bekannten „Vernunftschluss" der Dogmatiker, auf den
Dr. Kirsch „vollständig verzichtet" („Zur Geschichte der ka-



— 118 —

tholischen Beichte", S. 22) : um in gerechter Weise die Sünden
behalten oder nachlassen zu können, muss der Beichtvater die
Sünden und die Disposition des Sünders kennen, folglich ein
spezielles Bekenntnis fordern. Dass der Heiland auch sonst bei
der Aussendung seiner Jünger den Fall berücksichtigt, dass
seine Boten keine Aufnahme finden und daher die Unbuss
fertigen in ihrer Gottentfremdung lassen müssen (Matth. 10, 14 ff. ;

Mark. 6, 11; Luk. 9, 5; 10, 10 ff. ; vergi. Apostelgesch. 13, 5;
18, 6), scheint Gartmeier noch nirgendwo gelesen zu haben;
er kann sich daher das Sündenbehalten und Sündenerlassen
nur von der Vorenthaltung, beziehungsweise Erteilung der
Absolution nach erfolgter Privatbeichte eines Christgläubigen
erklären. Diese Missdeutung der erhabenen Sendungsworte des

auferstandenen Erlösers verschafft ihm den grossen Vorteil, die
Absolution als einen actus stricte judicia/is (von Gartmeier
unterstrichen) hinstellen zu können (S. 53). Darauf legt er nun
grosses Gewicht (S. 52—60). Wir finden da folgendes
Argument: Hat der Landesherr einmal ordentliche Richter
eingesetzt, so haben sich die Bürger an sie zu wenden und ihnen
ihre Sache vorzutragen. Incognita causa non fit judicium ;

kennt der Richter die Sache nicht, so spricht er auch kein
Urteil. Die Anwendung ergibt sich von selbst: _Die Priester
sind Richter der Seele" (S. 55).

Diese Ausführungen bezeichnet Gartmeier als „Schriftbeweis".

Es folgt nun der „Traditionsbeweis". Hier muss der
Verfasser mit dem fatalen Bekenntnis beginnen, „dass die
Busspraxis im allgemeinen, wie die Ablegung der Beichte im besondern,

anfangs etwas anders gestaltet war wie gege nieartige (S. 63). Er
hätte deutlicher sagen sollen, dass man leider in den ersten
Jahrhunderten für eine allgemeine „Beichtpflicht" der
Gläubigen im Sinne der römischen Kirche auch nicht ein einziges
Zeugnis ausfindig machen kann. Statt das offen zu gestehen,
sucht Gartmeier seine Leser auf den Gedanken zu bringen,
die ersten Christen hätten so heiligmässig gelebt, dass sie

nichts zu beichten hatten (S. 63—65). Doch kennt er die Praxis,
nach welcher grobe Vergehen den lebenslänglichen Ausschluss

vom Abendmahl nach sich zogen oder doch nur eine einmalige
Rekonziliation zuliessen (S. 65 ff.). Aber auch da erlaubt er
sich die willkürlichsten Mutmassungen und Behauptungen. So

ist er der sonderbaren Meinung, die fraglichen Sünder hätten



— 119 —

in dem Moment, in welchem sie sich der Kirchenbusse
unterwarfen, die „wirkliche Absolution erhalten, welche die Sünden

tilgte" (S. 71), und der Akt der Rekonziliation nach geleisteter
Busse habe bloss Bedeutung gehabt pro foro externo!

Nach derartigen Leistungen ist der Leser auf die Behandlung,

die Gartmeier den patristischen Zeugnissen angedeihen
lässt, genügend vorbereitet. Auch diese Abschnitte strotzen
von Unterschiebungen, Missdeutungen und rein willkürlichen
Behauptungen. Man urteile selbst: Wenn in der Didache den

Gläubigen das Gebot gegeben wird: „In der (gottesdienstlichen)
Versammlung bekenne deine Sünden", so ist Gartmeier der
Meinung, eine derartige Vorschrift sei „eigentlich doch nur dann
begründet, wenn jeder ein spezielles Sündenbekenntnis ablegen
musste" (S. 73). In diesem Falle dürfte man das sv sxxXipia
wohl auch schon von dem Gebäude verstehen, in welchem sich
die Beichtstühle befinden. Die in Frage stehende Weisung der

„Didache" ist auch in den sogenannten Barnabasbrief
übergegangen. So bekommt Gartmeier aus dem apostolischen
Zeitalter ein zweites Zeugnis für die von ihm behauptete „Beichtpflicht"

(S. 74). Ein drittes und viertes Zeugnis findet er im
Brief des römischen Klemens und in der als zweiter Klemens-
brief überlieferten Homilie. Er ist also auch der Ansicht, die

Christgläubigen zu Korinth, die ihre Priester widerrechtlich
abgesetzt hatten und nun aufgefordert werden, das begangene
Unrecht reumütig zu gestehen, seien damit an die Pflicht
erinnert worden, den abgesetzten Priestern zu beichten In der
zitierten Homilie ist è^ojxoXoyeìad-ai allerdings nicht von der
Lobpreisung Gottes, sondern vom Sündenbekenntnis zu
verstehen; gemeint aber ist das Bekenntnis, das der im Glauben
Unterrichtete mit dem Verlangen nach der Taufe ablegt ; darum
wird an die Pflicht erinnert, das s^oiioXoysiadca zu üben,
solange es noch Zeit sei, also die Taufe nicht bis zur
Todesstunde aufzuschieben, wie das sehr häufig vorkam.

Gartmeier muss gestehen, dass „die altern Kirchenväter,
wo sie von dem Bekenntnis der Sünden handeln, selten
ausdrücklich bemerken [wirklich sehr selten !], dass dieses Bekenntnis
vor dem Priester stattfinden soll". Allein das beunruhigt ihn
gar nicht; er weiss von vornherein, dass die Kirchenväter
„jedenfalls ein spezielles Sündenbekenntnis voraussetzen, welches
auch in Gegenwart eines Priesters abgelegt icorden ist" (S. 77).



— 120 —

Da Gartmeier auch Dinge weiss, die nirgendwo gesagt sind,
ist der Gegner, der sich nur auf wirkliche Zeugnisse stützt,
von vornherein geschlagen. Ich verzichte daher darauf, dem
Verfasser, der seinen „Traditionsbeweis" auf weitern hundert
Seiten in der begonnenen Weise fortsetzt, noch länger zu folgen.
Es ist selbstverständlich, dass er die „Beichtpflicht" in dem

von ihm gemeinten Sinn auch nicht mit einem einzigen Zeugnis
aus der Zeit der Kirchenväter belegen kann.

Da jedoch Dr. Gartmeier wiederholt auch auf die
„Erwiderung" Bezug nimmt, mit der ich die von Bischof Dr. Egger
versuchte Widerlegung meiner Broschüre: „Die obligatorische
römische Ohrenbeichte eine menschliche Erfindung",
beantwortet habe, so interessierte mich insbesondere die Art. wie er
mit den aus den Schriften der beiden grössten Kirchenväter
des Morgen- und Abendlandes hergenommenen Zeugnissen
verfuhr. Ich erkenne nämlich gern an, dass den Äusserungen des
hl. Chrysostomus und des hl. Augustin für die Lehre und Übung
der alten Kirche entscheidende Bedeutung zukommt. Es ist
auch von vornherein gewiss, dass die beiden grossen Bischöfe,
die in allen ihren Schriften die kirchlichen Zustände und
religiösen Anschauungen und Übungen ihrer Zeit berücksichtigen,
eine allgemeine Verpflichtung, von deren Erfüllung die Erlangung
der Sündenvergebung abhing, nicht ausser acht lassen konnten,
sondern sehr häufig und eindringlich erörtern mussten. Darum
habe ich mir Mühe gegeben, alle Äusserungen zu prüfen, auf
die sich die römischen Theologen zu berufen pflegen, wenn sie

behaupten, schon Chrysostomus und Augustinus hätten eine
allgemeine Beichtpflicht im heutigen römischen Sinne gekannt.
Die Lehre des hl. Chrysostomus wurde in der ..Erwiderung-7
besprochen. Obwohl aber Gartmeier diese Schrift kennt und
wiederholt zitiert, würdigt er doch das betreffende Kapitel
keiner nähern Beachtung. Ich hätte das um so eher erwarten
dürfen, je weniger es ihm möglich war, in den Werken des
hl. Chrysostomus andere und bessere Zeugnisse zu finden als
Bischof Dr. Egger, gegen den ich mich wende. Zu meinem
Erstaunen wiederholt Gartmeier in neuer Einkleidung einfach die
schon von Bischof Egger in der Schrift: „Die Beichte in der
hl. Schrift und in der katholischen Kirche" angerufenen
Äusserungen. Mit verblüffender Gemütsruhe behauptet er wieder,
Nektarius, der Vorgänger des hl. Chrysostomus, habe wohl den



— 121 —

Busspriester, vor den schwere Vergehen zu bringen waren,
abgeschafft, nicht aber die allgemeine Beichtpflicht (S. 114).
Aus den „Schriften eines Chrysostomus" gehe mit „unzweifelhafter

Gewissheit-' hervor, dass auch nach Nektarius gebeichtet
wurde — «nur mit dem Unterschiede, dass nun die geheime
Beichte und Busse fast allein in Übung war" (S. 115). Für diese
„unzweifelhafte Gewissheit" beruft sich Gartmeier darauf, dass

ja Chrysostomus vom Priestertum sehr hoch denke, die
Gläubigen eindringlich zur Gewissenserforschung auffordere, ihnen
die è'îono?.oyi]0:ç zur Pflicht mache, vom „Seelenarzt" rede, dem
die Wunden zu zeigen seien, u. s. w. Die bezüglichen Stellen
findet man in der erwähnten Schrift von Bischof Egger und
in meiner „Erwiderung". Wer Gartmeiers Erläuterungen als
wissenschaftliche oder auch nur als redliche Auseinandersetzungen

hinnimmt, kann nur staunen, dass der Verfasser doch
gestehen muss, es fehle nicht an Leuten, „die fürchteten, dieser

Kirchenvater (Chrysostoinus'i möchte in Beziehung auf die Beichte
nicht ganz richtig gedacht haben'' (S. 115). Trotz der angeblichen
„unzweifelhaften Gewissheit" steht also doch der hl. Chrysostomus

bei einigen Leuten im Verdacht, in Sachen der Beichte
nicht ganz orthodox gewesen zu sein! Glücklicherweise kennt
Gartmeier die „Tradition" der römischen Theologen, die ohne
nähere Prüfung einander einige Zitate nachschreiben, aus denen
sich ergeben soll, dass auch schon der grösste orientalische
Kirchenvater die allgemeine ..Beiehtpflicht" im römischen Sinne

gelehrt habe.
Wollte ich den neuesten Verteidiger der „Beichtpflicht"

widerlegen, so musste ich wiederholen, was in der „Erwiderung",
S. 33—47, steht. Ich verzichte darauf, benutze aber mit
Vergnügen die Gelegenheit, in diesem Punkt einem von mir ich
bekenne es aufrichtig — nicht immer respektvoll behandelten
römischen Theologen Anerkennung und Lob zu zollen. Der
Theologe ist Dr. P. A. Kirsch. Auch Dr. Kirsch kennt meine
„Erwiderung" sehr gut. Er fand darin zu meiner Verwunderung

eine „Häufung von hasserfüllten Phrasen und
unparlamentarischen Ausdrücken" (Kirsch, Zur Geschichte der
katholischen Beichte, S. 3) ; aber er hat sie gelesen und ist, was
Chrysostomus betrifft, beinahe zu der Ansicht gelangt, die sich
jedem ehrlichen Forscher aufdrängt.

Dr. P. A. Kirsch sagt i „Zur Geschichte der katholischen
Beichte", S. 761 :



— 122 —

„Wir kommen zu Johannes Chrysostomus, dem Zeitgenossen
des hl. Augustinus. Finden wir bei ihm ein offenkundiges (von
Kirsch unterstrichen) Zeugnis für die Privatbeichte Wir tragen
kein Bedenken, diese Frage zu verneinen. Rauscher schreibt
hierüber: ,Es ist ganz verfehlt, wenn man sich für die
Existenz der Privatbeichte in Konstantinopel oder Antiochien auf
Chrysostomus beruft. Denn an keiner Stelle spricht Chrysostomus

in erkennbarer Weise von einer solchen Privatbeichte ;

an vielen Stellen empfiehlt er das Bekenntnis der Sünden vor
Gott, an vielen Stellen setzt er diesem das öffentliche Bekenntnis
vor den Menschen entgegen und rät von diesem ab. Es ist gewiss
möglich, dass er die Privatbeichte vor dem Priester kannte,
aber auffallend ist es doch sehr, dass er in seinen vielen Reden und
Schriften sie niemals erwähnt hat.' Wir (Dr. Kirsch] fügen hinzu:
noch auffallender ist es, dass der Kirchenlehrer in seinem Werke
„Über das Priestertum" nicht auf die Privatbeichte zu reden kommt.
Hier handelt er doch in ausgesprochener Absicht über die Würde
und Bürde des Priestertums; aber von der Bürde des
Beichthörens, und das ist sie gewiss ['?], redet er kein Wort. Wohl
schreibt er den Priestern die Gewalt über die Sünderinach-
lassung zu, wenn er rühmt, die Priester hätten eine Gewalt,
die weder den Engeln noch den Erzengeln verliehen sei : denn
ihnen allein gelte das Wort: Welchen ihr die Sünden
nachlassen werdet u. s. w. Dies gilt aber ebenso für die öffentliche
Beichte."

So weit Dr. Kirsch am angeführten Orte. Mit dem letzten Satz
macht er das wohlbegründete Zugeständnis, dass nicht bloss die
Privatbeichte sakramentale Bedeutung habe, wie Dr. Gartmeier
mit vielen römischen Theologen zu glauben scheint. Allein es

ist nicht richtig, wenn Dr. Kirsch als selbstverständlich voraussetzt,

dass Chrysostomus an der fraglichen Stelle (De sacerdotio

1. III, n° 5 s.) eben doch von der Sündennachlassung in
der Form einer Beichte rede. Der grosse Kirchenvater spricht
in den jener Stelle folgenden Sätzen ausdrücklich von der Taufe
und der Eucharistie, welche der Priester zu vollziehen habe.
Indem die genannten Theologen das verschweigen, bekunden
sie nur wieder, wie willkürlich sie mit den patristischen
Zeugnissen verfahren. Die Meinung aber, es sei „gewiss möglich",
dass Chrysostomus „die Privatbeichte vor dem Priester kannte",
hat wirklich etwas für sich. Chrysostomus kannte ja gewiss die



— 123 —

von seinem Vorgänger abgeschaffte Übung, nach welcher Sünder,
die infolge skandalöser Vergehen von der Kommunion
ausgeschlossen worden waren, zur Wiedererlangung der kirchlichen
Rechte vor dem Busspriester zu erscheinen und die von ihm
verhängte Busse auf sich zu nehmen hatten. Diese freilich nur
einmal im Leben zulässige Rekonziliation konnte man insofern
eine Privatbeichte nennen, als der Büsser im angegebenen Fall
persönlich mit dem Busspriester in Beziehung zu treten hatte.
Unter Chrysostomus aber war und blieb diese Übung abgeschafft,
und eine andere Privatbeichte gab es nicht. Darauf spielt Chrysostomus

jeweilen an, wenn er betont, dass das èì-0/.ioXoyeìolsca

oder die sì-ofioXóyrjOtg nur vor Gott und nicht auch vor Menschen
zu geschehen habe. Gott oder Christus — und nicht der
Priester — ist dem hl. Chrysostomus der „Seelenarzt".
(Vergleiche die bezüglichen Äusserungen in meiner Schrift
„Erwiderung", S. 41 ff.)

Einer geradezu frivolen Leichtfertigkeit macht sich Dr.
Gartmeier schuldig bei der Behandlung der Zeugnisse aus den
Werken des hl. Augustin (S. 150—-160). Er behauptet, nach
Augustin sei „die Ablegung des Sündenbekenntnisses vor dem

Priester" (von Gartmeier unterstrichen) „eine der wichtigsten
Forderungen", an welche Christus die Erlangung der
Sündenvergebung geknüpft habe. Für diese Behauptung beruft er sich
sofort auf eine Predigt, von der er weiss, dass sie dem hl.
Augustin unterschoben ist, den sogenannten sermo 392. Er meint
freilich, man „dürfe das Entstehen dieser Predigt wenigstens
in seine — Augustins — Zeit versetzen" (S. 151, Anmerkung).
Auch das ist falsch. Übrigens wird in der fraglichen Predigt
zur öffentlichen Bussübung aufgefordert und die Busse des Kaisers

Theodosius als nachahmungswertes Vorbild bezeichnet.
Von Theodosius aber weiss man, dass er im Jahr 390 in Thes-
saionich etwa 7000 meistens unschuldige Leute niederhauen
liess, dafür von Bischof Ambrosius exkommuniziert wurde und
sich nun der Kirchenbusse unterzog. Dass sich der Kaiser
Theodosius im heutigen römischen Sinne der Privatbeichte
unterzogen habe, behauptet kein vernünftiger Mensch. Die
fragliche Predigt beweist also in unserer Sache nichts.

Hiervon war auch in meiner Schrift: „Die kirchliche
Sündenvergebung nach der Lehre des hl. Augustin" (S. 50 ff.),
die Rede. Dr. Gartmeier nimmt wohlweislich von dieser Schrift,



— 124 —

mit der ich nach einem protestantischen Urteil „offene Türen"-
eingerannt haben soll, keine Notiz, obwohl sie schon 1902
erschienen ist und ihm wenigstens durch die verunglückte
Entgegnung „Altkatholische Angriffe" von Dr. P. A. Kirsch be
kannt geworden sein muss. Dass im Abendland grobe Missetäter,

die von der Kommunion ausgeschlossen worden waren,
jedoch die kirchlichen Rechte wieder zu erhalten wünschten,
sich an den Bischof zu wenden und der von ihm auferlegten
Busse zu unterwerfen hatten, aber nur einmal im Leben zu
einer solchen Bussübung zugelassen wurden — das ist eine
notorische Tatsache, die hier keiner weitern Erörterung bedarf.
Allein damit ist die allgemeine „Beichtpflicht" im heutigen
römischen Sinne noch lange nicht bewiesen. Von einer Beichtpflicht

der Gläubigen, die nicht exkommuniziert waren, redet
der hl. Augustin in seinen umfangreichen Werken auch nicht
ein einziges Mal. Das haben die mittelalterlichen Theologen
so gut gemerkt, dass sie es für nötig hielten, die zahlreichen
Schriften des genannten Kirchenvaters noch um einige zu
vermehren, in denen das Gegen feil von dem steht, was .Augustin
wirklich gesagt hat, und nachgetragen wird, was er notwendig
hätte sagen müssen, wenn er von einer Beichtpflicht im heutigen
römischen Sinne Kenntnis gehabt hätte. Dr. Gartmeier sah sich

gezwungen, zu dieser unlautern Quelle Zuflucht zu nehmen.
Gestehe er doch lieber, dass leider auch der hl. Augustin wie
der hl. Chrysostomus „in Beziehung auf die Beichte nicht ganz
richtig gedacht habe-1-.

Für einen römischen Theologen steht nämlich in Deutschland

— nicht in Frankreich — immer noch fest, dass in

Beziehung auf die Beichte die tridentinische Synode richtig
gelehrt hat. Die Lehre dieser Synode steht aber mit der Lehre
und Übung der grossen Kirchenväter der ersten Jahrhunderte
in offenkundigem Widerspruch. Wir Altkatholiken erlauben uns.
so zu denken und zu lehren Avie etwa ein Chrysostomus oder
etwa ein Augustinus. E. H.



125

H. — Erreurs et aveux de M. Tunnel
au sujet de l'ecclésiologie de St. Cyprien.

Ces erreurs et ces aveux se trouvent dans un article de

la « Revue catholique des Eglises > (octobre 1905, p. 454-471).
Comme savant, M. T. cite des textes et avoue quelques-unes
des conséquences qui jaillissent de ces textes; mais, comme
romaniste, il cherche à sauver, autant qu'il peut, la papauté
romaine. Ce n'est pas commode, et il le sent, comme on le

verra. Ses aveux n'en ont que plus de prix et lui font d'autant

plus honneur.
Mentionnons d'abord ses efforts comme romaniste. Il

parle d'abord du « dogme de la papauté » (p. 454), sans dire,
bien entendu, en quoi il consiste. C'est l'étiquette à sauvegarder.

— Il interprète le Tu es Petrus enee sens: que le Christ,
en disant à Pierre qu'il bâtira son Eglise sur la pierre
précédemment indiquée, a fondé l'épiscopat; et que, comme c'est à

lui seul que le Christ s'est adressé, c'est donc lui seul, Pierre,
qu'il a alors établi « dépositaire de l'épiscopat » ; enfin, que cette
« propriété exclusive » de St. Pierre, seul dépositaire de

l'épiscopat, n'a duré que jusqu'après la résurrection, le Christ
ayant donné alors â tous ses apôtres le pouvoir de lier et de

délier (p. 459, 464). M. Turmel, en raisonnant ainsi, oublie
que le Christ, dans ce passage, a parlé au futur [œdificabo,
dabo, prœvalebunl), et que toute la tradition n'a vu dans ce

langage qu'une promesse, laquelle a été réalisée lorsque le

Christ, après sa résurrection, a chargé ses apôtres d'enseigner,

de baptiser, de lier, de délier. En outre, M. Tunnel ne

prouve pas du tout que son interprétation se trouve dans les

paroles très simples de St. Cyprien, paroles qui ne sont que
la reproduction de celles du Christ. St. Cyprien dit que, si le
Christ a d'abord parlé à un seul, c'est « pour rendre sensible
l'unité » qui doit exister dans l'Eglise. 11 s'agit donc là d'un

pur symbole pour rendre sensible l'unité, mais non d'une autorité

déjà communiquée. M. Turmel oublie aussi que, d'après
la Tradition, j.-C, en parlant à Pierre, a parlé à tous les

apôtres, comme Pierre, en répondant à la question que le
Christ avait posée à tous ses apôtres, avait répondu au nom
de tous. Donc St. Pierre n'a pas été constitué, à ce moment,
le seul dépositaire de l'épiscopat. Cette interprétation de



— 126 —

M. Turmel est absolument fantaisiste. — M. Turmel interprétant

le texte « ecclesiam principalem unde unitas sacerdotalis
exorta est », dit que l'Eglise de Rome est « la première Eglise,
celle d'où est sortie l'unité episcopale (p. 463), l'Eglise-Mère,
celle à qui les églises d'Afrique doivent leur fondation et dont
elles sont les filles » (p. 464). M. Turmel oublie que «

principal » ne signifie pas « premier » ; que plusieurs Eglises
peuvent être principales sans que l'une d'entre elles soit première ;

que Rome a été appelée principale, parce qu'elle était capitale
de l'Empire ; qu'on ne saurait, de ce chef, lui donner le titre
de « Mère » ; que l'Eglise de Jérusalem a été aussi appelée
Eglise-Mère, et avec plus de raison que celle de Rome; que
l'Eglise de Jérusalem n'a fondé sur cette dénomination aucune
prétention à une primauté d'autorité; que, si les Eglises
d'Afrique ont reçu la foi de l'Eglise de Rome, ce n'est pas
une raison pour donner à cette dernière le titre d'Eglise-Mère
dans un sens général et absolu; que, d'ailleurs, selon dom

Leclercq interprétant St. Cyprien, « l'Evangile est venu en

Afrique de la racine des Eglises orientales » '). Enfin M. Turmel
oublie que le mot exorta, appliqué à la visibilité de l'unité,
n'indique pas une chose faite, terminée, complète, mais un
simple commencement d'indication, et que telle est bien la

pensée de Cyprien lorsqu'il dit: «Ut unitatem manifestaret,

unitatis ejusdem originem ab uno incipientem sua autoritate
disposuit. Hoc erant utique et caeteri apostoli quod fuit Petrus,
pari consortio prsediti et honoris et potestatis, sed exordium
ab unitate proficiscitur ut Ecclesia una monstretur. » —

M. Turmel, toujours comme romaniste, affirme que Cyprien a

atttribué au pape « un rôle hors de pair » (p. 468), lorsqu'il a

écrit à Etienne pour lui dire qu'il devait déclarer que Marcien,
évêque d'Arles, n'était plus de sa communion. Mais en quoi y
a-t-il un <> rôle hors de pair » dans une telle déclaration, déclaration

que chaque évêque pouvait et devait faire M. Turmel
ne se déjuge-t-il pas à la même page, lorsqu'il écrit : « L'unité
du corps episcopal a été instituée par Dieu, pour permettre
précisément aux évêques de corriger la faute de ceux de leurs collègues
qui, par négligence ou trahison, abandonneraient leurs brebis
à la perdition éternelle ; voilà, selon Cyprien, pourquoi Etienne

') Voir Revue internationale de Théol., janvier I905. p. 48.



..- 127

ne peut se désintéresser de l'affaire d'Arles. > Ce que les autres
évêques pouvaient et devaient faire, celui de Rome le pouvait

et le devait aussi, d'autant plus que son Eglise était
« principale » ; sa voix était nécessaire pour qu'il y eût
unanimité; rien de plus. Cyprien n'a pas dit autre chose.

Donc l'essai tenté par M. Turmel, au sujet de Cyprien,
pour glorifier le prétendu « dogme » de la papauté, est
malheureux. Ses aveux sont plus péremptoires :

1° Ce n'est pas seulement, remarque-t-il, quand Cyprien
a été en conflit avec l'évêque de Rome qu'il a énoncé sa
doctrine sur la constitution de l'Eglise, c'est aussi « quand
il était l'ami de Rome » (p. 454). Donc l'ecclésiologie de
St. Cyprien, qui est opposée à celle de la papauté actuelle,
n'est pas une doctrine de circonstance, mais de principe ; et

l'opposition si vive que Cyprien a faite au pape dans la question

du baptême, est c la résultante logique » de ses
principes. M. Turmel l'avoue.

2° M. Turmel reconnaît nettement que selon Cyprien,
l'Eglise est constituée sur les évêques (Ecclesia super episcopos
constituitur); que toutes les mesures ecclésiastiques doivent
être sous la dépendance des évêques > (p. 455J; que « c'est
surtout par les évêques que l'unité dans l'Eglise doit être maintenue

et défendue » (p. 457). Si St. Cyprien dit que la chaire
fondée sur Pierre est une, c'est qu'il enseigne d'une manière
générale que, dans chaque Eglise particulière catholique, il ne
doit y avoir qu'une chaire, qu'un autel, qu'un épiscopat. « On
doit donc traduire: Il n'y a qu'un évêque dans chaque église
catholique (dans l'église catholique de chaque ville). La même
interprétation s'applique au texte de la Lettre à Fabius
d'Antioche » (p. 460).

3° « Aux yeux de St. Cyprien, dit M. T., St. Pierre est,
non pas sans doute la source, mais le symbole de l'unité de

l'épiscopat. C'est ce que le saint évêque de Carthage veut dire
dans le texte suivant: « Il n'y a qu'une chaire fondée sur
Pierre par la parole du Seigneur » (p. 459). Voir aussi p. 464.

4° Selon Cyprien, l'épiscopat est un et indivisible; la portion
que chaque évêque en détient ne le divise pas (p. 458). « La
puissance episcopale est comme rassemblée et ramassée dans
un grand réservoir où chaque évêque s'approvisionne » (p. 459).
Cyprien écrit à son frère le pape Etienne : « La raison pour



— 128 —

laquelle le vaste corps des évêques est ramené à l'unité par
le lien de la concorde mutuelle, c'est pour permettre à tous
d'intervenir, dès qu'un des membres de notre collège entreprend

de répandre l'hérésie » (p. 466). « L'épiscopat est le

moyen auquel le Seigneur a eu recours pour réaliser son plan
et garantir à son Eglise le privilège de l'unité. L'épiscopat
est donc une fédération^ corpus est sacerdotum, concordia^
mutuae glutino atque unitatis vinculo copulatum. Si dans cette
fédération un traître vient à se glisser, si un évêque abuse de

sa charge pastorale et la fait servir au mal, les autres évêques
doivent voler au secours de son troupeau » (p. 469). Donc ce
n'est pas le pape de Rome qui est le lien ou le moyen de

l'unité, c'est l'épiscopat ou la fédération de tous les évêques.
Le pape n'est que l'un d'eux. Cyprien (p. 460) « fait dériver
pratiquement l'unité de l'Eglise de l'union morale des évêques
(cohserentium sibi invicem sacerdotum glutino copulata) ».

5° Il serait donc faux de dire qu'il n'y a qu'un seul
évêque dans toute l'Eglise. Cette proposition serait « hérétique »

(p. 460). L'épiscopat, en effet, est une fédération, comme il a

été dit. «Quant aux termes de radix, matrix, mater, dit
M. Turmel, la question est de savoir s'ils désignent l'Eglise
de Rome elle-même, ou l'Eglise en général, l'Eglise catholique,

dont le représentant à Rome était Corneille. Le mot
matrix est employé dans Ep. 71, 2, et dans le De Unitate, 23,'

pour désigner l'Eglise catholique ; le mot mater et le mot
radix ont le même sens, le premier dans Ep. 73, 24, le second
dans Ep. 73,2. D'où il suit qu'aucune raison philologique ne
nous interdit d'appliquer à l'Eglise catholique les textes des

Ep. 45 et 48. Le contexte semble nous y obliger, car le schisme
de Novatien ne mettait pas en cause la primauté de Rome,
mais l'unité de l'Eglise » (p. 461). Toutefois M. T. ajoute que
«l'opinion contraire n'est pas dénuée de toute probabilité».
Donc il ne faut pas attribuer à l'Eglise de Rome des titres
que Cyprien ne donne qu'à l'Eglise universelle.

6° Cyprien condamne les appels à Rome. Nous sommes
tous d'accord pour admettre, comme le demande la justice et
l'équité, que la cause doit être instruite là oit le crime a été

commis. « Selon St. Cyprien, dit M. T., le jour où les
schismatiques de Carthage voudront rentrer dans l'ordre, c'est à

Carthage el non à Rome qu'ils devront faire juger leur cause.



- 129 —

Pourquoi? Sans doute parce qu'il faut être sur les lieux pour
bien connaître les faits, et qu'un tribunal étranger peut être
induit en erreur. Mais, à côté de ce motif, il y en a un autre
plus important. Chaque fidèle ne relève que de son évêque,
chaque évêque a reçu en partage le gouvernement d'une portion
du troupeau, et de ce gouvernement il ne doit rendre compte
qu'à Dieu, rationem sui actus Domino redditurus. Voilà
surtout pourquoi on ne doit pas porter sa cause à un évêque
étranger » (p. 465).

XB. Ceci est le renversement complet des prétentions
romaines et des définitions du Concile du Vatican.

7° M. Turmel conclut ainsi (p. 470-471): «Rome! Elle
n'occupe qu'une place bien modeste dans cette conception de

l'Eglise et de l'épiscopat Ajoutons que la « chaire de
Pierre » est une formule qui a dû très probablement être
élaborée à Rome, et qui a dû venir toute faite de Rome à

Carthage, où elle a été utilisée. Mais on doit néanmoins
reconnaître que le dogme de l'épiscopat a obscurci aux yeux
de St. Cyprien le dogme de la papauté Quand on a écarté
le ton à la fois impérieux et familier avec lequel St. Cyprien
parle au pape, on se trouve en face d'une théorie qu'il n'est
pas aussi facile d'écarter. Sur quel fondement le successeur
de St. Pierre appuiera-t-il son autorité, si le texte Tu es

Petrus lui est ravi pour être adjugé à l'épiscopat? Et de quel
droit imposera-t-il sa volonté en dehors de Rome, s'il n'a reçu
en partage, comme tous les autres évêques, qu'une portion du
troupeau du Christ ; si chacun de ses collègues ne doit rendre
compte de son administration qu'à Dieu; et si l'union des

esprits et des cœurs est le seul moyen institué par Dieu pour
maintenir la cohésion dans le corps episcopal? On ne voit
guère comment donner à ces problèmes une solution de tout
point conforme au principe de la primauté pontificale. Et quand
on entend St. Cyprien tenir le langage que nous savons au
moment où il est l'ami de Rome, on ne prévoit que trop
comment il parlera quand aura sonné l'heure des conflits » —
Très bien.

8° On le voit par ce dernier aveu, il est impossible de
concilier la doctrine de St. Cyprien avec la simple
primauté papale, a fortiori avec l'infaillibilité et la juridiction
universelle du pape. Donc la papauté actuelle doit tenir

Revue intoni, de Théologie. Heft 5ù, ISO«. 9



— 130 —

St. Cyprien pour hérétique ; et, d'autre part, quiconque tient
Cyprien pour catholique et orthodoxe doit tenir la papauté
actuelle pour hérétique.

Un point non moins évident est celui-ci. Cyprien enseigne
que tout évêque qui introduit dans le corps episcopal une
volonté et une doctrine qui lui sont opposées, divise l'épisco-
par un et l'Eglise une, et cesse d'être avec le Christ (voir
pages 458, 459, 466). Or la papauté actuelle a brisé l'unité
traditionnelle de l'épiscopat et de l'Eglise, en introduisant ses
faux dogmes de 1870, sans parler des précédents, et cela
malgré l'opposition formelle d'un grand nombre d'évêques.
Donc il est évident que, d'après la doctrine de St. Cyprien,
la papauté actuelle est hérétique.

Les lecteurs qui voudraient compléter cette démonstration
peuvent voir mon étude sur l'Ecclésiologie de St. Cyprien,
dans la Revue de janvier 1905, p. 34-54.

E. Michaud.

III. — M. de Narfon et l'infaillibilité conditionnelle
du pape.

Autant M. de Narfon est fondé à nier et à combattre
l'infaillibilité absolue du pape '), autant il est faible dans son
essai de démonstration de l'infaillibilité conditionnelle. La
vérité est qu'aucune des sources du dogme ne contient ni
l'infaillibilité absolue du pape, ni son infaillibilité conditionnelle.

Voici les paroles de M. de N. : « L'infaillibilité pontificale
est limitée, par le concile (du Vatican), de trois côtés : 1° Du côté
du pape, puisque l'une des conditions requises pour son infaillibilité,

c'est qu'il parle comme « pasteur et docteur de tous les
chrétiens», et qu'il le dise expressément, car il lui est loisible
de parler comme simple évêque ou comme simple théologien,
même en s'adressant à l'Eglise universelle ; — 2° Du côté des
fidèles, puisqu'une autre condition requise c'est que le pape
définisse une doctrine « comme devant être tenue par toute
l'Eglise » ; — 3° Du côté des matières qui font l'objet de
l'infaillibilité pontificale, puisque cet objet ne peut être qu'une
doctrine «sur la foi ou les moeurs». Donc le pape n'est infail-

') Voir cette livraison, p. 110-111.



— 131 —

lible ni en histoire, ni en philosophie, ni en sciences, ni en

politique, ni en théologie. Donc l'infaillibilité pontificale n'est
pas engagée dans les décisions du saint-office, même quand il
les a approuvées et signées, s'il n'a pas fait autre chose que
de les approuver et de les signer, je veux dire s'il ne les a

pas ensuite imposées comme vérités de foi à l'Eglise universelle,

agissant et déclarant agir comme pasteur et docteur de

tous les chrétiens. Donc un pape peut fort bien tomber dans
l'hérésie et être de ce chef solennellement anathematise par
un concile oecuménique. »

C'est ainsi que M. de N. s'exprime dans son livre : Vers
l'Eglise libre (p. 262-263). Dans plusieurs autres pages, il
touche à cette même question, mais sans ajouter d'autre
argument, se bornant à remarquer « que, depuis 34 ans, le pape
n'a pas fait usage de son infaillibilité une seule fois » (pp. xx,
50), et que les directeurs de conscience qui enseignent
l'infaillibilité sans réserves, le font pour « affermir leur autorité » :

car, s'ils se donnent à leurs pénitentes ou à leurs pénitents
comme les interprètes autorisés de la pensée d'un pape infaillible

sans réserves, «on voit ce qui en résulte» (p. 266).
Telle est toute l'argumentation de M. de N. Qu'il me

permette de lui opposer les considérations suivantes:
1° Que le pape doive parler « comme pasteur et docteur

de tous les chrétiens», ce n'est pas là une limite; c'est, au
contraire, une extension. Car il est loisible au pape de parler
comme tel quand il lui plait. Nul ne peut l'en empêcher.
C'est même ainsi qu'il parle toutes les fois qu'il adresse son
écrit à l'univers catholique, urbi et orbi. Il serait dérisoire
d'exiger que, dans de tels écrits, il soit tenu de dire à ses
ouailles: «Il est bien entendu, mes chères brebis, que je vous
parle ici «comme pasteur et docteur de tous», et non en

simple particulier, comme lorsque je dis à mon domestique de

m'apporter mes pantoufles. » Lorsque le pape s'adresse urbi
et orbi, c'est évidemment qu'il se considère comme le pasteur
et le docteur de tous ceux qu'il prétend instruire. La chose
saute aux yeux. M. de N. prétend que le pape doit « le dire
expressément », mais cette condition ne se trouve nullement
dans le canon du concile. C'est M. de N. qui l'y met lui-
même. Si le concile ne l'y a pas mise, c'est qu'elle ne serait
qu'une répétition verbale superflue. A qui M. de N. fera-t-il



— 132 —

croire que les mots en question sont des mots sacramentels
et que toute la magie de l'infaillibilité papale dépend d'eux?

2° Que la doctrine définie par le pape soit une doctrine
«devant être tenue par toute l'Eglise», cela va de soi également.

Car, du moment que le pape envoie son écrit urbi et

orbi, ce n'est pas pour avertir les fidèles qu'ils peuvent penser
ce qu'ils voudront de ce qu'il leur enseigne. Le pape ne parle
pas urbi et orbi pour si peu. Il parle à tous pour enseigner
à tous ce que tous doivent croire et faire. Tel est le sens
obvie, naturel, de sa démarche et de son écrit. Et, de fait,
les fidèles ne s'y trompent pas : ceux qui admettent l'autorité
pastorale universelle du pape, admettent ipso facto son
enseignement, sans qu'il soit besoin que le pape leur répète, dans
chacune de ses communications, qu'ils doivent « tenir » sa
doctrine. Cela est clair : le pape ne parle pas pour être désobéi

et non cru. Du reste, il le dit suffisamment dans chaque
décision, dans chaque décret, dans chaque pièce pontificale. Il
faudrait être aveugle pour ne pas le voir. Et cela est si vrai
que, lorsqu'un fidèle se permet de ne pas tenir compte de
l'enseignement du pape, on le traite comme rebelle, mauvais
catholique, en état de schisme, d'erreur et d'hérésie, etc., et
cela jusqu'à ce qu'il se soumette. Et, même lorsqu'il s'agit
d'une simple condamnation du saint-office, M. de N. doit
savoir l'opinion que l'on a, à Rome et dans toute l'Eglise
romaine, du malheureux condamné, surtout lorsqu'il ne se soumet

pas. N'est-ce pas un paria? Et si ce paria est prêtre, son
évêque ne lui retire-t-il pas tout pouvoir d'exercer son sacerdoce?

Etc. Les faits sont là. — Que quelques théologiens
s'obstinent à ergoter et à chicaner sur telle subtilité prétendue
canonique, de la tradition bureaucratique, qui doit être remplie
pour que l'épithète d' « hérétique » soit dûment infligée au
condamné, ces théologiens subtilisent dans le désert; Rome se

rit d'eux, et le public, qui préfère toujours le langage direct
au langage détourné, se rit d'eux également.

3° Que la doctrine définie doive être « sur la foi ou les

moeurs», ce n'est point là non plus une limite: car quelle est
la doctrine théologique qui ne rentre pas dans la foi ou les
mœurs? M. de N. sait certainement que, dans son Eglise, on
ne se contente pas de « la foi » strictement dite ; qu'il y a
encore les proxima fidei et les faits dogmatiques, les vérités de



— 133 —

foi implicite, les dogmes latents, etc., toutes choses qui roulent
sur la foi et que le pape peut définir quand il lui plaît. Le
concile du Vatican n'a fixé au pape aucune date de définition
ni aucune formalité. Cum loquitur, cum définit; c'est lui qui
est le juge de l'opportunité, à supposer même qu'il veuille
bien se demander s'il y a une opportunité ; le concile n'en
souffle mot; le pape est entièrement libre. Et dans le cas où
les mots de fide pourraient paraître avoir une limite, le concile

bienveillant ajoute vel moribus, mots qui n'en désignent
aucune. Quelle question, en effet, ne rentre pas dans les
t mœurs»? Toutes les choses morales et toutes les choses
immorales ne roulent-elles pas de moribus? La politique ne
fait-elle pas partie des mœurs? Le pape ne donne-t-il pas des
ordres de morale politique et sociale? Les fidèles dociles ne
proclament-ils pas que c'est un devoir de les accepter? Et
ceux qui les combattent ne sont-ils pas tenus pour de mauvais

fidèles? On ne les emprisonne pas, il est vrai, on ne les
met pas à la question, d'abord parce qu'ils sont trop
nombreux, ensuite parce qu'on ne peut pas; mais, en droit (aux
yeux de Rome), les rebelles ne doivent-ils pas être tenus pour
rebelles? et, en fait, ne le sont-ils pas partout où la voix de
Rome est écoutée? Lorsque M. de N. citera une déclaration
du pape, adressée urbi et orbi, et enseignant que les catholiques

ont le droit de repousser tous les enseignements qu'il
formule à l'univers chrétien lorsqu'il ne leur dit pas explicitement

qu'il les enseigne comme pasteur universel et pour les

obliger tous de fide vel moribus, alors je commencerai à avoir
des inquiétudes sur mon interprétation du texte du concile.
Mais jusque-là, je pense que M. de N. s'abuse naïvement.

4° Quant à la phrase : « Donc le pape n'est infaillible ni
en histoire, ni en philosophie, ni en sciences, ni en politique,
ni en théologie», elle me semble fort illusoire. — En histoire
profane, espérons que le pape ne définira rien; mais si un
jour il se convainquait que tel point d'histoire profane touche
à tel point d'histoire ecclésiastique, qui touche à tel fait
dogmatique, lequel à son tour touche à la foi (de fide), quel est
le fidèle romaniste qui pourrait l'empêcher de définir? — En
philosophie, même chose : tel point de philosophie est voisin
de la foi, touche à la foi ; donc. — En sciences, même chose :

tel point des sciences touche à tel miracle, qui est de foi ou



— 134 —-

qui touche à la foi ; donc. — En politique, telle question
politique est immorale, elle blesse les mœurs; telle autre est
morale, elle est de moribus; donc. — Quant à la théologie, tout
peut être considéré comme de fide vel moribus; donc.

5° Enfin, la remarque que, depuis la fameuse définition
du 18 juillet 1870, ni Pie IX, ni Léon XIII, ni Pie X, n'ont
défini aucun dogme, et que par conséquent l'infaillibilité du

pape n'est vraiment pas gênante, cette remarque, dis-je, est
certainement honnête, mais non convaincante. Qui me garantit,

en effet, que demain Pie X ne voudra pas « définir » et
encore après-demain, et tout ce qu'il lui plaira? Le canon de
1870 le laisse entièrement libre. Son successeur pourra être
d'une humeur très «définissante». Pourquoi non? Pourquoi
obligerais-je Dieu à faire un miracle? Non tentabis Dominum.
D'ailleurs, comme je l'ai déjà dit, toutes les décisions des

papes, depuis le 18 juillet 1870, sont, de fait, considérées par
l'Eglise romaniste comme obligatoires en conscience, et
quiconque les rejette est tenu pour sujet excommunicable, etc.;
n'est-ce pas suffisant? Faut-il que je sois officiellement
étiqueté comme hérétique formel, lorsque je suis déjà, pratiquement,

traité et persécuté comme hérétique matériel? Me voilà
bien avancé d'en être réduit à ronger cette subtilité très
maigre et très peu consolante

Certes, je suis extrêmement peiné de contrarier M. de N.,
que je trouve courageux jusqu'à la hardiesse et croyant
jusqu'au scrupule; je lui concède avec joie qu'il est admirable,
et je voudrais mille fois qu'il eût raison; mais qu'il ne prenne
pas pour une injure si j'ose lui dire qu'il n'est pas assez

théologien pour bien connaître les secrets de la théologie
romaine. Qu'il m'en croie, ni Pie X ni son successeur ne
sanctionneront sa doctrine, et, entre nous, je crains bien qu'elle ne
soit prochainement condamnée.

E. Michaud.


	Variétés

