Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)
Heft: 53
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 13 —

VARIETES.

I. — ,,Die Beichtpflicht.«

Die Arbeiten, mit welchen Bischof Egger, Professor Schanz
und Dr. Kirsch auf Grund der hl. Schrift und der kirchlichen
Uberlieferung zu beweisen suchten, dass der katholische Christ
von Anfang an zur Erlangung der Stindenvergebung verpflichtet
gewesen sei, vor dem Priester ein spezielles Siindenbekenntnis
abzulegen, scheinen in rémisch-katholischen Kreisen nicht als
geniigend angeschen zu werden, was ich vollkommen begreife.
Wieder ist eine Schrift tiber den gleichen Gegenstand er-
schienen. Unter dem Titel: , Die Beichtpflichi® hat der Sub-
regens Joseph Gartmeier am erzbischoflichen Klerikalseminar
zu Freising im Jahre 1900 der theologischen Fakultit in Min-
chen eine Dissertation eingereicht, in welcher er die katho-
lische Lehre von dem goéttlichen Ursprung der Beichtpflicht®
behandelte. Die Fakultit verlieh dem Verfasser die Doktor-
wiirde. Da nun die genannte Lehre ,auch in unsern Tagen
besonders heftig bestritten und bekampft worden ist“, hielt es
Dr. Gartmeier ,nicht flir tiberfliissig, neuerdings aus Bibel und
Tradition nachzuweisen, dass die Beichte vor dem Priester auf
gottlicher Anordnung beruht*, und daher seine Dissertation der
Cftentlichkeit zu iibergeben (Regensburg, 1905). Es kaun
jedoch nicht richtig sein, dass die .vorliegende Arbeit* schou
im Jahre 1900 der theologischen Fakultit an der Universitiit
Minchen iiberreicht worden ist; denn der Verfasser nimmt in
der .vorliegenden“ Schrift auch Bezug auf Publikationen, die
seit dem Jahre 1900 erschienen sind. Von meinen eigenen Ar-
beiten scheint er nur die beiden gegen Bischof Dr. Kgger ge-
richteten Broschiiren zu keunen. Immerhin habe ich die Ehre,
.z den lautesten Rufern im Kampfe gegen die Beichtpflicht
im katholischen Sinne“ gerechnet zu werden; es wird mir

Rsvue incern, de Théologie, Heft 53, 19¢6. 8



— 114 —

sogar vorgeworfen, dass ich mich nicht bloss ,gegen die obli-
gatorische Verpflichtung“ zur Privatbeichte, sondern auch , gegen
den sakramentalen Charakter“ einer solchen Beichte ausspreche
(S. 23). Dieser Vorwurf ist eben so wahr wie die Behauptung,
die ,vorliegende“ Schrift, in der Publikationen vom Jahr 1901
bis 1903 beriicksichtigt werden, sei schon im Jahre 1900 als
Doktordissertation entstanden. Ich muss aber allerdings zu-
geben, dass Gartmeier auf meine Erklarung der einschligigen
Bibelstellen und auf meine Darstellung der Lehre der Kirchen-
viter nicht ndher eingeht und z. B. meine Schrift: ,Die kirch-
liche Stindenvergebung nach der Lehre des hl. Augustin“ gar
nicht zu kennen scheint. Ich habe daher keine Veranlassung,
auf meine eigenen Auseinandersetzungen zuriickzukommen.
Aber es diurfte fiir die Leser der Revue nicht uninteressant
sein, zu erfahren, wie der neueste Verteidiger der Beichtpflicht
die heutige romische Theorie ,historisch-dogmatisch* recht-
fertigt.

Gartmeier teilt die von Dr. Kirsch vorgetragene Anschau-
ung, nach welcher das Busssakrament urspriinglich kein
.formierter Akt“ gewesen sein soll, gar nicht, sondern meint,
der Heiland habe, ,wie die Kirche lehrt*, eine ,ganz bestimmte
Form* der Bussiibung vorgeschrieben, und diese ,bestimmte
Form* bestehe darin, dass man ,die erkannten und bereuten
Siinden aufrichtig und demiitig einem verordneten Priester zu
beichten“ habe (S. 3 f.). Denn unter ,sakramentaler Beichte“
versteht man nach Gartmeier (S. 10) ,das spezielle Bekenntnis
der nach der Taufe begangenen und noch nicht — im Sakra-
ment — erlassenen Siinden, welches der Ponitent dem wver-
ordneten Busspriester zum Behufe der Lossprechung macht®.
Daher ist ein Bekenntnis in allgemein gehaltenen Ausdriicken
(wie beim sogenannten Staffelgebet) ,nicht sakramental“: ,es
wirkt nicht ex opere operato, sondern ist nur ein Gebet der
Kirche um Nachlass ldsslicher Stinden und Stindenstrafen (S. 11).
Ob das Gebet wenigstens diese Wirkung tatséchlich hat oder
nicht, verschweigt uns der Verfasser; auch sagt er uns leider
nicht, warum sich denn der Bussakt vor der Feier der heiligen
Eucharistie nur auf ldssliche Stinden und Sitindenstrafen erstreckt
und erstrecken kann. Auch das dffentliche Siindenbekenntnis,
das in den #ltesten Zeiten vorkam, ,hatte vielfach nicht den
Charakter eines sakramentalen Bekenntnisses“. ,Prinzipiell®



— 115 —

hatte es das zwar sein konnen; aber es gehorte zur Kirchen-
disziplin ,und war nicht fir alle vorgeschrieben“, wahrend das
spezielle Bekenntnis, ,wie die Kirche lehrt®, bekanntlich fir
alle Glaubigen, die zu den Unterscheidungsjahren gelangt sind,
vorgeschrieben ist und jedes Jahr wenigstens einmal abgelegt
werden muss.

So hat denn der Verfasser seine Aufgabe mit wiinschens-
werter Klarheit umschrieben. Er will und muss beweisen, dass
Christus einen . ,formierten Akt“ angeordnet hat, der darin
besteht, dass jeder Gliubige von Zeit zu Zeit in reumiitiger
Anklage, zum Zwecke, die Lossprechung zu erlangen, vor dem
Priester ,als Stellvertreter Gottes“ (S. 12) ein spezielles Be-
kenntnis der nach der Taufe begangenen und noch nicht ge-
beichteten Siinden ablegt. Dass ,der Stellvertreter Gottes“ bei
diesem Akte als Richter funktioniert, darf man als selbstver-
stindlich ansehen. Ob nur die schweren oder auch die liss-
lichen Siinden zu beichten sind, — wo die Grenze zwischen
diesen beiden Klassen ist, —- dass alle Glaubigen zur Beichte
verpflichtet sind, — dass jedes Jahr eine Beichte abzulegen
ist, — dass auch die Art und Zahl der Siinden und die ,nétigen
Umstiande® anzugeben sind: das alles gehort nun freilich auch
zur ,Beichtpflicht®, _wie sie die Kirche lehrt; aber man wird
dem Verfasser verzeihen, wenn er nicht alle diese Dinge aus
der hl. Schrift und der kirchlichen Uberlieferung rechtfertigt;
seine Doktordissertation wiire ja gar zu umfangreich geworden!
Wer den (Gegenstand einigermassen kennt, wird ohnehin dem
Verfasser nur mit einem gewissen Grauen auf der halsbreche-
rischen Bahn foigen, auf welcher er wenigstens das eine er-
fahren soll, dass der Heiland die ,ganz bestimmte Form", dem
verordneten Busspriester ein spezielles Siindenbekenntnis ab-
zulegen, vorgeschrieben hat. Fassen wir Mut und wagen wir
es, dem Verfasser einige Schritte nachzugehen,

Zuniachst wird auf Apostelgeschichte 19, 18 verwiesen und
die Meinung befiirwortet, die ,gliubig gewordenen“ Zauberer
in Ephesus, die ihre bisherigen Praktiken (modfs) erzihlten,
seien getaufte Christen gewesen, die ihr siindhaftes Treiben
auch nach Empfang der Taufe noch fortgesetzt hatten, endlich
aber zu besserer Einsicht gekommen waren und sich nun der
Beichtpflicht unterzogen. Doch wird diese Exegese schliesslich
wieder preisgegeben; es werde ja nicht gesagt, dass das Be-



-~ 116 —

kenntnis ,vor den Aposteln oder Priestern® abgelegt worden
sei; allein es sei doch moglich, dass auch hier schon von
s,sakramentaler Beichte“ die Rede sei (S. 27). Iis folgt eine
Besprechurg der Stelle 1. Joh. 1, 9: Auch diese Stelle bilde
.kein Beweismoment gegern das sakramentale Bekenntnis“. Ich
meine im Gegenteil, am angefiihrten Orte sei allerdings von einem
sakramentalen Bekenntnis die Rede: das vom Apostel geforderte
Bekenntnis hat ja die Wirkung, ,dass uns Gott die Siinden
vergibt und uns von aller Untugend reinigt®. Was verlangt
man denn sonst noch von einem ,sakramentalen Bekenntnis“ ?
Nur spricht Johannes freilich nicht von einer speziellen Beichte
vor dem Priester, sondern einfach von einem Bussakt, mit
welchem die Christgliubigen ihre Siindhaftigkeit in Demut
anerkennen und bekennen. Einldsslicher wird (S. 28 — 34)
Jak. D, 16 behandelt. Gartmeier kommt zwm Schluss, die ,na-
tirlichste Erklarung® dieser Stelle sei die, nach welecher die
Mahnung: ,Bekennet einander eure Stinden®, so viel heisst wie :
Beichtet dem Priester. Immerhin scheinen also doch die Apostel-
geschichte und die apostolischen Briefe Kkeine Zeugnisse zu
enthalten, mit denen sich ,einwandfrei® beweisen liesse, dass
schon die apostolische Kirche allen Glaubigen ein spezielles
Stindenbekenntnis vor dem Priester zur Pflicht gemacht und
dieses Bekenntnis als die ,sakramentale Beichte“ angesehen
habe. Gerade das aber sollte Gartmeler beweisen oder doch
wenigstens ohne Verdrehung der hl. Schrift wahrscheinlich
machen konnen.

fhenso kliglich ist der Beweis ausgefallen, dass Christus
die . Beichipflicht® im angegebenen Sinne gelehrt und zur Be-
dingung der Stindenvergebung gemacht habe. Der Verfasser
beruft sich datir auf Matth. 16, 19; 18, 18; Joh. 20, 21—23
‘S, 84 —43). I findet, dass die Worte: . Dir will ich die
Schlissel etc. Was du binden wirst ete.”. zu ,den deutlichsten
wehoren, die Jesus withrend seines ganzen Lehrwandels ge-
sprochen hat“. Tn den Schlisseln liege ,die ganze legislative
Autoritit des Kirchenoberhauptes, (laubensentscheidungen zu
veben, sowie die Gldubigen auf Erden durch Vorschriften zu
verpflichten, zu binden oder sie davon zu entbinden, die ganze
Vollmacht der Kirchengebote und des Ablasses ausgesprochen®.
Nun ist unzweifelhaft, dass der Papst als ,Kirchenoberhaupt*
die spezielle Beichte vor dem Priester zur Bedingung der



Siindenvergebung macht und sehr oft Ablisse erteilt. Wenn er
dazu von Christus bevollmdchigt worden ist, so steht fest, dass
Christus die Ohrenbeichte im romischen Sinne eingesetzt hat.
,Das Binden und Losen aber verhiilt sich zur Schlisselgewalt
wie der usus auctoritatis zur vis auctoritatis.“ Folglich hat auch
das ,Binden und Losen® die Verleihung der Gewalt, die Glau-
bigen zur speziellen Beichte vor dem Priester zu verpflichten,
zur Voraussetzung! Dass némlich .zur Summe der kirchlichen
Gewalten auch die Macht der Siindenvergebung gehort®, ergibt
sich aus Joh. 20, 21—25. Mit den hier mitgeteilten Sendungs-
worten schickt der auferstandene Erloser am Abend des Oster-
tages seine Junger zu den bereits getauften Gliubigen; denn da
Matth. 28, 16- 20, wo von einer Erscheinungin (valiliia die Rede ist,
der Erloser spdter die Taufe als das Sakrament der Stndenver-
gebung eingesetzt hat, so kann jein anderer und zweiter Sinden-
erlass {der Joh. 20, 23 gemecinte) nur fir die Getauften gelten®
(5.42). — Das ist eine Beweisfiihrung, die ich volens nolens als
hochst originell anerkennen muss und auf die, meines Wissens, vor
Dr. Joseph Gartmeier kein Mensch gekommen ist. Wir hiitten
also anzunehmen, der auferstandene Erlgser habe bei seiner
ersten Erscheinung am Auferstehungstage die Jinger vorerst
zu Beichtviitern fiir die Glaubigen gemacht, auf dem Berg in Ga-
lilda hingegen mit dem Auftrag betraut, allen Heidenvolkern
das Evangelium zu predigen und die Glaubigen durch die
hl. Taufe in die christliche Kirche aufzunehmen. Und diese
Theorie wird unter dem Patronat der theologischen Fakultiit
vorgetragen, der einst ein Doéllinger und Friedrich angehort
haben'!

Der nun (S. 43—51) versuchte Nachweis, dass die den
Aposteln verliehene Gewalt der Stindenvergebung auf die Hier-
archie tbergegangen sei, ist nach dem bereits Gesagten ent-
behrlich. Ebenso bedarf es keines Beweises, dass diese Gewalt
die Verpflichtung der Gliubigen zu einem speziellen Siinden-
bekenntnis voraussetze, wenn die von Christus eingesetzte
ssakramentale Beichte® wirklich das ,spezielle Bekenntnis der
Stinden vor dem verordneten Busspriester zum Behufe der Los-
sprechung® wiire, was aber freilich auch Gartmeier nicht zu
beweisen vermag. Er wiederholt in dieser Hinsicht lediglich
den bekannten ,Vernunftschluss® der Dogmatiker, auf den
Dr. Kirsch .vollstindig verzichtet® (,Zur Geschichte der ka-



— 118 —

tholischen Beichte®, S. 22): um in gerechter Weise die Siinden
behalten oder nachlassen zu konnen, muss der Beichtvater die
Stinden und die Disposition des Siinders kennen, folglich ein
spezielles Bekenntnis fordern. Dass der Heiland auch sonst bei
der Aussendung seiner Jiinger den Fall berticksichtigt, dass
seine Boten keine Aufnahme finden und daher die Unbuss-
fertigen in ihrer Gottentfremdung lassen miussen (Matth. 10, 14 ff.;
Mark. 6, 11; Luk. 9, 5; 10, 10ff.; vergl. Apostelgesch. 13, 5;
18, 6), scheint Gartmeier noch nirgendwo gelesen zu haben;
er kann sich daher das Siindenbehalten und Sindenerlassen
nur von der Vorenthaltung, beziehungsweise Erteilung der Ab-
solution nach erfolgter Privatbeichte eines Christgliubigen
erkliren. Diese Missdeutung der erhabenen Sendungsworte des
auferstandenen Erlosers verschafft ihm den grossen Vorteil, die
Absolution als einen actus stricte judicialis (von Gartmeier unter-
strichen) hinstellen zu konnen (5. 53). Darauf legt er nun
grosses (Gewicht (S. 52-—60). Wir finden da folgendes Argu-
ment: Hat der Landesherr einmal ordentliche Richter ein-
cesetzt, so haben sich die Birger an sie zu wenden undihnen
ihre Sache vorzutragen. Incognita causa non fit judicium;
kennt der Richter die Sache nicht, so spricht er auch kein
Urteil. Die Anwendung ergibt sich von selbst: .Die Priester
sind Richter der Seele“ (S. 5D).

Diese Ausfiuhrungen bezeichnet Gartmeier als |, Schrift-
beweis®. Es folgt nun der ,Traditionsbeweis“. Hier muss der
Verfasser mit dem fatalen Bekenntnis beginnen, ,dass die Buss-
praxisim allgemeinen, wie die Adblequng der Beichte im besondein,
anfangs etwas anders gestaltet war wie gegenwdrtig® (S. 63). Er
hatte deutlicher sagen sollen, dass man leider in den ersten
Jahrhunderten fur eine allgemeine ,Beichtpflicht® der Gléau-
bigen im Sinne der romischen Kirche auch nicht ein einziges
Zeugnis ausfindig machen kann. Statt das offen zu gestehen,
sucht Gartmeier seine Leser auf den Gedanken zu bringen,
die ersten Christen hitten so heiligméissig gelebt, dass sie
nichts zu beichten hatten (S. 63-—65). Doch kennt er die Praxis,
nach welcher grobe Vergehen den lebenslinglichen Ausschluss
vom Abendmahl nach sich zogen oder doch nur eine einmalige
Rekonziliation zuliessen (S. 65 ff.). Aber auch da erlaubt er
sich die willkiirlichsten Mutmassungen und Behauptungen. So
ist er der sonderbaren Meinung, die fraglichen Siinder hétten



— 119 —

in dem Moment, in welchem sie sich der Kirchenbusse unter-
warfen, die ,wirkliche Absolution erhalten, welche die Sinden
tilgte“ (S. 71), und der Akt der Rekonziliation nach geleisteter
Busse habe bloss Bedeutung gehabt pro foro externo!

Nach derartigen Leistungen ist der Leser auf die Behand-
lung, die Gartmeier den patristischen Zeugnissen angedeihen
lasst, geniigend vorbereitet. Auch diese Abschnitte strotzen
von Unterschiebungen, Missdeutungen und rein willkiirlichen
Behauptungen. Man urteile selbst: Wenn in der Didache den
Glaubigen das Gebot gegeben wird: ,In der (gottesdienstlichen)
Versammlung bekenne deine Siinden“, so ist Gartmeier der
Meinung, eine derartige Vorschrift sei ,eigentlich doch nur dann
begriindet, wenn jeder ein spezielles Sindenbekenntnis ablegen
musste” (S. 73). In diesem Falle diirfte man das &v &xxinoie
wohl auch schon von dem Gebédude verstehen, in welchem sich
die Beichtstiihle befinden. Die in Frage stehende Weisung der
,Didache® ist auch in den sogenannten Barnabasbrief iiber-
gegangen. So bekommt Gartmeier aus dem apostolischen Zeit-
alter ein zweites Zeugnis fiur die von ihm behauptete ,Beicht-
pflicht* (S. 74). Ein drittes und viertes Zeugnis findet er im
Brief des romischen Klemens und in der als zweiter Klemens-
brief tliberlieferten Homilie. KEr ist also auch der Ansicht, die
Christglaubigen zu Korinth, die ihre Priester widerrechtlich
abgesetzt hatten und nun aufgefordert werden, das begangene
Unrecht reumiitig zu gestehen, seien damit an die Pflicht
erinnert worden, den abgesetzten Priestern zu beichten! In der
zitierten Homilie ist sfoumolioysioFai allerdings nicht von der
Lobpreisung Gottes, sondern vom Siindenbekenntnis zu ver-
stehen; gemeint aber ist das Bekenntnis, das der im Glauben
Unterrichtete mit dem Verlangen nach der Taufe ablegt; darum
wird an die Pflicht erinnert, das <£fouoloysicdar zu iben, so-
lange es noch Zeit sei, also die Taufe nicht bis zur Todes-
stunde aufzuschieben, wie das sehr hiufig vorkam.

Gartmeier muss gestehen, dass ,die &ltern Kirchenviiter,
wo sie von dem Bekenntnis der Siinden handeln, selten aus-
driicklich bemerken [wirklich sehr selten!], dass dicses Bekenntnis
vor dem Priester stattfinden soll*. Allein das beunruhigt ihn
gar nicht; er weiss von vornherein, dass die Kirchenviiter
~Jedenfalls ein spezielles Siindenbekenninis voraussetzen, welches
auch in Gegenwart eines Priesters abgelegt worden ist* (S. T7).



— 120 —

Da Gartmeier auch Dinge weiss, die nirgendwo gesagt sind,
ist der Gegner, der sich nur auf wirkliche Zeugnisse stiitzt,
von vornherein geschlagen. Ich verzichte daher darauf, dem
Verfasser, der seinen ,Traditionsbeweis® auf weitern hundert
Seiten in der begonnenen Weise fortsetzt, noch linger zu folgen.
Es ist selbstverstindlich, dass er die .Beichtpflicht® in dem
von ihm gemeinten Sinn awuch nicht mit einem einzigen Zeugnis
aus der Zeit der Kirchenviiter belegen kann.

Da jedoch Dr. Gartmeier wiederholt auch auf die ,Er-
widerung® Bezug nimmt, mit der ich die von Bischof Dr. Egger
versuchte Widerlegung meiner Broschiire: .Die obligatorische
romische Ohrenbeichte eine menschliche ILrfindung®, beant-
wortet habe, so interessierte mich insbesondere die Art, wie er
mit den aus den Schriften der beiden grossten Kirchenviiter
des Morgen- und Abendlandes hergenommenen Zeugnissen ver-
fuhr. Ich erkenne nimlich gern an, dass den Ausserungen des
hl. Chrysostomus und des hl. Augustin fiir die Lehre und Ubung
der alten Kirche entscheidende Bedeutung zukommt. Es ist
auch von vornherein gewiss, dass die beiden grossen Bischofe.
die in allen ihren Schriften die kirchlichen Zustinde und reli-
giosen Anschauungen und Ubungen ihrer Zeit beriicksichtigen,
eine allgemeine Verpflichtung, von deren Erfiillung die Erlanguwng
der Siindenvergebung abhing, nicht ausser achl lassen konnten,
sondern sehr hdufig und eindringlich erdrtern mussten. Darum
habe ich mir Mithe gegeben, alle Ausserungen zu priifen, auf
die sich die romischen Theologen zu berufen pflegen, wenn sie
behaupten, schon Chrysostomus und Augustinus hiitten eine
allgemeine Beichtpflicht im heutigen rémischen Sinne gekannt.
Die Lehre des hl. Chrysostomus wurde in der . FErwiderung®
besprochen. Obwohl aber Gartmeier diese Schrift kennt und
wiederholt zitiert, wiirdigt er doch das betreffende Kapitel
keiner nihern Beachtung. Ich hitte das um so eher erwarten
diirfen, je weniger es ihm moglich war, in den Werken des
hl. Chrysostomus andere und bessere Zeugnisse zu finden als
Bischot Dr. Egger, gegen den ich mich wende. Zu meinem Kr-
staunen wiederholt Gartmeier in neuer Einkleidung einfach die
schon von Bischof Egger in der Schrift: ,Die Beichte in der
hl. Schrift und in der katholischen Kirche* angerufenen Ausse-
rungen. Mit verbliiffender Gemiitsruhe behauptet er wieder,
Nektarius, der Vorgéanger des hl. Chrysostomus, habe wohl den



— 121 —

Busspriester, vor den schwere Vergehen zu bringen waren,
abgeschafft, nicht aber die allgemeine Beichtpflicht (S. 114).
Aus den _Schriften eines Chrysostomus® gehe mit junzweifel-
hafter Gewissheit* hervor, dass auch nach Nektarius gebeichtet
wurde — ,nur mit dem Unterschiede, dass nun ... die geheime
Beichte und Busse fast allein in Ubung war® (S. 115). Fir diese
-unzweifelhafte Gewissheit® beruft sich Gartmeier darauf, dass
ja Chrysostomus vom Priestertum sehr hoch denke, die Gliu-
bigen eindringlich zur Gewissenserforschung auffordere, ihuen
die ésopoléynos zur Pflicht mache, vom ,Seelenarzt* rede, dem
die Wunden zu zeigen seien, u. s, w. Die beziiglichen Stellen
findet man in der erwihnten Schrift von Bischof Egger und
in meiner ,Erwiderung®. Wer Gartmeiers Erliuterungen als
wissenschaftliche oder auch nur als redliche Auseinander-
setzungen hinnimmt, kann nur staunen, dass der Verfasser doch
gestehen muss, es fehle nicht an Leuten, ,die firchteten, dieser
Kirchenvater (Chrysostomus) michte in Bezichung auf die Beichte
nicht ganz richtig gedacht haben® (S. 115). Trotz der angeblichen
yanzweifelhaften (zewissheit® steht also doch der hl. Chryso-
stomus bei einigen L.euten im Verdacht, in Sachen der Beichte
nicht ganz orthodox gewesen zu sein! Gliicklicherweise kennt
Gartmeier die ,Tradition* der romischen Theologen, die ohne
nithere Priiffung einander einige Zitate nachschreiben, aus denen
sich ergeben soll, dass auch schon der grosste orientalische
Kirchenvater die allgemcine . Beichtpflicht® wm rémischen Sinne
gelehrt habe.

Wollte ich den neuesten Verteidiger der ,Beichtpflicht®
widerlegen, so misste ich wiederholen, was in der ,Erwiderung-,
S. 33—47, steht. Ich verzichte darauf, benutze aber mit Ver-
gniigen die Gelegenheit, in diesems Punkt cinem von mir - ich
bekenne es aufrichtig — nicht immer respektvoll behandelten
romischen Theologen Anerkennung und Lob zu zollen., Der
Theologe ist Dr. P. 4. Kirsch. Auch Dr. Kirsch kennt meine
,Lrwiderung~ sehr gut. Er fand darin zu meiner Verwun-
derung eine ,Héufung von hasserfiillten Phrasen und unparla-
mentarischen Ausdriicken® (Kirsch, Zur Geschichte der katho-
lischen Beichte, S. 3); aber er hat sie gelesen und ist, was
Chrysostomus betrifft, beinahe zu der Ansicht gelangt, die sich
jedem ehrlichen Forscher aufdrangt.

Dr. P. A. Kirsch sagt (.Zur Geschichte der katholischen
Beichte®, S. 76):



— 122 —

» Wir kommen zu Johannes Chrysostomus, dem Zeitgenossen
des hl. Augustinus. Finden wir bei ihm ein offenkundiges (von
Kirsch unterstrichen) Zeugnis fiir die Privatbeichte? Wir tragen
kein Bedenken, diese Frage zu verneinen. Rauscher schreibt
hiertiber: ,Es ist ganz verfehlt, wenn man sich fir die Exi-
stenz der Privatbeichte in Konstantinopel oder Antiochien auf
Chrysostomus beruft. Denn an keiner Stelle spricht Chryso-
stomus in erkennbarer Weise von einer solchen Privatbeichte:
an vielen Stellen empfiehlt er das Bekenntnis der Stnden vor
Gott, an vielen Stellen setzt er diesem das offentliche Bekenntnis
vor den Menschen entgegen und rdt von diesen ab. Es ist gewiss
moglich, dass er die Privatbeichte vor dem Priester kannte,
aber auffallend ist es doch sehr, dass er in seinen vielen Reden und
Schriften sie niemals erwdhnt hat.* Wir [Dr. Kirsch| fligen hinzu:
noch auffallender ist es, dass der Kirchenlehrer in seinem Werke
,Uber das Priestertum® nicht auf die Privatbeichte zu reden kommt,
Hier handelt er doch in ausgesprochener Absicht tiber die Wiirde
und Biirde des Priestertums; aber von der Biirde des Beicht-
horens, und das ist sie gewiss |?], redet er kein Wort. Wohl
schreibt er den Priestern die Gewalt iiber die Siindennach-
lassung zu, wenn er rithmt, die Priester hitten eine Gewalt,
die weder den Engeln noch den Erzengeln verliehen sei; denn
ihnen allein gelte das Wort: Welchen ihr die Stinden nach-
lassen werdet u. s. w. Dies gilt aber ebenso fiur die offentliche
Beichte.“

So weit Dr. Kirsch am angefithrten Orte. Mit dem letzten Satz
macht er das wohlbegriindete Zugestiandnis, dass nicht bloss die
Privatbeichte sakramentale Bedeutung habe, wie Dr. Gartmeier
mit vielen romischen Theologen zu glauben scheint. Allein es
ist nicht richtig, wenn Dr. Kirsch als selbstverstindlich voraus-
setzt, dass Chrysostomus an der fraglichen Stelle (De sacer-
dotio 1. III, n® 5 s.) eben doch von der Siindennachlassung in
der Form einer Beichte rede. Der grosse Kirchenvater spricht
in den jener Stelle folgenden Sitzen ausdriicklich von der Taufe
und der Fucharistie, welche der Priester zu vollziehen habe.
Indem die genannten Theologen das verschweigen, bekunden
sie nur wieder, wie willkiirlich sie mit den patristischen Zeug-
nissen verfahren. Die Meinung aber, es sei ,gewiss moglich®,
dass Chrysostomus ,die Privatbeichte vor dem Priester kannte“,
hat wirklich etwas fiir sich. Chrysostomus kannfe ja gewiss die



— 123 —

von seinem Vorganger abgeschaffite Ubung, nach welcher Stnder,
die infolge skandaloser Vergehen von der Kommunion aus-
geschlossen worden waren, zur Wiedererlangung der kirchlichen
Rechte vor dem Busspriester zu erscheinen und die von ihm
verhingte Busse auf sich zu nehmen hatten. Diese freilich nur
einmal im Leben zulissige Rekonziliation konnte man insofern
eine Privatbeichte nennen, als der Biisser im angegebenen Fall
personlich mit dem Busspriester in Beziehung zu treten hatte.
Unter Chrysostomus aber war und blieb diese Ubung abgeschafft,
und eine andere Privatbeichte gal es nicht. Darauf spielt Chryso-
stomus jeweilen an, wenn er betont, dass das ffouoloysio
oder die gfouoliynos nur vor Gott und nicht auch vor Menschen
zu geschehen habe. Gott oder Christus — und nicht der
Priester — ist dem hl. Chrysostomus der ,Seelenarzt“. (Ver-
cleiche die beziiglichen Ausserungen in meiner Schrift ,Er-
widerung®, S. 41 ff.)

Einer geradezu frivolen Leichtfertigkeit macht sich Dr. Gart-
meier schuldig bei der Behandlung der Zeugnisse aus den
Werken des hl. Augustin (S. 150--160). Er behauptet, nach
Augustin sei ,die Ablegung des Stindenbekenntnisses vor dem
Priester® (von Gartmeier unterstrichen) .eine der wichtigsten
Forderungen“, an welche Christus die Erlangung der Siinden-
vergebung gekniipft habe. Fiir diese Behauptung beruft er sich
sofort auf eine Predigt, von der er weiss, dass sie dem hl. Au-
gustin unterschoben ist, den sogenannten sermo 392. Er meint
freilich, man ,dirfe das Entstehen dieser Predigt wenigstens
in seine — Augustins — Zeit versetzen® (S. 151, Anmerkung).
Auch das ist falsch. Ubrigens wird in der fraglichen Predigt
zur offentlichen Bussiibung aufgefordert und die Busse des Kai-
sers Theodosius als nachahmungswertes Vorbild bezeichnet.
Von Theodosius aber weiss man, dass er im Jahr 390 in Thes-
salonich etwa 7000 meistens unschuldige Leute niederhauen
liess, dafur von Bischof Ambrosius exkommuniziert wurde und
sich nun der Kirchenbusse unterzog. Dass sich der Kaiser
Theodosius im heutigen romischen Sinne der Privatbeichte
unterzogen habe, behauptet kein verniinftiger Mensch. Die
fragliche Predigt beweist also in unserer Sache nichts.

Hiervon war auch in meiner Schrift: ,Die kirchliche
Stindenvergebung nach der Lehre des hl. Augustin“ (S. 50 ff.),
die Rede. Dr. Gartmeier nimmt wohlweislich von dieser Schrift,



— 124 —

mit der ich nach einem protestantischen Urteil ,offene Tiiren“
eingerannt haben soll, keine Notiz, obwohl sie schon 1902
erschienen ist und ihm wenigstens durch die verungliickte Fnt-
gegnung ,Altkatholische Angriffe* von Dr. P. A. Kirsch be-
kannt geworden sein muss. Dass im Abendland grobe Misse-
tiater, die von der Kommunion ausgeschlossen worden waren,
jedoch die kirchlichen Rechte wieder zu erhalten wiinschten,
sich an den Bischof zu wenden und der von ihm auferlegten
Busse zu unterwerfen hatten, aber nur einmal im Leben zu
einer solchen Bussiibung zugelassen wurden — das ist eine
notorische Tatsache, die hier keiner weitern Krorterung hedart.
Allein damit ist die allgemeine . Beichtpflicht® im heutigen
romischen Sinne noch lange nicht bewiesen. Von einer Beicht-
pflicht der Gliubigen, die nicht exkommuniziert waren, redet
der hl. Augustin in seinen umfangreichen Werken auch nicht
ein einziges Mal. Das haben die mittelalterlichen Theologen
so gut gemerkt, dass sie es fir notig hielten, die zahlreichen
Schriften des genannten Kirchenvaters noch um einige zu ver-
mehren, in denen das Gegenteil von dem steht, was Augustin
wirklich gesagt hat, und nachgetragen wird, was er notwendiy
hdtle sagen miissen, wenn er von einer Beichtptlicht im heutigen
romischen Sinne Kenntnis gehabt hitte. Dr. Gartmeier sah sich
gezwungen, zu dieser unlautern Quelle Zuflucht zu nehmen,
Gestehe er doch lieber, dass leider auch der hl. Augustin wie
der hl. Chrysostomus .in Beziehung auf die Beichte wiclht ganz
richtig gedacht habe®.

Fur einen romischen Theologen steht nidmlich in Deutsch-
land — nicht in Frankreich — immer noch fest, dass in
Beziehung auf die Beichte die tridentinische Svnode richtig
gelehrt hat. Die Lehre dieser Synode steht aber mit der I.ehre
und U‘Dung der grossen Kirchenviter der ersten Jahrhunderte
in offenkundigem Widerspruch. Wir Altkatholiken erlauben uns,
so zu denken und zu lehren wie etwa ein Chrysostomus oder
etwa ein Augustinus, & H.



II. — Erreurs et aveux de M. Turmel
au sujet de l'ecclésiologie de St. Cyprien.

Ces erreurs et ces aveux se trouvent dans un article de
la « Revue catholique des Eglises » (octobre 1905, p. 454-471).
Comme savant, M. T. cite des textes et avoue quelques-unes
des conséquences qui jaillissent de ces textes; mais, comme
romaniste, il cherche a sauver, autant qu’il peut, la papauté
romaine. Ce n'est pas commode, et il le sent, comme on le
verra. Ses aveux n'en ont que plus de prix et lui font d'au-
tant plus honneur.

Mentionnons d’abord ses eftorts cowime vomaniste. 11
parle d’abord du « dogme de la papauté » (p. 454), sans dire,
bien entendu, en quoi il consiste. C'est 1'étiquette a sauvegar-
der. — Il interprete le 7u es Pelvus en ce sens: que le Christ,
en disant a Pierre qu’il batira son Eglise sur la pierre précé-
demment indiquée, a fondé l'épiscopat; et que, comme c'est &
lui seul que le Christ s’est adressé, c’est donc lui seul, Pierre,
qu'il a alors établi « dépositaire de 1'épiscopat »; enfin, que cette
« propriété exclusive » de St. Pierre, seul dépositaire de I'épis-
copat, n'a duré que jusqu'aprés la résurrection, le Christ
ayant donné alors a tous ses apodtres le pouvoir de lier et de
délier (p. 459, 464). M. Turmel, en raisonnant ainsi, oublie
que le Christ, dans ce passage, a parlé au ftutur (@edificabo,
dabo, prevalebunt), et que toute la tradition n'a vu dans ce
langage qu'une promesse, laquelle a ¢été réalisée lorsque le
Christ, aprés sa résurrection, a chargé ses apotres d'ensei-
gner, de baptiser, de lier, de délier. En outre, M. Turmel ne
prouve pas du tout que son interprétation se trouve dans les
paroles trés simples de St. Cyprien, paroles qui ne sont que
la reproduction de celles du Christ. St, Cyprien dit que, si le
Christ a d'abord parlé a un seul, c'est « pour rendre sensible
P'unité » qui doit exister dans I'Eglise. 1l s’agit donc la d'un
pur symbole pour rendre semsible I'unité, mais non d'une auto-
rité déja communiquée. M. Turmel oublie aussi que, d’apres
fa Tradition, J.-C., en parlant & Pierre, a parlé¢ a tous les
apotres, comme Pierre, en répondant a la question que le
Christ avait posée a tous ses apoétres, avait répondu au nom
de tous. Donc St. Pierre n'a pas été constitué, 4 ce moment,
le seul dépositaire de 1épiscopat. Cette interprétation de



— 126 —

M. Turmel est absolument fantaisiste. — M. Turmel interpré-
tant le texte <« ecclesiam principalem unde unitas sacerdotalis
exorta est », dit que 1'Eglise de Rome est « la premiere Eglise,
celle d'out est sortie l'unité épiscopale (p. 463), 'Eglise-Mere,
celle a qui les églises d'Afrique doivent leur fondation et dont
elles sont les filles» (p. 464). M. Turmel oublie que « prin-
cipal » ne signifie pas « premier »; que plusieurs Eglises peu-
vent étre principales sans que 'une d’entre elles soit premieére;
que Rome a été appelée principale, parce qu’elle était capitale
de I'Empire; qu'on ne saurait, de ce chef, lui donner le titre
de «Meére »; que I'Eglise de Jérusalem a été¢ aussi appelée
Eglise-Meére, et avec plus de raison que celle de Rome; que
I’Eglise de Jérusalem n'a fondé sur cette dénomination aucune
prétention a une primauté d'autorité; que, si les Eglises
d’Afrique ont recu la foi de 1'Eglise de Rome, ce n'est pas
une raison pour donner a cette derniére le titre d'Eglise-Mere
dans un sens général et absolu; que, d’ailleurs, selon dom
Leclercq interprétant St. Cyprien, «!’Evangile est wvenu en
Afrique de la racine des Eglises orientales » '), Enfin M. Turmel
oublie que le mot exorta, appliqué a la visibilité de 'unité,
n'indique pas une chose faite, terminée, compléte, mais un
simple commencement d'indication, et que telle est bien la
pensée de Cyprien lorsqu'il dit: « Ut unitatem manifestaret,
unitatis ejusdem originem ab uno ucipientern sua autoritate
disposuit. Hoc erant utique et caeteri apostoli quod fuit Petrus,
pari consortio praediti et honoris et potestatis, sed exordium
ab unitate proficiscitur ut Ecclesia una wmonstretitr. » --
M. Turmel, toujours comme romaniste, affirme que Cyprien a
atttribué au pape «un role hors de pair » (p. 468), lorsqu'’il a
¢crit 4 Etienne pour lui dire qu'il devait déclarer que Marcien,
éveéque d’Arles, n’était plus de sa communion. Mais en quoi y
a-t-il un « role hors de pair » dans une telle déclaration, déclara-
tion que chaque évéque pouvait et devait faire? M. Turmel
ne sc de¢juge-t-il pas a la méme page, lorsqu’il écrit: « L'unité
du corps épiscopal a été instituée par Dieu, pour permettre préci-
sément aux évéques de corriger la faute de ceux de leurs collégues
qui, par négligence ou trahison, abandonneraient leurs brebis
a la perdition éternelle; wvoila, selon Cyprien, pourquoi Elienne

Y) Voir Aevue internationale de Théol., janvier 1905, p. 48.



127 -

ne peut se désintéresser de l'affaire d’Arles. » Ce que les autres
évéques pouvaient et devaient faire, celui de Rome le pou-
vait et le devait aussi, d’autant plus que son Eglise était
« principale » ; sa voix était nécessaire pour qu'il y elt una-
nimité; rien de plus. Cyprien n'a pas dit autre chose.

Donc l'essai tenté par M. Turmel, au sujet de Cyprien,
pour glorifier le prétendu « dogme » de la papauté, est mal-
heureux. Ses aveux sont plus péremptoires:

1° Ce n’est pas seulement, remarque-t-il, quand Cyprien
a ¢té en conflit avec 1'évéque de Rome qu'il a énoncé sa
doctrine sur la constitution de 1'Eglise, c'est aussi «quand
il était l'ami de Rome » (p. 454). Donc l'ecclésiologie de
St. Cyprien, qui est opposée a celle de la papauté actuelle,
n’est pas une doctrine de circonstance, mais de principe; et
I'opposition si vive que Cyprien a faite au pape dans la ques-
tion du baptéme, est «la résultante logique » de ses prin-
cipes. M. Turmel l'avoue.

20 M. Turmel reconnait nettement que selon Cyprien,
I'Eglise est constituée sur les cvéques (Ecclesia super episcopos
constituitur); que toutes les mesures ecclésiastiques doivent
% étre sous la dépendance des évéques » (p. 455); que « C'est sur-
tout par les évéques que l'unité dans I'Eglise doit étre main-
tenue et défendue » (p. 457). Si St. Cyprien dit que la chaire
fondée sur Pierre est une, c'est qu'il enseigne d’'une maniere
générale que, dans chaque Eglise particuliere catholique, il ne
doit y avoir qu'une chaire, qu'un autel, qu'un €piscopat. « On
doit donc traduire: Il n'y a qu'un évéque dans chaque église
catholique (dans l'église catholique de chaque ville). La méme
interprétation s’applique au texte de la Leftre a Fabius d’An-
tioche » (p. 460).

3° « Aux yeux de St.Cyprien, dit M. T, St. Pierre est,
non pas sans doute la source, mais le symbole de l'unité de
Uépiscopat. C'est ce que le saint évéque de Carthage veut dire
dans le texte suivant: « Il n'y a qu'une chaire fondée sur
Pierre par la parole du Seigneur » (p. 459). Voir aussi p. 464,

4° Selon Cyprien, 'épiscopat est un etzndivisible; la portion
que chaque évéque en détient ne le divise pas (p. 458). « La
puissance épiscopale est comme rassemblée et ramassée dans
un grand réservoir on chaque évéque S’ approvisionne » (p. 459).
Cyprien écrit 4 son frére le pape Etienne: «La raison pour



— 188 -

laquelle le wvaste corps des évéques est ramené a l'unité par
le lien de la concorde mutuelle, c'est pour permettre a tous
d’intervenir, dés quun des membres de wnolre collége entre-
prend de répandre I'hérésie » (p. 466). « L’épiscopat est /e
moyen auquel le Seigneur a eu recours pour réaliser son plan
et garantir a son Eglise le privilege de 1'unité. L’épiscopat
est donc wuwme fédération, corpus est sacerdotum, concordie
mutuze glutino atque unitatis vinculo copulatum. Si dans cette
fédération un traitre vient & se glisser, si un évéque abuse de
sa charge pastorale et la fait servir au mal, les auires évéques
doivent voler au secours de son troupeau » (p. 469). Donc ce
n'est pas le pape de Rome qui est le lien ou le moyen de
I'unité, c’est I'épiscopat ou la fédération de tous les évéques,
Le pape n'est que l'un d'eux. Cyprien (p. 460) « fait dériver
pratiquement l'unité de VEglise de I'union morale des évéques
(coheaerentium sibi invicem sacerdotum glutino copulata) ».

5 Il serait donc faux de dire qu'il n'y a qu'un secul
évéque dans toute 'Eglise. Cette proposition serait « hérétique »
(p. 460), L’épiscopat, en effet, est une fédération, comme il a
été dit. « Quant aux termes de radix, matrix, mnater, dit
M. Turmel, la question est de savoir s'ils désignent I'Eglise
de Rome elle-méme, ou I'Eglise en général, I'Eglise catho-
lique, dont le représentant & Rome était Corneille. Le mot
matvizc est employé dans £p. 7/,2, et dans le De Unitate, 23,
pour désigner l'Eglise catholique; le mot mater et le mot
radix ont le méme sens, le premier dans £p. 73, 24, le second
dans £p. 73,2. D'ou il suit qu'aucune raison philologique ne
nous interdit d'appliquer a Kglise catholique les textes des
Ep. 45 et 48, Le confexite semble nous v obliger, car le schisme
de Novatien ne mettait pas en cause la primauté de Rome,
mais 'unité de 1'Eglise » (p. 461). Toutefois M, T. ajoute que
« l'opinion contraire n’est pas dénuée de toute probabilité ».
Donc il ne faut pas attribuer a 1'Eglise de Rome des titres
que Cyprien ne donne qu'a I'Eglise universelle.

6° Cyprien condamne les appels a Rome. Nous sommes
tous d’accord pour admettre, comme le demande la justice et
I'équité, que la cause doil étre instruite la oir le crvime a éi¢
commiis. « Selon St. Cyprien, dit M. T,, le jour ol les schis-
matiques de Carthage voudront rentrer dans lordre, c'est a
Carthage ef non a Rome qu'ils devront faire juger leur cause.



— 129 —

Pourquoi? Sans doute parce qu'il faut étre sur les lieux pour
bien connaitre les faits, et qu'un tribunal étranger peut étre
induit en crrveur. Mais, & coté de ce motif, il y en a un autre
plus important. Chaque fidele wne reléve que de son évéque,
chaque évéque a recu en partage le gouvernement d’'une portion
du troupean, et de ce gouvernement il ne doit rendre compte
qu’'a Dieuw, rationem sui actus Domino rvedditurns. Voila sur-
tout pourquoi om me doit pas porfer sa cause a un évéque
flranger » (p. 465).

NB. Ceci est le renversement complet des prétentions
romaines et des définitions du Concile du Vatican.

7° M. Turmel conclut ainsi (p. 470-471): « Rome! Elle
n'occupe qu'une place bien modeste dans cette conception de
I'Eglise et de I'épiscopat . . . Ajoutons que la « chaire de
Pierre » est une formule qui a di trés probablement étre éla-
borée a Rome, et qui a di venir toute faite de Rome a
Carthage, ou elle a été utilisée. Mais on doit néanmoins
reconnaitre que le dogme de 1'épiscopat a obscurci anx yeux
de St. Cyprien le dogme de la papauté . . . Quand on a écarté
le ton a la fois impérieux et familier avec lequel St. Cyprien
parle au pape, on se trouve en face d'une théorie qu'il wn'est
pas ausst facile d’écarter. Sur quel fondement le successeur
de St. Pierre appuiera-t-il son autorité, si le texte 7u es
Petrus lui est ravi pour étre adjugé a l'épiscopat? Et de quel
droit imposera-t-il sa volonté en dehors de Rome, s’il n'a recu
en partage, comme tous les auires évéques, gqu'une portion du
troupeau du Christ; si chacun de ses collegues ne doit rendre
compte de son administration gqu’'a Dieu; et si l'union des
esprits et des coeurs est le seul wmoyen institué par Dien pour
maintenir la cohésion dans le corps épiscopal? On ne voit
guere comment donmer & ces problémes une solution de lout
point conforme au principe de la primauté pontificale. Et quand
on entend St. Cyprien tenir le langage que nous savons au
moment ou il est I'ami de Rome, on ne prévoit que trop com-
ment il parlera quand aura sonné T'heure des conflits » —
Treés bien.

8° On le voit par ce dernier aveu, il est impossible de
concilier la doctrine de St. Cyprien avec la simple pri-
mauté papale, a fortiori avec !linfaillibilité et la juridiction
universelle du pape. Donc la papauté actuelle doit tenir

Revue intern, de Theologie. Heft 53, 1906. 9



- 130 —

St. Cyprien pour hérétique; et, d’autre part, quiconque tient
Cyvprien pour catholique et orthodoxe doit tenir la papauté
actuelle pour hérétique.

Un point non moins évident est celui-ci. Cyprien enseigne
que tout évéque qui introduit dans le corps épiscopal une
volonté et une doctrine qui lui sont opposées, divise 1'épisco-
par un et I'Eglise une, et cesse d'étre avec le Christ (voir
pages 458, 459, 466). Or la papauté actuelle a brisé 'unité
traditionnelle de I'épiscopat et de I'Eglise, en introduisant ses
faux dogmes de 1870, sans parler des précédents, et cela
malgré l'opposition formelle d'un grand nombre d’évéques.
Donc il est évident que, d’aprés la doctrine de St. Cyprien,
la papauté actuelle est hérétique.

Les lecteurs qui voudraient compléter cette démonstration
peuvent voir mon étude sur ["Ecclésiologie de St. Cyprien,
dans la Revwie de janvier 1905, p. 34-54,

E. MicHAUD.

III. - M. de Narfon et l’infaillibilité conditionnelle
du pape.

Autant M. de Narfon est fondé a nier et 4 combattre !'in-
faillibilité absolue du pape!), autant il est faible dans son
essai de démonstration de l'infaillibilité conditionnelle. La vé-
rité est qu'aucune des sources du dogme ne contient ni l'in-
faillibilité absolue du pape, ni son infaillibilité conditionnelle,

Voici les parocles de M. de N.: «L'infaillibilité pontificale
est limitée, par le concile (du Vatican), de trois cotés: 1° Du cote
du pape, puisque 'une des conditions requises pour son infaillibi-
lité, c'est qu'il parle comme «pasteur et docteur de tous les
chrétiens », ef qu’'il le dise expressément, car il lui est loisible
de parler comme simple évéque ou comme simple théologien,
méme en s'adressant a I'Eglise universelle; — 2° Du coté des
fideles, puisqu'une autre condition requise c'est que le pape
définisse une doctrine «comme devant étre tenue par toute
I'Eglise » ; — 3° Du coté des matieres qui font 1'objet de l'in-
faillibilité pontificale, puisque cet objet ne peut étre qu'une
doctrine «sur la foi ou les mceurs». Donc le pape n’est infail-

) Voir cette livraison, p. 110-111.



— 131 —

lible ni en histoire, ni en philosophie, ni en sciences, ni en
politique, ni en théologie. Donc l'infaillibilité pontificale n’est
pas engagée dans les décisions du saint-office, méme quand il
les a approuvées et signées, s'il n’a pas fait autre chose que
de les approuver et de les signer, je veux dire s’il ne les a
pas ensuite imposées comme v¢rités de foi a I'Eglise univer-
selle, agissant et déclarant agir comme pasteur et docteur de
tous les chrétiens. Donc un pape peut fort bien tomber dans
I’hérésie et étre de ce chef solennellement anathématisé par
un concile cecuménique. »

C’est ainsi que M. de N. s’exprime dans son livre: Vers
I'Eglise libre (p. 262-263). Dans plusieurs autres pages, il
touche a cette méme question, mais sans ajouter d’autre ar-
gument, se bornant & remarquer «que, depuis 34 ans, le pape
n'a pas fait usage de son infaillibilit¢é une seule fois» (pp. xx,
30), et que les directeurs de conscience qui enseignent l'in-
faillibilité¢ sans réserves, le font pour «affermir leur autorité» :
car, s'ils se donnent a leurs pénitentes ou a leurs pénitents
comme les interprétes autorisés de la pensée d’'un pape infail-
lible sans réserves, «on voit ce qui en résulte» (p. 266).

Telle est toute 'argumentation de M. de N. Qu'il me per-
mette de lui opposer les considérations suivantes:

1° Que le pape doive parler « comme pasteur et docteur
de tous les chrétiens», ce n’est pas 14 une limite; c’est, au
contraire, une extension. Car il est loisible au pape de parler
comme tel guand ¢l lui plait. Nul ne peut l'en empécher.
C’est méme ainsi qu'il parle toutes les fois qu'il adresse son
écrit a l'univers catholique, urb: ef orbi. 11 serait dérisoire
d’exiger que, dans de tels écrits, il soit tenu de dire a ses
ouailles: «]l est bien entendu, mes chéres brebis, que je vous
parle ici «comme pasteur et docteur de tous», et non en
simple particulier, comme lorsque je dis 2 mon domestique de
m'apporter mes pantoufles.» Lorsque le pape s’adresse wurbi
et orbi, c’est évidemment qu'il se considére comme le pasteur
et le docteur de tous ceux qu'il prétend instruire. La chose
saute aux yeux. M. de N. prétend que le pape doit «le dire
expressément », mais cette condition ne se trouve nullement
dans le canon du concile. Cest M. de N. qui I'y met lui-
méme. Si le concile ne 'y a pas mise, c'est quelle ne serait
qu'une répétition verbale superflue. A qui M. de N. fera-t-il



— 132 —

croire que les mots en question sont des mots sacramentels
et que toute la magie de l'infaillibilité papale dépend d’eux?

2° Que la doctrine définie par le pape soit une doctrine
«devant étre tenue par toute I'Eglise», cela va de soi égale-
ment. Car, du moment que le pape envoie son écrit urbi et
orbi, ce n'est pas pour avertir les fideles qu'ils peuvent penser
ce qu'ils voudront de ce qu'il leur enseigne. L.e pape ne parle
pas urbi et orbi pour si peu. Il parle a fous pour enseigner
a tous ce que tous doivent croire et faire. Tel est le sens
obvie, naturel, de sa démarche et de son écrit. Et, de fait,
les fideles ne s’y trompent pas: ceux qui admettent 'autorité
pastorale universelle du pape, admettent ipso facto son ensei-
gnement, sans qu'il soit besoin que le pape leur répeéte, dans
chacune de ses communications, qu'ils doivent « tenir» sa
doctrine. Cela est clair: le pape ne parle pas pour étre déso-
béi et non cru. Du reste, il le dit suffisamment dans chaque
décision, dans chaque décret, dans chaque piéce pontificale. Il
faudrait étre aveugle pour ne pas le voir. Et cela est si vrai
que, lorsqu’un fidele se permet de ne pas tenir compte de
I’enseignement du pape, on le traite comme rebelle, mauvais
catholique, en état de schisme, d'erreur et d'héresie, etc., et
cela jusqu'a ce qu'il se soumette. Et, méme lorsqu’il s'agit
d'une simple condamnation du saint-office, M. de N. doit sa-
voir l'opinion que l'on a, & Rome et dans toute I'Eglise ro-
maine, du malheureux condamné, surtout lorsqu’il ne se sou-
met pas. N'est-ce pas un paria? Et si ce paria est prétre, son
évéque ne lui retire-t-il pas tout pouvoir d'exercer son sacer-
doce? Etc. Les faits sont 1a. — Que quelques théologiens
s'obstinent a ergoter et a chicaner sur telle subtilité prétendue
canonique, de la tradition bureaucratique, qui doit étre remplie
pour que l'épithete d’ « hérétique» soit diitment infligée au con-
damné, ces théologiens subtilisent dans le désert; Rome se
rit d'eux, et le public, qui préfére toujours le langage direct
au langage détourné, se rit d’eux également. 2

3° Que la doctrine définie doive étre «sur la foi ou les
meeurs », ce n'est point 142 non plus une limite: car quelle est
la doctrine théologique qui ne rentre pas dans la foi ou les
meeurs? M. de N. sait certainement que, dans son Eglise, on
ne se contente pas de «la foi» strictement dite; qu’il y a en-
core les proxima fidel/ et les faits dogmatiques, les vérités de



— 133 —

foi implicite, les dogmes latents, etc., toutes choses qui roulent
sur la foi et que le pape peut définir gquand il lui plait. Le
concile du Vatican n'a fixé au pape aucune date de définition
ni aucune formalité. Cum loguitur, cum definit,; c’est lui qui
est le juge de lopportunité, a supposer méme qu'il veuille
bien se demander s'il y a une opportunité; le concile n'en
souffle mot; le pape est entierement libre. Et dans le cas ol
les mots de fide pourraient paraitre avoir une limite, le con-
cile bienveillant ajoute vel moribus, mots qui n'en désignent
aucune. Quelle question, en effet, ne rentre pas dans les
emeceurs»? Toutes les choses morales et toutes les choses im-
morales ne roulent-elles pas de moribus? La politique ne
fait-elle pas partie des meceurs? Le pape ne donne-t-il pas des
ordres de morale politique et sociale? Les fideles dociles ne
proclament-ils pas que c'est un devoir de les accepter: Et
ceux qui les combattent ne sont-ils pas tenus pour de mau-
vais fideles? On ne les emprisonne pas, il est vrai, on ne les
met pas a la question, d'abord parce qu’ils sont trop nom-
breux, ensuite parce qu'on ne peut pas; mais, en droit (aux
veux de Rome), les rebelles ne doivent-ils pas étre tenus pour
rebelles? et, en fait, ne le sont-ils pas partout ou la voix de
Rome est écoutée? Lorsque M. de N. citera une déclaration
du pape, adressée urbi ef orbi, et enseignant que les catholi-
ques ont le droit de repousser tous les enseignements qu'il
formule a 'univers chrétien lorsqu’il ne leur dit pas explicite-
ment qu'il les enseigne comme pasteur universel et pour les
obliger tous de fide wvel mioribus, alors je commencerai & avoir
des inquiétudes sur mon interprétation du texte du concile.
Mais jusque-la, je pense que M. de N. s’abuse naivement.

4° Quant a la phrase: «Donc le pape n’est infaillible ni
en histoire, ni en philosophie, ni en sciences, ni en politique,
ni en théologie», elle me semble fort illusoire. — En histoire
profane, espérons que le pape ne définira rien; mais si un
jour il se convainquait que tel point d’histoire profane touche
a tel point d’histoire ecclésiastique, qui touche a tel fait dog-
matique, lequel A& son tour touche a la foi (de fide), quel est
le fidele romaniste qui pourrait I'empécher de définir? — En
philosophie, méme chose: tel point de philosophie est voisin
de la foi, touche a la foi; donc. — En sciences, méme chose:
tel point des sciences touche a tel miracle, qui est de foi ou



— 134 —

qui touche a la foi; donc. — En politique, telle question poli-
tique est immorale, elle blesse les mceurs; telle autre est mo- .
rale, elle est de moribus, donc. — Quant & la théologie, tout

peut étre considéré comme de fide vel moribus,; donc.

5° Enfin, la remarque que, depuis la fameuse définition
du 18 juillet 1870, ni Pie IX, ni Léon XIII, ni Pie X, n’ont
défini aucun dogme, et que par conséquent linfaillibilité du
pape n'est vraiment pas génante, cette remarque, dis-je, est
certainement honnéte, mais non convaincante. Qui me garan-
tit, en effet, que demain Pie X ne voudra pas «définir»? et
encore aprés-demain, et tout ce qu'il lui plaira? Le canon de
1870 le laisse entiérement libre. Son successeur pourra ctre
d’'une humeur trés «définissante». Pourquoi non? Pourquoi
obligerais-je Dieu a faire un miracle? Non fentabis Dominum,
D’ailleurs, comme je !'ai déja dit, toutes les décisions des
papes, depuis le 18 juillet 1870, sont, de fait, considérées par
I'Eglise romaniste comme obligatoires e¢nm conscience, et qui-
conque les rejette est tenu pour sujet excommunicable, etc.;
n'est-ce pas suffisant? Faut-il que je sois officiellement éti-
queté comme hérétique formel, lorsque je suis déja, pratique-
ment, traité et persécuté comme hérétique matériel? Me voila
bien avancé d'en é&tre réduit a ronger cette subtilité treés
maigre et trés peu consolante!

Certes, je suis extrémement peiné de contrarier M. de N,
que je trouve courageux jusqu’a la hardiesse et croyant jus-
gu'au scrupule; je lui concéde avec joie qu'il est admirabte,
et je voudrais mille fois qu'il efit raison; mais qu'il ne prenne
pas pour une injure si jose lui dire qu'il n'est pas assez
théologien pour bien connaitre les secrets de la théologie ro-
maine. Qu'il m'en croie, ni Pie X ni son successeur ne sanc-
tionneront sa doctrine, et, entre nous, je crains bien qu'elle ne
soit prochainement condamnée.

E. Micuaup.



	Variétés

