Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 53

Artikel: Continuation de la crise doctrinale dans I'Eglise catholique-romaine en
France

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403642

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CONTINUATION DE LA CRISE DOCTRINALE
DANS L’EGLISE CATHOLIQUE-ROMAINE EN FRANCE.

(6° article.)

Cloche d’alarme. — M. 'abbé Fontaine publie volume sur
volume pour signaler le péril que font courir a I'Eglise « les nova-
teurs », cest-a-dire les théologiens de l'école des Duchesne, des
I.oisy, des Houtin, des Denis, etc., etc. Ce sont tous des ¢« protes-
tants » ! Jugez un peu! Le dernier volume est intitulé: «Les in-
filtrations protestantes et l'exégese du N. T ». Un Professeur d’exe-
gese le caractérise ainsi: « M. l'abbé Fontaine affirme que nous
sommes en face d'un vaste systéme d’erreurs qui fera la désolation
et le grand péril de I'Eglise pendant tout le vingtiéme siccle.
Aussi s’efforce-t-il, pour sa part, de lui barrer le passage, avec
une ténacité qui n'est pas sans quelque mérite. On avait trouvé
ses premiéres prévisions exagérées et trop pessimistes; et cepen-
dant les faits sont la évidents et indéniables, pour montrer qu’elles
out été dépassées, Cela ne suffit-il pas pour lui constituer quelque
droit a étre entendu sur le développement d'un systéme qu’il a si
bien saisi dans ses premiers germes et dont il a dénoncé a l'avance
les résultats malfaisants ? >

* Autre cloche d'alarme. — M. Ch. Bujon, missionnaire
apostolique, a le courage de donner a ses coreligionnaires de
France l'avertissement suivant: « Comme l'excés en tout est bien
dans notre caractere extréme de Francais! A telle époque on était
gallican. Une réaction s’est produite, Au lieu de se borner a aban-
donner les abus condamnables de cette doctrine ou de la pratique
de cette doctrine, on s’est tourné, lancé vers Rome de telle sorte
qu'on n’est méme plus demeuré national. Tout ce qui est romain
est parfait; rien, sinon ce qui est romain, n’est bon, n'est bien.
Usages, costumes, coutumes, ornements, cérémonies, liturgie, etc.,
etc., on a tout mis au romain; on a introduit le romain partout,
en supprimant, au grand regret parfois du clergé, des populations,



— 84

des archéologues ..., tout ce qui n’était pas conforme au romain...
Pourquoi ne pas conserver, augmenter notre trésor, nos richesses
nationales, au lieu de les laisser perdre, au lieu de les laisser sup-
primer pour les remplacer par des biens que nous allons chercher
hors frontieres? Est-ce que nous n'avons pas en France des théo-
logiens comparables & ceux qui viennent de rédiger le catéchisme
romain et capables de rédiger un catéchisme francais? Les mceurs,
les usages, le tempérament italiens ne sont pas les notres...» (Re:

vue du clergé francais, 1°7 décembre 1903, p. 97). — [lntellzgents
panca.
* Un aveu sur les peines de l'enfer. — Dans le < Bulletin

de la Semaine» du 4 octobre 190§, M. Ch. Dupuis s’exprime
ainsi: « A un prédicateur qui venait de faire une peinture terri-
fiante des supplices de lenfer, un auditeur demandait, en particu-
lzer, §'il croyait vraiment a la réalité des horreurs qu'il avait dé-
crites. Lt le prédicateur de répondre qu'e/ n'y croyast point, que
ses descriptions n’étaient que procédés orafoires pour mieux im-
pressionner |'imagination de son auditoire. - -~ Est-ce clair?

Sur quoi M. D. remarque avec beaucoup de sagesse: «Qui
a la sublime mais redoutable mission de précher la vérité religieuse,
doit la faire connalitre telle gu’elle est, sans la modifier, donc sans
v @jouter aussi bien que sams en vetvamcher.» A la bonne heure!
Pourquoi, dans les questions de dogme, lorsqu’il s'agit du dépot
de la foi, les théologiens romanistes actuels n’ont-ils pas la meme
sagesse de proclamer qu'on ne doit riem y ajouter et riem en re-
trancher ; Mais il faudrait alors biffer de la dogmatique romaine
tous les faux dogmes ajoutés dans les conciles tenus, dominés et
gouvernés par la papauté, v compris celui du Vatican! Voila I'im-
passe!

M. D. dit encore excellemment: ¢ Le zele qui exageére est un
zele qui élozgne au lieu de ramener. Le zéle qui craint d’étre trop
large et qui ne redoute point d’étre trop étroit est un zeéle dange-

reux ... Les ames francaises s’éloignent du catholicisme, parce
que 1a doctrine catholique (lire 7omazne) leur semble dure, injuste
et par conséquent fausse.> — Et la nécessité d’une #éforme doc-

trznale, la voici nettement affirmée: «Pour dissiper lerveur pro-
fondle, le malentendu lamentable, il importe au plus haut point de
redresser toutes ces déformations de vérité quz frompent et font
prendre pour une mauvaise nouvelle la Bonne nouvelle de ’Evangile. =

Puis Vauteur s'éleve contre les «sévérités excessives issues du
jansénisme ». Il se trompe. Les sévérités morales, excessives peut-
étre, du jansénisme, ne sont guere a craindre aujourd’hui, pas
méme pour les prédicateurs des horreurs éternélles de !enfer,



comme on vient de I'avouer; mais ce sont les «sévérités» dogma-
trques, 1ssues du papisme, ce sont les grossiéres erreurs que Rome
veut faire passer pour dogmes, qui sont a craindre et contre les-
quelles il faut s’élever, si I'on veut rester fidéle a la Bonne nou-
velle de I'Evangile et au vrai catholicisme, et si 'on veut ne pas
éloigner de I’Eglise tous les hommes de bon sens et de science
qui ne sauraient admettre un credo manifestement erroné. Voila le
mal que les théologiens romanistes qui voient clair, devraient si-
gnaler et guérir. Mais que dirait 'Index, le Saint-Office, la Sainte
Camarilla, le Sacré College, Sa Sainteté ! Voila la grande frayeur
du clergé francais d’aujourd’hui, méme de celui qui voit clair!

* Encore la question bibligue. — Au lieu d’admettre nette-
ment que la Bible est un livre inspiré, en tant qu’il est un livre
sacré ou religieux, donc en tant qu’il parle de la religion et qu'il
donne des lecons religieuses; au lieu de s’en tenir clairement &
cette thése exacte et suffisante, les théologiens romanistes veulent
défendre l'inerrance enti¢re et absolue de la Bible. Et comme il v
a, dans ce livre, des inexactitudes manifestes, qu'ils sont bien obli-
gés d'avouer, ils en sont réduits a des distinctions tellement sub-
tiles qu’ils compromettent la cause de linspiration biblique, loin
de la sauver. C'est trop ou trop peu. lls ont mis le doigt sous le
cylindre, et ils s’efforcent de sauver la main; c'est impossible. lls
sont donc en pleine crise biblique. Qu’on en juge par les aveux
et les réticences du P. de Hummelauer. Je cite d’aprées M. Cru-
veilhier (Revue due clergé francazs, 15 novembre 1903).

Lorsque la Bible touche aux sciences naturelles, elle le fait
d’apres les connaissances qu'on avait alors: or, dans ces temps
éloignés, il n’v avait pas de sciences naturelles; donc il n'y a pas
de science naturelle dans la Bible (p. §81-582).

Quant aux livres historiques, il faut considérer la forme litté-
raire des récits; la forme de la fable, de la parabole, de la poésie,
de D’édification, de 1a tradition populaire, ne saurait étre de ['his-
toire stricte, dans le sens moderne du mot. «Dans le cas dune
grosse difficulté ou dans celui d’'un grand nombre d’obstacles mi-
nimes, l'exégete peut attribuer un récit biblique a un genre narra-
tif possédant une historicité plus owu moins large. Mais, méme dans
le cas ou 7l nadmet pas la stricte historzcité, il doit toujours recon-
naitre au récit biblique /la wvérité propre a sa forme littéraive s
(p. 591). — De plus, «l'histoire biblique est composée d’apres les
apparences » (p. §92). « L.’antiquité ignorait l'art de la recherche et
de la critique des sources... L’histoire biblique est écrite a l'aide
de documents imparfaitement contrélés» (p. 593]). — L’écrivain
sacré a été vérace dans la reproduction des documents qu’il a



cités (veritas citationis): mais qui garantit la valeur des documents
cités (veritas rei citate)? «<On ne nie pas que les écrivains bibli-
ques aient pu emprunter quelques erreurs aux Annales du royaume »
/p. 504). — «On peut dire que I'histoire biblique est écrite d’apres
des sources peu nombreuses et zmparfartemeni controlées, c’est-a-
dire qu'elle est faite swivant les apparences. Voici la mesure de
la véracite d’une telle histoire. Elle est pleinement exempte d’erreur
dans son contenu relzgzeny, entendu au sens le plus large. Géne-
ralement la Bible posséde linerrance dans sa teneur historique

(p. 595)... Tout ceci revient a dire que 'histoire biblique possede
toujours la vérité de la citation et fres génévalement la vérité de
la réalité ... On doit renoncer a ’habitude d’exiger de la Bible le

maximum de vérité¢ historique. absolument comme on a abandonné
la prétention de réclamer des Livres sacrés le maximum de vérité
scientifique. Swur le tervain historigue aussi bien que sur celui des
sceences natuvelles, la Bible ne nous présente que la vévité apparente.
I.e fond religieux est absolument exempt d’erreur. Pour le reste,
les récits bibliques possédent la vérité de histoire anizque, ils sont
pleinement conformes a leurs sources. Rien de plus ne saurait étre
cxege ni par la révclation, ni par linspiration, ni par [lapologi-
tzque > (p. 590).

Trés bien. Mais s'il en est ainsi, pourquoi se contredire et
s’obstiner a parler d’inerrance biblique absolue: Quand les théolo-
giens romanistes se résigneront-ils a parler clairement comme tout
le monde: Lenormant a été mis a lindex en 18387: est-ce cela
qu'on redoute en 19067 La verité ne vaut-elle pas lindex:

¥ L’inspiration biblique et les sciences naturelles. — Dans
la « Revue pratique d’Apologétique » du 1°° octobre 1905, M. J.
(Guibert reconnait «que l'apologétique essaya d’abord le ZJi#éra-
/zsmie, maintenant, suivant la rigueur de la lettre, les dires de
I'Ecriture et des Péres, opposant ce qu'on appelait la science sa-
crée & la science profane. Mais on s'apergut bientdt que cette po-
sition #e pouvail tenzr ... L’échec du littéralisme conduisit au
concordesme, Sous prétexte de mieux repousser tout désaccord
entre la fol et la science, le concordisme prétend que l'enseigne-
ment scientifique de la Bible peut fort bien s’accorder avec l!'en-
seignement scientifique des contemporains ... Mais le concordisme,
qu’il s’agisse de cosmogonie ou d’autres points bibliques, wvzolente
trop ouvertement les textes et vecourt a de trop nombreuses subii-
[ités, pour présenter ce cachet de vérité qui emporte la conviction
et rassure les esprets ». Léon XIII, dans 'encyclique Providentss-
sémus Deus, a admis que les écrivains sacrés ont parlé des choses
de la nature en se conformant aux apparences et aux idées de



— 87 —

leur temps, denc qu'ils n’ont pas toujours €té dans la vérité scien-
tifique. Aujourd’hui, «la science du monde ne nous apparait plus
aussi liée a la croyance religieuse ... Nous savons zsoler [’élément
religieux de Uesprit sciemtifique, la lzquenr dzvine qui nous vivifiera
de la coupe qui nous est présentée... Cette position nouvelle
semble donc mettre fin au conflit, Cette phase que nous appelons
phase de séparation, sera donc celle ou la paix sera définitive dans
les esprits, puisque la science et la religion seront, non opposées,
mais juxtaposées, et que les variations de l'une ne sauraient plus
faire échec a la stabilité de l'autre ».

N'est-ce pas dire qu'il y a, dans la Bible, des znexactitudes
en maticre scientifique, inexactitudes qui ne touchent pas a la re-
ligion et qui doivent en étre séparées, ‘mais enfin des inexactitudes?
Evidemment. Et cependant 'auteur n’ose pas ’avouer, car il ajoute:
¢ Tout est inspivé, et tout nous vient de Dien, et la vie et 'enve-
loppe. Mais nous cessons d'étre troublés de ce que l'écorce est
caduque et doive étre avec le temps remplacée par une autre.>

On voit 'embarras et la contradiction. St fowt est znspiré, dans
la Bible, les inexactitudes le sont donc aussi? Or, comment l’ad-
mettre? Donc il faut bien reconnaitre que les erreurs qui sont dans
la Bible ne viennent pas de Dieu et que, par conséquent, la Bible
n'est inspirée que partiellement, dans les vérités religieuses seule-
ment. C'est évident. Et encore, pourquoi comparer ces erreurs a
une enveloppe simplement caduque et remplagabler Pourquoi ne
pas dire franchement que ce sont des erreurs et non des envelop-
pes, et pourquoi appeler «caduque>» ce qui est manifestement
¢ erroné » ¢ Parlons net. C’en est fait du prétendu dogme de l'ins-
piration Zfofale et verbale de la Bible. Toute Ecriture, comme dit
St. Paul, est inspirée dzvzmement, mais seulement en ce qu’elle tou-
che aux choses divines, c'est-a-dire dans son enseignement relzgzenx.
Ebranlé, le concile de Trente!

* Quelques aveux de M. Venard en matiére d’exégése
biblique. — Dans la «Revue du clergé frangais» du 1°f décembre
1905, M. V.| aprés avoir mentionné la nouvelle décision de la
Comumission biblique (décision d’apres laquelle on doit tenir pour
historique tout récit contenu dans un livre biblique tenu pour his-
torique, sauf le cas ou l'on pourrait prouver que l'écrivain n'a pas
voulu écrire de l'histoire proprement dite), — ajoute (p. 46): « C'est
justement parce que les exégétes ont cru remarquer que, dans tel
chapitre de la Genése ou dans des livres comme Zovbie, 'auteur
sacré n’'avait pas eu lintention de faire ceuvre d’historien, mais
s’était contenté de rapporter de vieilles traditions sans en garantir
la valeur historique, ou avait adapté des contes populaires a un



.~ 88

but d’édification, que certains critiques catholiques se sont jugés
en droit de contester ['historicité de ces récits ou de ces livres. 1
ne semble pas que la décision de la Commission les atteigne,
pourvu que les raisons qu’ils apportent en faveur de leur opinion
soient vraiment solides. »

— Sur la composition des Evangiles. M. V. releve des inexac-
titudes dans ¢ lLes temps évangéliques et la vie du Sauveur »
ouvrage en 3 vol. de M. Pasquier, supérieur du grand séminaire
de Tours -—, puis il ajoute (p. 53): < Il n’est plus permis d’écrire
aujourd’hui que St. Marc avait sous les yeux les deux Evangiles
de St. Matthieu et de St. Luc, et que, guidé par l'inspiration divine,
il a suivi tantdt 'un, tantot l'autre, ni de placer la composition du
IVe Evangile en 'an 61 et d’en caractériser ainsi les rapports avec
les Synoptiques: « St. Jean passait sous silence dans son livre ce
que St. Matthieu, St. Marc et St. Luc avaient sufisamment expliqué,
ajoutait ce qu’ils avaient omis, et ne conservait de leur récit que
ce qui était nécessaire pour lintelligence des additions qu’il vou-
lait y faire.» Il est aussi quelque peu chimérique de préteadre
reconstituer dans le détail l'exacte chronologie de la vie de N. S,
1l est vrai, comme cela semble ressortir de plus en plus de l'exa-
men critique des textes évangéliques, que les écrivains sacrés n’ont
fait que mettre en ceuvre des éléments traditionnels d'un caractere
généralement fragmentaire, en les adaptiant awn but particulier qi’ils
visaient, et sans se préoccuper beaucoup de l'ordre chronologique.
Il faut nous résigner a ne connaitre que dans ses grandes lignes
la suite des événements qui composent la vie de J.-C. et a n'en
pouvoir fixer avec quelque approximation que les dates /les plus
importantes et les principanx points de repere. »

— Sur les Actes des apotres. Parlant du volume du P. Rose,
M. V. dit (p. 52): « Les Actes, et c’est la une idée qu’'on ne sau-
rait trop remarquer, seraient donc moins wune histoive proprenient
dite des origines chrétiennes qu'une philosophie religieuse de cette
histoire. »

* Aveux sur les légendes relatives a Marie et a l'enfance
de Jésus. - M. Venard, rendant compte du récent ouvrage du
P. Ollivier sur la «Vie cachée de Jésus:, s'exprime ainsi (Revue du
clergé francais, 1°" décembre 1903, p. 57): «Il y a dans ce livre
une telle absence de crifique qu'on ne saurait lui reconnaitre a peu
pres aucune valewr historigue. Pour ne citer qu’un exemple, le
P. Ollivier laisse croire a ses lecteurs qu'on peut connaitre avec
précision la date de la naissance de la sainte Vierge, et que cet
événement eut lieu le 8 septembre, 'an du monde 4946 et de



. 89 —

Rome 734. La méthode meme qu’'il a adoptée n'a rien de commun
avec les procédés rigoureux de ['historre. lLes renseignements sur
les premiéres années du Sauveur ne peuvent étre puisés en effet.
en dehors des récits de St. Matthieu et de St. Luc, que dans des
traditions origine trés incertaine et dans les évangiles apocryphes.
Or ce sont précisément ces sources, complétées par les hypothéses
que peut suggércy une vnagination piense, qui ont fourni au P. Olli-
vier les éléments de son récit... Il ne devrait pourtant pas ignorer
que les récits de l'enfance du Sauveur, contenus dans les Evan-
giles apocryphes ou dans des traditions d'origine tardive, sont dus,
tout comme ces prétendues révélations (de Catherine Emmerich),
aux efforts de Uimagination chrétienne pour suppléer aux lacunes
des documents authentiques. »

* Aveux sur I'Apologétique oratoire. — A propos des ouvra-
ges apologétiques des Bougaud et des Frémont, ou l'esprit critique
et la méthode vraiment scientifique font défaut, M. Venard fait
'aveu suivant (owvr. czté, p. 60): « I’apologétique oratoire a pu
suffire autrefois; elle ne convient plus en fous cas 4 notre temps
de positivisme et de critique. »

— M. Alfaric ayant émis certaines opinions sur la «valeur
apologétique de I'Histoire des religions » et sur l'ceuvre de l'abbé
de Broglie, le rédacteur de la Revue die clergé francais (1°7 décem-
bre 1903, p. 103) déclare qu’il n’est pas convaincu par M. Alfaric,
et il lui oppose les tres curieuses observations suivantes: « Qu’est-ce
que six ou dix mille ans dans 'histoire de 'humanité, et 'huma-
nité fait-elle autre chose (et encore, en quelques-uns de ses repré-
sentants seulement!) que sortir de lenfance’ Qu'est-ce qui me
prouve, si je m’en tiens au point de vue de la finalité, que /e
besoin relzgienx, unwversellement éprouvé jusqu'icz, n'est pas, si je
puis dire, un simple besoin d’enfant, qui disparaitra ou se trans-
formera avec l'age? l.e christianisme, dit-on, est catholique... et
¢ternel. Mais — je raisonne toujours en m’en tenant au seul point de:
vue de la finalité, — si dans le christianisme il v a des éléments
durables, ceux-la meémes qui expliquent sa diffusion universelle, n’en
contient-il pas d’autres, dans lesquels il s’est également incorporé,
et que rejeltera [humanité future, moins primitive, moins enfant,
plus positive, moins imaginative, plus critigne > Deés lors, pourrait-on
dire de ce christianisme modernisé, expurgé, qu’il est encore le
christianisme? Pourquoi certains individus, sans étre ni des malades,
ni des monstres, ne pourraient-ils pas satisfaire leurs besoins reli-
gieux sans l'aide d'une FEglise: Jusqu’ici I’Eglise romaine est seule
vraiment catholique. Mais le protestantisme n’est né que d’hier: et



— 90 —

qu'est-ce qui vous prouve, si vous vous en tenez au point de vue
de la finalité, que le protestantisme libéral n’est pas, comme il le
prétend, la religion, le christianisme des temps modernes, parce
qu'il répond mieux que le catholicisme romain aux exigences de
'esprit moderne, si amoureux de liberté en toutes choses? Je pose
ces diverses questions a M. Alfaric, et je lui ouvre trés volontiers
notre 7wibune l:bre pour y répondre, en souhaztant bien sincere-
ment qu'il résolve toutes les difficultés. » — Clest égal, malgré ce
souhait <« bien sincere », ces hypotheses, ainsi lancées, ne laissent
pas que de paraitre suggestives, surtout si la réponse n'est admise
qu’a la Tribune Zzdre.

* Aveux de M. Vacandard sur la Confession. —- Nos lecteurs

connaissent déja la discussion de M. Vacandard et de M. Batiffol
sur ce sujet (voir la Rewvue, juillet 1905, p. 518-520). Dans la < Re-
vue du clergé frangais», du 1°* octobre 1603, M. Vacandard, trai-
tant des moines confesseurs en Orient du IVe au XIII® siecle, a
‘écrit ce qui suit (p. 248-251):
- « L’impression que donnent les documents, au IV® et au V°
siecle, est celle-ci: les pécheurs doivent se préparer a la paque
par la pénitence; parmi les exercices pénitentiels la confession est
parfors consezllée; quelques auteurs la considérent méme comine
moralement obligatoire; mais on ne voit pas qu'elle soit l'objet
d’'un précepte ecclésiastique.

« St. Athanase recommande de manger la Paque avec un
cceur pénitent et avec la confession: pascha manducewus. .., pa-
nitente animo et confessione. Lp. XIX, cap. VIII; Mal, Nova Pa-
trunt Btbliotheea, t. V1, p. 143. Mais la confession, l'exomologese
dont il est ici question, est-elle autre chose qu’une confession a
Dieu? Tl serait bien hasardeux de l'affirmer. St.Jean Chrysostome,
qui était disposé a recevoir l'aveu des pécheurs toutes les fois qu’ils
se présenteraient a lui (cf. SOCRATE, Hist. eccles., lib. VI, cap. XXI,
P. ., t. LXVII, col. 725: MANSIL, Concilza, t. I, col. 1145), ne pa-
rait pas exiger de confession préparatoire a la paque: « Nos peres,
dit-il, qui avaient conscience des fautes que nous commettons pen-
dant le cours de l'année, ont établi la quarantaine pour que nous
I'employions a nous purifier par des prieres, par 'aumone, par les
jeunes, par les veilles, par les larmes, par l'exomologese et par
tous les moyens, afin que nous nous approchions, autant qu’il dé-
pend de nous, de ce jour avec une conscience pure. » Homzlia in
eos qui primo pascha jejunant cap. 1V, P.G., t. XLVII], col. 867.
« I’exomologése » est ici mise sur le meéme pied que les autres
signes de pénitence et de mortification. On peut douter qu'’il s’agisse
d’une confession a un prétre, d’autant plus qu’ailleurs St. Jean



— 91
Chrysostome recommande fréquemment la confession a Dieu par
maniére d’exercice ascétique: My ywo avdodam Adysig... wi yeo
1 Govdovkp duokoyelz.... fuol (dit Dieu au pécheur) vo arndorine
elEd wove et [dlav, (ve Yepamevvm 1o Elxoc xal dmalldlo i
odvvne. Homilia IV in Lasarum, cap. IV, P. G., Ibid., col. 1012.
Ailleurs Chrysostome constate que « beaucoup de fidéles dépour-
vus de la robe nuptiale participent au corps du Christ inconsidé-
rément et témérairement, plutdt par coutume que par réflexion. Si
le Caréme arrive, si le temps de Paques arrive, quel que soit 'état
de leur ame, ils s’approchent des sacrements . Homzlia 1] in
Fpest. ad Ephesios, n. 4, P. ., t. LXII, col. 29. Un de ses con-
temporains, Astérius d’Amasée, recommande au contraire expres-
sément aux fideles de prendre un prétre pour confident de leurs
fautes et témoin de leur contrition: Sérzgupor Gevror voor Jiraga,
Ciangor xal ddelgdv Guoyidyer wévdos Bondotr aoi mpos vy lev-
Seofav. .. Ad3e zal Tov lspse xowmvor thc SAhpewe, o merdpc.
Homilia XTI, Adhoviat. ad Penitentiam, F. (5., t. X1, col. 369.
Il o’y a pas la de précepte proprement dif, mais un conseil pres-
sant. Et comme !'exhortation est faite en temps de pénitence, la
confession qu’elle indique semble offrir tous les caractéres d'une
préparation a la Paque. Le texte d'une homélie d’Aphraate, le
grand orateur syrien du IVe siecle, est peut-étre plus significatif
encore. L. auteur conseille de recourir a la confession, en faisant
remarquer qu'il vaut mieux n’en avoir pas besoin: « La pénitence,
dit-il, a eté établie pour ceux qui en ont besoin. Mais il dépend
de vous de n’avoir jamais besoin de la pénitence ... Ne vous met-
tez jamais dans le cas d'étre obligé de recourir a la médecine et
d’aller chercher un médecin. » Dewonstvat. VI, de Penitentibus,
Lat. Syrzaca, éd. Graffin, t. I, p. 338. Mais peut-€tre Aphraate ne
vise-t-il ici que les moines ou «fils du pacte», comme le fait re-
marquer M. LABOURT, Le¢ Christianisme et [Uempive perse, p. 30,
note. D’autres auteurs s’abstiennent de mentionner la confession
et indiquent uniquement les aumones, les prieres et les jelnes
comme moyens a employer pendant le Caréme pour obtenir le
pardon des péchés. Tel Timothée d’Alexandrie (IV® siécle), dans
ses Responsa canonica, PITRA, Furis ecclestastici Graecorum historia
et monumenta, t. 1, p. 630.

¢ Du reste, pour comprendre cet état de la discipline, il suffit
de se rappeler que les péchés regardés par tous les docteurs
comme mortels étaient ou devaient étre en principe, aprés l'aveu
qui en était fait au iegere, soumis a la pénitence publique.

« A mesure que les moines intervinrent plus activement dans la
conduite des ames et se mélérent de la direction des fidéles, cette
discipline changea. L'idée que, sans confession, il n'y avait pas



- 92 __

de pardon possible, pénétra davantage dans les esprits. St. Jean
Climaque, mort vraisemblablement sous Constant II (642-648), se
fait le héraut de cette doctrine. Dans ses Questions et Réponses,
Anastase le Sinaite (fin VII® siécle) se demande comment un pé-
cheur qui est incapable de se faire moine peut bien obtenir le
pardon de ses péchés, et il répond d'une fagon générale qu’il doit
faire pénitence. Mais il précise son sentiment par la question sui-
vante: « Est-il bon de confesser ses péchés aux peres spirituels? »
Kelov oty dga 10 cEonoloysiodar v ducwory peve U@y mvev -
tixoic avdocon; <« Cela est trées bon et trés utile, » répond-il: (oo
xeeh0y €611 Alev zel vy ogslworv. Voila donc la confession re-
commandée comme moyen de cure spirituelle, et naturellement
une confession plus ou moins fréquente, selon les besoins des cons-
ciences. LLe méme Anastase conseille méme cette confession comme
préparation a la réception de V'Eucharistie: "Efouoiéyroc 1 Yed
duwx var lepswy Tog aueoring g0V, xeradixeGoy 0ov v Toufsc xal
wr wlOyvrdic. .., alinGer Ovyyrouny, «linto cgeGr 16) TegEis
Govemv xei MdrowGy oy nellovror, ve croertdvim: 1ols neoTreio
Te00ELI S,

St. Théodore Studite (mort vers 828) donne a entendre que
les pécheurs recouraient volontiers a la confession, persuadés que,
grace 4 l'imposition des mains des «rdédoyoe, elle leur procurait le
pardon de leurs fautes.

< Le fait que des personnages importants, voire les emipereurs,
aient eu, comme nous l’avons dit, des confesseurs attitrés, prouve
que la confession était d’'un usage courant au IX® et au X° siécle.
Au XI° siecle, le cartophylax Pierre examine, a son tour, la ques-
tion que se posait Anastase le Sinalte sur l'utilité de la confession
aux mrevuetixoic avdpcow. Et il y répond dans les mémes termes.
Bien qu’il ne connaisse pas évidemment de précepte positit de la
confession, il encourage a la pratiquer. Il semble, en effet, n’en
dispenser que celui qui ne trouvera pas de ¢ Pére spirituel » expé-
rimenté, capable de tenir la place de Dieu. Alors seulement il
autorise le pécheur a se confesser & Dieu lui-méme, £Eouoldynoai
¢ Se xar (dier, en se servant des paroles du publicain: « Sei-
gneur, vous savez que je suis un pecheur 2, etc.

Ce n’est pas tout. Dans la ¢ Revue du clergé francaiss (I3
octobre 1903), M. Vacandard a étudié la confession dans I'Eglise
latine du Ve au XIII® siécle, et il a signalé, entre autres faits gra-
ves, les suivants:

— P. 339 : «Bede fait remarquer que le chef spirituel de la
communauté chrétienne en Irlande était un prétre, lequel possédait
une juridiction méme sur les évégques, en souvenir de St. Colomban



qui avait été l'apdtre du pays, et qui ne s'était jamais élevé, dans
la hiérarchie, plus haut que le presbytérat. » — Sur quel droit
(divin ou humain ?) repose des lors la fameuse suprématie de I'épis-
copat sur le presbytérat?

— Sur les diacres confesseurs. P. 342-343 : « La mission dont
St. Cyprien avait chargé les diacres aupres des /aps: mourants,
lorsque I'évéque ou le prétre faisait défaut pour recevoir leur exo-
mologese, fut de nouvean légitimée, au moyen age, par quelques
écrivains ecclésiastiques. .. Lanfranc (v 1089) auforise les lévites ou
diacres a entendre les confesstons, au moins des péchés occultes;
il étend meme cette faculté a fous les clercs indistinctement... 11
clot ses réfléxions en disant: Si vous ne trouvez personne a qui
vous confesser, ne désespérez pas, confesses-vous a Diewn, les Péres
sont d’accord sur ce point. » -- < Le concile de Tribur de 89s
dit, canon 31: « Si comprehensi aut vulnerati presbytero wve/ d:a-
cono confessi fuerint, communionem non eis negamus. » Reginon
de Prim, Burchard, Yves de Chartres et Gratien ont fait passer
cette décision dans leurs collections canoniques. » -— Etc.

— Sur les confesseurs laiques. P. 344-347: <« Le moyen age
étendit jusqu'aux laiques le droit d’entendre les confessions. Cette
pratique est érigée en principe au XI° siecle. Cela n’étonne pas
chez Lanfranc... qui dit qu’'a défaut de clerc, le pécheur devait
confesser ses péchés a un homme le plus pur possible, car, re-
marque U'Ecriture, 'homme pur purifie I'impur ... C'est un auteur
anonyme des environs de l'an 1100, le pseudo-Augustin, qui ac-
crédita la théorie du confesseur laique... Pierre Lombard dit :
« Que si le prétre manque, il faut se confesser a son prochain
‘proximo vel socio est facienda confessio). » De méme Raoul Ar-
dent, Alain de Lille. < St. Thomas tiendra un langage analogue,
avec plus de décision encore dans le sens de l'obligation. St. Bo-
naventure, au contraire, essaiera de prouver que la confession aux
laiques n’est pas obligatoire. s

— Sur les femmies confesseurs. P. 347-348 ¢ « Au VIIe siecle
St. Donat de Besangon prescrit aux religieuses de faire plusieurs
fois par jour a leur mere spirituelle la confession de leurs fautes. . .
Cette confession a au moins une vertu rémissive ... C'est un fait
remarquable que, dans toutes les regles si minutieuses données aux
religieuses pour tous les détails de la vie de communauté, il n’y
en a pas d’autre concernant 'aveu des péchés. » Innocent III a
aussi constaté le fait en Espagne. St. Thomas a enseign¢ que cette
confession, ainsi que celle faite aux clercs inférieurs et aux laiques,
est « quodammodo sacramentalis ».



e G

— Sur lobligation de la confession. P. 350 : « Le 1I° concile
de Chalon (813) résume la théorie d’Alcuin dans le canon suivant:
Il y en a qui disent que I'on doit confesser ses péchés senlement
a Dzew; d'autres sont &’avis qu'on doit les confesser aux prétres.
Ces deux confessions se font avec fruzt dans 'Eglise.> — « Malgré
les efforts d’Alcuin et du pseudo-Augustin, I'obligation de la con-
tession était cncore comtestée par certains fideles au commencement
du XII® siecle... Un texte de St. Ambroise prouvait qu’en cer-
tains cas exceptionnels le pécheur pouvait étre dispensé de con-
fesser ses fautes... Au XII® siecle, tous les docteurs, sauf un seul
(Gratien), considerent la confession comme obligatoire. » Etc. —
P.371: «On a fait remarquer que St. Augustin ne s’était vraisem-
blablement jamais confessé¢ de sa vie. »

— Sur la manzére de se confesser. P. 366 : « On posa en prin-
cipe que, si les péchés publics devaient étre expiés publiquement,
les péchés secrets devraient l'étre secrétement. Nombre de criti-
ques ont fait remonter cette distinction a St. Augustin. » Etc.

Il faut lire toute cette ¢tude pleine d’érudition et de franchise.
On ne saurait mieux démontrer comment la confession auriculaire,
telle qu’elle est pratiquée actuellement d’apres les ordres de 'Eglise
romaine, n'est nullement la confession catholique, telle qu’elle était
pratiquée autrefois. Les moines et les papes ont altéré et faussé
la discipline et la doctrine. Les braves catholiques-romains d’au-
jourd’hui nagent en plein, sans le savoir, dans un faux catholicisme,
qui n'est qu’une invention humaine, monacale, relativement mo-
derne. /s fecit cuz prodest.

* Quelques aveux a propos de la théologie du cardinal De-
champs. -— Dans un article de M. F. Mallet sur la valeur de cette
ceuvre, article publié dansles « Annales de phil. chrét. :, oct. 19053,
il est question: 1° d'un changement de méthode apologétique. l.c
cardinal insiste souvent sur ce fait: qu’il a pris un chemin autre
que le traditionnel. «C’est un fait, dit-il;: nous sommes arrivés a
la foi autrement que par le chemin des écoles... Inutile de le
nier ou de se le dissimuler: le chemin classique est inaccessible a
la grande majorité des hommes » (p. 88); — 2° Au sujet du -
racle, il est dit (p. 76): « Ce signe ne doit pas tant sa valeur pro-
bante a son caractére exceptionnel et & son prestige sensible qu'a
sa signification méme; dés lors, il demande a étre interprété par
I'ame de bonne volonté. : Cet aveu me semble trés suggestif. L’au-
teur ajoute: < L’histoire, en tant qu’histoire, n’a aucune valeur apo-
logétique; elle est radicalement incompétente, radicalement im-
puissante pour discerner le surnaturel, parce que, si on ne le



= g

(&1}
|

découvre pas dans le présent ou il est également, on ne le décou-
vrirait pas plus aisément dans le passé. »

(Quant au premier aveu, sur la rupture avec la méthode clas-
sique, c’est aussi un signe des temps, surtout en pleine Eglise
romaine. On voit, par ce fait, que les théologiens de cette Eglise
se sentent mal a l'aise et qu'ils ont besoin d’'améliorer leur mé-
thode. Nous ne pouvons que les approuver et les encourager.
Reste a savoir si les changements qu'ils font sont de vraies amé-
liorations, ou s’ils ne les conduisent pas plutét & un état péjoratif.
En ce qui concerne la connaissance des choses de l'dme comme
moyen de mieux atteindre au christianisme, le cardinal a amélioré.
Mais en ce qui concerne ce qu’il appelle la connaissance du fait
extérieur et <la méthode de la Providence », il s’est manifestement
mépris. Pour lui, le fait providentiel qui doit mener au Christ et
démontrer la vérité du christianisme, c’est T'Eglise. ¢ Procéder,
dit-il, selon l'ordre des temps et commencer par les faits les plus
anciens, en les appuyant surtout des témoignages écrits, pour ar-
river, par un trés long chemin, a I'établissement de I'Eglise, non,
ce n'est point la la méthode de la Providence » (p. 88). Le car-
dinal prend !'Eglise comme point de départ et comme base:
« C’est par I'Eglise que J.-C. nous est manifesté, et sans ce fait
divin qui nous touche, tout le christianisme nous échapperait sans
retour » (p. 89). Il va de soi que, pour le cardinal, qui a joué un
si grand rdle au concile du Vatican, I'Eglise est le pape, et deés
lors toute cette thése revient a dire: Sans le pape, tout lc christia-
nisme nous échapperart sans vetour ! Une telle théologie est la con-
tradiction du bon sens, de l'histoire, de !’Evangile et, disons-le
aussi, de l'ancienne Eglise.

Donc, aussi sur ce terrain, la crise doctrinale est grave.

* ¢ Communauté des fidéles » et « identité de la foi:. — De-
puis quelques années, les théologiens romanistes ne représentent
plus guére /’Eglise que comme la hzérarchie, et encore, je devrais
plutot dire [’épiscopat et meéme seulement la papauté. « 1.’ Eglise,
c’est moi », a dit Pie IX. Et, lorsqu’ils parlent de /& fo7, ils ne la
représentent plus que comme une doctrine qui éwvolue et change.
Qu’on se rappelle le fameux mot de Newman! En sorte qu'il
n'est pas sans intérét de signaler le passage suivant d'un article
de M. L. Constant sur Mcehler, ou l'on revient & I’Eglise comme
« communauté des fidéles», et a la foi en tant qu'zdentigque i elle-
méme. Citons les paroles mémes de M. Constant:

+ Pour connaitre et comprendre la vie coniinue de I'Eglise et
les dogmes qu’elle nous fransmet, il faut acquérir /e sens de la
{radition par une unification de notre vie avec la vie Zofale de



96

I'Eglise; par suite, on ne peut séparer, comme le font tous les
hérétiques, la communauté des fideles et lidentité de la foi. 1l y a
une solidarit¢ nécessaire entre l'unité et la vérité dans PEglise.
Mais par la nous sommes conduits a la notion véritable de I'unité
de 'Eglise a travers 'espace et aux raisons d’étre de sa hiérarchie.
Mcehler nous montre que cette wunité ne provient pas d’'une autorité
contrazgnante qui obticndrait des fideles une passive discipline. Si
nous nous contentions de dire que 1'Eglise est un tel établissement,
nous ferions penser que J.-C. aurait ordonné aux siens de se réu-
nir sans exciter en eux un besoin intérieur qui les tint ensemble
et qui les et réunis, que I'Eglise aurait existé avant les fidéles,
puisque ce n'est qu'en elle qu'ils le seraient devenus; gu'en géne-
ral 'Eglise scraii auntre chose que les fidéles et qu'elle existerat
méme sans eux s (p. gg).

Parfait. C'est la réfutation méme de la notion papiste de
I'Eglise par Mcehler. LLa remarque de M. Constant que tous les
hérétiques séparent la communauté des fideles et lidentité de la
foi, est tres juste; donc la papauté qui tient les fideles pour de
simples brebis bélantes et qui accapare pour elle tout le trésor de
la foi, avec le droit de l'altérer et d'y ajouter toutes ses fantaisies,
doit étre comptée, ipso facto, parmi les hérétiques.

Quelques extraits d'un article de M. Paul Lejay sur
¢saire d’Aries (7542). Dans cet article (Revue d’histoire et de
littérature religieuses, sept.-oct. 19o3), l'auteur se tient sur un ter-
rain exclusivement historique : il constate les enseignements et le
role positif de cet évéque, qu'il appelle «le premier homme du
moyen age »; il s’abstient de toute critique dogmatique, et laisse
a chacun le soin de tirer les conséquences des doctrines et des
faits qu’il constate. Ces conséquences peuvent étre graves, méme
dogmatiquement, en ce sens qu’elles attaquent manifestement cer-
tains dogmes ou certains points trés importants du systeme romain.
Priere a nos lecteurs d’y porter toute leur attention.

— Cominent les évéques-moines ont nui @ ['Eglise en Occident.
« Les évéques d’Arles ont eu quelque tort. Honorat préchait pen-
dant des heures. Avec lui, la messe ne durait pas moins de qua-
tre heures. Honorat était un ancien religieux de Lérins, comme
son prédécesseur Hilaire. Ces évégues, habitués a la vie du cloitre,
étaient mal préparés an manzement des hommes. lieur conception
rigide se¢ Aeurtait a la vie. lies étranges procédés d'Hilaire avaient
amené une rupture durable entre le siége d'Arles et celui de Rome.
Honorat, en voulant imposer son idéal de moine, zncompatible avec
la vie dans le monde, avait lassé les fideles. Césaire avait traversé



- 97 _—

Lérins, mais il n’y avait pas séjourné au point de vue de perdre
la notion des réalités... > (p. 447).

—— Comment Césaire, avec som ascétisme monacal, a préparé
les votes @ la casuistzque. M. Lejay montre comment Césaire, avec
ses listes de péchés légers (minuta) et de péchés graves (capetalia),
a +réduit la morale & un questionnaire »: < premier symptome
d’'une tendance qui va se développer en Bretagne et dans les cloi-
tres; elle aboutira bientdt a 1'élaboration des livres pénitentiels;
décidément, le moyen dge des catégories, des réglements et des
formules commence avec Césaire » (p. 452). Puis, lauteur dessine
un confraste entre St. Augustin et Césaire. « St. Augustin, dit-il, est
plus intelligent. Césaire prélude aux dispositions des pénitentiels
qui perpétuevont aw sein di christianisme les survivances de [état
sauvage codifiées dans le Pentateugue. On voit quelles conséquen-
ces Césaire a déduites du systéme de St. Augustin., On voit aussi
quelle différence le temps, la culture et le caracteére mettent entre
les deux éveéques... Césaire est descendu dans le détail, a cata-
logué les cas, les a qualifiés. 1l s’est montré non seulement casuiste,
mais canoniste . .. Placé entre les moralistes chrétiens de la grande
époque et les juristes du haut moyen Age, Césaire est plus prés
des seconds que des premiers. Tout annonce, dans ses sermons, le
temps ou la morale va devenir un code, ou lesprit de réglemen-
tation et de catalogue va étouffer 'observation intérieure et le tra-
vail de la conscience sur elle-méme, ou le canoniste opérera meé-
caniquement sur des ames enrégimentées, Il ne faut donc pas
s’étonner si les indications discrétes d'Augustin se précisent bruta-
lement en passant dans les homélies de Césaire. Quand Augustin
aborde des matiéres délicates, il s’arréte avant de dire tout; un
mouvement de l'auditoire l'avertit qu’il est compris et il passe.
Césaire parle avec la crudité d’'un médecin a l'amphithéatre: on
peut se demander si cette crudité a son principe dans la naiveté
d'une ame sans orages, dans l'endurcissement d’un casuiste trés
bien renseigné, ou dans la sévérité réprobatrice d'un ascete. Au-
gustin sait que, dans les natures les plus sensuelles, aux satisfac-
tions de l'instinct se mélent toujours des sentiments qui les rele-
vent d’'une grace, tendresse, dévouement, reconnaissance. Césaire
parle comme un de ces rusfauds auxquels il fait allusion; il a sur
les choses de l'amour les idées d’un paysan qui n’en voit que la
honte et le manque de profit. Sans le savoir, il recueille dans /Jes
préjugés populazres ce qui survit d'un état amtérieur & la civilisa-
tion et a létablissement d’'une morale rationnelle. A ce qu’il dit et
a ce qu'il omet, au détail dans lequel il se croit obligé d’entrer
et a la rudesse qu’il y montre, on peut mesurer les progrés de la
barbarie et le déclin de la culture antique » (p. 477-479).

Revue intern. de Théologie, Heft 53, 1906, 1



— 98 —

Cette appréciation de la domination des canonistes du moyen
age, des ruines qu’ils ont faites dans les consciences, de la morale
grossieére de Césaire, reste de la barbarie et du paganisme, donc
étrangére au spiritualisme chrétien, est treés juste. Elle mérite d’au-
tant plus d’étre signalée qu’elle montre ce que lon doit penser
de la morale romaniste,

Que M. Lejay me permette toutefois une observation. Il me
semble qu'il fait la part trop belle a St. Augustin dans cette ques-
tion. Que Césaire ait procédé comme un «<rustaud» quant 2 la
forme, j'y consens. Mais, au fond, Césaire ne faisait que mettre
en canons et en formules la doctrine méme d'Augustin. C'est Au-
gustin, il faut le dire, qui a introduit dans la théologie, en traitant
du péché originel et du bonum conjugale, ce point de vue gros-
sier, cette physiologie absolument fausse, et ces préjugés payens
dont Césaire n’a fait que tirer les conséquences pratiques. Que
M. Lejay veuille bien se relire:

« Il faut d’abord, dit-il, résumer les idées de St Augustin ; eflcs
sont la base des précepies de Césaire > (p. 455). Et, faisant ce ré-
sumé, M. Lejay dit: «Dans le De bono conjugali, vers 400,
St Augustin avait été jusqu’a soutenir que le rapprochement des
sexes ¢etait la comséquence de la condition wmortelle imposéc a
Uhomme, la conséquence du péché dont la mort est la peine (p. 456). . .
Les questions indiscretes écartées, il reste que, dans 1'état actuel
de Vhumanité, en soi le plaisiv des sexes est une jfaute. Clest par
cette faute que se trouve souillé Venfant guz en procede. Cela est
si vrai que, pour échapper an péché originel, le Christ a dit naitre
d'une vierge. Cest le seul moyen qui, dans le systéme angusiinien,
puisse soustraire un descendant d’Adam au péché de son premier
ancétre . .. On voit combien Augustin éiart éloigné de croive & 'im-
maculée conception de la Vierge: une telle doctrine était contraire
a son systeme : (p.458). — Et résumant toujours la doctrine
d’Augustin, M. Lejay ajoute (p. 459): « Aprés le Christ, le mariage
n’est plus nécessaire: Dieu compte assez de fideles sur la terre,
et les incontinents seront toujours assez nombreux pour assurer la
perpétuité de l'espéce. Au surplus, il n'est nullement désirable
qu'elle se perpétue. Le temps est venu non d'embrasser, mais de
s'abstenir des embrassements. Plat au ciel que tous les hommes
voulussent s’abstenir: plus vite serait achevée la Cité de Dieu, plus
rapproché serait le terme du siecle! Aussi, supérieure a tout, la
continence est le meilleur des partis, plus louable méme que 1'u-
nion du mariage qui n'a pas d’autre but que la naissance des
enfants. » — On croit réver en lisant ces aspirations a la destruc-
tion de 'humanité, au nom de la morale et du christianisme!



C’est ainsi que de l'excés de la débauche Augustin passa a
I'excés du mysticisme, et que ses idées fantaisistes sur le mariage
et sur la physiologie humaine devinrent la pature des imaginations
monacales. Mais écoutons encore M. Lejay: «L’évéque d’Hip-
pone qualifie de péché Vacte de la génération. Parlant pour son
propre compte, Césaire l'appelle péché et luxure. La doctrine au-
gustinienne est devenue la doctrine orthodoxe. Un des modeles
contemporains de Césaire, Fulgence de Ruspe, l'expose avec une
clarté quz ne laisse vien a désirer » (p. 467).

Et cette doctrine, ou Augustin l'a-t-il puisée? Dans le paga-
nisme et Uignorance primitive de I’humanité. « Le missionnaire Jel-
linghaus a trouvé cette idée ('impureté du mariage) dominante
parmi les Munda Kols a Chota Nagpore. Il leur demande une
tfois : « Un chien peut-il pécher?: Et la réponse fut: ¢S’il n’a pas
péché, comment peut-il avoir des petits? » (p. 468). Césaire ensei-
onait que les conjoints qui avaient regu la bénédiction nuptiale
devaient, par respect pour ce rite sacré, garder la continence pen-
dant la nuit suivante, et méme deux ou trois jours, et que les
femmes étaient exclues de l'église pendant trente jours apres l'acte
du mariage. Sur quoi M. Lejay remarque: ¢« Chez les peuples dont
nous qualifions de sauwvage le genre de vie, cette abstinence est
tres fréquente. Elle a été signalée dans les régions les plus diverses,

Brésil, Nouvelle-Guinée, Mexique, Australie, Caucase... Le ébon
Césazrve ne se doute guere qu'il s’agit d'un ‘abon préhistorique et
que la femme plus spécialement contracte limpureté... L’inter-

diction de Césaire est tout de méme éfommante. On ne trouve rien
de semblable dans les documents chrétiens » (p. 470). Et encore :
« Ces abstinences étaient prescrites dans un trés grand nombre de
cultes, Isis, Attis et une foule d’autres, quand payens ou chrétiens
demandaient & la puissance supérieure un songe prophétique, et
dans une quantité d’actes religieux » (p. 476). Etc.

Toutes ces données sont singuli¢rement suggestives. Les lec-
teurs de M. Lejay ne manqueront pas de les méditer et de réflé-
chir sur quoi reposent non seulement les théories romanistes sur
le péché originel, mais aussi les applications erronées qu’on en a
faites dans les matiéres les plus graves de la dogmatique romaine.

* Encore la notion du dogme. — Continuation de la discus-
sion entre M. Sertillanges et M. Dubois {v. la Revue, octobre 1903,
pP. 738-744). M. S. s’est de nouveau expliqué dans la <« Revue du
clergé frangais» (1 octobre 1903). Selon lui, les dogmes ne sont
ni de simples recettes pratiques, ni des vérités proprement scien-
tifiques. C’est surtout sur ce dernier point qu’il insiste: il ne veut
pas que les dogmes renferment des théories philosophiques ou des



e B =

systemes scientifiques; il n'y voit que des données, données vraies
et positives, mais qui ne consacrent aucun systéme, pas méme
celui auquel elles empruntent leurs éléments. Voici ses propres
paroles:

«Il y a trois sources de vérités également légitimes: l'expé-
rience, la science, et enfin l'autorit¢ contrdlée. De méme que
Pexpérience ne géne point la science, bien qu’elle lui impose des
faits, parce que ces faits, tout imposés qu'ils soient a l'adhésion
du savant, ne sont encore pour lui qu'une wmatiere, une donnée a
respecter et a comprendre, ainsi 'autorité de la foi, contrélée par
des motefs dadhésion raisonnables, ne génera point a proprement
parler la science, parce que les vérités qu’elle lui impose ne pré-
tendront nullement s’insérer dans son processus, ni entraver sa
marche. Ce ne seront pas, en rigueur de termes, des conclusions;
elles ne le pourraient étre que si 'on imposait en méme temps a
la science et ses principes et ses méthodes: ce sont des données,
toutes pareilles aux données de faits que fournit l'expérience, et
Pon pourra, sur ces données, travailler librement, a la seule con-
dition de les comprendre dans une science prétendue compléte,
ou en tout cas de les respecter. Les dogmes ont donc une signi-
fication positive, mais... non une signification sczentifique posi-
tive. C'est en tant que formules scientifigues que les dogmes sont
dits avoir une valeur #négative, et cela ne trouble en rien, cela
explicite seulement, au bénéfice de certains états d’'esprit respec-
tables, la conception traditionnelle du dogme > [(p. 313).

M. Sertillanges n’admet pas que I'Eglise se propose de «faire
de la science », parce que la science n’est pas pour elle un but.
11 veut que I'Eglise laisse la science libre de son travail, et qu’elle
tienne ainsi vis-a-vis d’elle une attitude négative. C'est ainsi que,
lorsque le concile de Vienne a défini que l'dme est la forme du
corps, il n’a nullement voulu consacrer le systeme aristotélicien de
la forme substantielle, mais seulement définir « 'unité de notre vie
et la valeur humaine de la chair>. Clest ainsi que, lorsque le
concile de Trente a défini la transsubstantiation, il n’a nullement
voulu consacrer les théories thomistes sur la matiere. « Qu'on y
songe! dit-il. Pour imposer la transsubstantiation au sens thomiste
— comme en un sens guclcongue dailleurs, s'z/ devait dépasser la
pratique — il faudrait imposer: 1° une théorie de la substance;
2° une théorie du changement substantiel; 3° une théorie du lieu;
4> une théorie de la quantité, en elle-méme d’abord (77 ordine ad
se), puis en fonction du lieu (zz ordine ad locum); 3° une théorie
de la qualité et de ses rapports avec la quantité, le lieu, la sub-
stance: 6° ...cela pourrait aller loin, et personne, absolument



— 101 —

personne, n'oserait dire que telle soit I'intention de I'Eglise... =
(p- 314).

Certes, les intentions de M. S. sont excellentes et il aurait
parfaitement raison dans ses explications, s'il donnait une claire
définition du dogme. Mais, loin de la donner, il semble dire que
I'Eglise, de ce qu’elle a pour mission de défendre lintégrité du
dépot révélé, a aussi pour mission de lexpliquer et de le déve-
lopper. C'est ceci qu’il devrait prouver, et c'est ce qu'il ne prouve
pas. Comment ne voit-il pas que I'Eglise (c’est-a-dire, pour lui, le
pape), sous prétexte d’'expliquer et de développer la révélation, y
a, de fait, ajouté des doctrines inconnues a l'ancienne Eglise et
contraires aux explications de l'ancienne Eglise? Avec ce pré-
tendu pouvoir qu’il reconnait a I'Eglise et au pape de développer
le dépdét de la révélation, il est impossible qu'il sauvegarde la
notion catholique du dogme, telle que l'ancienne Eglise catholique
I'a enseignée. De la le gachis dans lequel il se débat, malgré sa
bonne volonté relativement liberale,

Mais M. Dubois ne le lache pas, et puisque I'Eglise a le
pouvoir de développer, il veut imposer a M. S. les développements
philosophiques et scientifiques qui sont, dit-il, «sous-jacents : aux
définitions de I'Eglise. Certes la thése de M. D. est erronée aux
yeux des catholiques de l'ancienne Eglise: mais M. S. ne saurait
échapper a son ¢étreinte, tant qu’'il admet le prétendu pouvoir de
« développement » dogmatique par mode d’addition objective au
dépdt de la révélation.

Ecoutons M. D. < Est-il vrai, dit-il, que ’Eglise n'interprete ja-
mais la donnée fondamentale de ses dogmes, qu'elle n’en propose
jamais d'explecation ou de théorze, qu’elle se borne a défendre las-
Sertion primitive contve les fausses intevprétations de ['hérésie, sans
en développer jamais le contenu?> A la bonne heure! Voila bien
la question. Et il n'est pas difficile a M. D. de démontrer que, de
fait, Rome (qu’il appelle faussement 'Eglise, mais qui est I'Eglise
pour lui et pour M. S.) s'adjuge «le pouvoir indirect d'infaillibilité
dans l'examen et 'appréciation des doctrines connexes a la réve-
lation >, et dés lors qu'elle peut incorporer a ses dogmes les doc-
trines qui lui paraissent scientifiques et vraies. « J’accorde, dit-il
(p. 321), que le concile de Trente n’a pas prétendu consacrer la
théorie scolastique de la matiere et de la forme, de préférence au
monadisme leibnizien ou au mécanisme cartésien; mais je me de-
mande si certaines théses philosophiques sur les accidents, sur le
lieu, ne sont pas sous-jacentes a des définitions comme celle du
can. 2 de la session XIII ...La présence du Christ sous les
especes, a la maniére d'unc substance dépouillée de ses accidents,
et, inversement, la persistance des accidents du pain et du vin



— 102 —

sans lewr substance comnaturelle, n'impliquent-elles pas cette thése
philosophique, que I'étendue n’est pas de l'essence des corps, que
les accidents peuvent exister séparés de leur substance connatu-
relle 7 » M. Sertillanges est au pied du mur.

M. S. a essayé de se tirer d’affaire dans le numéro du 1
novembre de la méme Revue. Voici ses distinctions. De méme
que I'Eglise ne revendique aucun pouvoir politique dzrec?, mais
seulement un pouvoir zndzrect, en condamnant telle solution poli-
tique qui lui parait contraire a sa fin, ainsi elle ne revendique
aucun pouvoir scientifique dzrect, mais seulement un pouvoir zzndi-
rect, en ce sens que les theses philosophiques qu’elle incorpore a
ses dogmes, elle ne les utilise pas en tant que pizlosophzgues, mais
seulement en tant que < simplement Awumaines » (p. 539-540). Cela
suffit a M. S. pour conclure que I'Eglise ne fait ni de la philoso-
phie, ni de la science, pas plus qu’elle ne fait de politique. Et
lorsqu’elle touche a des doctrines dites philosophiques, ou scienti-
fiques, ou politiques, soit pour les condamner, soit pour les utiliser,
soit pour se les incorporer, ce n'est nullement parce qu’elles sont
philosophiques, ou scientifiques, ou politiques —— de cela, elle ne
s'occupe pas — mais bien parce qu'elles sont JAwmaines, vitales,
pratiques, et qu'elles «connotent l'action, non la science » (p. 540).
M. S. donne l'exemple suivant (p. 541): «Si vous préchez le maté-
rialisme, I'Eglise vous condamne, mais ce n'est pas au nom d’une
philosophie contre une autre philosophie: c¢'est au nom de la fin
humaine, contrve ce qui détriit la fin /wmazne. Son terrain est tout
pratique, ses visées toutes vitales, comme son langage tout empi-
rique. »

Donc, st l'on applique cette distinction a la transsubstantiation,
on devra dire, selon M. S., que, lorsque 'Eglise (/zre le concile de
Trente) enseigne la transsubstantiation, la persistance des especes
du pain et du vin sans leur substance connaturelle, etc., elle n’en-
seigne pas ces choses en tant que scientifiques ou philosophiques
oh! de cela, elle ne s’occupe pas — mais seulement en tant
qu’elles sont choses pratiques, vitales, empiriques, « Ne compliquons
pas le probléeme de la foi, dit-il: c’est un probléme ¢ wvie, non
un probleme phzlosophique > (p. 543).

En vérité, nous voila bien avancés! M. S. change simplement
I'étiquette: il ne veut pas que l'étiquette porte les mots: sczence,
philosophie, mais seulement les mots: wvee, empirisme. Quant a la
liqueur qui est dans le flacon, c’est toujours la méme doctrine, la
méme transsubstantiation, la méme disparition de la substance du
pain et du vin, la méme subsistance des espéces sans leur sub-
stance. Pure subtilité, escamotage enfantin. Aux hommes qui repous-
sent ces choses comme problémes philosophiques, croire qu’on va



— 103 —

les leur faire admettre en leur disant que ce ne sont pas des pro-
blémes philosophiques, mais des problémes de vze, c’est vraiment
s'abuser par trop. Pour qui nous prend-on?

M. S. avoue que < l'Eglise ne sait ce que c’est que substance,
accident, étendue ou étre au sens philosophique de ces termes, et
que ce qu’elle en prend, c’est le sens courant et empirique »
(p. 542). Mais sait-elle davantage en quoi consiste ce sens courant
el empiriqgue? Si oui, qu’elle le dise; si non, pourquoi emploie-t-elle
ces mots qu’elle ne comprend pas, et de quel droit les impose-t-elle
comme des dogmes?® C’est ainsi que la dogmatique romaine n’est
plus qu’'une logomachie inintelligible, et que ceux qui 'emploient
ne s’'entendent méme plus.

Un bon aveu a relever est ce mot de M. S.: «L’Eglise ne
refute pas, elle condamne» (p. 541). Hélas! elle ferait beaucoup
mieux de réfuter. En réfutant, elle éclairerait peut-étre; tandis
qu’en se bornant au role par trop commode de condamner sans
réfuter, elle remplace simplement la lumiére par la brutalité.

Bref, M. S. définit le dogme: < une proposition de doctrine
ou de fait que lawutorité religienuse impose a la foi de ses fideles
comme exprimant pour eux la »évélation ». M. S. ne dit pas quelle
est cette autorité religieuse. Si c’est le pape, il oublie que le pape
n'est pas 'Eglise, et que I'Eglise elle-méme n’est que la gardienne
de la révélation faite par F.-C. 1l aurait donc di dire que le
dogme est la seule vérité révélée par J.-C., et telle qu’il I'a réve-
lée, sans aucune addition humaine. — M. S. ajoute (p. 344): <Il
s’ensuit qu'en un sens le dogme /ze étroitement notre intelligence;
qu’en un second sens, #/ luz mpose des limzetes; qu’en un troisiéme,
2l lui laisse la pleine et enticve ltbevté de ses mouvements. » Com-
ment notre intelligence peut-elle avoir la pleine et entiere liberté -
de ses mouvements, si elle est lice étroitement et si on lui impose
des limites? N'est-ce pas une contradictio in termenis® Et c’est
cette contradiction dans les termes et dans les idées que M. S.
propose comme la solution du probleme! Telle est la mentalite
romaniste.

M. Dubois répond que la théorze de M. S. parait échapper
aux reproches qu'on a faits a M. Le Roy, et qu’il laisse a de plus
exigeants la tache de la critiquer (p. 545). En vérité¢, M. Dubois
n'est pas exigeant. Il cesse donc toute discussion avec M. S., mais
il laisse subsister, d’autre part, les reproches adressés a M. L.e Roy.
Priere aux lecteurs de se rappeler la these de M. Le Roy et com-
ment elle ruine le systeme romain. (Vozr la Revue int. de ih., octo-
bre 1903, p. 736-744). L’explication de M. S. n’est donc qu'un
baume qui ne tranquillisera personne et ne remédiera a rien. En
dépit du baume Sertillanges l'abcés crévera.



104 —

* Autre falsification de la notion du dogme. — M. l'abbé
J. Riviére, professeur au grand séminaire d’Albi, semble admettre
la notion suivante dans son ouvrage sur le dogme de la Rédemp-
tzon : un dogme est une idée dont on peut retrouver un certain
germe dans les données de la foi primitive, les développements
dans les spéculations des Péres et des théologiens, et Zackévement
ou la formule dans l'enseignement que l'autorité dogmatique com-
pétente (le pape) sanctionne.

Telle n’était certes pas la notion de St.Grégoire de Nazianze,
lorsque, distinguant les dogmes et les spéculations sur les dogmes,
il permettait aux théologiens de «spéculer a l'aise: sur les souf-
frances du Christ, sur la résurrection, sur le jugement, etc., et
ajoutait que «réussir dans ces matiéres n’est pas sans profit, et
que échouer est sans danger». Selon Grégoire, les spéculations
des théologiens ne tirent donc pas a conséquence, en ce sens que
jamais elles ne peuvent atteindre le dogme, lequel reste inalté-
rable dans sa vérité et son essence, soit qu'on l'explique bien,
soit qu'on l'explique mal. Sans doute une explication juste ¢n’est
pas sans profit >, mais une explication erronnée ne cause au dogme
méme aucun dommage. Il est ce qu’il est, tel que le Christ 'a
enseigné, et aucun docteur, aucun homme ne peut le changer.
Ainsi a pensé l'ancienne Eglise. Or M. Riviére déclare (p. 104)
que cette doctrine n’est qu'une <« boutade» de la part de St.Gré-
goire.

Il s’explique assez nettement dans les passages suivants:
¢« Apres avoir exposé¢ le dogme catholique, si souvent déhguré
par d’étranges erreurs, nous avons essayé de retracer les grands
traits de son histoire, depuis ses débuts dans St Paul et I'Evan-
gile jusqu’a sa constitution a pcu prés définitive awn moyen dge
avec St. Thomas> [(p. X). — Dans 'ancienne Eglise, tout dogme
provenait de J.-C., le seul auteur et consommateur de notre foi;
or M. Riviere ne nomme méme pas J.-C.; selon lui, le dogme
débute dans St. Paul d’abord, dans !'Evangile ensuite! Dans l'an-
cienne Eglise, le dogme était ¢ constitué : par !'enseignement
méme de J.-C., et sa constitution était, par le fait, définitive; pour
M. Riviére, il est constitué par les hommes, et la constitution que
Thomas d’Aquin, au XIII® siécle, a donnée au dogme de la Ré-
demption, n’est définitive qu'a pex prés! M. Riviére répudie
«l'unité stationnaire et morte d’'une doctrine figée » (p. Xi), Il con-
fond une doctrine ferme et five, comme doit I'étre toute doctrine
divine, avec une doctrine figée! L'unité de la vérité qui reste fixe
lui parait e« morte»!

M. Riviére est newmaniste. Au lieu de placer le développe-
ment dans I'ame et dans l’accroissement de nos connaissances



subjectives, il le place dans l'accroissement du dogme objectif. Il
admet méme qulll y a des dogmes qui «furent, pour ainsi dire,
assaillis dans leur berceau et durent se défendre presque avant que
d’étre formés» (p. 324). Imagine-t-on des dogmes qui, avant d’étre
formés, sont déja des dogmes, et des dogmes qui se défendent!
Dans cette méme page, M. R. dit que c’est de St. Anselme que
le dogme de la Rédemption a recu esa forme a peu pres défini-
tive», Tout a 'heure, il disait que c’était de St. Thomas, né 118 ans
apres la mort d’Anselme: certains «a peu prés» sont, parait-il,
difficiles a discerner.

Selon M. R., un dogme, loin d’étre constitué¢ par ].-C., doit
passer par une « élaboration théologique », laquelle est consti-
tuée (szc) «petit a petit> par des distinctions, des nuances, des
efforts, jusqu’a ce qu’un théologien soit assez heureux pour faire
< une synthése didactique» de tout ce qui précede, et c’est cette
synthése didactique qui est le dogme (p. 346). Par exemple, le
dogme de la rédemption a trouvé «sa formule scientifique » dans
la doctrine de la satisfaction; énoncer cette doctrine, c'est «tout
dire >, déclare M. R. (p. 499). Or, M. R. déclare, d’autre part,
qu’ «il faut noter que le terine de satZsfactzon, qui est aujourdhui
consacré pour désigner 'ceuvre rédemptrice du Christ, ne se trouve
pas une seule fors dans les FPeres; qu’il wapparait qu’avec St. An-
selme au XIT° sieccle» (p. 105). En vérité, les Péres et tous les
chrétiens des onze premiers siecles n’étaient-ils pas a plaindre
d’avoir été privés du mot juste, du mot qui «dit tout», et d'avoir
dd exprimer leur foi en la rédemption sans ce mot! Combien
nous sommes heureux, nous chrétiens du XX° sieécle, et combien
notre foi doit étre «<une» et « vivante» avec les mots et les for-
mules que nous servent les €volutionnistes nouveaux! Nous pous-
sons l'ingratitude, hélas! jusqu’a ne pas nous douter de notre bonheur.

Bref, M. R. résume ainsi sa théorie (p. 500): « Le germe du
dogme de la Rédemption fut semé dans le sol chrétien par les
enseignements de J.-C. et la forte doctrine de St.Paul.» Premiere
erreur. St. Paul n’a fait que précher J.-C. Clest J.-C. seul qui est
le germe, la lumiére, la vérité, la vie. Il est impossible de mettre
Paul sur le méme rang que le Christ, de faire le disciple 1'égal du
Maitre. —— < La semence... produisit dans les écrits des DPeéres
une végétation puissante et variée, ou, a coté de solides tiges
dogmatiques, la spéculation entrelagait ses fines lianes et I'/Zmage-
nation jetait ca et la ses branches chargées de feuilles bizarres et
de fleurs au parfum exotique.» Pardon. Ce n’est pas la semence
divine qui a produit toute cette végétation de systémes contradic-
toires, bizarres et exotiques. I.a semence divine n'en a été que
Poccasion. C’est «l'imagination » humaine, comme ['avoue tres



— 106 —

bien M. R., qui en a été le vrai germe producteur. Il y a donc
deux germes: le germe divin, puisqu’on veut l'appeler germe,
bien que, dans la parabole du Christ, le grain de senevé soit
I'Eglise et non le dogme; et il y a le germe humain. Ne les con-
fondons pas, et n’attribuons pas a I’¢lément divin les ¢bizarreries»
de l'élément humain. M. R. commet cette confusion. -— « L.a mul-
titude méme des pousses en empécha longtemps aucune de domi-
ner. Mais, insensiblement, une avait attiré la séve: soudain, on la
vit grandir d’une seule venue, en un tronc robuste couronné d’un
feuillage majestueux, cependant qu'elle enfoncait profondément
dans le sol des racines vivaces. Aussitdt, sans effort, simplement
parce que lavie était ailleurs, la frondaison premiére tomba, et le grand
arbre se trouva porter au centuple et ses fleurs et ses fruits.» Et
c’est avec une telle phraséologie qu'on se fabrique une notion du
dogme ! Une de ces branches aux feuilles «bizarres » et aux fleurs
« exotiques», est plus forte que les autres, sans doute en bizarre-
rie et en exotisme:; elle se fait des racines vivaces, absorbe la
seve et toute «la frondaison premiére» disparait! L.a doctrine des
Péres, qui était cette frondaison premiére, meurt. Voila le cas
qu’on fait de la tradition des Péres, a laquelle on préfére une des
pousses théologiques, qu’on transforme ainsi, sans plus de fagon,
en dogme divin. Et le tour est joué. Qu’a dit le Christ? Il n’est
plus question de son enseignement, que l'on compare pour le be-
soin de la cause a une petite semence invisible. Toute la place
est prise par le grand arbre, par le systeme anselmien ou tho-
miste qui a étouffé tout le reste!

Telle est la série de fantaisies prétendues théologiques et
d’évolutions fantasmagoriques par lesquelles on escamote le divin
et on lui substitue 'humain, qu’on décore ensuite du nom illusoire
et menteur de « dogme catholique -.

* Aveu sur la fameuse « évolution des dogmes ». - Dans
la «Revue du clergé francais», 135 novembre 1903, p. 607-608,
M. le curé Dubois s'exprime ainsi: «l.e temps n'est plus ou le
seul mot d'évolution du dogme excitait parmi les catholiques des
susceptibilités et avait je ne sais quelle saveur d'kérésie... l.e
dogme n’est-il pas immuable comme ['’Absolu divin doat il est
une communication: Deés lors, pourquoi parler d’évolution: Ne
soyns pas dupes des mots: .. /a vérité révélee, mélée au courant
des doctrines humaines, subit nécessairement les vicissitudes de ['es-
pret hwmazn . . .. L'absolu tombé dans le relatzf devient matiere
historique . .. Cette notion du progrés dogmatique est aussi vieille
que Vincent de Lérins. Le mot seul a changé, non la chose. »



— 107 —

Cet aveu est précieux: il reconnait que /les catholiques ont
senti [’Aérésze cachée dans ce qu’on appelle aujourd’hui I'évolution
du dogme. M. D. prétend qu’en cela ils ont été dupes des mots,
mais i1l ne le prouve pas. Reste le fait patent de l'opposition qui
existe entre les catholiques d’autrefois et les évolutionnistes d’au-
jourd’hui: donc reste aussi la note d’hétérodoxie infligée par ceux-la
a ceux-ci. -—— En outre, M. D. avoue que cette évolution fait suzbzr
a la vérité révélée les vicissitudes de l'esprit humain, et qu’elle fait
tomber 'absolu dans le relatif. Et il prétend que c’est un progres
du dogme. Nous disons que c’est une altération du dogme, et que
la these de M. D. est un blasphéme contre ’Absolu et contre la
veérité révélée. — Le critere formulé par Vincent de Lérins, loin
d’étre une sanction de cette évolution, en est la condamnation
formelle. M. D). commet ici un contre-sens doctrinal et historique.
Vincent de Lérins enseigne non le développement odjectzf des
dogmes objectzfs, mais le développement subjectzf de lintelligence
des fideles, ce qui est bien diftérent. — Enfin, nouvel aveu. M. D.
trouve que l'évolutionnisme de Newman laisse a désirer. « La théo-
rie méme de Newman, dit-il, auradt besoin d'étre revisée en cer-
taines parties pour s'adapter aux découvertes historiques. » M. D.
se trompe. On ne revise pas lerreur, on la rejette.

* Le gachis dogmatique, M. Lesétre, curé de St. Etienne-
du-Mont (Paris), ne se borne pas a avouer le mal que fait aux
ames la fausse hagiographie, et 'horripilation légitime que trop de
sermons causent en Irance '), il décrit ainsi le gachis dogmatique
dans lequel gisent certains esprits: « LLa matiére dogmatique prend
naturellement Vaspect d'un tableau c¢&inoés, dans lequel tout est
dessiné sur le méme plan et sans perspective. Articles de foi,
vérités théologiquement certaines, explications des Peres et des
docteurs, opinions autorisées dans I'Eglise, doctrines de pieux au-
teurs innommés (sz¢), nouveautés singuliéres, fantaisies personnelles
ou répétitions routiniéres de formules convenues, rien ne se distin-
gue dans leur idée, rien non plus dans leur parole... Il en est
qui, par défaut de perspective intellectuelle, érigent libéralement
en dogmes de for les assertions qu'ils jugent importantes, au moins
dans l'instant ou ils parlent... Clest alors que les révélations, les
pieuses croyances, les opinions autorisées, voire les antiques tradi-
tions fournissent matiére aux affirmations dogmatiques les plus inat-
tendues, parfois les plus déconcertantes pour les fideles » (p. 562-
564). L auteur cite un exemple, qu'il appelle «le chef-d’ccuvre du

Y Rewwe du clergé Jrangais, 15 novembre 1905, P. 572-577.



— 108 —

genres ; c'est l'introduction de la sainte Vierge dans la sainte Tri-
nité en qualité de quatriéeme personne!

Il est évident qu'en présence de cette confusion commise par
la fameuse Eglise ensezgnante (catéchistes, prédicateurs, théologiens,
etc.), les uns acceptent comme dogmies les doctrines les plus sau-
grenues et les plus hérétiques qu’on leur enseigne, et les autres
rejettent 2z globo tous les dogmes, méme les vrais, et se lancent
dans l'incrédulité. Tel est 1'état des esprits dans les masses de
I’Eglise romaine actuelle.

Et le comble de ce gachis, c'est que ceux qui le signalent y
sont eux-mémes empétrés. M, Lesétre lui-méme, au lieu de s’en
tenir au critére catholique pour le juste discernement des dogmes
(quod wubique, quod scmper, quod ab omnibus creditum cst), admet
« les définitions des papes» (p. 563), comme si le pape était la tra-
dition universelle, constante et unanime! De plus, apres les dogmes
de foi, il semble imposer euncore les doctrines « qui font partie de
I'enseignement ordznazre de I'Eglise et qui sont de certitude #izéo-
logique, les explications des Peres et des docteurs awtorisés, du
moins en tant que ces doctrines sont entrées dans /e courant dog-
matique accepté et approuvé par I'Eglise » (p. 305). Qu'est-ce que
[’Eglise dont parle M. L., et a laquelle il attribue le pouvoir d’ap-
prouver n'importe quoir Qu’est-ce que cette certitude zhéologique
et cet enseignement ordenazre: 1l ne le dit pas. Mais on ne sait
que trop que 'Eglise, c’est le pape, avec ou sans curie, et que la
certitude kéologique n’est la plupart du temps qu'incertitude, pour
ne pas dire absurdité. M. 1. se moque avec raison des prédicateurs
qui - ont le droit d’enseigner deux hérésies dans leur sermon, et
trois quand ils parlent de la sainte Vierge» (p. 364); il devrait
bien étre aussi équitable envers les théologiens qui, sous le cou-
vert de eertitude théologegue, font passer la theologie la plus incer-
taine. C'est grace a de tels procédés, dénués de toute science, de
toute critique et de toute logique, que se forment ces «courants
dogmatiques » qu’il semble prendre au sérieux.

Quand il s'agit de faits reconnus aujourd’hui pour légendaires
et tenus hier comme certains, M. L. sait trés bien dire que - 1'Eglise
les garantit sows bénéfice de critique historique > (p. 574). Voila
'habile porte de derriére entr’ouverte. Pourquoi la referme-t-il, &
la page suivante, sous prétexte qu’il s’agit de faits qu’il appelle
dogmnatiques, « c'est-a-dire zntimement lzés avec une vérité faisant
partie de la révélation ». Hélas! on sait ce que vaut cette zmtzme
lzaison des théologiens romanistes; pour cux, tout est dans tout, et
St. Joseph, qui était charpentier, faisait certainement des confes-
sionnaux, donc se confessait, donc recevait l'absolution d’un preétre
approuvé par le Saint-Pere!



s 100 ==

I.a cause de tout ce gachis, il taut le répéter jusqu’a ce qu'on
la voie, c'est que les théologiens romanistes ont altéré l'ancienne
notion du dogme et faussé le critére catholique, remplacé par le
bon plaisir de la papauté romaine. Tout est la.

Ajoutons que M. Venard lui-méme ne parait pas, non plus,
tres fixé sur la nature du dogme! Car, d'une part, il admet que
« les conclusions de la critique ne doivent jamais étre en opposi-
tion avec le dogme ». Mais, d’autre part, il reconnait qu'il y a
- aussi un attachement absolu a certaines conceptions qui peuvent
étre, a un moment donné, I'enseignement commun des théologiens
cans appartenir pour cela a la doctrine officielle de I'Eglise», et
il signale cet attachement absolu comme un danger de lesprit
theologique. 1.e danger, c’est qu’on transforme en dogme cet ensei-
gnement commun des théologiens et qu’on lintroduise dans la
doctrine officielle de I'Eglise, comme cela est arrivé maintes fois
dans U'Eglise romaine. M. Venard devrait signaler cette transforma-
tion non seulement comme un danger, mais comme un crime
dogmatique ou une altération formelle du vrai dogme. Oril ne le
fait pas. (Voir la Revue du clergé francais, 1°* décembre 1903,
p. 63.)

* Quelques aveux de M. J. de Narfon. — Je les extrais de
son tres curieux livre intitulé : Vers Eglese libre, dont il sera
question dans T'article bibliographique de cette livraison.

- L' Eglise romaine n'est pas U'Eglise catholigue. M. de N.,
apres avoir cité un extrait d’'une décrétale d'Innocent III qu’il qua-
lifie de monstrueuse, ajoute (p. 254-255): « L'Eglise romaine ne
pourrait aujourd’hui, /le wowliit-elle, imposer aux catholiques ces
principes abominables auxquels s'opposent invinciblement, avec le
vévitable esprit de ’LEvangile, le progrés des meeurs et une cons-
cience plus exacte de la dignité et de la libert¢ humaines. On
retrouve néanmoins dans la doctrine du Syllabus quelques vestiges
de celle d'Innocent III. Cela autorise certaines inquictudes pour le
cas ou I'Eglise rowmaine redeviendrait assez puissante pour imposer
par la force son credo. Et cela expligue les précautions prises par
les Etats fondés sur le droit moderne pour réduive la puissance de
U Eglise romaine. » —— Evidemment, un catholique qui traite de la
sorte une Eglise ne la tient pas pour /’Eglise catholique, mais pour
une simple Eglise particuliere et fazllible, surtout si ce catholique
enseigne que «cet arbre splendide ('Eglise) a subi, au cours des
ages, des greffes douteuses, et qu'on a e iort de laisser croitre a
son ombre protectrice certaines plantes parasites qui lui dérobent
un peu de sa vie et alterent sa beauté » (p. 2).



— 110 —

- Contre la papimanie et la trop grande puissance du pape.
M. de N., parlant de la puissance spirituelle du pape considérée
comme autorité de gouvernement, dit (p. XX-XXII): « On peut dire
qu’elle a abouti a une centralisation qu'il est permis de trouver
excessive, parce qu'elle absorbe en réalité tous les pouvoirs et con-
fine, par quelques-unes des manifestations extérieures qu’elle pro-
voque, a une wvéritable idolatrie. l.es évéques ne sont plus rien,
ou du moins ils ne sont quelque chose que dans l'exacte mesure
ou leur autorité est couverte par 'autorité du saint-siege. Ils n’osent
pas prendre la décision Ja plus insignifianic, si du moins elle leur
apparait comme une nouveauté, sans en rétérer d'abord aux con-
grégations romaines, c’est-a-dire au saint-sicge. Ils ne sont plus,
semble-t-1l, les successeurs des apdtres, investis comme tels de la
mission de gouverner I'Eglise de Dieu, mais /les préfets, révocables
ad nutum, du pontife romain. La papimanie, pour employer l'ex-
pression peu convenable de Rabelais, a pris des proportions véri-
tablement extravagantes. » M. de N, s’éleve contre la dévotion de
la France (I) pour le pape. < Ll.e pape semble n’étre plus le vicaire
du Christ, mais son égal. Il n’est plus le serviteur des serviteurs
de Dieu, mais I'idole devant laquelle les serviteurs de Dieu brii-
lent un encens gui devrait étve wéservé a Diew senl.» On s'est
beaucoup scandalisé autrefois de ce que Montalembert s’est éleveé
contre [’zdole dn Vatican; M. de N. aujourd’hui fait sienne cette
méme expression ; insister ainsi, n'est-ce pas en souligner l'exac-
titude? Il signale le procédé de Pie X, qui «a brisé comme fétu
de paille deux évéquess frangais, sans qu’aucun catholique n’ait
protesté. A aucune époque, I'Eglise de France n’aurait toléré un
tel abus de pouvoir; c’est Vabddication complote. « Ainsi le pape est
aujourd’hui le seul juge ot le maitve absolu des consciences. .. Clest,
en tout cas, un fait qui risque &éloigner de la for catholigue beau-
coup d’esprits qui ont de la peine a reconnaitre dans cette centra-
lisation & outrance, au profit de Rome et des [taliens, la note de
la catholicité de I'Eglise et l'ceuvre du Christ. » Enfin, une voix
chrétienne et catholique s’éléve donc contre 'omnipotence scanda-
leuse de l'idole!

Plus loin, M. de N. revient a la charge et affirme que le con-
cordat de 1801 a attribué au pape, dans le gouvernement de
I'Eglise, plus d'autorité que le Christ w'en conféra jamars au chej
de I'Eglise» (p. 168). Et p. 331, il s’écrie: « N’y a-t-il donc a la
puissance spirituelle du pape lui-méme awcune limite 7: Noble et
courageuse indignation.

—  Contre [linfaillehileté absolue du pape. M. de N. admet
Vinfaillibilité conditionnclle du pape. Je montrerai plus loin 1 Iz

Y. Po 130-134.



— 110 —

faiblesse de son argumentation. Mais n’est-ce pas déja considérable
qu’'un écrivain catholique-romain ose combattre l'infaillibilité abso-
lue? Et avec quelle énergie!

M. de N. dit que Rome a «créé une nouvelle source de
malentendus par la définition du dogme de linfaillibilité person-
nelle du pape» (p. 259). Puis il cite tout au long la lettre suivante
de Montalembert 2 Dcellinger (7 novembre 1869):

« Trés cher ami, je vous jure que si j'entrevoyais un moyen
quelconque pour moi, simple laique, d'étre admis au concile, rien
ne m'arréterait, Tout misérable que je suis, j'essaierais de me
trainer jusqu'a Rome, dussé-je périr en route, et quand méme, une
fois arrivé, je ne dusse point obtenir la parole; mais j'irais, ne
fit-ce que pour protester par ma présence, par le triste et intré-
pide regard dont parle Bossuet, contre les bassesses qui vont se
produzre et qui risquent de triompher. Vous admirez sans doute
beaucoup l'évéque d’Orléans, mais vous l'admireriez bien plus
encore, si vous pouviez vous figurer labime d'idolatrie ol est tombé
le clergé francais; ccla dépasse fout ce qi'on aurait pu simaginer
aux jours de ma jeunesse, au temps de Frayssinous ou de l.amen-
nais. Le pauvre Mgr Maret, pour avoir exposé des idées trés mo-
dérées dans un langage plein d’urbanité et de charité, est traite
publiquement, dans les journaux soi-dzsant religicux, d’hévésiarque
et d’apostat par le dernier de nos curés! De tous les mysteres que
présente en si grand nombre 'histoire de I'Eglise, je #n'en connazs
pas qui égale on dépasse cette transformation si prompte et si
compléte (f) de la France catholique en wune basse-cour de Pantica-
mera du Vatican. ['en serais encore plus désespéré qu'humilié, si,
comme partout dans les régions illuminées par la foi, la miséri-
corde et 'espérance ne se laissaient entrevoir a travers les téne-
bres. »

M. de N. s’éléeve contre cles chasseurs d’hérésies qui ont tou-
jours a la bouche /e pape infaillzble » (p. 260). Il cite des papes
qui ont été tenus pour hérétiques, et des papes qui ont admis leur
propre faillibilité (p. 263-263). Il attaque particulierement Pie VI
(p. 84). Parlant de linfaillibilité «<sans réserves: du pape, il dit
(p. 2066): «Je vois malaisément en quoi cet accroissement o aunto-
reté, fondé sur ce mensonge, peut servir au bien des ames. » M. de
N. explique que, s'il a soutenu la politique de Léon XIII, ce n’est
pas qu’il se soit cru obligé, par principe, d’obéir, en ces matieres
temporelles, au pape, mais simplement parce qu’il croyait que
Léon XIII avait raison dans sa politique (p. 282-283). Rien de plus.

~ Contre le Syllabus. M. de N., non seulement ne considere
pas le Syllabus comme un document dogmatique, mais il y voit



— 112 —

meme des « absurdités » (p. 257). Il déclare que ce document est « un
perpétuel sujet de scandale pour les catholiques respectueux des
droits de la raison, et qu'il nous apparait comme lerreur capitale
de celui qui devait étre /e dernier pape-ro: (p. 244)... On lui at-
tribue une importance qu's/ n’a pas... La valeur du Syllabus, con-
sidéré en lui méme, est a peu prés nulle (p. 245)... Rien n’est moins
clair que le Syllabus ... L’écrivain anonyme (qui en est le ré-
dacteur) a si étrangement compris sa mission, $z manifestement
travest: quelquefois et presque toujours obscurci la pensée du
pape... que le P. Vercellone déclarait a Rome ouvertement gue
le saint-office anrait di lui infliger six mois de prison » (p. 240).

M. de N. admet que le Syllabus est «un acte approuvé par
le pape et qui engage sa responsabilité personnelle », mais il nie
qu’il engage a aucun degré linfaillibilité pontificale. ¢ Et il est
bien heurenx, ajoute-t-il, que le Splladus n’engage pas linfaillibilité
pontificale, car autrement il y aurait zncompatibilité absolue entre
la wraison et la foi. 1l suffit, pour s’en convaincre, d’examiner sans
parti pris quelques-unes des propositions inscrites dans ce catalogue
de prétendues erreurs » (p. 248). Et M. de N. soutient 'exactitude
et 'orthodoxie des propositions XV, XVI, LXI, LXVII (premiére
partie), LXXV, LXXVII], LXXIX, LXXX (pp. 248-259). Il voit
la un < pur sophisme » (p. 253), ici une opposition a la raison et
a Venseignement traditionnel des Péres, des docteurs et des théo-
logiens «les plus orthodoxes » (p. 249), etc. Il faut lire toutes ces
pages pleines de bon sens et conclure avec lui: < C’est un docu-
ment qu’ils (les catholiques libéraux} ont le devoir d’examiner avec
respect, et le droit, aprés examen, de rejeter comme contraive,
dans quelques-unes de ses parties, awx données les plus certaines
de la raison, & lenseignement trvaditionnel de I'Eglise et au pur
espret de [ Evangile » (p. 257). Voila qui est parler net. Qu'en
pensent les romanistes qui tiennent le Syllabus pour une régle de
la foi et de la conduite ? Qu'en pense le pape lui-méme’ Ne se-
rait-il pas loyal qu’il s’expliquat?

On le voit, la crise doctrinale est manifeste et profonde.

E. MICHAUD.

(A continuer.)



	Continuation de la crise doctrinale dans l'Église catholique-romaine en France

