
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 53

Artikel: Continuation de la crise doctrinale dans l'Église catholique-romaine en
France

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403642

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— S3 —

CONTINUATION DE LA CRISE DOCTRINALE

DANS L'ÉGLISE CATHOLIQUE-ROMAINE EN FRANCE.

(6e article.)

* Cloche d'alarme. - M. l'abbé Fontaine publie volume sur
volume pour signaler le péril que font courir à l'Eglise « les

novateurs«, c'est-à-dire les théologiens de l'école des Duchesne, des

Loisy, des Houtin, des Denis, etc., etc. Ce sont tous des « protestants

2 Jugez un peu! Le dernier volume est intitulé: «Les
infiltrations protestantes et l'exégèse du N. T». Un Professeur d'exégèse

le caractérise ainsi : « M. l'abbé Fontaine affirme que nous
sommes en face d'un vaste système d'erreurs qui fera la désolation
et le grand péril de l'Eglise pendant tout le vingtième siècle.
Aussi s'efforce-t-il, pour sa part, de lui barrer le passage, avec
une ténacité qui n'est pas sans quelque mérite. On avait trouvé
ses premières prévisions exagérées et trop pessimistes ; et cependant

les faits sont là évidents et indéniables, pour montrer qu'elles
ont été dépassées. Cela ne suffit-il pas pour lui constituer quelque
droit à être entendu sur le développement d'un système qu'il a si
bien saisi dans ses premiers germes et dont il a dénoncé à l'avance
les résultats malfaisants »

* Autre cloche d'alarme. — M. Ch. Bujon, missionnaire
apostolique, a le courage de donner à ses coreligionnaires de
France l'avertissement suivant: « Comme l'excès en tout est bien
dans notre caractère extrême de Français 1 A telle époque on était
gallican. Une réaction s'est produite. Au lieu de se borner à

abandonner les abus condamnables de cette doctrine ou de la pratique
de cette doctrine, on s'est tourné, lancé vers Rome de telle sorte
qu'on n'est même plus demeuré national. Tout ce qui est romain
est parfait: rien, sinon ce qui est romain, n'est bon, n'est bien.
Usages, costumes, coutumes, ornements, cérémonies, liturgie, etc.,
etc., on a tout mis au romain; on a introduit le romain partout.
en supprimant, au grand regret parfois du clergé, des populations,



— 84 —

des archéologues tout ce qui n'était pas conforme au romain
Pourquoi ne pas conserver, augmenter notre trésor, nos richesses
nationales, au lieu de les laisser perdre, au lieu de les laisser
supprimer pour les remplacer par des biens que nous allons chercher
hors frontières? Est-ce que nous n'avons pas en France des

théologiens comparables à ceux qui viennent de rédiger le catéchisme
romain et capables de rédiger un catéchisme français r Les mœurs,
les usages, le tempérament italiens ne sont pas les nôtres... > (Re.-

vue du clergé français, i"' décembre 1905, p. 97). — Intelligenti
panca.

* Un aveu sur les peines de l'enfer. - - Dans le j Bulletin
de la Semaine» du 4 octobre 1905, M. Ch. Dupuis s'exprime
ainsi : * A un prédicateur qui venait de faire une peinture
terrifiante des supplices de l'enfer, un auditeur demandait, en particulier,

s'il croyait vraiment à la réalité des horreurs qu'il avait
décrites. Et le prédicateur de répondre quY/ n'y croyait point, que
ses descriptions n'étaient que procédés oratoires pour mieux
impressionner l'imagination de son auditoire, r, -— Est-ce clair?

Sur quoi M. D. remarque avec beaucoup de sagesse : « Qui
a la sublime mais redoutable mission de prêcher la vérité religieuse,
doit la faire connaître telle qu'elle est, sans la modifier, donc sans
v ajouter aussi bien que sans en retrancher. » A la bonne heure
Pourquoi, dans les questions de dogme, lorsqu'il s'agit du dépôt
de la foi, les théologiens romanistes actuels n'ont-ils pas la même

sagesse de proclamer qu'on ne doit rien y ajouter et rien en
retrancher Mais il faudrait alors biffer de la dogmatique romaine
tous les faux dogmes ajoutés dans les conciles tenus, dominés et

gouvernés par la papauté, y compris celui du Vatican! Voilà
l'impasse

M. D. dit encore excellemment : - Le zèle qui exagère est un
zèle qui éloigne au lieu de ramener. Le zèle qui craint d'être trop
large et qui ne redoute point d'être trop étroit est un zèle
dangereux.. Les âmes françaises s'éloignent du catholicisme, parce
que la doctrine catholique dire romaine) leur semble dure, injuste
et par conséquent fausser — Et la nécessité d'une réforme
doctrinale, la voici nettement affirmée : « Pour dissiper l'erreur
profonde, le malentendu lamentable, il importe au plus haut point de

redresser toutes ces déformations de vérité qui trompent et font
prendre pour une mauvaise nouvelle la Bonne nouvelle de l'Evangile. »

Puis l'auteur s'élève contre les « sévérités excessives issues du
jansénisme >. Il se trompe. Les sévérités morales, excessives peut-
être, du jansénisme, ne sont guère à craindre aujourd'hui, pas
même pour les prédicateurs des horreurs éternelles de l'enfer,



— 85 —

comme on vient de l'avouer : mais ce sont les « sévérités » dogmatiques,

issues du papisme, ce sont les grossières erreurs que Rome
veut faire passer pour dogmes, qui sont à craindre et contre
lesquelles il faut s'élever, si l'on veut rester fidèle à la Bonne
nouvelle de l'Evangile et au vrai catholicisme, et si l'on veut ne pas
éloigner de l'Eglise tous les hommes de bon sens et de science
qui ne sauraient admettre un credo manifestement erroné. Voilà le
mal que les théologiens romanistes qui voient clair, devraient
signaler et guérir. Mais que dirait l'Index, le Saint-Office, la Sainte
Camarilla, le Sacré Collège, Sa Sainteté Voilà la grande frayeur
du clergé français d'aujourd'hui, même de celui qui voit clair

* Encore la question biblique. — Au lieu d'admettre nettement

que la Bible est un livre inspiré, en tant qu'il est un livre
sacré ou religieux, donc en tant qu'il parle de la religion et qu'il
donne des leçons religieuses; au lieu de s'en tenir clairement à

cette thèse exacte et suffisante, les théologiens romanistes veulent
défendre l'inerrance entière et absolue de la Bible. Et comme il y
a, dans ce livre, des inexactitudes manifestes, qu'ils sont bien obligés

d'avouer, ils en sont réduits à des distinctions tellement subtiles

qu'ils compromettent la cause de l'inspiration biblique, loin
de la sauver. C'est trop ou trop peu. Ils ont mis le doigt sous le

cylindre, et ils s'efforcent de sauver la main ; c'est impossible. Us

sont donc en pleine crise biblique. Qu'on en juge par les aveux
et les réticences du P. de Hummelauer. Je cite d'après M. Cru-
veilhier (Revue du clergé français, 15 novembre 1905Ì.

Lorsque la Bible touche aux sciences naturelles, elle le fait
d'après les connaissances qu'on avait alors : or, dans ces temps
éloignés, il n'y avait pas de sciences naturelles; donc il n'y a pas
de science naturelle dans la Bible (p. 581-582).

Quant aux livres historiques, il faut considérer la forme littéraire

des récits : la forme de la fable, de la parabole, de la poésie,
de l'édification, de la tradition populaire, ne saurait être de l'histoire

stricte, dans le sens moderne du mot. i Dans le cas d'une
grosse difficulté ou dans celui d'un grand nombre d'obstacles
minimes, l'exégète peut attribuer un récit biblique à un genre narratif

possédant une historicité plus ou moins large. Mais, même dans
le cas ou il n'admet pas la stricte historicité, il doit toujours reconnaître

au récit biblique la vérité propre a sa forme littéraire »

(p. 591;. — De plus, ' l'histoire biblique est composée d'après les

apparences » (p. 592;. « L'antiquité ignorait l'art de la recherche et
de la critique des sources. L'histoire biblique est écrite à l'aide
de documents imparfaitement contrôlés » (p. 593). — L'écrivain
sacré a été verace dans la reproduction des documents qu'il a



86 —

cités (veritas citationis) ; mais qui garantit la valeur des documents
cités (veritas rei citate) « On ne nie pas que les écrivains bibliques

aient pu emprunter quelques erreurs aux Annales du royaume »

(p. 594). — 'On peut dire que l'histoire biblique est écrite d'après
des sources peu nombreuses et imparfaitement contrôlées, c'est-à-
dire qu'elle est faite suivant les apparences. Voici la mesure de
la véracité d'une telle histoire. Elle est pleinement exempte d'erreur
dans son contenu religieux, entendu au sens le plus large.
Généralement la Bible possède l'inerrance dans sa teneur historique
(P- 595) •¦ ¦ Tout ceci revient à dire que l'histoire biblique possède
toujours la vérité de la citation et très généralement la vérité de
la réalité On doit renoncer à l'habitude d'exiger de la Bible le
maximum de vérité historique, absolument comme on a abandonné
la prétention de réclamer des Livres sacrés le maximum de vérité
scientifique. Sur le terrain historique aussi bien que sur celui des
sciences naturelles, la Bible ne nous présente que la vérité apparente.
Le fond religieux est absolument exempt d'erreur. Pour le reste,
les récits bibliques possèdent la vérité de l'histoire antique, ils sont
pleinement conformes à leurs sources. Rien de plus ne saurait être
exigé ni par la révélation, ni par l'inspiration, ni par l'apologétique

--i (p. 596].
Très bien. Mais s'il en est ainsi, pourquoi se contredire et

s'obstiner à parler d'inerrance biblique absolue? Quand les théologiens

romanistes se résigneront-ils à parler clairement comme tout
le monde? Lenormant a été mis à l'index en 1887 : est-ce cela

qu'on redoute en 1906? La vérité ne vaut-elle pas l'index?

* L'inspiration biblique et les sciences naturelles. - Dans
la t Revue pratique d'Apologétique - du Ier octobre 1905, M. J.

Guibert reconnaît t que l'apologétique essaya d'abord le littéralisme,

maintenant, suivant la rigueur de la lettre, les dires de

l'Ecriture et des Pères, opposant ce qu'on appelait la science
sacrée à la science profane. Mais on s'aperçut bientôt que cette
position ne pouvait tenir L'échec du littéralisme conduisit au
concordisme. Sous prétexte de mieux repousser tout désaccord
entre la foi et la science, le concordisme prétend que l'enseignement

scientifique de la Bible peut fort bien s'accorder avec
l'enseignement scientifique des contemporains Mais le concordisme,
qu'il s'agisse de cosmogonie ou d'autres points bibliques, violente

trop ouvertement les textes et recourt à de trop nombreuses subtilités,

pour présenter ce cachet de vérité qui emporte la conviction
et rassure les esprits ». Léon XIII, dans l'encyclique Providentissimus

Deus, a admis que les écrivains sacrés ont parlé des choses
de la nature en se conformant aux apparences et aux idées de



— 87 —

leur temps, donc qu'ils n'ont pas toujours été dans la vérité
scientifique. Aujourd'hui, « la science du monde ne nous apparaît plus
aussi liée à la croyance religieuse Nous savons isoler l'élément
religieux de l'esprit scientifique, la liqueur divine qui nous vivifiera
de la coupe qui nous est présentée Cette position nouvelle
semble donc mettre fin au conflit. Cette phase que nous appelons
phase de séparation, sera donc celle où la paix sera définitive dans
les esprits, puisque la science et la religion seront, non opposées,
mais juxtaposées, et que les variations de l'une ne sauraient plus
faire échec à la stabilité de l'autre s.

N'est-ce pas dire qu'il y a, dans la Bible, des inexactitudes
en matière scientifique, inexactitudes qui ne touchent pas à la
religion et qui doivent en être séparées, mais enfin des inexactitudes?
Evidemment. Et cependant l'auteur n'ose pas l'avouer, car il ajoute :

: Tout est inspiré, et tout nous vient de Dieu, et la vie et l'enveloppe.

Mais nous cessons d'être troublés de ce que l'écorce est
caduque et doive être avec le temps remplacée par une autre. >

On voit l'embarras et la contradiction. Si tout est inspiré, dans
la Bible, les inexactitudes le sont donc aussi Or, comment
l'admettre? Donc il faut bien reconnaître que les erreurs qui sont dans
la Bible ne viennent pas de Dieu et que, par conséquent, la Bible
n'est inspirée que partiellement, dans les vérités religieuses seulement.

C'est évident. Et encore, pourquoi comparer ces erreurs à

une enveloppe simplement caduque et remplaçable Pourquoi ne

pas dire franchement que ce sont des erreurs et non des enveloppes,

et pourquoi appeler « caduque » ce qui est manifestement
« erroné » Parlons net. C'en est fait du prétendu dogme de
l'inspiration totale et verbale de la Bible. Toute Ecriture, comme dit
St. Paul, est inspirée divinement, mais seulement en ce qu'elle touche

aux choses divines, c'est-à-dire dans son enseignement religieux.
Ebranlé, le concile de Trente!

* Quelques aveux de M. Venard en matière d'exégèse
biblique. — Dans la « Revue du clergé français » du Ier décembre
1905, M. V., après avoir mentionné la nouvelle décision de la
Commission biblique (décision d'après laquelle on doit tenir pour
historique tout récit contenu dans un livre biblique tenu pour
historique, sauf le cas où l'on pourrait prouver que l'écrivain n'a pas
voulu écrire de l'histoire proprement dite), — ajoute (p. 46;: « C'est
justement parce que les exégètes ont cru remarquer que, dans tel
chapitre de la Genèse ou dans des livres comme Tobie, l'auteur
sacré n'avait pas eu l'intention de faire œuvre d'historien, mais
s'était contenté de rapporter de vieilles traditions sans en garantir
la valeur historique, ou avait adapté des contes populaires à un



- - 88 -

but d'édification, que certains critiques catholiques se sont jugés
en droit de contester l'historicité de ces récits ou de ces livres. Il
ne semble pas que la décision de la Commission les atteigne,
pourvu que les raisons qu'ils apportent en faveur de leur opinion
soient vraiment solides. »

— Sur la composition des Evangiles. M. V. relève des inexactitudes

dans « Les temps évangéliques et la vie du Sauveur » —
ouvrage en 3 vol. de M. Pasquier, supérieur du grand séminaire
de Tours —, puis il ajoute ("p. 55): 'Il n'est plus permis d'écrire
aujourd'hui que St. Marc avait sous les yeux les deux Evangiles
de St. Matthieu et de St. Luc, et que, guidé par l'inspiration divine,
il a suivi tantôt l'un, tantôt l'autre, ni de placer la composition du
IVe Evangile en l'an 61 et d'en caractériser ainsi les rapports avec
les Synoptiques : « St. Jean passait sous silence dans son livre ce

que St. Matthieu, St. Marc et St. Luc avaient suffisamment expliqué,
ajoutait ce qu'ils avaient omis, et ne conservait de leur récit que
ce qui était nécessaire pour l'intelligence des additions qu'il voulait

y faire. » Il est aussi quelque peu chimérique de prétendre
reconstituer dans le détail l'exacte chronologie de la vie de X. S.,
s'il est vrai, comme cela semble ressortir de plus en plus de l'examen

critique des textes évangéliques, que les écrivains sacrés n'ont
fait que mettre en œuvre des éléments traditionnels d'un caractère
généralement fragmentaire, en les adaptant au but particulier qu'ils
visaient, et sans se préoccuper beaucoup de l'ordre chronologique.
Il laut nous résigner à ne connaître que dans ses grandes lignes
la suite des événements qui composent la vie de J.-C. et à n'en
pouvoir fixer avec quelque approximation que les dates les plus
importantes et les principaux points de repère. »

— Sur les Actes des apôtres. Parlant du volume du P, Rose,
M. V. dit (p. 52): « Les Actes, et c'est là une idée qu'on ne saurait

trop remarquer, seraient donc moins une histoire proprement
dite des origines chrétiennes qu'une philosophie religieuse de cette
histoire. •

* Aveux sur les légendes relatives à Marie et à l'enfance
de Jésus. - M. Venard, rendant compte du récent ouvrage du
P. Ollivier sur la «Vie cachée de Jésus >, s'exprime ainsi (Revue du
clergé français, Ier décembre 1905, p. 57): « Il y a dans ce livre
une telle absence de critique qu'on ne saurait lui reconnaître à peu
près aucune valeur historique. Pour ne citer qu'un exemple, le
P. Ollivier laisse croire à ses lecteurs qu'on peut connaître avec
précision la date de la naissance de la sainte Vierge, et que cet
événement eut lieu le 8 septembre, l'an du monde 4946 et de



— 89 —

Rome 734. La méthode même qu'il a adoptée n'a rien de commun
avec les procédés rigoureux de l'histoire. Les renseignements sur
les premières années du Sauveur ne peuvent être puisés en effet,
en dehors des récits de St. Matthieu et de St. Luc, que dans des
traditions d'origine très incertaine et dans les évangiles apocryphes.
Or ce sont précisément ces sources, complétées par les hypothèses

que peut suggérer une imagination pieuse, qui ont fourni au P. Olli-
vier les éléments de son récit... Il ne devrait pourtant pas ignorer
que les récits de l'enfance du Sauveur, contenus dans les Evangiles

apocryphes ou dans des traditions d'origine tardive, sont dus,-

tout comme ces prétendues révélations (de Catherine Emmerich;,
aux efforts de l'imagination chrétienne pour suppléer aux lacunes
des documents authentiques. »

* Aveux sur l'Apologétique oratoire. — A propos des ouvrages

apologétiques des Bougaud et des Frémont, où l'esprit critique
et la méthode vraiment scientifique font défaut, M. Venard fait
l'aveu suivant (ouvr. cité, p. 60] : f L'apologétique oratoire a pu
suffire autrefois: elle ne convient plus en tous cas à notre temps
de positivisme et de critique. >>

— M. All'arie ayant émis certaines opinions sur la «valeur
apologétique de l'Histoire des religions » et sur l'œuvre de l'abbé
de Broglie, le rédacteur de la Revue du clergé français (ier décembre

1905, p, 103) déclare qu'il n'est pas convaincu par M. Alfaric,
et il lui oppose les très curieuses observations suivantes : « Qu'est-ce
que six ou dix mille ans dans l'histoire de l'humanité, et l'humanité

fait-elle autre chose (et encore, en quelques-uns de ses
représentants seulement!) que sortir de l'enfance? Qu'est-ce qui me
prouve, si je m'en tiens au point de vue de la finalité, que le
besoin religieux, universellement éprouvé jusqu'ici, n'est pas, si je
puis dire, un simple besoin d'enfant, qui disparaîtra ou se
transformera avec l'âge? Le christianisme, dit-on, est catholique... et
éternel. Mais—je raisonne toujours en m'en tenant au seul point de
vue de la finalité, — si dans le christianisme il y a des éléments
durables, ceux-là mêmes qui expliquent sa diffusion universelle, n'en
contient-il pas d'autres, dans lesquels il s'est également incorporé,
et que rejettera l'humanité future, moins primitive, moins enfant,
plus positive, moins imaginative, plus critique 2 Dès lors, pourrait-on
dire de ce christianisme modernisé, expurgé, qu'il est encore le
christianisme? Pourquoi certains individus, sans être ni des malades,
ni des monstres, ne pourraient-ils pas satisfaire leurs besoins
religieux sans l'aide d'une Eglise: Jusqu'ici l'Eglise romaine est seule
vraiment catholique. Mais le protestantisme n'est né que d'hier: et



— 90 —

qu'est-ce qui vous prouve, si vous vous en tenez au point de vue
de la finalité, que le protestantisme libéral n'est pas, comme il le
prétend, la religion, le christianisme des temps modernes, parce
qu'il répond mieux que le catholicisme romain aux exigences de
l'esprit moderne, si amoureux de liberté en toutes choses Je pose
ces diverses questions à M. Alfaric, et je lui ouvre très volontiers
notre Tribune libre pour y répondre, en souhaitant bien sincèrement

qu'il résolve toutes les difficultés. » — C'est égal, malgré ce
souhait «bien sincère-, ces hypothèses, ainsi lancées, ne laissent

pas que de paraître suggestives, surtout si la réponse n'est admise
qu'à la Tribune libre.

* Aveux de M. Vacandard sur la Confession. — - Nos lecteurs
connaissent déjà la discussion de M. Vacandard et de M. Batiffol
sur ce sujet (voir la Revue, juillet 1905, p. 518-520J. Dans la «Revue

du clergé français >, du 1" octobre 1905, M. Vacandard, traitant

des moines confesseurs en Orient du IV0 au XIIP siècle, a

'écrit ce qui suit (p. 248-251):
: L'impression que donnent les documents, au IVe et au Ve

siècle, est celle-ci : les pécheurs doivent se préparer à la pâque
par la pénitence : parmi les exercices pénitentiels la confession est
¦parfois conseillée ; quelques auteurs la considèrent même comme
moralement obligatoire; mais on ne voit pas qu'elle soit l'objet
d'un précepte ecclésiastique.

t St. Athanase recommande de manger la Pâque avec un
cœur pénitent et avec la confession : pascha manduccmus..., pœ-
nitente animo et confessione. Ep. XIX, cap. VIII: Mai, Nova Pa-
trum Bibliothcca, t. VI, p. 143. Mais la confession, l'exomologèse
dont il est ici question, est-elle autre chose qu'une confession à

Dieu? Il serait bien hasardeux de l'affirmer. St. Jean Chrysostome,
qui était disposé à recevoir l'aveu des pécheurs toutes les fois qu'ils
se présenteraient à lui (cf. SOCRATE, Hist, eccles., lib. VI, cap. XXI,
P. G., t. LXVII, col. 725 : Mansi, Concilia, t. Ill, col. 1145), ne
paraît pas exiger de confession préparatoire à la pâque : « Nos pères,
dit-il, qui avaient conscience des fautes que nous commettons
pendant le cours de l'année, ont établi la quarantaine pour que nous
l'employions à nous purifier par des prières, par l'aumône, par les

jeûnes, par les veilles, par les larmes, par l'exomologèse et par
tous les moyens, afin que nous nous approchions, autant qu'il
dépend de nous, de ce jour avec une conscience pure. » Homilia in
eos qui primo pascha jcjunant cap. IV, P. G., t. XLVIII, col. 867.
« L'exomologèse i est ici mise sur le même pied que les autres
signes de pénitence et de mortification. On peut douter qu'il s'agisse
d'une confession à un prêtre, d'autant plus qu'ailleurs St. Jean



— 91 —

Chrysostome recommande fréquemment la confession à Dieu par
manière d'exercice ascétique: M'y yùy dvd-çiâno) Xëysiç... /u] yàg
nò ovi'àoi'/.M ojxo'loyiÇ— êj.iol (dit Dieu au pécheur) tò di.idtjrqiia
sint [lóvip /.ai lâtav, iva O-SQccnsvuoi to k'I.xoç xai ihcaAi.d^iti i rjç
dâvvrjg. Homilia IV in Lazarum, cap. IV, P. G., Ibid., col. IOI2.
Ailleurs Chrysostome constate que « beaucoup de fidèles dépourvus

de la robe nuptiale participent au corps du Christ inconsidérément

et témérairement, plutôt par coutume que par réflexion. Si
le Carême arrive, si le temps de Pâques arrive, quel que soit l'état
de leur âme, ils s'approchent des sacrements». Homilia III in
Epist. ad Ephesios, n. 4, P. G., t. LXII, col. 29. Un de ses

contemporains, Astérius d'Amasée, recommande au contraire expressément

aux fidèles de prendre un prêtre pour confident de leurs
fautes et témoin de leur contrition: 2vvtqhI>ov (iawòv boor âvvaOai,
ÇrjTïjOov r.ià uâslipi'iv òr<opvyyn' névtïoç ßoqllovr Ooì ttoo; n'y êXev-

1/sQt'av..., liîfif- >:cà ti)v ieQs'a xoivwvòv if-ç d-Xftfjtwç, wç nuTiQCc.
Homilia XIII, Adhortat. ad Pœnitentiam, P. G., t. XL, col. 369.
Il n'y a pas là de précepte proprement dit, mais un conseil pressant.

Et comme l'exhortation est faite en temps de pénitence, la
confession qu'elle indique semble offrir tous les caractères d'une
préparation à la Pâque. Le texte d'une homélie d'Aphraate, le

grand orateur syrien du IV8 siècle, est peut-être plus significatif
encore. L'auteur conseille de recourir à la confession, en faisant

remarquer qu'il vaut mieux n'en avoir pas besoin : « La pénitence,
dit-il, a été établie pour ceux qui en ont besoin. Mais il dépend
de vous de n'avoir jamais besoin de la pénitence Ne vous mettez

jamais dans le cas d'être obligé de recourir à la médecine et
d'aller chercher un médecin. 5 Demonstrat. VII, de Pœnitcntibus,
Pat. Syriaca, éd. Graffin, t. I, p. 338. Mais peut-être Aphraate ne
vise-t-il ici que les moines ou « fils du pacte », comme le fait
remarquer M. LABOURT, le Christianisme et l'empire perse, p. 30,
note. D'autres auteurs s'abstiennent de mentionner la confession
et indiquent uniquement les aumônes, les prières et les jeûnes
comme moyens à employer pendant le Carême pour obtenir le

pardon des péchés. Tel Timothée d'Alexandrie (IVe siècle), dans

ses Responsa canonica, PlTRA, Juris ecclesiastici Grœcorum historia
et monumenta, t. I, p. 636.

« Du reste, pour comprendre cet état de la discipline, il suffit
de se rappeler que les péchés regardés par tous les docteurs
comme mortels étaient ou devaient être en principe, après l'aveu
qui en était fait au Uqsvç, soumis à la pénitence publique.

i A mesure que les moines intervinrent plus activement dans la
conduite des âmes et se mêlèrent de la direction des fidèles, cette
discipline changea. L'idée que, sans confession, il n'y avait pas



- 92 —

de pardon possible, pénétra davantage dans les esprits. St. Jean
Climaque, mort vraisemblablement sous Constant II (642-648), se

fait le héraut de cette doctrine. Dans ses Questions et Réponses,
Anastase le Sinaïte (fin VIIe siècle) se demande comment un
pécheur qui est incapable de se faire moine peut bien obtenir le

pardon de ses péchés, et il répond d'une façon générale qu'il doit
faire pénitence. Mais il précise son sentiment par la question
suivante : « Est-il bon de confesser ses péchés aux pères spirituels >

KrcAój' èaxiv dça ni eSouoXoysîOllai xà dauoxrjjiaxa yjfiwv nrsv/ia-
rixoïç (hâçdoiv; «Cela est très bon et très utile, i répond-il: lovro
xaXóv son /dav xal rrdvv oiipélipov. Voilà donc la confession
recommandée comme moyen de cure spirituelle, et naturellement
une confession plus ou moins fréquente, selon les besoins des
consciences. Le même Anastase conseille même cette confession comme
préparation à la réception de l'Eucharistie: 'TLio'ioXoyrytat nò dfiS
ôld xwv iFOì'cor xc'.ç d/.iagrîciç aov, xavaôixaOov Gov idç recacele xai
j.ir) aÎGyvvd-rjÇ. edafica Ovyyvoìjiqv, aïxiyjca aqtOir itîîr ttccqD-
llórewv xaì XvxgbiOiv tmv fifXXóvTMv, iva TTQfnóvrMz xotg iivOxrgt'oiç
~CQ0(isXl}qg.

St. Théodore Studite (mort vers 828] donne à entendre que
les pécheurs recouraient volontiers à la confession, persuadés que,
grâce à l'imposition des mains des dvdàoyoï. elle leur procurait le

pardon de leurs fautes.
« Le fait que des personnages importants, voire les empereurs,

aient eu, comme nous l'avons dit, des confesseurs attitrés, prouve
que la confession était d'un usage courant au IXe et au X° siècle.
Au XIe siècle, le cartophylax Pierre examine, à son tour, la question

que se posait Anastase le Sinaïte sur l'utilité de la confession
aux TcvsiqiarixoTç châgdoir. Et il y répond dans les mêmes termes-
Bien qu'il ne connaisse pas évidemment de précepte positif de la

confession, il encourage à la pratiquer. Il semble, en effet, n'en
dispenser que celui qui ne trouvera pas de « Père spirituel »

expérimenté, capable de tenir la place de Dieu. Alors seulement il
autorise le pécheur à se confesser à Dieu lui-même, i'Soj.ioXóyrfiui
T<j" llsM xuT làica-, en se servant des paroles du publicain : «

Seigneur, vous savez que je suis un pécheur >, etc.
Ce n'est pas tout. Dans la «Revue du clergé français » (15

octobre 1905), M. Vacandard a étudié la confession dans l'Eglise
latine du Ve au XIIIe siècle, et il a signalé, entre autres faits graves,

les suivants :

— P- 339 •' « Bède fait remarquer que le chef spirituel de la
communauté chrétienne en Irlande était un prêtre, lequel possédait
une juridiction même sur les évêques, en souvenir de St. Colomban



- - 93 —

qui avait été l'apôtre du pays, et qui ne s'était jamais élevé, dans
la hiérarchie, plus haut que le presbytérat. > — Sur quel droit
(divin ou humain repose dès lors la fameuse suprématie de l'épiscopat

sur le presbytérat

— Sur les diacres confesseurs. P. 342-343 : : La mission dont
St Cyprien avait chargé les diacres auprès des lapsi mourants,
lorsque l'évêque ou le prêtre faisait défaut pour recevoir leur exo-
mologèse, fut de nouveau légitimée, au moyen âge, par quelques
écrivains ecclésiastiques... Lanfranc (-(-1089) autorise les lévites ou
diacres a entendre les confessions, au moins des péchés occultes ;

il étend même cette faculté a tous les clercs indistinctement... Il
clôt ses réflexions en disant : Si vous ne trouvez personne à qui
vous confesser, ne désespérez pas, confessez-vous à Dieu, les Pères
sont d'accord sui ce point. » — «-Le concile de Tribur de 895
dit, canon 31 : 1 Si comprehensi aut vulnerati presbytero vel
diacono confessi fuerint, communionem non eis negamus. » Reginon
de Prüm, Burchard, Yves de Chartres et Gratien ont fait passer
cette décision dans leurs collections canoniques. » — Etc.

- Sur les confesseurs laïques. P. 344-347 : « Le moyen âge
étendit jusqu'aux laïques le droit d'entendre les confessions. Cette

pratique est érigée en principe au XL siècle. Cela n'étonne pas
chez Lanfranc qui dit qu'à défaut de clerc, le pécheur devait
confesser ses péchés à un homme le plus pur possible, car,
remarque l'Ecriture, l'homme pur purifie l'impur C'est un auteur
anonyme des environs de l'an IIOO, le pseudo-Augustin, qui
accrédita la théorie du confesseur laïque.. Pierre Lombard dit :

« Que si le prêtre manque, il faut se confesser à son prochain
(proximo vel socio est facienda confessio). » De même Raoul
Ardent, Alain de Lille. « St. Thomas tiendra un langage analogue,
avec plus de décision encore dans le sens de l'obligation. St. Bo-
naventure, au contraire, essaiera de prouver que la confession aux
laïques n'est pas obligatoire. »

— S«?- les femmes confesseurs. P. 347-348 : « Au VII0 siècle
St. Donat de Besançon prescrit aux religieuses de faire plusieurs
fois par jour à leur mère spirituelle la confession de leurs fautes...
Cette confession a au moins une vertu rémissive C'est un fait
remarquable que, dans toutes les règles si minutieuses données aux
religieuses pour tous les détails de la vie de communauté, il n'y
en a pas d'autre concernant l'aveu des péchés. » Innocent III a
aussi constaté le fait en Espagne. St. Thomas a enseigné que cette
confession, ainsi que celle faite aux clercs inférieurs et aux laïques,
est « quodammodo sacramentalis ».



— 94 —

— Sur l'obligation de la confession. P. 350 : « Le IIe concile
de Chalon (813) résume la théorie d'Alcuin dans le canon suivant:
Il y en a qui disent que l'on doit confesser ses péchés seulement
à Dieu; d'autres sont d'avis qu'on doit les confesser aux prêtres.
Ces deux confessions se font avec fruit dans l'Eglise. » — « Malgré
les efforts d'Alcuin et du pseudo-Augustin, l'obligation de la
confession était encore contestée par certains fidèles au commencement
du XIIe siècle Un texte de St. Ambroise prouvait qu'en
certains cas exceptionnels le pécheur pouvait être dispensé de
confesser ses fautes Au XIIe siècle, tous les docteurs, sauf un seul
(Gratien), considèrent la confession comme obligatoire. « Etc. —
P. 371 : « On a fait remarquer que St. Augustin ne s'était
vraisemblablement jamais confessé de sa vie. s

— Sur la manière de se confesser. P. 366 : « On posa en principe

que, si les péchés publics devaient être expiés publiquement,
les péchés secrets devraient l'être secrètement. Nombre de critiques

ont fait remonter cette distinction à St. Augustin. » Etc.
Il faut lire toute cette etude pleine d'érudition et de franchise.

On ne saurait mieux démontrer comment la confession auriculaire,
telle qu'elle est pratiquée actuellement d'après les ordres de l'Eglise
romaine, n'est nullement la confession catholique, telle qu'elle était
pratiquée autrefois. Les moines et les papes ont altéré et faussé
la discipline et la doctrine. Les braves catholiques-romains
d'aujourd'hui nagent en plein, sans le savoir, dans un faux catholicisme,
qui n'est qu'une invention humaine, monacale, relativement
moderne. Is fecit cui prodest.

* Quelques aveux à propos de la théologie du cardinal De-
champs. — Dans un article de M. F. Mallet sur la valeur de cette
œuvre, article publié dans les «Annales de phil. chrét. », oct. 1905.
il est question: i° d'un changement de méthode apologétique. Le
cardinal insiste souvent sur ce fait: qu'il a pris un chemin autre
que le traditionnel. «C'est un fait, dit-il: nous sommes arrivés a
la foi autrement que par le chemin des écoles Inutile de le
nier ou de se le dissimuler : le chemin classique est inaccessible à

la grande majorité des hommes » (p. 88) ; — 20 Au sujet du
miracle, il est dit (p. 76) : « Ce signe ne doit pas tant sa valeur
probante à son caractère exceptionnel et à son prestige sensible qu'«
sa signification même; dès lors, il demande à être interprété par
l'âme de bonne volonté. Cet aveu me semble très suggestif. L'auteur

ajoute : « L'histoire, en tant qu'histoire, n'a aucune valeur
apologétique: elle est radicalement incompétente, radicalement
impuissante pour discerner le surnaturel, parce que, si on ne le



— 95 —

découvre pas dans le présent où il est également, on ne le découvrirait

pas plus aisément dans le passé. *

Quant au premier aveu, sur la rupture avec la méthode
classique, c'est aussi un signe des temps, surtout en pleine Eglise
romaine. On voit, par ce fait, que les théologiens de cette Eglise
se sentent mal à l'aise et qu'ils ont besoin d'améliorer leur
méthode. Nous ne pouvons que les approuver et les encourager.
Reste à savoir si les changements qu'ils font sont de vraies
améliorations, ou s'ils ne les conduisent pas plutôt à un état péjoratif.
En ce qui concerne la connaissance des choses de l'âme comme
moyen de mieux atteindre au christianisme, le cardinal a amélioré.
Mais en ce qui concerne ce qu'il appelle la connaissance du fait
extérieur et « la méthode de la Providence », il s'est manifestement
mépris. Pour lui, le fait providentiel qui doit mener au Christ et
démontrer la vérité du christianisme, c'est l'Eglise. « Procéder,
dit-il, selon l'ordre des temps et commencer par les faits les plus
anciens, en les appuyant surtout des témoignages écrits, pour
arriver, par un très long chemin, à l'établissement de l'Eglise, non,
ce n'est point là la méthode de la Providence > (p. 88). Le
cardinal prend l'Eglise comme point de départ et comme base :

". C'est par l'Eglise que J.-C. nous est manifesté, et sans ce fait
divin qui nous touche, tout le christianisme nous échapperait sans
retour » (p. 89). Il va de soi que, pour le cardinal, qui a joué un
si grand rôle au concile du Vatican, l'Eglise est le pape, et dès
lors toute cette thèse revient à dire : Sans le pape, tout le christianisme

nous échapperait sans retour Une telle théologie est la
contradiction du bon sens, de l'histoire, de l'Evangile et, disons-le
aussi, de l'ancienne Eglise.

Donc, aussi sur ce terrain, la crise doctrinale est grave.

* « Communauté des fidèles * et « identité de la foi ». —
Depuis quelques années, les théologiens romanistes ne représentent
plus guère l'Eglise que comme la hiérarchie, et encore, je devrais
plutôt dire l'épiscopat et même seulement la papauté, s L'Eglise,
c'est moi », a dit Pie IX. Et, lorsqu'ils parlent de la foi, ils ne la
représentent plus que comme une doctrine qui évolue et change.
Qu'on se rappelle le fameux mot de Newman En sorte qu'il
n'est pas sans intérêt de signaler le passage suivant d'un article
de M. L. Constant sur Mœhler, où l'on revient à l'Eglise comme
« communauté des fidèles», et à la foi en tant qu'identique à elle-
même. Citons les paroles mêmes de M. Constant :

» Pour connaître et comprendre la vie continue de l'Eglise et
les dogmes qu'elle nous transmet, il faut acquérir le sens de la
tradition par une unification de notre vie avec la vie totale de



— 96 —

l'Eglise; par suite, on ne peut séparer, comme le font tous les
hérétiques, la communauté des fidèles et l'identité de la foi. Il y a
une solidarité nécessaire entre l'unité et la vérité dans l'Eglise.
Mais par là nous sommes conduits à la notion véritable de l'unité
de l'Eglise à travers l'espace et aux raisons d'être de sa hiérarchie.
Mœhler nous montre que cette unité ne provient pas d'une autorité
contraignante qui obtiendrait des fidèles une passive discipline. Si
nous nous contentions de dire que l'Eglise est un tel établissement,
nous ferions penser que J.-C. aurait ordonné aux siens de se réunir

sans exciter en eux un besoin intérieur qui les tînt ensemble
et qui les eût réunis, que l'Eglise aurait existé avant les fidèles,
puisque ce n'est qu'en elle qu'ils le seraient devenus ; qu'en général

l'Eglise serait autre chose que les fidèles et qu'elle existerait
même sans eux j (p. 99).

Parfait. C'est la réfutation même de la notion papiste de

l'Eglise par Mœhler. La remarque de M. Constant que tous les

hérétiques séparent la communauté des fidèles et l'identité de la
foi, est très juste; donc la papauté qui tient les fidèles pour de
simples brebis bêlantes et qui accapare pour elle tout le trésor de
la foi, avec le droit de l'altérer et d'y ajouter toutes ses fantaisies,
doit être comptée, ipso facto, parmi les hérétiques.

;: Quelques extraits d'un article de M. Paul Lejay sur
Césaire d'Arles (f 542). Dans cet article (Revue d'histoire et de
littérature religieuses, sept.-oct. 1905), l'auteur se tient sur un
terrain exclusivement historique : il constate les enseignements et le
rôle positif de cet évêque, qu'il appelle « le premier homme du

moyen âge » ; il s'abstient de toute critique dogmatique, et laisse
à chacun le soin de tirer les conséquences des doctrines et des
faits qu'il constate. Ces conséquences peuvent être graves, même
dogmatiquement, en ce sens qu'elles attaquent manifestement
certains dogmes ou certains points très importants du système romain.
Prière à nos lecteurs d'y porter toute leur attention.

— Comment les évêques-moincs ont nui à l'Eglise en Occident.
¦î Les évêques d'Arles ont eu quelque tort. Honorât prêchait pendant

des heures. Avec lui, la messe ne durait pas moins de quatre

heures. Honorât était un ancien religieux de Lérins, comme
son prédécesseur Hilaire. Ces évêques, habitués à la vie du cloître,
étaient mal préparés au maniement des hommes. Leur conception
rigide se heurtait à la vie. Les étranges procédés d'Hilaire avaient
amené une rupture durable entre le siège d'Arles et celui de Rome.
Honorât, en voulant imposer son idéal de moine, incompatible avec
la vie dans le monde, avait lassé les fidèles. Césaire avait traversé



— 97 —

Lérins, mais il n'y avait pas séjourné au point de vue de perdre
la notion des réalités. » (p. 447).

— Comment Césaire, avec son ascétisme monacal, a préparé
les voies a la casuistique. M. Lejay montre comment Césaire, avec
ses listes de péchés légers (minuta) et de péchés graves (capitalia),
a 1 réduit la morale à un questionnaire » : « premier symptôme
d'une tendance qui va se développer en Bretagne et dans les
cloîtres; elle aboutira bientôt à l'élaboration des livres pénitentiels ;

décidément, le moyen âge des catégories, des règlements et des

formules commence avec Césaire » (p. 452). Puis, l'auteur dessine
un contraste entre St. Augustin et Césaire. « St. Augustin, dit-il, est

plus intelligent. Césaire prélude aux dispositions des pénitentiels
qui perpétueront au sein du christianisme les survivances de l'état
sauvage codifiées dans le Pentateuque. On voit quelles conséquences

Césaire a déduites du système de St. Augustin. On voit aussi

quelle différence le temps, la culture et le caractère mettent entre
les deux évêques Césaire est descendu dans le détail, a
catalogué les cas, les a qualifiés. Il s'est montré non seulement casuiste,
mais canoniste Placé entre les moralistes chrétiens de la grande
époque et les juristes du haut moyen âge, Césaire est plus près
des seconds que des premiers. Tout annonce, dans ses sermons, le

temps où la morale va devenir un code, où l'esprit de réglementation

et de catalogue va étouffer l'observation intérieure et le
travail de la conscience sur elle-même, où le canoniste opérera
mécaniquement sur des âmes enrégimentées. Il ne faut donc pas
s'étonner si les indications discrètes d'Augustin se précisent
brutalement en passant dans les homélies de Césaire. Quand Augustin
aborde des matières délicates, il s'arrête avant de dire tout; un
mouvement de l'auditoire l'avertit qu'il est compris et il passe.
Césaire parle avec la crudité d'un médecin à l'amphithéâtre : on
peut se demander si cette crudité a son principe dans la naïveté
d'une âme sans orages, dans l'endurcissement d'un casuiste très
bien renseigné, ou dans la sévérité réprobatrice d'un ascète.
Augustin sait que, dans les natures les plus sensuelles, aux satisfactions

de l'instinct se mêlent toujours des sentiments qui les
relèvent d'une grâce, tendresse, dévouement, reconnaissance. Césaire
parle comme un de ces rustauds auxquels il fait allusion ; il a sur
les choses de l'amour les idées d'un paysan qui n'en voit que la
honte et le manque de profit. Sans le savoir, il recueille dans les

préjugés populaires ce qui survit d'un état antérieur à la civilisation

et à l'établissement d'une morale rationnelle. A ce qu'il dit et
à ce qu'il omet, au détail dans lequel il se croit obligé d'entrer
et à la rudesse qu'il y montre, on peut mesurer les progrès de la
barbarie et le déclin de la culture antique » (p. 477-479).

Ravne intern, dv Théologie. Heft 53, 190C. 7



— 98 —

Cette appréciation de la domination des canonistes du moyen
âge, des ruines qu'ils ont faites dans les consciences, de la morale
grossière de Césaire, reste de la barbarie et du paganisme, donc
étrangère au spiritualisme chrétien, est très juste. Elle mérite d'autant

plus d'être signalée qu'elle montre ce que l'on doit penser
de la morale romaniste.

Que M. Lejay me permette toutefois une observation. Il me
semble qu'il fait la part trop belle à St. Augustin dans cette question.

Que Césaire ait procédé comme un « rustaud » quant à la
forme, j'y consens. Mais, au fond, Césaire ne faisait que mettre
en canons et en formules la doctrine même d'Augustin. C'est
Augustin, il faut le dire, qui a introduit dans la théologie, en traitant
du péché originel et du bonum conjugale, ce point de vue grossier,

cette physiologie absolument fausse, et ces préjugés payens
dont Césaire n'a fait que tirer les conséquences pratiques. Que
M. Lejay veuille bien se relire :

« Il faut d'abord, dit-il, résumer les idées de St Augustin : elles
sont la base des préceptes de Césaire » (p. 45 5 Et, faisant ce
résumé, M. Lejay dit : « Dans le De bono conjugali, vers 400,
St Augustin avait été jusqu'à soutenir que le rapprochement des

sexes était la conséquence de la condition mortelle imposée à
l'homme, la conséquence du péché dont la mort est la peine (p. 456;..
Les questions indiscrètes écartées, il reste que, dans l'état actuel
de l'humanité, en soi le plaisir des sexes est une faute. C'est par
cette faute que se trouve souillé l'enfant qui en procède. Cela est
si vrai que, pour échapper au péché originel, le Christ a dû naître
d'une vierge. C'est le seul moyen qui, dans le système augustinien,
puisse soustraire un descendant d'Adam au péché de son premier
ancêtre On voit combien Augustin était éloigné de croire à
l'immaculée conception de la Vierge : une telle doctrine était contraire
à son système » (p. 458). — Et résumant toujours la doctrine
d'Augustin, M. Lejay ajoute (p. 459) : « Après le Christ, le mariage
n'est plus nécessaire : Dieu compte assez de fidèles sur la terre,
et les incontinents seront toujours assez nombreux pour assurer la
perpétuité de l'espèce. Au surplus, il n'est nullement désirable
qu'elle se perpétue. Le temps est venu non d'embrasser, mais de
s'abstenir des embrassements. Plût au ciel que tous les hommes
voulussent s'abstenir : plus vite serait achevée la Cité de Dieu, plus
rapproché serait le terme du siècle! Aussi, supérieure à tout, la
continence est le meilleur des partis, plus louable même que
l'union du mariage qui n'a pas d'autre but que la naissance des
enfants. » — On croit rêver en lisant ces aspirations à la destruction

de l'humanité, au nom de la morale et du christianisme!



— 99 —

C'est ainsi que de l'excès de la débauche Augustin passa à

l'excès du mysticisme, et que ses idées fantaisistes sur le mariage
et sur la physiologie humaine devinrent la pâture des imaginations
monacales. Mais écoutons encore M. Lejay : « L'évêque d'Hip-
pone qualifie de péché l'acte de la génération. Parlant pour son

propre compte, Césaire l'appelle péché et luxure. La doctrine au-

gustiniennc est devenue la doctrine orthodoxe. Un des modèles

contemporains de Césaire, Fulgence de Ruspe, l'expose avec une
clarté qui ne laisse rien a désirer » (p. 467).

Et cette doctrine, où Augustin l'a-t-il puisée Dans le
paganisme et l'ignorance primitive de l'humanité. « Le missionnaire Jel-
linghaus a trouvé cette idée (l'impureté du mariage) dominante
parmi les Munda Kols à Chota Nagpore. Il leur demande une
fois : " Un chien peut-il pécher ?» Et la réponse fut : « S'il n'a pas
péché, comment peut-il avoir des petits » (p. 468). Césaire enseignait

que les conjoints qui avaient reçu la bénédiction nuptiale
devaient, par respect pour ce rite sacré, garder la continence
pendant la nuit suivante, et même deux ou trois jours, et que les

femmes étaient exclues de l'église pendant trente jours après l'acte
du mariage. Sur quoi M. Lejay remarque : « Chez les peuples dont
nous qualifions de sauvage le genre de vie, cette abstinence est
très fréquente. Elle a été signalée dans les régions les plus diverses,
Brésil, Nouvelle-Guinée, Mexique, Australie, Caucase. Le bon

Césaire ne se doute guère qu'il s'agit d'un tabou préhistorique et

que la femme plus spécialement contracte l'impureté L'interdiction

de Césaire est tout de même éto?mante. On ne trouve rien
de semblable dans les documents chrétiens » (p. 470). Et encore :

« Ces abstinences étaient prescrites dans un très grand nombre de
cultes, Isis, Attis et une foule d'autres, quand payens ou chrétiens
demandaient à la puissance supérieure un songe prophétique, et
dans une quantité d'actes religieux 5 (p. 476). Etc.

Toutes ces données sont singulièrement suggestives. Les
lecteurs de M. Lejay ne manqueront pas de les méditer et de réfléchir

sur quoi reposent non seulement les théories romanistes sur
le péché originel, mais aussi les applications erronées qu'on en a
faites dans les matières les plus graves de la dogmatique romaine.

* Encore la notion du dogme. —- Continuation de la discussion

entre M. Sertillanges et M. Dubois (v. la Revue, octobre 1905,
p. 738-744). M. S. s'est de nouveau expliqué dans la « Revue du
clergé français» (icr octobre 1905). Selon lui, les dogmes ne sont
ni de simples recettes pratiques, ni des vérités proprement
scientifiques. C'est surtout sur ce dernier point qu'il insiste: il ne veut
pas que les dogmes renferment des théories philosophiques ou des



— 100 —

systèmes scientifiques; il n'y voit que des données, données vraies
et positives, mais qui ne consacrent aucun système, pas même
celui auquel elles empruntent leurs éléments. Voici ses propres
paroles :

« Il y a trois sources de vérités également légitimes : l'expérience,

la science, et enfin l'autorité contrôlée. De même que
l'expérience ne gêne point la science, bien qu'elle lui impose des
faits, parce que ces faits, tout imposés qu'ils soient à l'adhésion
du savant, ne sont encore pour lui qu'une matière, une donnée à

respecter et à comprendre, ainsi l'autorité de la foi, contrôlée par
des motifs d'adhésion raisonnables, ne gênera point à proprement
parler la science, parce que les vérités qu'elle lui impose ne
prétendront nullement s'insérer dans son processus, ni entraver sa
marche. Ce ne seront pas, en rigueur de termes, des conclusions ;

elles ne le pourraient être que si l'on imposait en même temps à

la science et ses principes et ses méthodes : ce sont des données,
toutes pareilles aux données de faits que fournit l'expérience, et
l'on pourra, sur ces données, travailler librement, à la seule
condition de les comprendre dans une science prétendue complète,
ou en tout cas de les respecter. Les dogmes ont donc une
signification positive, mais. non une signification scientifique positive.

C'est en tant que formules scientifiques que les dogmes sont
dits avoir une valeur négative, et cela ne trouble en rien, cela

explicite seulement, au bénéfice de certains états d'esprit respectables,

la conception traditionnelle du dogme» fp. 313).

M. Sertillanges n'admet pas que l'Eglise se propose de « faire
de la science », parce que la science n'est pas pour elle un but.
Il veut que l'Eglise laisse la science libre de son travail, et qu'elle
tienne ainsi vis-à-vis d'elle une attitude négative. C'est ainsi que,
lorsque le concile de Vienne a défini que l'âme est la forme du

corps, il n'a nullement voulu consacrer le système aristotélicien de
la forme substantielle, mais seulement définir - l'unité de notre vie
et la valeur humaine de la chairs. C'est ainsi que, lorsque le
concile de Trente a défini la transsubstantiation, il n'a nullement
voulu consacrer les théories thomistes sur la matière. « Qu'on y
songe dit-il. Pour imposer la transsubstantiation au sens thomiste
— comme en un sens quelconque d'ailleurs, s'il devait dépasser la
pratique — il faudrait imposer: i° une théorie de la substance;
20 une théorie du changement substantiel ; 30 une théorie du lieu ;

4! une théorie de la quantité, en elle-même d'abord (in ordine ad
je), puis en fonction du lieu (in ordine ad locum); 50 une théorie
de la qualité et de ses rapports avec la quantité, le lieu, la
substance : 6° cela pourrait aller loin, et personne, absolument



— 101 —

personne, n'oserait dire que telle soit l'intention de l'Eglise »

(P- 3H)-
Certes, les intentions de M. S. sont excellentes et il aurait

parfaitement raison dans ses explications, s'il donnait une claire
définition du dogme. Mais, loin de la donner, il semble dire que
l'Eglise, de ce qu'elle a pour mission de défendre l'intégrité du
dépôt révélé, a aussi pour mission de l'expliquer et de le.

développer. C'est ceci qu'il devrait prouver, et c'est ce qu'il ne prouve
pas. Comment ne voit-il pas que l'Eglise (c'est-à-dire, pour lui, le
pape), sous prétexte d'expliquer et de développer la révélation, y
a, de fait, ajouté des doctrines inconnues à l'ancienne Eglise et
contraires aux explications de l'ancienne Eglise Avec ce
prétendu pouvoir qu'il reconnaît à l'Eglise et au pape de développer
le dépôt de la révélation, il est impossible qu'il sauvegarde la
notion catholique du dogme, telle que l'ancienne Eglise catholique
l'a enseignée. De là le gâchis dans lequel il se débat, malgré sa
bonne volonté relativement libérale.

Mais M. Dubois ne le lâche pas, et puisque l'Eglise a le
pouvoir de développer, il veut imposer à M. S. les développements
philosophiques et scientifiques qui sont, dit-il, « sous-jacents » aux
définitions de l'Eglise. Certes la thèse de M. D. est erronée aux
yeux des catholiques de l'ancienne Eglise ; mais M. S. ne saurait
échapper à son étreinte, tant qu'il admet le prétendu pouvoir de
« développement » dogmatique par mode d'addition objective au
dépôt de la révélation.

Ecoutons M. D. « Est-il vrai, dit-il, que l'Eglise n'interprète
jamais la donnée fondamentale de ses dogmes, qu'elle n'en propose
jamais IXexplication ou de théorie, qu'elle se borne à défendre
l'assertion primitive contre les fausses interprétations de l'hérésie, sans
en développer jamais le contenu-1 A la bonne heure! Voilà bien
la question. Et il n'est pas difficile à M. D. de démontrer que, de
fait, Rome (qu'il appelle faussement l'Eglise, mais qui est l'Eglise
pour lui et pour M. S.) s'adjuge t< le pouvoir indirect d'infaillibilité
dans l'examen et l'appréciation des doctrines connexes à la
révélation », et dès lors qu'elle peut incorporer à ses dogmes les
doctrines qui lui paraissent scientifiques et vraies. < J'accorde, dit-il
(p. 321), que le concile de Trente n'a pas prétendu consacrer la
théorie scolastique de la matière et de la forme, de préférence au
monadisme leibnizien ou au mécanisme cartésien ; mais je me
demande si certaines thèses philosophiques sur les accidents, sur le
lieu, ne sont pas sous-jacentes à des définitions comme celle du
can. 2 de la session XIII La présence du Christ sous les
espèces, à la manière d'une substance dépouillée de ses accidents,
et, inversement, la persistance des accidents du pain et du vin



— 102 —

sans leur substance connaturelle, n'impliquent-elles pas cette thèse
philosophique, que l'étendue n'est pas de l'essence des corps, que
les accidents peuvent exister séparés de leur substance connaturelle

» M. Sertillanges est au pied du mur.
M. S. a essayé de se tirer d'affaire dans le numéro du Ier

novembre de la même Revue. Voici ses distinctions. De même
que l'Eglise ne revendique aucun pouvoir politique direct, mais
seulement un pouvoir indirect, en condamnant telle solution
politique qui lui parait contraire à sa fin, ainsi elle ne revendique
aucun pouvoir scientifique direct, mais seulement un pouvoir indirect,

en ce sens que les thèses philosophiques qu'elle incorpore à

ses dogmes, elle ne les utilise pas en tant que philosophiques, mais
seulement en tant que y simplement humaines ¦> (p. 539-540). Cela
suffit à M. S. pour conclure que l'Eglise ne fait ni de la philosophie,

ni de la science, pas plus qu'elle ne fait de politique. Et
lorsqu'elle touche à des doctrines dites philosophiques, ou scientifiques,

ou politiques, soit pour les condamner, soit pour les utiliser,
soit pour se les incorporer, ce n'est nullement parce qu'elles sont
philosophiques, ou scientifiques, ou politiques — de cela, elle ne
s'occupe pas — mais bien parce qu'elles sont humaines, vitales,
pratiques, et qu'elles « connotent l'action, non la science » (p. 540).
M. S. donne l'exemple suivant (p. 54.1 j : «Si vous prêchez le
matérialisme, l'Eglise vous condamne, mais ce n'est pas au nom d'une
philosophie contre une autre philosophie: c'est au nom de la fin
humaine, contre ce qui détruit la fin humaine. Son terrain est tout
pratique, ses visées toutes vitales, comme son langage tout
empirique. »

Donc, si l'on applique cette distinction à la transsubstantiation,
on devra dire, selon M. S., que, lorsque l'Eglise [lire le concile de

Trente) enseigne la transsubstantiation, la persistance des espèces
du pain et du vin sans leur substance connaturelle, etc., elle
n'enseigne pas ces choses en tant que scientifiques ou philosophiques
— oh! de cela, elle ne s'occupe pas — mais seulement en tant
qu'elles sont choses pratiques, vitales, empiriques. - Ne compliquons
pas le problème de la foi, dit-il : c'est un problème de vie. non
un problème philosophique -, (p. 543;.

En vérité, nous voilà bien avancés M. S. change simplement
l'étiquette: il ne veut pas que l'étiquette porte les mots: science,
philosophie, mais seulement les mots : vie, empirisme. Quant à la
liqueur qui est dans le flacon, c'est toujours la même doctrine, la
même transsubstantiation, la même disparition de la substance du
pain et du vin, la même subsistance des espèces sans leur
substance. Pure subtilité, escamotage enfantin. Aux hommes qui repoussent

ces choses comme problèmes philosophiques, croire qu'on va



— 103 —

les leur faire admettre en leur disant que ce ne sont pas des
problèmes philosophiques, mais des problèmes de vie, c'est vraiment
s'abuser par trop. Pour qui nous prend-on

M. S. avoue que « l'Eglise ne sait ce que c'est que substance,
accident, étendue ou être au sens philosophique de ces termes, et

que ce qu'elle en prend, c'est le sens courant et empirique »

(p. 542). Mais sait-elle davantage en quoi consiste ce sens courant
et empirique Si oui, qu'elle le dise ; si non, pourquoi emploie-t-elle
ces mots qu'elle ne comprend pas, et de quel droit les impose-t-elle
comme des dogmes C'est ainsi que la dogmatique romaine n'est
plus qu'une logomachie inintelligible, et que ceux qui l'emploient
ne s'entendent même plus.

Un bon aveu à relever est ce mot de M. S. : « L'Eglise ne
réfute pas, elle condamne» (p. 541). Hélas! elle ferait beaucoup
mieux de réfuter. En réfutant, elle éclairerait peut-être; tandis
qu'en se bornant au rôle par trop commode de condamner sans
réfuter, elle remplace simplement la lumière par la brutalité.

Bref, M. S. définit le dogme : « une proposition de doctrine
ou de fait que l'autorité religieuse impose à la foi de ses fidèles
comme exprimant pour eux la révélation ». M. S. ne dit pas quelle
est cette autorité religieuse. Si c'est le pape, il oublie que le pape
n'est pas l'Eglise, et que l'Eglise elle-même n'est que la gardienne
de la révélation faite par J.-C. Il aurait donc dû dire que le

dogme est la seule vérité révélée par J.-C, et telle qu'il l'a révélée,

sans aucune addition humaine. — M. S. ajoute (p. 544) : « Il
s'ensuit qu'en un sens le dogme lie étroitement notre intelligence;
qu'en un second sens, il lui impose des limites; qu'en un troisième,
il lui laisse la pleine et entière libellé de ses mouvements. » Comment

notre intelligence peut-elle avoir la pleine et entière liberté
de ses mouvements, si elle est liée étroitement et si on lui impose
des limites? N'est-ce pas une contradictio in terminisi Et c'est
cette contradiction dans les termes et dans les idées que M. S.

propose comme la solution du problème Telle est la mentalité
romaniste.

M. Dubois répond que la théorie de M. S. parait échapper
aux reproches qu'on a faits à M. Le Roy, et qu'il laisse à de plus
exigeants la tâche de la critiquer (p. 545). En vérité, M. Dubois
n'est pas exigeant. Il cesse donc toute discussion avec M. S., mais
il laisse subsister, d'autre part, les reproches adressés à M. Le Roy.
Prière aux lecteurs de se rappeler la thèse de M. Le Roy et
comment elle ruine le système romain. Voir la Revue int. de th., octobre

1905, p. 736-744). L'explication de M. S. n'est donc qu'un
baume qui ne tranquillisera personne et ne remédiera à rien. En
dépit du baume Sertillanges l'abcès crèvera.



— 104 —

* Autre falsification de la notion du dogme. — M. l'abbé
J. Rivière, professeur au grand séminaire d'Albi, semble admettre
la notion suivante dans son ouvrage sur le dogme de la Rédemption

: un dogme est une idée dont on peut retrouver un certain
germe dans les données de la foi primitive, les développements
dans les spéculations des Pères et des théologiens, et l'achèvement
ou la formule dans l'enseignement que l'autorité dogmatique
compétente (le pape) sanctionne.

Telle n'était certes pas la notion de St. Grégoire de Nazianze,
lorsque, distinguant les dogmes et les spéculations sur les dogmes,
il permettait aux théologiens de « spéculer à l'aise » sur les
souffrances du Christ, sur la résurrection, sur le jugement, etc., et
ajoutait que « réussir dans ces matières n'est pas sans 'profit, et

que échouer est sans danger». Selon Grégoire, les spéculations
des théologiens ne tirent donc pas à conséquence, en ce sens que
jamais elles ne peuvent atteindre le dogme, lequel reste inaltérable

dans sa vérité et son essence, soit qu'on l'explique bien,
soit qu'on l'explique mal. Sans doute une explication juste «n'est
pas sans profit », mais une explication erronnée ne cause au dogme
même aucun dommage. Il est ce qu'il est, tel que le Christ l'a
enseigné, et aucun docteur, aucun homme ne peut le changer.
Ainsi a pensé l'ancienne Eglise. Or M. Rivière déclare (p. 104)

que cette doctrine n'est qu'une « boutade » de la part de St.
Grégoire.

Il s'explique assez nettement dans les passages suivants :
« Après avoir exposé le dogme catholique, si souvent défiguré
par d'étranges erreurs, nous avons essayé de retracer les grands
traits de son histoire, depuis ses débuts dans St. Paul et l'Evangile

jusqu'à sa constitutioti à peu près définitive au moyen âge
avec St, Thomas > (p. x). — Dans l'ancienne Eglise, tout dogme
provenait de J.-C, le seul auteur et consommateur de notre foi;
or M. Rivière ne nomme même pas J.-C; selon lui, le dogme
débute dans St. Paul d'abord, dans l'Evangile ensuite! Dans
l'ancienne Eglise, le dogme était « constitué » par l'enseignement
même de J.-C, et sa constitution était, par le fait, définitive; pour
M. Rivière, il est constitué par les hommes, et la constitution que
Thomas d'Aquin, au XIIIe siècle, a donnée au dogme de la
Rédemption, n'est définitive qu'« peu près M. Rivière répudie
« l'unité stationnaire et morte d'une doctrine figée » (p. xi). Il
confond une doctrine ferme et fixe, comme doit l'être toute doctrine
divine, avec une doctrine figée L'unité de la vérité qui reste fixe
lui paraît « morte »

M. Rivière est newmaniste. Au lieu de placer le développement

dans l'âme et dans l'accroissement de nos connaissances



— 105 —

subjectives, il le place dans l'accroissement du dogme objectif. Il
admet même qu'il y a des dogmes qui « furent, pour ainsi dire,
assaillis dans leur berceau et durent se défendre presque avant que
d'être formés » (p. 324). Imagine-t-on des dogmes qui, avant d'être
formés, sont déjà des dogmes, et des dogmes qui se défendent!
Dans cette même page, M. R. dit que c'est de St. Anselme que
le dogme de la Rédemption a reçu « sa forme à peu près définitive».

Tout à l'heure, il disait que c'était de St.Thomas, né 118 ans
après la mort d'Anselme: certains «à peu près » sont, paraît-il,
difficiles à discerner.

Selon M. R., un dogme, loin d'être constitué par J.-C, doit
passer par une « élaboration théologique », laquelle est constituée

[sic) t petit à petit » par des distinctions, des nuances, des

efforts, jusqu'à ce qu'un théologien soit assez heureux pour faire
« une synthèse didactique » de tout ce qui précède, et c'est cette
synthèse didactique qui est le dogme (p. 346). Par exemple, le

dogme de la rédemption a trouvé « sa formule scientifique » dans
la doctrine de la satisfaction ; énoncer cette doctrine, c'est « tout
dire*, déclare M. R. (p. 499). Or, M. R. déclare, d'autre part,
qu' « il faut noter que le terme de satisfaction, qui est aujourd'hui
consacré pour désigner l'œuvre rédemptrice du Christ, ne se trouve
pas une seule fois dans les Pères ; qu'il n'apparaît qu'avec St.
Anselme au XIIe siècle » (p. 105). En vérité, les Pères et tous les
chrétiens des onze premiers siècles n'étaient-ils pas à plaindre
d'avoir été privés du mot juste, du mot qui «dit tout», et d'avoir
dû exprimer leur foi en la rédemption sans ce mot Combien
nous sommes heureux, nous chrétiens du XXe siècle, et combien
notre foi doit être « une » et « vivante » avec les mots et les
formules que nous servent les évolutionnistes nouveaux Nous poussons

l'ingratitude, hélas! jusqu'à ne pas nous douter de notre bonheur.
Bref, M. R. résume ainsi sa théorie (p. 500) : « Le germe du

dogme de la Rédemption fut semé dans le sol chrétien par les

enseignements de J.-C. et la forte doctrine de St. Paul. » Première
erreur. St. Paul n'a fait que prêcher J.-C. C'est J.-C seul qui est
le germe, la lumière, la vérité, la vie. Il est impossible de mettre
Paul sur le même rang que le Christ, de faire le disciple l'égal du
Maître. — La semence. produisit dans les écrits des Pères

une végétation puissante et variée, où, à côté de solides tiges
dogmatiques, la spéculation entrelaçait ses fines lianes et YTimagi-
nation jetait çà et là ses branches chargées de feuilles bizarres et
de fleurs au parfum exotique. » Pardon. Ce n'est pas la semence
divine qui a produit toute cette végétation de systèmes contradictoires,

bizarres et exotiques. La semence divine n'en a été que
l'occasion. C'est « l'imagination > humaine, comme l'avoue très



— 106 —

bien M. R., qui en a été le vrai germe producteur. Il y a donc
deux germes : le germe divin, puisqu'on veut l'appeler germe,
bien que, dans la parabole du Christ, le grain de sénevé soit
l'Eglise et non le dogme; et il y a le germe humain. Ne les
confondons pas, et n'attribuons pas à l'élément divin les «bizarreries 5

de l'élément humain. M. R. commet cette confusion. -- « La
multitude même des pousses en empêcha longtemps aucune de dominer.

Mais, insensiblement, une avait attiré la sève : soudain, on la
vit grandir d'une seule venue, en un tronc robuste couronné d'un
feuillage majestueux, cependant qu'elle enfonçait profondément
dans le sol des racines vivaces. Aussitôt, sans effort, simplement
parce que la vie était ailleurs, la frondaison première tomba, et le grand
arbre se trouva porter au centuple et ses fleurs et ses fruits. » Et
c'est avec une telle phraséologie qu'on se fabrique une notion du
dogme Une de ces branches aux feuilles « bizarres » et aux fleurs
«exotiques», est plus forte que les autres, sans doute en bizarrerie

et en exotisme; elle se fait des racines vivaces, absorbe la
sève et toute « la frondaison première » disparaît La doctrine des
Pères, qui était cette frondaison première, meurt. Voilà le cas
qu'on fait de la tradition des Pères, à laquelle on préfère une des

pousses théologiques, qu'on transforme ainsi, sans plus de façon,
en dogme divin. Et le tour est joué. Qu'a dit le Christ? Il n'est
plus question de son enseignement, que l'on compare pour le
besoin de la cause à une petite semence invisible. Toute la place
est prise par le grand arbre, par le système anselmien ou
thomiste qui a étouffé tout le reste

Telle est la série de fantaisies prétendues théologiques et
d'évolutions fantasmagoriques par lesquelles on escamote le divin
et on lui substitue l'humain, qu'on décore ensuite du nom illusoire
et menteur de «dogme catholique».

* Aveu sur la fameuse « évolution des dogmes ». — Dans
la «Revue du clergé français», 15 novembre 1905, p. 607-608,
M. le curé Dubois s'exprime ainsi : « Le temps n'est plus où le
seul mot d'évolution du dogme excitait parmi les catholiques des

susceptibilités et avait je ne sais quelle saveur d'hérésie. Le
dogme n'est-il pas immuable comme l'Absolu divin dont il est
une communication? Dès lors, pourquoi parler d'évolution Ne

soyns pas dupes des mots : la vérité révélée, mêlée au courant
des doctrines humaines, subit nécessairement les vicissitudes de

l'esprit humain L'absolu tombé dans le relatif devient matière
historique Cette notion du progrès dogmatique est aussi vieille
que Vincent de Lérins. Le mot seul a changé, non la chose. »



— 107 —

Cet aveu est précieux : il reconnaît que les catholiques ont
senti l'hérésie cachée dans ce qu'on appelle aujourd'hui l'évolution
du dogme. M. D. prétend qu'en cela ils ont été dupes des mots,
mais il ne le prouve pas. Reste le fait patent de l'opposition qui
existe entre les catholiques d'autrefois et les évolutionnistes
d'aujourd'hui : donc reste aussi la note d'hétérodoxie infligée par ceux-là
à ceux-ci. — En outre, M. D. avoue que cette évolution fait subir
a la vérité révélée les vicissitudes de l'esprit humain, et qu'elle fait
tomber l'absolu dans le relatif. Et il prétend que c'est un progrès
du dogme. Nous disons que c'est une altération du dogme, et que
la thèse de M. D. est un blasphème contre l'Absolu et contre la
vérité révélée. —- Le critère formulé par Vincent de Lérins, loin
d'être une sanction de cette évolution, en est la condamnation
formelle. M. D. commet ici un contre-sens doctrinal et historique.
Vincent de Lérins enseigne non le développement objectif des

dogmes objectifs, mais le développement subjectif de l'intelligence
des fidèles, ce qui est bien différent. — Enfin, nouvel aveu. M. D.
trouve que l'évolutionnisme de Newman laisse à désirer. « La théorie

même de Newman, dit-il, aurait besoin d'être révisée en
certaines parties pour s'adapter aux découvertes historiques. » M. D.
se trompe. On ne revise pas l'erreur, on la rejette.

* Le gâchis dogmatique. — M. Lesêtre, curé de St. Etienne-
du-Mont (Paris), ne se borne pas à avouer le mal que fait aux
âmes la fausse hagiographie, et l'horripilation légitime que trop de
sermons causent en France y), il décrit ainsi le gâchis dogmatique
dans lequel gisent certains esprits : « La matière dogmatique prend
naturellement l'aspect d'un tableau chinois, dans lequel tout est
dessiné sur le même plan et sans perspective. Articles de foi,
vérités théologiquement certaines, explications des Pères et des
docteurs, opinions autorisées dans l'Eglise, doctrines de pieux
auteurs innommés (sic), nouveautés singulières, fantaisies personnelles
ou répétitions routinières de formules convenues, rien ne se distingue

dans leur idée, rien non plus dans leur parole... Il en est
qui, par défaut de perspective intellectuelle, érigent libéralement
en dogmes de foi les assertions qu'ils jugent importantes, au moins
dans l'instant où ils parlent. C'est alors que les révélations, les

pieuses croyances, les opinions autorisées, voire les antiques traditions

fournissent matière aux affirmations dogmatiques les plus
inattendues, parfois les plus déconcertantes pour les fidèles » Ip. 562-
564). L'auteur cite un exemple, qu'il appelle « le chef-d'œuvre du

') Revue du clergé français, 15 novembre 1905. p. 572"S77-



— 108 —

genre » ; c'est l'introduction de la sainte Vierge dans la sainte Trinité

en qualité de quatrième personne
Il est évident qu'en présence de cette confusion commise palla

fameuse Eglise enseignante (catéchistes, prédicateurs, théologiens.
etc.), les uns acceptent comme dogmes les doctrines les plus
saugrenues et les plus hérétiques qu'on leur enseigne, et les autres
rejettent in globo tous les dogmes, même les vrais, et se lancent
dans l'incrédulité. Tel est l'état des esprits dans les masses de

l'Eglise romaine actuelle.
Et le comble de ce gâchis, c'est que ceux qui le signalent y

sont eux-mêmes empêtrés. M, Lesêtre lui-même, au lieu de s'en
tenir au critère catholique pour le juste discernement des dogmes
[quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est), admet
«les définitions des papes » (p. 563J, comme si le pape était la
tradition universelle, constante et unanime De plus, après les dogmes
de foi, il semble imposer encore les doctrines ¦ qui font partie de

l'enseignement ordinaire de l'Eglise et qui sont de certitude
théologique, les explications des Pères et des docteurs autorisés, du
moins en tant que ces doctrines sont entrées dans le courant
dogmatique accepté et approuvé par l'Eglise » (p. 565). Qu'est-ce que
l'Eglise dont parle M. L., et à laquelle il attribue le pouvoir
d'approuver n'importe quoi? Qu'est-ce que cette certitude thèologique
et cet enseignement ordinaire} Il ne le dit pas. Mais on ne sait

que trop que l'Eglise, c'est le pape, avec ou sans curie, et que la
certitude thèologique n'est la plupart du temps qu'incertitude, pour
ne pas dire absurdité. M. L. se moque avec raison des prédicateurs
qui - ont le droit d'enseigner deux hérésies dans leur sermon, et
trois quand ils parlent de la sainte Vierge» (p. 564;; il devrait
bien être aussi équitable envers les théologiens qui, sous le couvert

de certitude thèologique, font passer la théologie la plus incertaine.

C'est grâce à de tels procédés, dénués de toute science, de

toute critique et de toute logique, que se forment ces « courants
dogmatiques » qu'il semble prendre au sérieux.

Quand il s'agit de faits reconnus aujourd'hui pour légendaires
et tenus hier comme certains, M. L. sait très bien dire que - l'Eglise
les garantit sous bénéfice de critique historique > fp. 574;. Voilà
l'habile porte de derrière entr'ouverte. Pourquoi la referme-t-il, à

la page suivante, sous prétexte qu'il s'agit de faits qu'il appelle
dogmatiques, <•; c'est-à-dire intimement liés avec une vérité faisant
partie de la révélation». Hélas! on sait ce que vaut cette intime
liaison des théologiens romanistes ; pour eux, tout est dans tout, et
St. Joseph, qui était charpentier, faisait certainement des
confessionnaux, donc se confessait, donc recevait l'absolution d'un prêtre
approuvé par le Saint-Père



— 109 —

La cause de tout ce gâchis, il laut le répéter jusqu'à ce qu'on
la voie, c'est que les théologiens romanistes ont altéré l'ancienne
notion du dogme et faussé le critère catholique, remplacé par le
bon plaisir de la papauté romaine. Tout est là.

— Ajoutons que M. Venard lui-même ne paraît pas, non plus,
très fixé sur la nature du dogme! Car, d'une part, il admet que
t les conclusions de la critique ne doivent jamais être en opposition

avec le dogme ». Mais, d'autre part, il reconnaît qu'il y a

' aussi un attachement absolu à certaines conceptions qui peuvent
être, à un moment donné, l'enseignement commun des théologiens
sans appartenir pour cela à la doctrine officielle de l'Eglise », et
il signale cet attachement absolu comme un danger de l'esprit
thèologique. Le danger, c'est qu'on transforme en dogme cet
enseignement commun des théologiens et qu'on l'introduise dans la
doctrine officielle de l'Eglise, comme cela est arrivé maintes fois
dans l'Eglise romaine. M. Venard devrait signaler cette transformation

non seulement comme un danger, mais comme un crime
dogmatique ou une altération formelle du vrai dogme. Or il ne le
fait pas. (Voir la Revue du clergé français, Ier décembre 1905,
P- 63.)

* Quelques aveux de M. J. de Narfon. - Je les extrais de

son très curieux livre intitulé : Vers l'Eglise libre, dont il sera
question dans l'article bibliographique de cette livraison.

- L'Eglise romaine n'est pas L'Eglise catholique. M. de N.,
après avoir cité un extrait d'une decretale d'Innocent III qu'il qualifie

de monstrueuse, ajoute (p. 254-255) : « L'Eglise romaine ne
pourrait aujourd'hui, le voulût-elle, imposer aux catholiques ces
principes abominables auxquels s'opposent invinciblement, avec le
véritable esprit de TEvangile, le progrès des mœurs et une
conscience plus exacte de la dignité et de la liberté humaines. On
retrouve néanmoins dans la doctrine du Syllabus quelques vestiges
de celle d'Innocent III. Cela autorise certaines inquiétudes pour le

cas où l'Eglise romaine redeviendrait assez puissante pour imposer
par la force son credo. Et cela explique les précautions prises par
les Etats fondés sur le droit moderne pour réduire la puissance de

l'Eglise romaine. » — Evidemment, un catholique qui traite de la
sorte une Eglise ne la tient pas pour l'Eglise catholique, mais pour
une simple Eglise particulière et faillible, surtout si ce catholique
enseigne que t cet arbre splendide (l'Eglise) a subi, au cours des

âges, des greffes douteuses, et qu'on a eu tort de laisser croître à

son ombre protectrice certaines plantes parasites qui lui dérobent
un peu de sa vie et altèrent sa beauté > (p. 2).



— 110 —

- - Contre la papimanie et la trop grande puissance du pape.
M. de N., parlant de la puissance spirituelle du pape considérée
comme autorité de gouvernement, dit (p. XX-XXII) : « On peut dire
qu'elle a abouti à une centralisation qu'il est permis de trouver
exccssive, parce qu'elle absorbe en réalité tous les pouvoirs et confine,

par quelques-unes des manifestations extérieures qu'elle
provoque, à une véritable idolâtrie. Les évêques ne sont plus rien,
ou du moins ils ne sont quelque chose que dans l'exacte mesure
où leur autorité est couverte par l'autorité du saint-siège. Ils n'osent
pas prendre la décision la plus insignifiante, si du moins elle leur
apparaît comme une nouveauté, sans en référer d'abord aux
congrégations romaines, c'est-à-dire au saint-siège. Us ne sont plus,
semble-t-il, les successeurs des apôtres, investis comme tels de la
mission de gouverner l'Eglise de Dieu, mais les préfets, révocables
ad nutum, du pontife romain. La papimanie, pour employer
l'expression peu convenable de Rabelais, a pris des proportions
véritablement extravagantes. » M. de N. s'élève contre la dévotion de
la France pour le pape. « Le pape semble n'être plus le vicaire
du Christ, mais son égal. Il n'est plus le serviteur des serviteurs
de Dieu, mais l'idole devant laquelle les serviteurs de Dieu brûlent

un encens qui devrait être réservé à Dieu seul. » On s'est
beaucoup scandalisé autrefois de ce que Montalembert s'est élevé
contre l'idole du Vatican; M. de N. aujourd'hui fait sienne cette
même expression ; insister ainsi, n'est-ce pas en souligner
l'exactitude? Il signale le procédé de Pie X, qui « a brisé comme fétu
de paille deux évêques » français, sans qu'aucun catholique n'ait
protesté. A aucune époque, l'Eglise de France n'aurait toléré un
tel abus de pouvoir; c'est Yabdication complète. « Ainsi le pape est

aujourd'hui le seul juge et le maître absolu des consciences. C'est,
en tout cas, un fait qui risque d'éloigner de la foi catholique beaucoup

d'esprits qui ont de la peine à reconnaître dans cette
centralisation a outrance, au profit de Rome et des Italiens, la note de

la catholicité de l'Eglise et l'œuvre du Christ. ¦¦ — Enfin, une voix
chrétienne et catholique s'élève donc contre l'omnipotence scandaleuse

de l'idole!
Plus loin, M. de N. revient à la charge et affirme que le

concordat de 1801 a attribué au pape, dans le gouvernement de

l'Eglise, plus d'autorité que le Christ n'en conféra jamais au chef
de l'Eglise-^ (p. 168). Et p. 331, il s'écrie: «N'y a-t-il donc à la

puissance spirituelle du pape lui-même aucune limite : » Noble et

courageuse indignation.
— Contre l'infaillibilité absolue du pape. M. de N. admet

l'infaillibilité conditionnelle du pape. Je montrerai plus loin J) la

'). }¦. 130-134



- Ill —

faiblesse de son argumentation. Mais n'est-ce pas déjà considérable
qu'un écrivain catholique-romain ose combattre l'infaillibilité absolue

Et avec quelle énergie
M. de N. dit que Rome a « créé une nouvelle source de

malentendus par la définition du dogme de l'infaillibilité personnelle

du pape » (p. 259). Puis il cite tout au long la lettre suivante
de Montalembert à Dœllinger (7 novembre 1869):

". Très cher ami, je vous jure que si j'entrevoyais un moyen
quelconque pour moi, simple laïque, d'être admis au concile, rien
ne m'arrêterait. Tout misérable que je suis, j'essaierais de me
traîner jusqu'à Rome, dussé-je périr en route, et quand même, une
fois arrivé, je ne dusse point obtenir la parole; mais j'irais, ne
fût-ce que pour protester par ma présence, par le triste et intrépide

regard dont parle Bossuet, contre les bassesses qui vont se

produire et qui risquent de triompher. Vous admirez sans doute
beaucoup l'évêque d'Orléans, mais vous l'admireriez bien plus
encore, si vous pouviez vous figurer l'abîme d'idolâtrie où est tombé
le clergé français : cela dépasse tout ce qu'on aurait pu s'imaginer
aux jours de ma jeunesse, au temps de Frayssinous ou de Lamennais.

Le pauvre Mgr Maret, pour avoir exposé des idées très
modérées dans un langage plein d'urbanité et de charité, est traité
publiquement, dans les journaux soi-disant religieux, d'hérésiarque
et d'apostat par le dernier de nos curés De tous les mystères que
présente en si grand nombre l'histoire de l'Eglise, je n'en connais

pas qui égale ou dépasse cette transformation si prompte et si

complète de la France catholique en une basse-cour de l'anticamera

du Vatican. J'en serais encore plus désespéré qu'humilié, si,
comme partout dans les régions illuminées par la foi, la miséricorde

et l'espérance ne se laissaient entrevoir à travers les ténèbres.

»

M. de N. s'élève contre 1 les chasseurs d'hérésies qui ont
toujours à la bouche le pape infaillible » (p. 260). Il cite des papes
qui ont été tenus pour hérétiques, et des papes qui ont admis leur
propre faillibilité (p. 263-265). Il attaque particulièrement Pie VI
(p. 84). Parlant de l'infaillibilité « sans réserves » du pape, il dit
(p. 266) : « Je vois malaisément en quoi cet accroissement d'autorité,

fondé sur ce mensonge, peut servir au bien des âmes. > M. de
N. explique que, s'il a soutenu la politique de Léon XIII, ce n'est
pas qu'il se soit cru obligé, par principe, d'obéir, en ces matières
temporelles, au pape, mais simplement parce qu'il croyait que
Léon XIII avait raison dans sa politique (p. 282-283). Rien de plus.

— Contre le Syllabus. M. de N., non seulement ne considère

pas le Syllabus comme un document dogmatique, mais il y voit



— 112 -
même des « absurdités » (p. 257). Il déclare que ce document est « un
perpétuel sujet de scandale pour les catholiques respectueux des
droits de la raison, et qu'il nous apparaît comme Terreur capitale
de celui qui devait être le dernier pape-roi (p. 244) On lui
attribue une importance qu'il n'a pas La valeur du Syllabus,
considéré en lui même, est à peu près nulle (p. 245)... Rien n'est moins
clair que le Syllabus L'écrivain anonyme (qui en est le
rédacteur) a si étrangement compris sa mission, si manifestement
travesti quelquefois et presque toujours obscurci la pensée du

pape que le P. Vercellone déclarait à Rome ouvertement que
le saint-office aurait dû lui infliger six mois de prison » (p. 246).

M. de N. admet que le Syllabus est « un acte approuvé par
le pape et qui engage sa responsabilité personnelle », mais il nie
qu'il engage à aucun degré l'infaillibilité pontificale. « Et il est
bien heureux, ajoute-t-il, que le Syllabus n'engage pas l'infaillibilité
pontificale, car autrement il y aurait incompatibilité absolue entre
la raison et la foi. Il suffit, pour s'en convaincre, d'examiner sans
parti pris quelques-unes des propositions inscrites dans ce catalogue
de prétendues erreurs » (p. 248). Et M. de N. soutient l'exactitude
et l'orthodoxie des propositions XV, XVI, LXI, LXVII (première
partie), LXXV, LXXVIII, LXXIX, LXXX (pp. 248-259). Il voit
là un «pur sophisme» (p. 255), ici une opposition à la raison et
à l'enseignement traditionnel des Pères, des docteurs et des
théologiens « les plus orthodoxes » (p. 249), etc. Il faut lire toutes ces

pages pleines de bon sens et conclure avec lui : « C'est un document

qu'ils (les catholiques libéraux) ont le devoir d'examiner avec
respect, et le droit, après examen, de rejeter comme contraire,
dans quelques-unes de ses parties, aux données les plus certaines
de la raison, à l'enseignement traditionnel de l'Eglise et au pur
esprit de PEvangile » (p. 257). Voilà qui est parler net. Qu'en
pensent les romanistes qui tiennent le Syllabus pour une règle de
la foi et de la conduite Qu'en pense le pape lui-même Ne
serait-il pas loyal qu'il s'expliquât?

On le voit, la crise doctrinale est manifeste et profonde.

E. MlCHAUD.
(A continuer.)


	Continuation de la crise doctrinale dans l'Église catholique-romaine en France

