
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 53

Artikel: Franz Heinrich Reusch als Schriftsteller : 1825-1900

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403640

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FRANZ HEINRICH REUSCH
ALS SCHRIFTSTELLER.

(1825—1900.)

I.

Der in dor Überschrift genannte Gelehrte ') ist. wie als
Mensch und Priester in weiten Kreisen geachtet, so in der
wissenschaftlichen Welt als überaus produktiver Schriftsteller
bekannt. Es dürfte daher nicht unangemessen erscheinen, den
Lesern der Revue eine Skizze seiner Schriftwerke vorzulegen.

Seine schriftstellerische Tätigkeit inaugurierte Reusch durch
eine Dissertation: Commentatio librorum ceteris testamenti deutero-
canonicorum de rebus futuris, auf Grund deren er 1849 in Münster
zum Licentiatus theologia) promoviert wurde.

Wie schon aus dieser ersten Arbeit hervorgeht, wandte
eisern Interesse besonders den deuterokanonischen Büchern zu.
Aus den Vorreden zu den gleich zu besprechenden Büchern
über Baruch und Tobias ergibt sich seine Absicht, vor und
nach eine Erklärung aller deuterokanonischen Bücher (also der
Bücher Baruch, Tobias, Judith, 1. und 2. Mach., Sirach, Weisheit

und der nur in griechischer Sprache erhaltenen Stücke in
den Büchern Daniel und Esther) auszuarbeiten, wozu ihn
besonders der Umstand bewog, dass die katholisch-theologische
Literatur seiner Zeit nur eine kleine Zahl von Erklärungen
derselben, wie des Alten Testamentes überhaupt, aufwies. Diesen

') Einen warm empfundenen Nachruf widmete ihm sein langjähriger
treuer Freund Friedrich von Schulte im Amtlichen Altkatholischen Kirchenblatt,

dritte Folge, Nr. 25, 155—169, Bonn, 10. Juni 1900. Seine Biographie
schrieb mit Benützung der im Nachlass vorhandenen reichhaltigen
Korrespondenz Leopold Karl Gœtz, Gotha 1901.



— 39 —

Plan hat er teilweise verwirklicht, wogegen die gleichfalls
angekündigte Monographie über die Kanonizität sämtlicher
deuterokanonischen Bücher nicht erschienen ist.

Die Verwirklichung seiner Absicht leitete er schon als

Kaplan zu St. Alban in Köln in die Wege durch die ^Erklärung
des Buchs Baruch, Freiburg i. B., 1853". Das Werk, wie die

übrigen vor 1870, erschien in der Herdersehen Verlagshandlung.

In der Einleitung unternimmt der Verfasser, gestützt auf
Stellen der alten Konzilien, Kirchenväter und Kirchenschriftsteller,

den ausführlichen Traditionsbeweis, dass das Buch
Baruch von jeher in der Kirche als kanonisch galt. Die Frage
nach dem Autor wird dahin gelöst, dass Baruch, der C:lefährte
und Leidensgenosse des Jeremias, der auch dessen Weissagungen
aufgeschrieben (Jer. 32 und 36), identisch ist mit jenem Baruch,
den das Buch selbst (1, 1) als seinen Urheber nennt, dass also
dieser als der Autor anzusehen ist. Eine andere Ansicht vertrat

Reusch später in seinen Vorlesungen über alttestamentliche
Einleitung, indem er nunmehr dafür hielt, dass das kanonische
Ansehen des Buches Baruch nicht notwendig zur Voraussetzung
habe, dass dasselbe wirklich von Baruch, cap. 6 von Jeremias,
verfasst sei. Die Aufnahme in die griechische Bibelübersetzung
und das Zeugnis der alten Kirche bewiesen für die Echtheit
nichts. Es wäre möglich, dass in den beiden Schriften Baruch
und Jeremias von einem spätem Verfasser redend eingeführt
würden, wie Salomo sicher im Buche der Weisheit, höchst
wahrscheinlich im Koheleth. — Als Abfassungszeit wird auf Grund
von Bar. 1, 2 das fünfte Jahr nach der Zerstörung Jerusalems
durch Nebukadnezar angegeben. Da wir in andern biblischen
Schriften keine chronologische Angabe über die Abfassung
haben, sind wir ganz auf die wenigen einleitenden Worte des
Buches selbst angewiesen. An der angegebenen Stelle aber
lesen wir, dass Baruch sein Buch verfasst und vorgelesen habe
im fünften Jahre nach der Zeit, in der die Chaldäer Jerusalem
einnahmen und in Brand steckten. Hierbei ist eine doppelte
Annahme möglich. Man kann die Worte auf die Einnahme
Jerusalems unter Jechonias im Jahre 599 beziehen oder mit
den meisten Erklärern an die letzte Eroberung der Stadt unter
Sedekias, elf Jahre später, 588, denken. Reusch entscheidet sich
für die zweite Alternative, weil nur bei der letzten Eroberung
der Stadt von einem Anzünden derselben die Rede ist (2. Kön.



— 40 —

25, 9; Jer. 39, 8; 52, 13), während in den Berichten über die
Einnahme unter Jechonias eine Feuersbrunst nicht erwähnt
wird. Mit dieser Auffassung stimmen verschiedene Ausdrücke
im Buche Baruch selber überein (2, 2 cf. Klagelieder 4, 10;
2, 24; 2, 4; 4, 10—16. 24. 37;. Danach bezieht sich Baruch 1, 2

auf die Eroberung Jerusalems unter Sedekias 588, und demnach
fällt die Abfassung und Vorlesung in das Jahr 583. Zu dieser
Zeit war Baruch in Babylon und las sein Buch dem Jechonias
und einer Versammlung von jüdischen Exulanten vor. Diese
Versammlung veranstaltete eine Kollekte und sandte deren
Ertrag nach Jerusalem. In dem beigefügten Begleitschreiben
(], 10—14) wurde den Juden zu Jerusalem aufgetragen, Opfer
für Nabuchodonosor und die Exulanten darzubringen und das
ihnen übersandte Buch des Baruch an Festtagen vorzulesen.
Baruch selber war der Überbringer; er ging nämlich nach
Jerusalem, um einen Teil der heiligen Gefässe, die bei der
Zerstörung des Tempels geraubt worden, dorthin zurückzubringen.

Während Reusch seine Ansicht über die Autorschaft
in der angegebenen Weise änderte, hielt er auch später noch
daran fest, dass das Buch seinem Inhalte nach recht gut für
die exilische Zeit passe, und die Schwierigkeiten einzelner
Stellen dem griechischen Übersetzer zur Last fielen. Jedenfalls
unterscheide sich das deuterokanonische Buch Baruch vorteilhaft

von den apokryphischen Büchern, die Baruch zugeschrieben
würden, sich aber deutlich als spätere Produkte charakterisierten.

— Was die Disposition betrifft, so nimmt unser Gelehrter
vier Abschnitte an : I. Das Sündenbekenntnis etc. der Israeliten
(1, 15—2, 35). II. Das Gebet um Befreiung aus dem Exil (3,1—8).
III. Das Lob der Weisheit (3, 9—4, 5). IV. Die Trostrede
(4, 6—5, 9). Diese einzelnen, zu einem Ganzen zusammengefügten

Teile sind ursprünglich selbständig, stehen aber in
einem gewissen innern Zusammenhang. Bezüglich der Tendenz
des Buches werden die harten und ungerechten Urteile
protestantischer Kritiker und Exegeten seit den Zeiten Luthers
(z. B. von Eichhorn, Keerl, welch letzterer, Einleitung in die

Apokryphen, p. 69, die Schrift „das elende Machwerk eines
unwissenden Betrügers" nennt) abgewiesen, und es wird durch
eine genaue Analyse des Gedankenganges gezeigt, dass das

Buch Baruch, sowohl seinem Gesamtinhalte wie seinen einzelnen
Teilen nach, dem Charakter und den Verhältnissen der exi-



_ 4t —

lischen Zeit durchaus angemessen ist. Bei der Besprechung des
Verhältnisses des Buches Baruch zu andern alttestamentlichen
Schriften nimmt Reusch an, dass Daniel und Nehemias das
Buch benützt haben, nicht, wie mehrfach geglaubt wird,
umgekehrt. Als Grundsprache nimmt er, besonders gestützt auf
seine damalige Meinung, es liege kein Grund vor, von der
traditionellen Ansicht abzugehen, dass Baruch der Verfasser
sei, das Hebräische an, so dass der vorhandene griechische
Text sieh als Übersetzung eines hebräischen Originals darstellt,
eine Ansicht, die er auch später nicht änderte, als er an der
Abfassung durch Baruch nicht mehr festhielt. Eine spezielle
Untersuchung widmete er dem Brief des Jeremias, welcher in
der Vulgata das sechste Kapitel des Buches Baruch bildet, in
der Septuaginta aber, vom Buch Baruch getrennt, nach den

Klageliedern steht. Als Verfasser nahm er damals den Jeremias
an, der den Brief in der Zeit zwischen der Eroberung der Stadt
und der Wegführung der Juden geschrieben habe, (2. Kön. 25,
1—12: cf. die Überschrift des Br. Jer. nçoç rovç d%fhqOofX£vovç

sic BaßvXwva), „gleichsam als eine besorgliche Reisevorschrift
eines gewissenhaften Vaters für seinen Sohn". Nach einer
Aufzählung der Handschriften, der alten Übersetzungen und der
exegetischen Hülfsmittel folgt die eigentliche „Erklärung". Der
griechische Text ist zu Grunde gelegt, dabei aber wird die

Vulgata fortwährend berücksichtigt und auch auf das Hebräische
zurückgegangen. Inhalt und Gedankenverbindung werden genau
angegeben ; ebenso wird die philologische Erklärung der Einzelheiten

in sorgfältigen Ausführungen dargeboten. Im Anhang
behandelt Reusch zunächst die Verwendung der Stelle Bar. 3,

36—38, bei den Kirchenvätern, die in häufigen Zitaten den
Abschnitt als messianisch in den christologischen Streitigkeiten
in Anspruch nehmen. Sodann folgt zum Schlüsse eine kurze
Rezension des apokryphischen Briefes Baruch, der von unserm
Buch Baruch ganz verschieden ist.

Im Vorworte hatte Reusch bemerkt : Ob ich im stände bin,
das Verständnis dieser Schriften (sc. der deuterokan. Bücher) zu
fördern, und darum recht daran getan habe, dem Rate
wohlwollender Freunde zu folgen und diesen Kommentar drucken
zu lassen, darüber wünsche ich das Urteil kompetenter Richter
zu vernehmen. Wenn dasselbe günstig ausfällt, und mir meine
amtliche Stellung die Zeit dazu lässt, denke ich mit Gottes



— 42 —

Hülfe vor und nach eine Erklärung sämtlicher deuterokanonischen

Bücher auszuarbeiten. Sein Lehrer Weite, der das Werk
in der Tübinger Quartalschrift (1854, 343 sqq.; anzeigte, schloss
seine Ausführungen : Nach dem Bisherigen wird es kaum mehr
der Bemerkung bedürfen, dass uns die gegebene Aussicht auf
eine Erklärung sämtlicher deuterokanonischen Bücher von Herrn
R. sehr gefreut hat, und wir nur wünschen, dass derselben
keinerlei Hindernis in den Weg treten möge.

Vier Jahre später veröffentlichte Reusch, nachdem er
inzwischen auf Grund des vorhin besprochenen Buches, das er
als Habilitationsschrift verwendete, Privatdozent der Theologie
an der Universität zu Bonn geworden, „Das Buch Tobias, übersetzt

und erklärt, Freiburg i. B., 1857". Seine Rezension in der
Tübinger Quartalschrift '1858, 309 sqq.) knüpfte AVeite an den
Schluss der eben erwähnten Besprechung an: Wir haben
Ursache, uns darüber zu freuen, dass dieses wirklich geschehen
und Herr R. in der Zwischenzeit in andere, für solche Arbeiten
günstigere Verhältnisse gekommen ist; denn die vorliegende
Bearbeitung des Buches Tobias ist nicht weniger als jene frühere
des Buches Baruch geeignet, allen nur irgend billigen Erwartungen

und Anforderungen zu genügen. Er schliesst: Schliesslich

können wir nur den Wunsch wiederholen, dass es Herrn R.

nicht an Gelegenheit und Musse fehlen möge, die Erklärung
der deuterokanonischen Bücher, die doch in neuerer Zeit von
katholischen Exegeten zu wenig bearbeitet wrorden sind, seinem
Plane gemäss fortzusetzen und zu vollenden.

Die Einleitung bietet eine kurze Inhaltsübersicht, worauf
die Stellung des Buches im Alten Testament besprochen wird.
Es hat, ähnlich wie das Buch Job, die Darstellung der Wahrheit

zum Gegenstande, dass den Gerechten alle Dinge, auch
zeitliche Leiden, zum Besten gereichen. Neben dieser
didaktischen Bedeutung ist es aber auch in geschichtlicher
Hinsicht nicht unwichtig. Es schildert uns, wie auch das Büchlein
Job, das Leben einer frommen israelitischen Familie und gibt
uns Aufschluss über die Zustände der Israeliten im assyrischen
Exil. Ausserdem sind mehrere Stellen von Wichtigkeit für die
alttestamentliche Theologie. Wegen dieser geschichtlichen und
dogmatischen Bedeutung des Buches glaubte Reusch die Frage
nach seinem historischen Charakter und seiner Glaubwürdigkeit
ausführlich untersuchen zu sollen und beantwortete sie in be-



— 43 —

jahendem Sinne. Die einzelnen Einwendungen, die sich auf
angebliche historische und geographische Unrichtigkeiten und
auf die mitgeteilten Wunder stützen, werden in der Erklärung
der betreffenden Stellen berücksichtigt und im angedeuteten
Sinne erledigt. Im Fortgang seiner Studien hat Reusch dieses
Resultat modifiziert im Sinne einer freiem, dabei aber
theologisch unbedenklichen Auffassung. So äusserte er sich in seinen
Vorlesungen über alttestamentliche Einleitung: Es ist theologisch
unbedenklich, die Bücher Esther, Tobias und Judith als
Legenden oder auch als religiöse Romane zu bezeichnen. Der
Erzählung des Buches Esther liegt aber die geschichtliche
Tatsache zu Grunde, welche die Feier des Purimfestes veranlasste.
Um an diesem Feste gelesen zu werden, ist das Buch
geschrieben, und dabei wohl die geschichtliche Tatsache in legendenhafter

Weise (cf. die Märtyrerakten) ausgemalt worden. Ob
den Büchern Tobias und Judith geschichtliche Tatsachen zu
Grunde liegen, ist zweifelhaft, jedenfalls sind beide zu
didaktischen Zwecken verfasst. Tobias ist ein Seitenstück zu Job,
Judith zeigt, dass Gott sein Volk auch aus grosser Not retten
kann. — Über den Verfasser lässt sich Bestimmtes nicht sagen,
aber es ist wahrscheinlich, dass unser Buch mit Benützung von
Aufzeichnungen der beiden Tobias von einem andern geschrieben
worden. Die Untersuchung über die verschiedenen alten Texte
und ihr gegenseitiges Verhältnis führt zu dem Ergebnis, dass
das Buch ursprünglich chaldäisch geschrieben, und dieser nicht
mehr vorhandene chaldäische Text die unmittelbare oder mittelbare

Grundlage sämtlicher uns erhaltenen alten Texte ist.
Später gab Reusch diese Ansicht zu gunsten der andern auf,
dass das Buch Tobias wahrscheinlich ursprünglich hebräisch
geschrieben gewesen sei, so dass der chaldäische Text, den

Hieronymus seiner Übersetzung zu Grunde legte, wohl eine
chaldäische Übersetzung des hebräischen Originals war. — Die
Frage über die Kanonizität des Buches, welche in der
Einleitung zu der Erklärung des Buches Baruch ausführlich erörtert
wurde, ist nicht berührt, weil der Verfasser die (nicht
verwirklichte) Absicht hatte, in einer Monographie die Kanonizität
sämtlicher deuterokanonischen Bücher zusammen zu begründen.

Im zweiten Teil ist die Vulgata der Erklärung zu Grunde
gelegt, weil Hieronymus seine Übersetzung nach dem chal-
däisehen Originale angefertigt habe. Die übrigen Texte werden



__ 44 —

durchgängig verglichen. Der lateinischen Version ist eine
genaue deutsche Übersetzung gegenübergestellt. Neben
reichlichen Anmerkungen unter dem Texte werden in besondern
Abhandlungen vor und nach den einzelnen Kapiteln diejenigen
Punkte besprochen, welche eine ausführliche Erörterung fordern.
Einiges aus diesen Exkursen mag hier ausgehoben werden.
Bezüglich der Lehre von der Verdienstlichkeit der guten Werke
wird darauf hingewiesen, dass unter den Werken der
Barmherzigkeit, welche Tobias übte, das Begraben der Toten vom
Engel als sittlich verdienstlich besonders hervorgehoben wird.
Das Verfahren des Tobias wird mit Recht als ein glänzendes
Beispiel der Übung dieses Werkes der Barmherzigkeit angeführt,
weil er es unter grossen Gefahren und Opfern, und weil er es

nicht bloss an Verwandten, sondern an seinen Volksgenossen
überhaupt übte. Einen noch höhern Wert erhält dieses
leibliche Werk der Barmherzigkeit, wenn es mit dem entsprechenden
geistigen Werke der Barmherzigkeit, dem Gebete für die
Abgestorbenen, verbunden wird. Für die Verstorbenen zu beten
und zu opfern, galt aber schon im Alten Bunde als ein heiliges
und heilsames Werk (2. Mach. 12, 43 sqq.), und es ist nicht
zu bezweifeln, dass auch Tobias dasselbe geübt hat. - Einen
Beitrag zur Angelologie und Dämonologie liefern die Exkurse
über den Engel Raphael und den Dämon Asmodäus. Nach der
Darstellung des Buches Tobias und der heiligen Schrift
überhaupt hat Gott eine grosse Zahl von rein geistigen Wesen
geschaffen; ein Teil derselben ist abgefallen und zu Dämonen
geworden: die gut gebliebenen sind alle Diener Gottes: es gibt
unter ihnen verschiedene Abstufungen, und sieben derselben
stehen in einem ausgezeichnetem Sinne, als die zahllosen
andern, vor Gottes Thron. Dazu gehört Raphael. Welcher
speziellen Klasse er zuzuzählen ist, ist nicht genau auszumachen ;

einige zählen ihn zu den archangeli, andere zu den potestates
oder den virtutes, andere zu den Seraphim. In der kirchlichen
Praxis wird Raphael als Erzengel und nicht bloss als Engel
des Heilens, sondern auch, mit Rücksicht auf die Geschichte
des Tobias, als Patron der Reisenden verehrt. Gegenüber der
Behauptung, die Vorstellung des Buches Tobias von sieben

Engeln, die vor Gott stehen, sei aus dem Parsismus entlehnt,
weist Reusch nach, dass eine solche Entlehnung von vornherein
nicht wahrscheinlich sei, weil die Engellehre unseres Buches



— 45 —

sonst durchaus mit der der protokanonischen Bücher übereinstimmt,

und von dieser eine Entlehnung aus dem Parsismus
nicht behauptet werden kann. Wohl aber gibt unser Gelehrter
prinzipiell zu: Einen Einfluss der altorientalischen Religionssysteme,

mit denen die Juden in der exilischen und nach-
exilischen Zeit bekannt wurden, auf die Entwicklung der
alttestamentlichen Engellehre kann man immerhin zugeben, aber
nur den Einfluss, welchen schon ältere Theologen anerkennen,
dass Gott eben mit Rücksicht auf das Bekanntwerden des Volkes
der Offenbarung mit jenen heidnischen Vorstellungen, und um
eine Trübung des wahren Glaubens durch dieselben zu
verhüten, die Wahrheit in entwickelterer und bestimmterer Form
hervortreten liess. Der Name Raphael bedeutet „Gott heilt"
oder „Heilung Gottes". Jedenfalls ist Raphael nicht der Schutzengel

des Tobias — dagegen sprechen 3, 25 und 12, 14. 20 —-,
sondern ein Engel, der in einem besondern Auftrag von Gott
gesandt wird, und der speziell ein Engel des Heilens ist. Dieses
ihm von Gott aufgetragene Werk beginnt er, indem er menschliche

Gestalt annimmt und dem Tobias seine Dienste anbietet.
Raphael hatte eine solche menschliche Gestalt angenommen,
dass er dem Azarias, dem Sohne des Ananias, glich. Auf
Befragen erklärt er sich für Azarias ; zudem leistet er dem Tobias
die Dienste, weiche ihm Azarias selbst geleistet haben würde,
und vertritt überhaupt ihm gegenüber ganz dessen Stelle. Darum
darf er vollständig als Azarias auftreten. Von diesem
Staudpunkte aus widerlegt Reusch die oft gegen das Buch Tobias
erhobene Anklage, ein Engel werde darin als Lügner
dargestellt, indem er darauf hinweist, wenn es keine unerlaubte
Täuschung sei, dass der Engel seine wahre Natur durch die
Annahme einer menschlichen Gestalt verberge und als Mensch

auftrete, so sei es, da er gerade die Gestalt des Azarias
angenommen, ebensowenig eine unerlaubte Täuschung, vielmehr
eine natürliche Konsequenz, dass er als Azarias auftrete und
von sich aussage, was Azarias von sich hätte aussagen können.
— Der Dämon, welcher nach 3, 8 die sieben Männer der Sara

getötet hatte, heisst Asmodäus Verwüster, Zerstörer). Ohne
Zweifel haben wir dabei an einen gefallenen Engel zu denken,
welchem Gott gestattete, die Männer der Sara zu töten. Dass
Gott einem Teufel gestatten könne, nicht bloss Menschen zu
schaden, sondern auch sie zu töten, ist eine Idee, welche dem



— 46

Buche Tobias keineswegs eigentümlich ist; sie wird auch im
Buche Job 1, 12; 2, 6 deutlich genug ausgesprochen. Über die
Vertreibung des Asmodäus wird berichtet (8, 2—3), Tobias habe,
der Weisung des Engels entsprechend, etwas von der Fischleber

auf glühende Kohlen gelegt, und darauf habe Raphael
den bösen Geist ergriffen und in der Wüste von Oberägypten
gebunden. Was das Räuchern betrifft, so handelt es sich dabei
um keine natürliche und auch um keine allgemeine übernatürliche

antidämonische Kraft desselben. Es bleibt also nur noch
eine doppelte Auffassung möglich: entweder hat Gott dieses
eine Mal dem Räuchern eine übernatürliche Kraft zur
Vertreibung eines bösen Geistes gegeben, oder es hat eine bloss
symbolische Bedeutung, so class der Dämon einfach durch Gott
oder in dessen Auftrag durch den Engel vertrieben wird. Für
welche von beiden Ansichten, die übrigens nicht stark
voneinander abweichen, man sich auch entscheiden mag. so bleibt
noch die Frage zu beantworten, warum gerade das Räuchern
mit Teilen des Fisches vorgeschrieben wurde. Nach Anführung
anderer Deutungen entscheidet sich unser Gelehrter für folgende
Erklärung: Die Bedeutsamkeit des Räucherns liegt weniger
darin, dass gerade mit Herz und Leber geräuchert wird, als
darin, dass zum Räuchern etwas von dem Fische genommen
wird, den Tobias gefangen hat. Von diesem Fische fürchtete
der junge Tobias für sein Leben (6, 3); Gott lenkte es aber
durch den Engel so, dass derselbe ihm nicht nur nicht schadete,
sondern dass gerade etwas, was von diesem Fische, der den
Tobias bedrohte, hergenommen war, das Mittel oder das äussern
Zeichen der Befreiung der Sara und der Heilung des altem
Tobias wurde. Dadurch wird sehr schön dieselbe Wahrheit
symbolisiert, welche durch die ganze, in unserm Buche erzählte
Geschichte bestätigt wird: dass Gott gerade das, was dem
Menschen als grosses Unglück oder als Tod und Verderben
drohende Gefahr erscheint, zu seinem Heil und Segen lenken
kann, wie die Erblindung und Verarmung des altern Tobias
und das Unglück der Sara von Gott zum Heile beider Familien
gelenkt wurden. — Bereits früher hatte sich Reusch über diese

Fragen ausgesprochen in einem Aufsatz der Tübinger Quartalschrift

1854, 422 sqq. : Der Dämon Asmodäus im Buche Tobias.
Ferner ist in diesem Zusammenhang zu erwähnen das Bonner
Universitäts-Programm zum 3. August: Libellus Tobit e codice



_ 47 _
sinaitico éditas et recensitus, Bonn 1870. Der hier aus dem
sinaitischen Kodex veröffentlichte griechische Text liegt der
Itala zu Grunde und schliesst sich an das verloren gegangene
Original enger an, als der gewöhnliche griechische Text und
die Vulgata.

Im Zusammenhang mir der Ausführung seiner bereits
erwähnten Absicht steht noch eine Ausgabe des Buches der Weisheit

zum Gebrauche bei Vorlesungen: Liber Sapientiœ greece
secundum exemplar vaticanum cum variis lectionibus, latine secundum
editionem vulgatam in usum scholarum cicademicarurn edifus, Fri-
burgi i. B., 1858. Der griechische Text ist der des ältesten
vatikanischen Kodex nach den Ausgaben von Holmes und
Tischendorf. Der gegenüberstehende Text der Vulgata ist der
taurinischen Ausgabe entnommen. In den Fussnoten sind
textkritische Anmerkungen beigefügt. Als Ergänzung veröffentlichte
Reusch drei Jahre später anlässlich des Antritts der ordentlichen

Professur: Observationes criticce in librum Sapientice, 1861.

Wiederum drei Jahre später finden wir von unserm Gelehrten
in der Tübinger Quartalschrift '1864, 330 sqq.) einen interessanten

Aufsatz über die Frage: Gehört Weisheit 2, 12—20, zu
den messianischen Weissagungen Die Antwort lautet: Die Stelle,
in der der Verfasser nicht ein bestimmtes einzelnes Ereignis,
sondern eine Szene schildert, welche sich seit Kains und Abels
Zeiten unzähligemal wiederholt, dass nämlich die Bösen durch
das Beispiel, die Mahnungen und den Tadel der Gerechten
entweder bekehrt oder verhärtet und zum Hasse gegen sie

gereizt werden, ist keine Weissagung vom Messias, so dass der
Verfasser mit Bewusstsein und ausschliesslich von diesem
geredet hätte ; wohl aber ist die Beziehung auf den Messias

gerechtfertigt, weil die Worte, nicht ausschliesslich, aber in sin-

gulärer Weise, auf ihn Anwendung finden. — Weiteres ist nicht
erschienen. Ein Teil eines Kommentars über das Buch der
Weisheit befindet sich, wie Gœtz p. 23 angibt, im Manuskript
auf der Bonner Universitätsbibliothek.

Gehen wir nunmehr zu den beiden Hauptwerken Reuschs
aus der vorvatikanischen Periode über, Das „Lehrbuch der
Einleitung in das Alte Testament1-'- erschien in erster Auflage 1859.

Der Referent der Tübinger Quartalschrift (1860, 143 sqq.), Weite,
lobte die durchaus gründliche und zweckmässige Behandlung



— 48 —

dea vielfach schwierigen Stoffes und wünschte dem Buche eine
grosse Verbreitung, sowie dem Verfasser wiederholte Gelegenheit

zu neuen Ausgaben desselben. Beide Wünsche gingen in
Erfüllung, bis 1870 erschienen noch drei Auflagen (1864, 1868,
1870). Dagegen wurden im „Katholik" (1860, I, 622) in einer
sonst wohlwollenden Rezension zwei Ausstellungen erhoben und
gesagt, Reusch versage der Tradition gegenüber der Kritik das
ihr gebührende Recht und sei in der Anführung der Urteile
protestantischer Gelehrten gegenüber der katholischen Wissenschaft

zu freigebig. Dies veranlasste Reusch zu einer Abwehr
in der Vorrede zur 2. Auflage (vin sq.). Dagegen fand sein
Buch, wie wir ebenda und im Vorwort zur 3. Auflage (x)
erfahren, in den zahlreichen protestantisch-theologischen
Zeitschriften mit zwei Ausnahmen, in deren einer es als ein neuer
Beweis dafür angeführt wurde, „dass in Päpstlicher kirche
niemals Wissenschaft gedeihen kann", keine Beachtung.

Das Buch hat zunächst die Bestimmung, als Grundriss bei
akademischen Vorlesungen zu dienen. Das .Material wird in
gedrängter Kürze, dabei aber klar und übersichtlich,
dargeboten, indem das besonders Wichtige durch den Druck
hervorgehoben ist, weitere Erläuterungen in kleinerem Drucke
folgen, und reichliche Literaturangaben gemacht sind. Bei der
Voranstellung des speziellen Teiles war die praktische Rücksicht
massgebend, dass die Hauptfragen der allgemeinen Einleitung,
namentlich die Lehre vom Kanon, um recht verstanden zu

werden, eine genauere Bekanntschaft mit den einzelnen
alttestamentlichen Büchern voraussetzen, als sie angehende
Theologen, für die das Buch zunächst bestimmt ist, zu besitzen
pflegen.

Auch in späterer Zeit, als andere Studien ihn vollauf
beschäftigten, hat Reusch die verschiedenen Fragen der Einleitungs-
wissenschaft nicht aus dem Auge verloren und im Zusammenhang

mit den Ergebnissen der Forschung die eigenen Ansichten
weitergebildet. Schon oben wurde darauf bei der Besprechung
der Schriften über Baruch und Tobias mehrfach hingewiesen.
Während sein Standpunkt in den vier Auflagen des Lehrbuchs
im wesentlichen derselbe blieb, wurde in den siebziger und
achtziger Jahren sein Blick weiter und seine Auffassung freier,
selbstverständlich ohne dass er zu irgend einer Zeit seiner
kirchlich-gläubigen Stellung untreu geworden wäre. Es ist zu



— 49 —

bedauern, dass infolge der bekannten äussern Umstände eine

Neuauflage nach 1870 nicht mehr möglich war; eine solche
würde in fast allen wichtigen Fragen Modifikationen in der
angedeuteten Richtung aufzuweisen gehabt haben. Um so mehr
mag es gestattet sein, vergleichsweise einiges auch in diesem
Zusammenhang hervorzuheben, wie er sich in den achtziger
Jahren über verschiedene Punkte der alttestamentlichen
Einleitung aussprach. Hatte er in seinem Lehrbuch (§§ 9—11) die
mosaische Abfassung des Pentateuchs (mit Ausnahme des Schlusskapitels

und einiger Glossen) aus äussern und innern Gründen
verteidigt, so ging er später von dem Grundsatze aus, dass die

Frage, in welchem Sinne der Pentateuch als mosaisch zu
betrachten sei, nicht eine dogmatische, sondern eine historischkritische

ist. und dass das Neue Testament die Verfasserschaft
des Moses nicht bezeugt, vielmehr nur lehrt, dass das Alte
Testament die unter göttlicher Leitung und Einwirkung
entstandene Urkunde der alttestamentlichen Heilsgeschichte und
Offenbarung sei. So war der Weg gebahnt, der zu dem
Ergebnis führte, dass der Pentateuch nicht so, wie er uns
vorliegt, von Moses herrührt, sondern ein Werk ist, in welchem
verschiedene ältere Aufzeichnungen zusammengearbeitet sind.
Als Ergebnis der kritischen Analyse des Pentateuchs (oder
vielmehr des Hexateuchs) gab Reusch, im Gegensatz zu seiner
frühern Auffassung, in Übereinstimmung mit den meisten
beteiligten Theologen, in den Vorlesungen der achtziger Jahre
ungefähr folgendes an. Bei der Abfassung des jetzigen
Hexateuchs sind hauptsächlich drei oder vier ältere Werke benützt
worden, nämlich a) das Buch des ersten Elohisten, die elohistischen
Bestandteile der Genesis, Teile von Exodus und Numeri und
fast den ganzen Leviticus umfassend, vorzugsweise
Gesetzgebung, namentlich Kultusgesetze, enthaltend, aber auch einen
Abriss der ganzen Geschichte von der Schöpfung an. b)

Aufzeichnungen des zweiten oder Jüngern Elohisten. c) Das Buch
des Jehovisten, wesentlich Geschichtsbuch, namentlich auch die
Patriarchengeschichte eingehend behandelnd, indes auch einige
gesetzliche Partieen umfassend, d) Das Werk des Deuterono-
mikers, das Deuteronomium seiner Hauptmasse nach und
verwandte Teile des Buches Josua umfassend. Nach einigen hat
ein Redaktor a) b) und c) vereinigt und ist d) von einem Spätem
eingeschoben worden, nach andern ist der Deuteronomiker

Revue intern, de Théologie. Heft 53, 1906. 4



— 50 —

zugleich der Redaktor unseres jetzigen Hexateuchs gewesen.
Wellhausen gegenüber hielt unser Gelehrter an der vorexi-
lischen Redaktion fest; ferner wies er darauf hin, wenn unser
Hexateuch aus den angegebenen Werken zusammengestellt sei,
so werde man deren Abfassungszeit wahrscheinlich in eine
frühere Zeit anzusetzen, sicher viel mehr aus der mosaischen
Zeit stammende Bestandteile darin anzunehmen haben, als
gewöhnlieh geschieht. Zusammenfassend bezeichnet Reusch als
theologisch zulässig und wissenschaftlich haltbar nunmehr
folgende Ansicht:

a) Mosaisch kann der Pentateuch zunächst darum mit Recht
genannt werden, weil das in ihm enthaltene Gesetz seinem
wesentlichen Inhalte nach von Moses promulgiert wurde, und
die alttestamentliche Heilsgeschichte bis zum Tode des Moses

darin dargestellt ist.
b) Ein Teil der Gesetze und ein Teil der geschichtlichen

Berichte ist von Moses oder zu seinerzeit aufgezeichnet worden.
c) Andere Teile der Gesetzgebung sind spätere Entwicklungen

der mosaischen Gesetzgebung, welche in demselben
Sinne als mosaisch bezeichnet werden, wie das apostolische
Symbolum und die apostolischen Kanones und Konstitutionen
als apostolisch.

cl) Die Geschichtsabschnitte des jetzigen Pentateuchs sind
teils aus Aufzeichnungen des Moses oder der mosaischen Zeit
(cf. b), teils aus spätem Aufzeichnungen entnommen.

e) In unserm Pentateuch haben wir also eine Bearbeitung
der mosaischen Gesetzgebung und der ältesten Geschichte
Israels, bei welcher Quellen von verschiedenen Verfassern und
aus verschiedenen Zeiten benutzt worden sind, einWerk, welches
als eine zuverlässige Urkunde der alttestamentlichen
Offenbarung und Heilsgeschichte, aber nicht als eine streng
historische Darstellung aller darin berichteten historischen Ereignisse

anzusehen ist.

f) Die Kritiker haben vielfach zu leicht und in viel zu
weiter Ausdehnung Widersprüche im Pentateuch angenommen.
Es darf aber zugegeben werden, dass der Redaktor
Quellenschriften benützt hat, welche in (theologisch oder heilsgeschichtlich

betrachtet) unwesentlichen Punkten voneinander abweichen.
In ähnlicher Art revidierte er auch seine früher geäusserten

Ansichten in betreff anderer Bücher. Hatte er vorher mit Be-



— 51 -
zug auf das Buch Jonas gesagt (§ 33, 2): Die Erzählung ist
eine wirkliche Geschichte, nicht eine erdichtete Parabel oder
dichterisch ausgeschmückte Sage, so erklärte er später : Der
Prophet Jonas ist allerdings eine geschichtliche Person (2. Kön.
14, 25). Es ist aber die Annahme nicht notwendig, dass das
Buch Jonas geschichtlich ist und nicht eine Sage oder Dichtung
enthält. In diesem letztern Falle musste das Buch lange nach
Jonas geschrieben sein, wofür allerdings nicht nur die sprachliche

Darstellung, sondern auch die Tatsache spricht, dass der
Inhalt des Buches im Alten Testament erst Tob. 14, 8 erwähnt
wird. Wer überhaupt die Tatsächlichkeit von Wundern in der
biblischen Geschichte zugibt, kann die Möglichkeit des im Buch
Jonas erzählten Wunders nicht bestreiten ; ob die Tatsächlichkeit

desselben! anzunehmen ist, hängt von der Entscheidung
der Frage ob, ob das Buch ein streng geschichtliches ist. —
Dagegen hielt Reusch auch in der Folgezeit noch seine im
Lehrbuch (§ 35) dargelegte Ansicht über die Echtheit des

zweiten Teiles des Isaias fest, indem er sich über den wahren
Grund der Bestreitung folgendermassen äusserte: Jedenfalls
begehen hier nicht die Verteidiger, sondern die Gegner der
Echtheit den Fehler, sich bei der historisch-kritischen
Untersuchung durch dogmatische Ansichten beeinflussen zu lassen,
denn sie stellen erst eine Regel a priori auf, nach welcher
bestimmt wird, was ein Prophet zu einer bestimmten Zeit habe

weissagen können, und entscheiden dann nach dieser
selbstgemachten Regel. Die historischen und kritischen Argumente
werden nirgendwo so sehr als Nebensache behandelt, so dass

es sich hier deutlich um die prinzipielle Frage über die
Möglichkeit einer übernatürlichen Erleuchtung der Propheten handelt.

Dass eine solche wirklich stattgefunden hat, zeigt kein
Buch deutlicher, als der zweite Teil des Isaias ; darum muss
er unecht sein, wenn man das nicht anerkennen will. — Auch
bei der Behandlung der allgemeinen Einleitung, namentlich in
der Lehre vom Kanon und von der Inspiration, nahm unser
Gelehrter Revisionen in der Richtung einer teils genauem
Darstellung, teils freiem Auffassung vor. Als Beispiel hierfür mag
am Schlüsse eine Zusammenstellung seiner Ansichten über
„protokanonisch und deuterokanonisch" Platz finden. Im Lehrbuch

(§ 59) heisst es: Der Name „deuterokanonisch" besagt
nicht, dass diesen Büchern ein geringeres Ansehen zukommt



— 52 —

als den protokanonischen — denn das Trienter Dekret
unterscheidet gar nicht zwischen protokanonischen und
deuterokanonischen Büchern — sondern nur, dass ihr kanonisches
Ansehen später, als das der protokanonischen, in der Kirche
allgemeine Anerkennung gefunden hat. Irrtümlich haben auch
einige nachtridentinische Theologen einen Unterschied zwischen
beiden Klassen von Büchern hinsichtlich ihrer Auktorität
statuieren wollen; so Lamy, Apparatus bibl. 1,2, c. 5; Jahn,
Einleitung, I, § 30. Später dagegen formulierte er seinen Standpunkt

so: Das Neue Testament gebietet nicht, und die kirchliche
Tradition gestattet nicht, die deuterokanonischen Bücher als
apokryph in dem Sinne zu bezeichnen, dass sie vom Kanon
des Alten Testaments auszuschliessen wären. Aber die Tradition
gestattet auch nicht, sie den protokanonischen Büchern
gleichzustellen. Der Umfang des Kanons wurde erst durch die
Reformatoren zum Gegenstande einer eigentlichen dogmatischen
Kontroverse gemacht. Das Tridentinum hatte recht, wenn es
die deuterokanonischen Bücher nicht als Apokryphen verwarf.
sein Dekret ist aber ungenau, sofern darin keine Distinktion
zwischen den beiden Klassen von Büchern gemacht wird. Die
von Lamy, Jahn und andern gemachte Unterscheidung ist als
Deutung des Trienter Dekrets unrichtig, sachlich aber richtig.
Nach dem Tridentinum darf der Name deuterokanonisch nicht
so verstanden werden, als ob diese Bücher den protokanonischen
hinsichtlich der Autorität nicht gleichständen. Nach den
geschichtlichen Tatsachen sind aber die Bücher deuterokanonisch
zu nennen, weil ihre kanonische Autorität aus dein Neuen
Testament nicht so sicher zu erweisen ist, wie die der
protokanonischen Bücher, und weil von den ersten Jahrhunderten
bis zum Tridentinum nicht immer, überall und von allen
anerkannt, vielmehr von vielen bestritten worden ist, dass den
deuterokanonischen Büchern gleiche Autorität mit den
protokanonischen zukomme. —

Als Parerga zum eben besprochenen Lehrbuch sind noch
zu nennen: Nikolaus von Lyra und seine Stellung in der Geschichte
der mittelalterlichen Schrifterklärung (Mainzer Katholik 1859, 2,

934 sqq. Die Abhandlung war ursprünglich seine
Antrittsvorlesung vom Jahre 1854). Der Prophet Jeremias, ein biblisches
Charakterbild (ib. 1860, I. 394 sqqA Zur Frage über den Verfasser
des Koheleth (Tübinger Quartalschrift 1860, 430 sqq. Reusch



— 53 —

verteidigt die Verfasserschaft des Salomo, die er jedoch in

spätem Jahren für unwahrscheinlich hielt). Die patristischen
Berechnungen der siebenzig Jahrwochen Daniels (ib. 1868, 535 sqq.
Enthält eine geordnete Zusammenstellung der patristischen
Berechnungen der siebenzig Jahrwochen bei Dan. 9, 24—-27, und
gelangt zum Resultat: Es bedarf keines weitern Beweises, dass

für die apologetische Verwendung der Weissagung von den

siebenzig Jahrwochen die Deutungen und Berechnungen der
Väter samt und sonders nicht genügen, und dass die Apologetik
sich hier — und ähnlich verhält es sich mit andern Stellen —
auf die von gewisser Seite mit Geringschätzung oder Argwohn
angesehene „moderne Exegese" stützen muss). Die Geschichte

des jüdischen Volkes (Chilianeum 1869, 417 sqq.).
Wie Gœtz (p. 27 sq.) auf Grund des literarischen Nachlasses

angibt, hatte Reusch die nicht ausgeführte Absicht, ein

grösseres Werk über die Vulgata zu schreiben. Folgende Bruchstücke

aus den zu diesem Zwecke gemachten Studien hat er
veröffentlicht: Die Äusserungen des h. Augustiiius über die Itala
(Tübinger Quartalschrift 1862, 244 sqq.). Ein neuer Itala-Kodex
ib. 1870, 32 sqq.). Die Würzburger Itcda-Fragmene (ib. 1872,
345 sqq. i. Erklärung der Dekrete des Trienter Konzils, welche sich

auf die Vulgata beziehen 'Katholik 1860, I, 641 sqq.). Zur
Geschichte der Entstehung der offiziellen Ausgabe der Vulgata (ib.
1860, II, 1 sqq.). Vercellones Beiträge zur Kritik der Vulgata
(Chilianeum 1864, 201 sqq. und 235 sqq.). —

Ein hervorstechendes Merkmal der geistigen Bewegung des

vorigen Jahrhunderts besteht darin, dass nach dem
Zurückweichen der anfangs dominierenden philosophischen Spekulation
die exakte Naturforschung in den Vordergrund trat und zu
hoher wissenschaftlicher Bedeutung gelangte. Ein weiteres
Charakteristikum ist die Popularisierung der wirklichen und

angeblichen Errungenschaften dieser Disziplin in Schriften,
Vorträgen und Zeitungen. In beiderlei Rücksicht liess sich eine

Stellungnahme nicht vermeiden gegenüber dem Berichte, den

uns die ersten Kapitel der Bibel über die Schöpfung und die
älteste Geschichte der Welt geben. Denn wenn man auch von
dem übernatürlichen Charakter der h. Schrift ganz absah oder
ihn leugnete, jedenfalls fanden sich hier die ältesten darauf
bezüglichen Nachrichten, deren Bestimmtheit und Sicherheit zu



— 54 —

der Frage nötigten, in welchem Verhältnisse die Ergebnisse der
Naturforschung zu den Nachrichten einer der ältesten Literaturen

stehen.
Nun gibt es unter den Naturforschern älterer und neuerer

Zeit eine Reihe von Gelehrten ersten Ranges, welche entweder
ihren Glauben an die biblische Offenbarung offen und freudig
bekennen und sich bestreben, die Vereinbarkeit der Ergebnisse
der Naturforschung mit den Angaben der Bibel wissenschaftlich
nachzuweisen, oder die sonst eine religiöse Gesinnung an den
Tag legen. Andere unterlassen wenigstens in ihren wissenschaftlichen

Erörterungen Angriffe gegen die Religion, ja sie
missbilligen ausdrücklich die materialistischen und atheistischen
Äusserungen ihrer Fachgenossen. Daneben gibt es, wie heute,
so damals schon, eine erhebliche Anzahl von Forschern, und
darunter Zelebritäten in ihrer Wissenschaft, die eine feindliche
Stellung gegenüber der Offenbarung einnehmen.

AVas aber die populärwissenschaftliche Literatur betrifft,
so war eine Täuschung nicht möglich: Die vorherrschende
Strömung und Tendenz derselben war der Offenbarung
entschieden feindselig, indem sie offen oder verhüllt von der Voraussetzung

ausging, dass der Glaube an die h. Schrift mit den
Ergebnissen der wissenschaftlichen Forschung ganz unvereinbar
sei. Fortwährend erschienen grössere oder kleinere, populär
und teilweise anziehend geschriebene Bücher, und wurden in
belletristischen, politischen und wissenschaftlichen Zeitschriften
Aufsätze veröffentlicht, welche zum Teil ex professo die Lehren
des Christentums und das Ansehen der h. Schrift bekämpften.

Welche Aufgabe erwuchs unter diesen Umständen der
Theologie? Ignorieren konnte und durfte sie die erwähnten
Erscheinungen nicht. Hatte sich in frühern Jahrhunderten die
kirchliche Wissenschaft stets mit den Ergebnissen der profanen
Erkenntnis, insbesondere der Philosophie, auseinandergesetzt,
so konnte sie ihre Würde als Königin unter den Wissenschaften
nicht durch stolze oder furchtsame Isolierung behaupten, sondern
nur durch das erfolgreich durchgeführte Bestreben, einerseits
die Resultate der Naturforschung als ein brauchbares Mittel
zur Verteidigung der Bibel zu benützen; anderseits aber und
hauptsächlich musste sie, da vielfach nicht bloss von frivolen
und oberflächlichen Schwätzern, sondern auch von angesehenen
Gelehrten kategorisch die Unvereinbarkeit von Wissenschaft



— 55 —

und Bibel behauptet wurde, den Beweis herzustellen suchen,
dass jene Unvereinbarkeit in Wirklichkeit nicht vorhanden ist,
dass vielmehr die richtig verstandeneu Sätze der Bibel mit den

gesicherten Ergebnissen wissenschaftlicher Untersuchungen in
keiner Weise in Widerspruch stehen. Diese Aufgabe war um
so dringender, weil es sich nicht mehr um Erörterungen
ausschliesslich unter Gelehrten handelte. Vielmehr war bereits in
weiten Volkskreisen durch die erwähnten popularisierenden
Bestrebungen der Glaube erschüttert und die Ehrfurcht vor dem
Heiligen geschwächt oder gar untergraben.

In der vordersten Reihe derjenigen, welche der hieraus
sich ergebenden Aufgabe einer vergleichenden Darstellung der
Lehre der Bibel und der Ergebnisse der Naturforschung, sowie
der Rechtfertigung der richtig verstandenen Kirchenlehre gegenüber

den erwähnten Angriffen sich unterzogen, stand Reusch,
dem Theologie und Glaube zu keiner Zeit seines Lebens bloss
Sache des Kopfes, sondern stets auch des Herzens gewesen
sind. Zur Übernahme dieser Aufgabe war er um so mehr
berufen und befähigt, als er seit seiner Gymnasialzeit neben der
entschieden philologischen Grundrichtung seines Geistes auch
naturwissenschaftliche Studien aus Neigung betrieben hatte, und
dadurch um so eher in der Lage war, neben dem eifrigsten
Betriebe seiner Fachwissenschaft sich mit der einschlägigen
naturwissenschaftlichen Literatur in weitestem Umfange gründlich

bekannt zu machen. Nachdem er vor Studierenden aller
Fakultäten Vorlesungen über die ersten Kapitel der Genesis

gehalten, gab er diese Vorträge 1862 in Buchform heraus unter
dem Titel: Bibel und Natur. Vorlesungen über die mosaische

Urgeschichte und ihr Verhältnis zu den Ergebnissen der Naturforschling.
Das Werk fand solchen Anklang, dass 1866 die zweite, 1870
die dritte und im Jahre 1876 die vierte Auflage (diese bei Eduard
Weber, Bonn) erschien. P]ine Vergleichung derselben zeigt, dass
der Verfasser fortgesetzt bestrebt war, die Darstellung zu
verbessern und die inzwischen bekannt gewordenen neuen
Forschungsresultate in gründlicher Untersuchung zu berücksichtigen.
Dies beweist z. B. sein Übergang von der konkordistischen zur
idealen Auffassung der sechs Tage (siehe unten).

Vor allem kam es darauf an, einen Standpunkt zu finden,
der beiden Wissensgebieten, der Theologie und der Naturwissenschaft,

gerecht wurde. Daher beginnt unser Gelehrter mit einer



— 56 —

Untersuchung über das Verhältnis von Bibel und Theologie zu
den Naturwissenschaften und zeigt, welche Aufschlüsse wir von
der Bibel und welche wir von der Naturwissenschaft zu
erwarten haben, in welchen Fragen der Offenbarung und in
welchen Fragen der Naturwissenschaft das entscheidende Wort
zusteht. Bibel und Natur sind beide gleichsam Bücher,
geschrieben von der Hand Gottes, damit der Mensch die Wahrheit

daraus lese. Ist aber Gott der Urheber von beiden, so

kann das, was uns die Bibel lehrt, nicht mit dem in Widerspruch

stehen, was die Natur uns zeigt. Die in der Bibel
aufgezeichneten Offenbarungen Gottes können keinen Irrtum
enthalten, aber auch die Natur lehrt uns nichts falsches, denn
sie ist das Werk desselben Gottes, dessen Wort die Bibel ist,
und ein und derselbe Gott ist es, der in den Worten der Schrift
und in den stummen Zeichen der Natur zu dem Menschengeiste

redet.
Aber es muss eine scharfe Grenzlinie zwischen beiden

gezogen werden durch genaue Fixierung der eigentümlichen
Aufgabe einer jeden von ihnen. In dieser Hinsicht ist stets der
wichtige Satz festzuhalten: Die übernatürliche göttliche
Offenbarung hat niemals die Bereicherung unseres profanen Wissens
zum Zwecke ; darum hat auch die Bibel nirgendwo die Absicht,
uns eigentlich naturwissenschaftliche Belehrungen zu geben.
Vielmehr teilt sie uns nur religiöse und sittliche Wahrheiten
mit; mit Bezug auf diese, also in rebus fidei et morum, sind
mit Ausschluss jeder profanen Wissenschaft allein die Regeln
der biblischen Hermeneutik massgebend. Nur per accidens
spricht die Bibel auch von Ereignissen, Erscheinungen und
Gesetzen der Natur. Wo dies geschieht, da werden sie also
nicht um ihrer selbst willen, sondern nur um der religiösen
Momente willen berührt, die damit verschmolzen sind. Dabei
macht sie keinen Anspruch auf wissenschaftliche Korrektheit,
sondern nur darauf, sich verständlich auszudrücken. Deshalb
spricht sie über diese Dinge nicht in korrekt wissenschaftlichem
Ausdruck, sondern so, wie der gewöhnliche Mensch auf Grund
dessen, was er wahrnimmt, davon redet.

Dagegen ist es Aufgabe der Naturwissenschaft, die
Erscheinungen der körperlichen Dinge in ihrem Zusammenhange
aufzufassen und darzustellen, ein Ziel, von dessen völliger
Erreichung, trotz der Ungeheuern Fortschritte, sie noch weit ent-



— 57 —

femt ist, und bei der Mangelhaftigkeit aller menschlichen
Erkenntnis auch stets bis zu einem gewissen Grade, trotz aller
Anstrengungen und Erfolge, entfernt bleiben wird. Bei der
Lösung der naturwissenschaftlichen Aufgabe liegt eine
Grenzüberschreitung nahe, die darin besteht, dass die Forschung sich
nicht auf die Erfassung und Darstellung der Vorgänge innerhalb

der Natur, wie sie es sollte, beschränkt, sondern sich auf
Fragen einlässt, die gar nicht in den Kreis ihrer Wahrnehmung
und Erfahrung fallen und fallen können, sondern notwendig
der Theologie und der Philosophie überlassen bleiben müssen.

Geist, Freiheit, Gott kommen auf dem Gebiete der möglichen
Erfahrung eines Naturforschers gar nicht vor, als solcher darf
er also auch nicht darüber reden. Insbesondere liegt die Frage,
ob die Materie ewig, oder ob die Welt erschaffen sei, für den

Naturforscher extra artem, seine Wissenschaft ist hier inkompetent,

er hat die Lösung andern Wissensgebieten zu überlassen.
Ebensowenig darf aber auch, und auch dieser Fehlgriff ist
vorgekommen, der Theologe die ihm gesteckte Grenze überschreiten
und etwa die Naturwissenschaft von vornherein als Feindin der
Offenbarung behandeln.

Nach diesen Präliminarien folgt unter sorgfältiger Beobachtung

derselben eine genaue Exegese der beiden ersten Kapitel
der Genesis, woraus folgendes hervorgehoben sei. Absicht des

Moses ist es und kann nur sein, uns mitzuteilen, dass Gott der
Schöpfer der Welt ist. Warum beschränkt er sich aber nicht
auf diesen einfachen, unbestritten theologischen Satz? Warum
gibt er eine Geschichte der Entwicklung des Kosmos oder
vielmehr eine Geogonie? denn für ihn hat, seinem Zwecke
entsprechend, die Erde nicht als Himmelskörper neben andern
Gestirnen, sondern nur als Wohnplatz der Menschen Interesse.
Der Hauptgrund, warum Moses sich nicht auf den allgemeinen
Satz: Gott hat die Welt erschaffen, beschränkt, sondern das

Werk der Schöpfung im einzelnen beschreibt, ist religiöser oder
theologischer Art, wie wir aus dem 3. Vers des 2. Kapitels
ersehen. Das Sechstagewerk Gottes sollte ein Vorbild für die
menschliche Arbeitswoche sein. Wenn aber von Gott gesagt
wird, „er ruhete am siebenten Tage von all seinem Werke",
so sollte der Leser des Pentateuchs daraus entnehmen, dass er
seine äussere Tätigkeit und Arbeit auf sechs Tage beschränken,
am siebenten Tage aber aus Gehorsam gegen Jehovah, zu seiner



— 58 —

Verehrung und zum Danke für die göttliche Wohltat der
Erschaffung, die irdischen Arbeiten unterbrechen und mit
religiösen Übungen vertauschen solle. So bleibt es also wahr: Die
Offenbarung hat nicht den Zweck, unsere profanwissenschaftlichen

Kenntnisse zu berichtigen oder zu erweitern, sondern
uns religiöse Wahrheiten zu vermitteln; und wo die Offenbarung
naturwissenschaftliche Elemente mit in ihren Bereich zieht, da
werden diese nicht um ihrer selbst willen, sondern nur um der
religiösen Momente willen berührt, die damit verschmolzen sind.

Was haben wir unter den sechs „Tagen" des mosaischen
Schöpfungsberichtes zu verstehen j Exegetisch zulässig sind
folgende Deutungen :

1. Unter den sechs Tagen sind Zeiträume von je 24 Stunden
zu verstehen, so dass die ganze Zeit von dem Anfange der
schöpferischen Tätigkeit Gottes bis zur Erschaffung des Menschen
nur sechsmal 24 Stunden gedauert hat.

2. Da erst am vierten Tage das jetzige Verhältnis von
Sonne und Erde fixiert wurde, so ist für die ersten drei Tage
die Annahme notwendig, dass der Wechsel von hell und dunkel
damals noch nicht durch die Bewegung der Sonne, sondern auf
irgend eine andere Weise bewirkt wurde, so dass sich neben
drei natürlichen drei „künstliche" Tage von je 24 Stunden
ergeben.

3. Es ist aber auch denkbar, dass das Hexaemeron aus
drei Tagen von je 24 Stunden und aus drei Tagen von
unbestimmt langer Dauer besteht,

4. Möglich ist auch, dass der Beginn der schöpferischen
Tätigkeit Gottes (V. 1) und der Anbruch des ersten der sechs

Tage (V. 3) durch einen längern Zeitraum voneinander
getrennt sind. Die ganze Zeit vom Anfang der schöpferischen
Tätigkeit Gottes bis zur Erschaffung des Menschen umfasst nach
dieser Theorie a) die unbestimmt lange Periode, welche dem
ersten der sechs Tage voranging, und b) sechs Tage, von
welchen wenigstens die letzten drei 24 Stunden lang waren.
An diese Auffassung schliesst sich die Restitutions-Theorie an.

') Über diese Frage hatte Keusch bereits einen Aufsatz veröffentlicht
im Katholik, 1861, I, 284 sqq.: Die sechs Tage im ersten Kapitel der Genesis;
ein Bruchstück aus akademischen Vorlesungen über das mosaische Hexaemeron.



59 —

5. Diesen Ansichten, bei welchen die buchstäbliche
Auffassung der sechs Tage festgehalten wird, tritt eine andere
gegenüber, nach welcher wir unter der Schöpfungswoche nicht
sechsmal 24 Stunden, sondern sechs unbestimmt lange Zeiträume
zu verstehen haben. An und für sich lässt das hebräische Wort
Jom diesen Sinn zu, indem es nicht immer „Tag" im
buchstäblichen Sinne bedeutet, sondern auch da gebraucht wird,
wo von Zeit im allgemeinen die Rede ist. Der Hauptgrund nun,
warum wir von der zunächst gegebenen wörtlichen Bedeutung
abgehen und die freiere Übersetzung wählen, ergibt sich aus
der Erwägung, was für einen Zweck Gott dabei hatte, uns zu
offenbaren, nicht nur, dass die Welt von ihm geschaffen, sondern
auch, dass sie in sechs Tagen geschaffen sei. Das göttliche
Sechstagewerk, wie schon früher hervorgehoben, und der darauf
folgende göttliche Sabbat einerseits, und die menschliche Woche,
die sechs Arbeitstage und der Sabbat, anderseits, bilden eine
von Gott gewollte Parallele. Die Schöpfungswoche ist das
göttliche Urbild, unsere Woche das irdische Abbild. Der
chronologische Grundbegriff', von dem wir ausgehen müssen, ist
demnach nicht der Tag, sondern die siebentägige Woche. Die
Siebenzahl ist religiös bedeutungsvoll und durfte daher nicht
übergangen werden ; ob es eine Siebenzahl von Minuten, Stunden,

Tagen, Jahren, Jahrhunderten ist, ist an und für sich
unwesentlich. Nach dieser Auffassung bezeichnen also die sechs

Tage sechs aufeinanderfolgende unbestimmt lauge Perioden.
Diese Theorie wird die konkordistische genannt.

6. Noch weiter von der ursprünglichen Bedeutung des

Wortes Tag entfernt sich die sogenannte „ideale" Auffassung,
nach welcher die sechs Tage als Ganzes der ganzen Reihe von
Perioden entsprechen, wTelche von dem ersten Anbeginn der
Dinge bis zur Erschaffung des Menschen verflossen sind. Aber
es sind nicht sechs aufeinanderfolgende Perioden damit gemeint,
sondern nur sechs Seiten oder Phasen der schöpferischen Tätigkeit

Gottes, sechs Hauptgesichtspunkte, unter welche die

schöpferischen und weltbildenden Akte Gottes geordnet werden
können.

Nunmehr werden die erwähnten exegetischen Möglichkeiten
in erschöpfender Weise an den Ergebnissen der Naturwissenschaften,

der Astronomie, der Geologie und der Paläontologie,
geprüft.



— 60 —

1. Die buchstäbliche Auffassung der sechs Tage blieb so
lange massgebend, bis durch die geologischen und paläontologischen

Forschungen die Erkenntnis aufkam, dass von dem

Beginn der schöpferischen Tätigkeit Gottes bis zur Erschaffung
des Menschen eine lange Zeit verflossen sein müsse, innerhalb
welcher die Pflanzen und Tiere existiert haben, deren Überreste
man in den verschiedenen Schichten der Erde vorfand. Nachdem

diese Entdeckungen zum Verlassen der früher festgehaltenen
Auffassung geführt, kamen nun fast gleichzeitig zwei neue
Erklärungsversuche auf.

2. Zunächst brachte man den biblischen Bericht mit den

Ergebnissen der geologischen Forschungen dadurch in Einklang,
dass man die sechs Tage als bildliche Bezeichnung von sechs

grossen Perioden der ältesten Geschichte der Erde auffasste.
Fand man in dieser Übereinstimmung eine glänzende Apologie
der h. Schrift und einen Beweis für den genialen Scharfblick
des Moses, der die mühevollen Ergebnisse wissenschaftlicher
Untersuchungen vor vielen Jahrhunderten antizipiert habe, so

zeigte sich doch bald, dass neben manchen Übereinstimmungen
auch tiefgreifende Differenzen vorkamen, so tiefgreifende, dass
die konkordistische Auffassung des Schöpfungsberichts als
unhaltbar bezeichnet werden muss.

3. Andere glaubten, in der Restitutionstheorie ein radikale.-^
Mittel gefunden zu haben, um allen Zwistigkeiten zwischen
Exegeten und Geologen vorzubeugen. Nach dieser Ansicht ist
zwischen dem ersten göttlichen Schöpfungsakte, von welchem
der erste Vers der Genesis redet, und dem ersten Akte des

ersten Tages des Hexaemeron, von welchem der dritte Vers
spricht, eine lange Zeit verflossen. Schon vor dem Hexaemeron
ist die Erde gestaltet und ein Wohnplatz des organischen Lebens
gewesen. Diese erste Gestaltung der Erde und diese ersten
Organismen wurden aber durch eine Katastrophe vernichtet,
deren Folge der zweite Vers beschreibt. Bei dem von V. 3 an
Erzählten handelt es sich also um eine Neugestaltung der Erde
und um eine Neubildung der organischen Wesen, woher auch
der Name dieser Hypothese rührt. Sie bietet zwei Vorteile :

a) sie schliesst einen Widerspruch zwischen der Geologie und
der Bibel aus. Was die Kant-Laplacesche Theorie, was
Neptunismus und Plutonismus lehren, fällt alles in die Zeit, die
den sechs Tagen des ersten Kapitels der Genesis voranging.



_ 61 -
Erst wo die paläontologische Geschichte der Erde aufhört,
beginnt die biblische Geschichte der Erde, b) Die buchstäbliche
Auffassung dei' sechs Tage ist dabei zulässig. Indessen ist diese
Theorie deshalb nicht stichhaltig, weil ihre Voraussetzung nicht
zutrifft, vielmehr durch die geologischen Forschungen als irrig
erwiesen ist. Vorwelt und Jetztwelt sind nicht in dieser Weise
geschieden, und eine Katastrophe der beschriebenen Art hat
nicht stattgefunden. Darum ist auch die Restitutionstheorie
nicht haltbar.

4. Reusch selber entscheidet sich, nachdem er früher die
konkordistische Ansicht vertreten, später für die „ideale"
Auffassung. Sie verzichtet auf eine im einzelnen nachzuweisende
Konkordanz zwischen Bibel und Geologie, aber doch ist nach
ihr das Hexaemeron eine grossartige Entwicklung und detaillierte

Auseinanderlegung des -wichtigen Glaubensartikels der
Juden, der auch an der Spitze unseres Symbolums steht: Credo
in unum Deum, factorem cceli et terra). Kein Unbefangener
kann das erste Kapitel der Genesis lesen, ohne zu sehen, dass

darin Gott als der Schöpfer aller Dinge, der Mensch als der
Mittelpunkt der irdischen Schöpfung und der Sabbat als der
zu Ehren des Weltschöpfers zu feiernde Tag dargestellt wird.
Das und das allein ist religiös bedeutsam: das übrige, die
Einkleidung und Ausführung dieser Wahrheiten, ist für die Religion
ganz gleichgültig. So hat die ideale Auffassung die bedeutende
Präsumtion für sich, dass in ihr voller Ernst gemacht wird
mit dem mehrerwähnten Grundsatze, dass die biblische
Offenbarung nur den Zweck hat, uns religiöse, nicht aber den Zweck,
uns profanwissenschaftliche, hier geologische, Kenntnisse
mitzuteilen ; und da sie einerseits den Worten der h. Schrift keine
Gewalt antut, anderseits den Ergebnissen der naturwissenschaftlichen

Forschungen gerecht wird, so werden wir sie als
die richtige anzusehen haben.

Einer gründlichen Untersuchung über die Sündflut sind
vier A'orträge gewidmet. Durch die von den Geologen
konstatierten Tatsachen ist die Möglichkeit einer Überflutung, wie
sie in der Genesis berichtet wird, erwiesen. Positive Beweise
für die Wirklichkeit der Flut brauchen wir von der
Naturwissenschaft gar nicht zu verlangen. Die Wahrheit des biblischen
Berichtes ist der Naturwissenschaft gegenüber vollkommen
genügend sichergestellt, wenn in demselben nichts vorkommt,



— 62 —

dem wissenschaftlich konstatierte Tatsachen widersprechen.
Der Bericht der h. Schrift nötigt uns aber nicht, die Flut als
eine universelle in dem Sinne aufzufassen, dass alle Höhen der
Erde gleichzeitig von Wasser bedeckt gewesen seien. Es

genügt die Annahme, dass nur die Berge gemeint seien, die im
Gesichtskreise des Noe lagen. In einem andern Sinne aber ist
die Flut freilich eine universelle, insofern nämlich nur Noe
und die Seinigen gerettet wurden. Die Abstammung aller
Menschen von Noes Söhnen findet Reusch Gen. 9, 19 ausdrücklich

ausgesprochen. Er teilt also nicht die weitergehende
Ansicht, die auch von entschieden bibelgläubigen Gelehrten
vorgetragen wird, dass die Sündflut nicht einmal in dem Sinne als
universell angesehen werden müsse, dass alle Menschen ausser
denen in der Arche, sondern nur in dem Sinne, dass alle
Bewohner der dem Noe und den Seinigen bekannten Länder
darin umgekommen seien, so dass also Völkerschaften, welche
schon damals von der Hauptmasse der Menschheit, die in Asien
wohnte, ganz getrennt und ihr fremd geworden waren, von der
Sündflut gar nicht berührt worden wären. Vielmehr betont
unser Gelehrter nachdrücklich den Charakter der noachischen
Flut als eines göttlichen Strafgerichtes, dessen Zweck und
Folge die Vertilgung aller damals lebenden Menschen, mit
Ausnahme der acht in der Arche befindlichen, war. Wie verhält
es sich aber mit der Tierwelt? Der Ausdruck, „alle Tiere"
seien umgekommen, braucht nach hebräischem Sprachgebrauch
nicht wörtlich genommen zu werden. Es genügt die Annahme,
dass es sich um die Landtiere in der von Noe bewohnten
Gegend handelt. Ebensowenig muss der Satz : von allen Tieren
seien Paare in die Arche gekommen, buchstäblich verstanden
werden. Für Noe waren eben „alle Tiere" diejenigen, die irgendwie

seine Aufmerksamkeit erregt hatten. Von der Pflanzenwelt
spricht die Genesis nicht ausdrücklich. Wenn aber die Taube
ein frisches Ölblatt mitbringt, so legt sich die Annahme nahe,
dass die Vegetation wenigstens stellenweise auf der Erde die
Flut überlebt und sich von diesen Stellen aus auch dorthin
wieder verbreitet hat, wo sie untergegangen war. Wenn sich
auch manches, z. B. die Unterbringung einer so grossen Anzahl
von Tieren nebst der nötigen Nahrung in der Arche, ferner
die nautische Brauchbarkeit der letztern, erklären lässt, so
bleibt doch noch neben andern Schwierigkeiten die Möglichkeit
offen, dass der Naturwissenschaft vielleicht der Beweis gelänge,



— 63 —

nach dem natürlichen Laufe der Dinge sei eine Überflutung,
wie sie die Genesis beschreibt, unter den gegenwärtigen
physikalischen Verhältnissen der Erdoberfläche und ihrer Atmosphäre
nicht möglich. Damit wäre aber durchaus noch nicht die
Unmöglichkeit des in der Genesis Erzählten bewiesen. Wir können
unbedenklich zugeben, dass die Überflutung nicht nach dem
natürlichen Laufe der Dinge stattfinden konnte. Die Genesis

behauptet das gar nicht, stellt vielmehr deutlich genug das

Strafgericht der Sündflut als ein ausser dem natürlichen Laufe
der Dinge liegendes singuläres Ereignis dar. Ein solches
Vorkommnis praeter naturam darf nicht nach den Naturgesetzen
beurteilt werden, welche die Wissenschaft auf Grund dessen,
was sich jetzt begibt, festsetzt; die Frage, ob nicht irgend
einmal etwas, wras den bekannten Naturgesetzen nicht gemäss ist,
sich dennoch wirklich habe zutragen können, kann die
Naturwissenschaft gar nicht einmal erörtern, denn zur Untersuchung
dieser Frage fehlen ihr alle Mittel.

In diesem Zusammenhang spricht sich Reusch schön und

klar über die Wunder aus (p. 303). Es sei gestattet, seine
prinzipielle Äusserung wörtlich anzuführen: „Die Frage nach der
Möglichkeit der Wunder ist keine naturwissenschaftliche. Der
Naturforscher kann in bezug auf einen Vorgang erklären: nach
den mir bekannten Naturgesetzen und durch die mir bekannten
Kräfte hat dieses sich nicht zutragen können ; meine Beobachtungen

bieten keine Analogie dazu, und in dem, was ich durch
meine Forschungen ermittelt habe, finde ich keine genügende
Erklärung dafür. Damit ist der Naturforscher als solcher nach
dem englischen Ausdrucke an seines Witzes Ende angelangt.
Zu dem Schlüsse, der Vorgang sei erdichtet, berechtigt ihn
seine Wissenschaft nicht, sondern nur zu dem Schlüsse, er liege
ausserhalb des Bereiches seines Wissens. Will er noch etwas
hinzufügen, so kann es nur folgendes sein : Es bleibt noch eine
doppelte Möglichkeit: entweder ist der Vorgang doch ein
natürlicher, und es gibt Kräfte und Gesetze in der Natur, durch die

er bewirkt worden ist, die ich aber nicht kenne ; oder der
Vorgang ist durch Kräfte und Gesetze bewirkt worden, die ausserhalb

der Natur liegen, von deren Existenz die Naturwissenschaft

mithin nichts wissen kann ')."

') Über die nicht berechtigte Annahme von Kräften und Gesetzen
ausserhalb der Natur vergleiche indessen: Th. Weber, Metaphvsik, II (Gotha
1891), 196 sqq.



— 64 —

Dass es nicht von Ewigkeit her Pflanzen und Tiere
gegeben, dass das organische Leben auf der Erde einen Anfang
gehabt, ist. eines der gesichertsten Ergebnisse der geologischen
Forschungen. Wie sind aber die ersten Organismen entstanden?
Diese Frage kann die Naturforschung, wenn sie sich in ihren
Grenzen hält, nicht beantworten ; ihre Vertreter müssen
bekennen : In allen unsern Forschungen kommen wir endlich auf
ein Glied, über das wir nicht hinaus können. Die Art der
Entstehung der ersten Organismen ist uns als Naturforschern eben
so unbekannt, wie der Uranfang der Dinge. In diesem Falle
kann natürlich von einem Widerspruch mit der Bibel nicht die
Rede sein, wenn diese die Frage, deren Beantwortung die
Naturwissenschaft von sich ablehnt, dahin beantwortet: Die
Entstehung der ersten organischen Wesen ist auf den Willen Gottes
zurückzuführen. Wird aber doch die Entstehung der organischen
Wesen zum Gegenstand von Hypothesen gemacht, so ergeben
sich zwei Möglichkeiten: a) Pflanzen und Tiere können nur
auf dem Wege der Fortpflanzung durch Keime und Eier von
andern Pflanzen und Tieren entstehen, b) Es gibt eine sogenannte
generatio aequivoca oder spontanea (Heterogenic oder Autogonie),
d. h. eine Urzeugung ohne Keime und Eier aus anorganischen
Stoffen. Seit den Zeiten des h. Augustinus sind die Theologen
mit der generatio œquivoca zurecht gekommen, als dieselbe
noch in einer viel weitern Ausdehnung angenommen wurde,
als sie später behauptet wurde. Daher spricht Reusch seine

Meinung dahin aus: Die Unmöglichkeit der Urzeugung darf
kein Theologe — und er fügt mit Recht hinzu: ich glaube auch
kein Philosoph1) —behaupten. Er selber vertrat die Auffassung,
es sei höchst wahrscheinlich, dass nach der jetzigen Ordnung
der Natur keine einzige Art von Pflanzen und Tieren durch
Urzeugung entsteht: nur bei einigen winzig kleinen und sehr
niedrig organisierten Wesen hielten einige Naturforscher es

nicht für erwiesen, dass sie nicht durch Urzeugung entstehen.
Die Naturwissenschaft sei ferner nicht berechtigt zu der
Annahme, dass die Urzeugung, die jetzt nicht stattfindet, früher
stattgefunden, dass die Materie vormals eine Zeugungskraft
besessen habe, die sie jetzt nicht besitzt. Ist also die Natur-

') Cf. Theodor Weber, Metaphysik, II (Gotha 1891), 210 sqq., wo die

generatio sequivoca spekulativ begründet wird.



— 65 —

Wissenschaft nicht im stände, über die Entstehung der ersten
organischen Wesen eine wissenschaftlich begründete Ansicht
auszusprechen, so kann sie Einwendungen gegen die Lehre der
Bibel, dass die ersten Pflanzen und Tiere von Gott „schöpferisch
hervorgebracht" worden sind, nicht erheben. Hiergegen ist
indessen daran zu erinnern, dass die Bibel von einer „schöpferischen

Hervorbringung" der Pflanzen und der Tiere nicht redet,
und dass, abgesehen von den inzwischen neu erschienenen
naturwissenschaftlichen Darlegungen, aus philosophischen Gründen

die Annahme einer Urzeugung nicht zu umgehen sein
dürfte '). Ebenso könnte die folgende Wendung (p. 352) als
nicht ganz genau zu beanstanden sein : Wenn sich der
unorganische Stoff zu lebenden Wesen organisiert hätte, so wäre
das nicht durch eine ihm wesentlich innewohnende Kraft nach
notwendigen Gesetzen geschehen, sondern nach Gesetzen, die
Gott gegeben, und unter Umständen, die von Gott vorhergesehen
und vorbereitet worden wären. Denn das an erster Stelle
Gesagte bildet nicht notwendig einen Gegensatz zu: von Gott
gegeben, vorhergesehen, vorbereitet. Indessen, wenn auch
Reuschs Meinung, die Lehre von der Urzeugung werde immer
problematischer, heute kaum mehr zutrifft, auch bei der
Annahme der generatio sequivoca und der mechanisch-kausalen
Auffassung der Natur und ihres ganzen Lebens bleibt der Punkt,
um den es unserm Gelehrten zu tun war und allein zu tun
sein konnte, unerschütterlich fest: Der biblische Bericht, „dass
Gott die Welt erschaffen habe", bleibt vollkommen wahr, und
es handelt sich nur um die richtige Erfassung und Darlegung
desselben, gegründet auf der klaren Erkenntnis, was „schaffen"

ist.
Auch heute noch steht die Deszendenztheorie im Vordergründe

des Interesses. Mit ihr setzt sich Reusch in drei
Abschnitten auseinander. Hielt man früher an der Annahme der
Beständigkeit und Gesondertheit der Arten (Spezies) fest, so
trat dieser Lehre im vorigen Jahrhundert die namentlich von
Darwin verfochtene Deszendenztheorie mit der Behauptung
entgegen, alle Tier- und Pflanzenformen, welche existieren und
je existiert haben, könnten auf einige wenige Stammformen,
vielleicht auf eine einzige Urform, zurückgeführt werden. Als-

>) L. c. p. 217.

Revue intern, de Théologie. Heft 53, 1906.



— 66 —

bald entbrannte ein lebhafter, ja erbitterter Streit, indem von
den Anhängern Darwins die Diskussion im Interesse des
Materialismus und Atheismus auf das theologische und
philosophische Gebiet hinübergespielt wurde. Unter solchen
Umständen liess sich eine Stellungnahme seitens der Theologie
nicht umgehen. Zunächst prüft Reusch die Hypothese von der
natürlichen und geschlechtlichen Züchtung oder Zuchtwahl,
durch die die darwinistische Ansicht begründet werden sollte,
und entwickelt dabei eine Reihe von Bedenken. Namentlich
weist er darauf hin, dass nach den gemachten Beobachtungen
die Wirkungen, welche durch künstliche Züchtung
hervorgebracht werden, nicht ohne weiteres auch der natürlichen
und geschlechtlichen Zuchtwahl zugeschrieben werden könnten.
Ferner sei zwar eine Veränderlichkeit der organischen Formen
und eine Vererbung von eingetretenen Veränderungen
zuzugeben ; diese seien aber nach den bisherigen Beobachtungen
an gewisse, mehr oder weniger enge Grenzen gebunden. Um
die in der Deszendenztheorie angenommenen Veränderungen
der organischen Formen herbeizuführen, sei weiterhin die, doch
nicht wahrscheinliche, Voraussetzung einer endlosen Reihe von
glücklichen Zufällen durch eine unendlich grosse Zahl von
Generationen hindurch zu machen. Auch reiche die Hypothesewährend

sie z. B. bei den rudimentären Organen einigermassen
genüge, nicht aus, um die Entstehung ganz neuer Organe, z. B.

der Augen, zu erklären u. s. w. Indessen habe die Theorie,
so erkennt Reusch an, doch auch ihre guten Wirkungen
gehabt, namentlich dadurch, dass sie die Frage über den Begriff
der Art und über die Grenzen der Veränderlichkeit der Arten
aufs neue angeregt und durch die dadurch veranlassten
Untersuchungen es wahrscheinlich gemacht habe, dass man bisher
die Grenzen der Veränderlichkeit der organischen WTesen

vielfach zu enge gesteckt habe, und dass die Zahl der Arten, welche
in den zoologischen und botanischen Systemen aufgezählt wer
den, erheblich zu reduzieren sei. Reuschs eigenen Standpunkt
charakterisiert folgende Äusserung (p. 373) : Alles in allem
genommen, finde ich es unbedenklich, wenn Vogt im Jahre 1863

sich dahin äusserte, die letzten Konsequenzen des
Darwinschen Systems müsse er ablehnen, bezüglich der näher
verwandten Typen könne er sich aber als Anhänger desselben
erklären. Mit dieser Einschränkung könnte ich selbst Dar-



— 67 —

winianer werden, ohne aufzuhören, ein bibelgläubiger Theologe
zu sein; eine Stammverwandtschaft der näher verwandten Typen
des Tier- und Pflanzenreichs hat, auch wenn man die
Verwandtschaft sehr weit ausdehnt, theologisch betrachtet, gar
nichts Bedenkliches. Allerdings aber stehe, so fährt er fort,
die Sache aus den oben angedeuteten Gründen, naturwissenschaftlich

betrachtet, vorläufig noch nicht so unbedenklich.
Weiterhin zitiert er durchaus zustimmend eine Äusserung von
J. B. Meyer, Philos. Zeitfragen, 2. Aufl., Bonn 1874, p. 103 : Nicht
das verurteilt den Darwinismus, dass er Hypothesen aufstellt,
sondern dass diese Hypothesen schlecht sind. Keine Wissenschaft

kann der Hypothesen entbehren: gute Hypothesen können
sicherlich einer Wissenschaft von grossem Nutzen sein. Aber
Hypothesen sind nur zulässig, um feststehende Tatsachen zu
erklären: unerlaubt dagegen sind Hypothesen, die zu ihrer
Stütze die Annahme neuer Hypothesen nicht nur, sondern auch

völlig unerwiesener Tatsachen bedürfen. Solcher Annahmen nun
bedarf in hohem Grade die Darwinsche Lehre, und deshalb ist
sie eine wissenschaftlich schlechte und unerlaubte Theorie. —
Auch heute noch ist die gründliche Kritik lesens- und
beherzigenswert, die Reusch dem Jenenser Zoologen Häckel, seinen

Stammbäumen, sowie seinen philosophischen und
unphilosophischen Anschauungen angedeihen lässt. In der Folgezeit
ist indessen die Deszendenztheorie durch die Fortschritte der
Naturwissenschaft immer wahrscheinlicher geworden, und anderseits

wird auch seitens der Philosophie ihre Berechtigung
anerkannt \i. Wenn also heutzutage Reusch seine Ansicht auch
zu modifizieren hätte, er könnte es tun mit dem Hinweis auf
seine damalige Bemerkung, dass Gottes Macht und Weisheit in
noch viel überwältigenderer Weise würde hervortreten, wenn
er die ganze organische Welt in der Darwinschen Weise aus
einer Urform sich hätte entwickeln lassen, als wenn er sie

fertig ins Dasein gerufen hätte.
Eine Konsequenz der Deszendenztheorie, die Darwin erst

später zog, wurde von seinen Anhängern, namentlich Häckel
und Vogt, sofort vertreten: die Ausdehnung dieser Hypothese
auf den Menschen durch die sogenannte Pithekoidentheorie.
Und das geschah nicht etwa bloss in gelehrten Büchern, sondern

') Th. Weber, 1. c, 217 sqq.



— 68 —

namentlich auch in populären und oberflächlichen Schriften und
Aufsätzen, woraus die sogenannten Gebildeten ihr Wissen zu
entnehmen pflegen. Dazu kam, dass diese Lehre damals schon,
wie auch heute noch, als Resultat der sorgfältigsten, gewissenhaftesten

und eingehendsten Beobachtungen und Untersuchungen
ausgegeben wurde. Demgemäss erkannte Reusch es als Aufgabe
der Theologie, den wissenschaftlichen Beweis herzustellen, dass
die Lehre von dem genealogischen Zusammenhang des Menschen
mit den Tieren kein Ergebnis der strengen Wissenschaft ist.
Zunächst wird die Frage erörtert, ob zwischen dem Menschen
und den höchsten jetzt existierenden Affen hinsichtlich der
körperlichen Konstitution eine so grosse Ähnlichkeit vorhanden
ist, dass die Annahme einer Abstammung von gemeinsamen
Ahnen dadurch -wissenschaftlich geboten wird. Reusch bewegt
sich hier ganz auf dem Boden der Naturwissenschaft und weist
an der Hand ihrer Forschungsresultate nach, dass der
anatomische Unterschied zwischen dem Menschen und dem Affen
(grössere Entwicklung des Gehirns, zum aufrechten Gang
bestimmter Bau des Knochengerüstes, stärkere Entwicklung des
Beckens, auffallende typische Differenz in der Anlage der
beiden Extremitäten) grösser ist, als denjenigen, welche die
Deszendenztheorie auf beide anwenden möchten, bequem ist.
Aber auch die „Zwischenstufen", so erfahren wir weiter, die
die Vertreter der Pithekoidentheorie mussten aufzeigen können,
um die Kluft, die zwischen dem Affen und dem Neger sich
immer noch zeigt, zu überbrücken, und welche Schritt für
Schritt von dem menschenähnlichen Affen zu dem Neger und
durch diesen zu dem Weissen hinleiten, sind zum grossen Teil
gar nicht vorhanden, zu einem kleinen Teil (Mikrokephalie.
Neandertalschädel) nicht beweiskräftig. Also, auch die Richtigkeit

der Deszendenztheorie vorausgesetzt, bleibt die Ausdehnung
derselben auf den Menschen willkürlich, weil dieser von dem
höchsten Affen sich stärker unterscheidet als zwei einander
zunächst stehende Tierarten, und weil es gänzlich an
Mittelgliedern fehlt, um die Kluft zwischen dem Menschen und dem
Affen auszufüllen. — Auch philosophische Argumente nimmt
Reusch hier zu Hülfe, während spekulative Gedanken ihm
sonst ferner liegen und er sich auf seine Aufgabe als Exeget
beschränkt, der die Bibellehre gegenüber der Naturwissenschaft
sicherstellen will. Schon das gewöhnliche Menschenbewusst-



— 69 —

sein hält an dem wesentlichen Unterschied zwischen Mensch
und Tier fest, weil zwischen dem geistigen Leben des Menschen
und dem psychischen Leben des Tieres, soweit immer unsere
Erfahrung reicht, eine imübersteigliche Kluft besteht. Auch
diesen Punkt (Sprache, Selbstbewusstsein, Moral- und Rechtsgefühl,

Staatsordnung, Kunst und Wissenschaft, Gottesidee,
religiöser Glaube und Kultus) erläutert unser Gelehrter, wie
stets, in ruhiger und sachlicher Weise und zeigt, wie die

Beobachtungen, welche das geistige Leben des Menschen nur
als gesteigertes Seelenleben des Tieres dartun sollen, uns zum
Teil nur beweisen, was die Dressur des Menschen bei Tieren
vermag, dass sie aber zum andern Teil einen ganz andern
Charakter annehmen, wenn man nicht das handelnde Tier
vermenschlicht, d. h. das Tun des Tieres, welches, äusserlich
betrachtet, mit dem menschlichen Tun eine gewisse Ähnlichkeit
hat, mit Ausdrücken bezeichnet, welche von dem menschlichen
Handeln hergenommen sind, und den Unterschied zwischen dem
Instinkte des Tieres und dem bewussten und freien Handeln
des Menschen nicht beachtet. So gelangt man auch von dieser
Seite aus zu einem für die Affenverwandtschaftslehre negativen
Ergebnisse. Diese ganze, an und für sich betrübende Erscheinung,

so bemerkt Reusch schliesslich, dass im 19. Jahrhundert
eine solche Frage überhaupt zur Diskussion gestellt werden
konnte, hatte aber indirekt das Gute, dass sie den Anlass
gegeben hat zu Untersuchungen, wodurch sie überwunden und
ad absurdum geführt wurde. — Übrigens wird die mehrgenannte
Lehre um so sicherer überwunden und unschädlich gemacht
werden, je mehr der Dualismus von Geist und Natur und dessen

Synthese im Menschen durch eine gründliche Erkenntnistheorie
nach allen Seiten hin aufgezeigt und sichergestellt werden wird.
Eine solche Betrachtung lag aber nicht im Plane unseres
Gelehrten.

In drei Abschnitten wird die Frage nach der Einheit des

Menschengeschlechtes behandelt. Die Abstammung aller
Menschen von Einem Paare ist eine unzweideutige Angabe der
h. Schrift und zudem die notwendige Voraussetzung der Lehre
von der Erbsünde. Ferner wird in der Genesis Noe als der
Stammvater aller jetzt existierenden Völker bezeichnet (Gen. 6,
13; 7, 21; 10, 32). Demgemäss hat die Theologie gegenüber
der Naturwissenschaft den Satz zu vertreten, dass alle Menschen



— 70 —

von Einem Paare, alle jetzt existierenden Völker von den
Söhnen Noes abstammen. Die der Naturwissenschaft
vorzulegende Frage formuliert Reusch so : Bilden die verschiedenen,
jetzt existierenden Menschenrassen verschiedene Arten oder
Spezies (in dem oben besprochenen Sinne), oder nur Spielarten
oder Varietäten derselben Art? Im erstem Falle ist die
Abstammung aller Menschen von Einem Paare unmöglich; ist
letzteres zutreffend, so ist noch nicht erwiesen, dass die Menschen
alle wirklich von Einem Paare abstammen (denn man könnte
noch an mehrere, im wesentlichen gleiche, Stammpaare denken),
sondern nur, dass sie von Einem Paare abstammen können.
Wiederum ganz auf dem Boden der Naturwissenschaft stehend,
an der Hand der Argumente, welche angesehene Naturforscher
liefern, aber auch unter Zuhülfenahme der Linguistik, weist
unser Gelehrter nach, dass die Entstehung der verschiedenen
Menschenrassen aus einer einzigen Errasse zwar nicht
angenommen werden müsse, wohl aber, dass sie als möglich
bezeichnet werden könne, und gelangt so zu dem Ergebnis, dass
die biblische Lehre von der Einheit des Menschengeschlechts
nicht in Widerspruch steht mit einem gesicherten Ergebnis
wissenschaftlicher Untersuchung. Zum Schlüsse wird rechnungs-
mässig als nicht stichhaltig ein Einwand von Vogt (Köhlerglaube

und Wissenschaft, p. 80) nachgewiesen, der auf Grund
geschichtlicher Verhältnisse behauptete, es sei unmöglich, dass
nach der Sündflut alle Menschen von den drei Söhnen Noes
abstammten.

Bezüglich der menschlichen Lebensdauer in der Urzeit,
die, wenn man die Stammtafeln der Genesis (capp. 5 und 11) zu
Grunde legt, die spätere durchschnittliche Lebensdauer bis

ungefähr um das Zehnfache übertrifft, steht Reusch auf dem
Standpunkte, dass in solchen religiös unwichtigen Dingen sehr wohl
Missverständnisse und Irrtümer angenommen werden können,
welche sich in die Überlieferung eingeschlichen haben.
Denselben Grundsatz wendet er auf die alttestamentliche Chronologie
überhaupt an, welche im einzelnen verschiedene Schwierigkeiten

bietet.
In den drei Schlusskapiteln wird das Alter des

Menschengeschlechts besprochen, und die Bedeutung der geologischen
Forschungsresultate, der Pfahlbauten und anderer vorgeschichtlicher

Altertümer in diesem Betreff erörtert. Dabei ergibt sich,



— 71 —

dass einerseits die geologische Forschung das Alter des

Menschengeschlechts viel höher ansetzt, als sie zu beweisen in der Lage
ist, dass wir aber anderseits durch die Angaben der Bibel nicht
genötigt sind, bis auf Christus viertausend Jahre anzunehmen.
Wir können vielmehr, wenn sich im Laufe der Zeit dies als
geboten zeigen sollte, den Anfang des Menschengeschlechts
um Jahrhunderte, ja selbst um Jahrtausende höher hinauf
datieren.

Am Ende seiner mühevollen Arbeit angelangt, konnte
Reusch mit den zuversichtlichen Worten schliessen: Jedenfalls
wissen wir als gläubige Christen, dass alle Widersprüche zwischen
Natur und Bibel nur scheinbar sind und sich auf Missverständnisse

der Naturforscher oder der Exegeten reduzieren, und dass

das, was die Schichten der Erdrinde lehren, mit dem, was die
Blätter der Bibel lehren, sicher nicht in Widerspruch steht,
wenn es auch den Gelehrten noch nicht gelungen sein mag,
den scheinbaren Widerspruch zu beseitigen. —

Das vorhin skizzierte Werk bietet bei aller Klarheit und
Lesbarkeit doch über einzelne naturwissenschaftliche und
theologische Fragen Erörterungen, welche in dieser Ausführlichkeit
nur für gelehrte Kreise bestimmt und verständlich sind. Auf
der andern Seite aber war es wünschenswert, ja notwendig,
dass auch weitere Kreise über Gegenstände orientiert wurden,
die vor der breitesten Öffentlichkeit in vielfach destruktiver
Tendenz behandelt wurden. Diesem Bedürfnisse und einem
mehrfach geäusserten "Wunsche kam unser Schriftsteller
entgegen, indem er ein Jahr nach Erscheinen der vierten Auflage
von „Bibel und Natur" eine kürzere Bearbeitung dieses Buches
herausgab unter dem Titel: Die biblische Schöpfungsgeschichte
und ihr Verhältnis zu den Ergebnissen der Naturforschung, Bonn
(Eduard Weber), 1877. Darin behandelt er alle in dem grössern
Werke erörterten Fragen in kürzerer und populärerer
Darstellung. Der theologische, naturwissenschaftliche und literarische
Apparat ist weggelassen. Die Reihenfolge ist stellenweise etwas
geändert; im übrigen aber verläuft die Darstellung in engem
Anschluss an die ausführlichere Erörterung. So erfüllt das
Buch einen doppelten Zweck. Es dient denen, welche nur für
die Lektüre eines kurzen und populären Werks Zeit und Fähigkeit

haben; es eignet sich aber auch sehr gut als vorläufige



Orientierung, um daran das gründliche Studium des
Hauptwerkes anzuschliessen.

Das Buch „Bibel und Natur", das auch in fremde Sprachen
übersetzt wurde, fand eine sehr beifällige Aufnahme. Der
Rezensent der Tüb. Theol. Quartalschrift (1866, 675 sqq.), Linsenmann,

lobte an ihm die Gemeinverständlichkeit, Geradheit des

Urteils, Klarheit und Schönheit der Darstellung, und bezeichnete
es als „das Verständigste und Beste, was wir derzeit in diesem
Gebiete der Wissenschaft besitzen". Mit vollem Recht konnte
Reusch selber in einem Schreiben, das er aus Anlass der durch
das Vatikanum hervorgerufenen Wirren an Erzbischof Melchers
richtete, von den Vorlesungen, die dem Werke zu Grunde
liegen, und damit von diesem selbst, sagen : Ich habe in
meinen öffentlichen Vorträgen über die biblische Schöpfungsgeschichte

vor Studierenden aller Fakultäten die heilige Schrift
und wichtige Wahrheiten des Christentums gegen weit
verbreitete und gefährliche Missdeutungen — ich darf annehmen,
nicht ohne Erfolg — verteidigtl).

') von Schulte, Altkathol., Giessen 18S7, p. 131.

Menn, Freiburg i. B.

(Fortsetzung folgt.)


	Franz Heinrich Reusch als Schriftsteller : 1825-1900

