
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 53

Artikel: Notes sur l'Union des Églises

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403639

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


>\-

r<%
7\ G^CJ
-

epT7,\c

NOTES SUR L'UNION DES EGLISES.
IVs article ').

IV. Pourquoi les tentatives d'union entre l'Orient et
l'Occident, aux XVIe, XVIIe et XVIIIe siècles,

ont échoué. — Conclusions.

I. Rome et la Russie. — Prenons encore pour guide le comte
Dmitry Tolstoy, qui, dans ses « Etudes historiques sur le catholicisme

romain en Russie » 2), a utilisé les papiers officiels de l'Empire

russe et a donné, dans toute cette question, la note exacte.
Sigismond, roi de Pologne et élève zélé des jésuites, s'efforça

avec le pape de romaniser la Russie. En 1600, il envoya Sapieha
comme ambassadeur auprès du tsar Boris Godounoff, et lui
proposa, entre autres conditions d'alliance: que les Polonais de Russie

pourraient non seulement y professer librement la religion romaine,
mais encore bâtir des églises de leur culte dans leurs terres ; qu'à
Moscou et dans d'autres villes de la Russie, on construirait des

églises catholiques-romaines, des écoles, des collèges, aux frais du

gouvernement russe. Mais les espérances de Sigismond ne se
réalisèrent pas ; il fut répondu à Sapieha que les étrangers en Russie
pouvaient professer librement leur foi, mais qu'il était impossible
de leur permettre d'y bâtir des églises latines 8).

Le faux Démétrius fut reconnu par le roi de Pologne et par
la cour de Rome comme souverain légitime de la Russie, sous la
condition expresse qu'il adopterait la foi romaine et qu'il amènerait

la Russie au giron de cette Eglise. Cet usurpateur (qui avait
nom Otrepieffj, avait près de lui deux jésuites, Nicolas Czernicky
(Cernicovius) et André Lawicky (Lavitius), qui, soutenus dans leur
mission par le nonce en Pologne, Rangoni, évêque de Regia, et

par le cardinal Maceiowski, le pressaient de convertir le peuple

Voir la Revue, janvier 1905, p. 1-33 ; avril, p. 273-307; juillet, p. 437-460.
z) Paris, Dentu, 1863. 2 vol. in-80.
s) T. I, p. 78-79.

Revue intern, de Théologie. Heft 53, 1906. 1



russe au latinisme. Le pape Paul V envoya un ambassadeur, le
comte Alexandre Rangoni, neveu du nonce de Cracovie, dans le
même but *). Rome plaçait surtout ses espérances dans le mariage
de Démétrius avec la catholique Marie Mniszec, fille du palatin
de Sendomir. Démétrius, il est vrai, n'assujettit pas l'Eglise de
Russie à la papauté. Néanmoins Rome gagnait chaque jour du
terrain; le patriarche Job de Moscou était destitué par Démétrius,
qui gémissait sur les progrès de l'hérésie romaine dans son Egiise.
Finalement les habitants de Moscou se soulevèrent et Démétrius
fut tué. Dans l'anarchie qui suivit, les jésuites s'efforcèrent
d'introduire en Russie l'Union qui commençait à se propager en
Lithuanie. Un vaste plan d'opérations fut arrêté 2). La couronne fut
offerte à Wladislas, fils de Sigismond et catholique-romain comme
son père. Le patriarche Plermogène voulait que Wladislas renonçât
au romanisme et embrassât l'orthodoxie grecque; mais comme
Sigismond s'y opposa, Plermogène affranchit les Moscovites du
serment prêté à Wladislas, et le pays échappa au péril d'être assujetti

à la Pologne et à Rome. Toutefois le parti polonais destitua
Hermogène, qui fut enfermé et étranglé au couvent de Fézoudow^j.
Tolstoy remarque qu'avec l'année 1612 cessèrent pour longtemps
les tentatives d'introduire en Russie le catholicisme romain par
l'intermédiaire de la Pologne 4). On voit pourquoi l'union des deux
Eglises échoua durant cette période: c'est qu'il s'agissait de la

part de Rome et des jésuites d'asservir l'Eglise russe, de l'asservir

religieusement pour le compte de la papauté, et politiquement
pour le compte de la Pologne, l'alliance entre la Pologne et Rome
étant complète.

Jusqu'à la fin du XVIIe siècle, il ne fut permis aux
catholiques-romains ni d'élire domicile en Russie, ni d'y bâtir des églises.
Rome avait fini par comprendre que ses instances étaient inutiles
et lorsque des envoyés des puissances catholiques faisaient quelque
demande à ce sujet, on leur répondait brièvement : « A Rome, il
n'y a pas encore non plus d'église orthodoxe russe. » Depuis
l'époque du faux Démétrius, et dans le cours du XVIIe siècle, il n'y
eut de relations entre le tsar et la cour de Rome que pour une
seule affaire, qui n'avait rien de religieux et qui était toute politique.

La puissance toujours croissante de l'Empire ottoman, une
nouvelle invasion des Turcs en Pologne en 1672, la prise de
Rameniez Podolsk, et le danger qui menaçait la partie de la Petite
Russie qui avait été annexée à la Russie, portèrent le tsar Alexis
à aller au secours de la Pologne. Il ordonna de préparer des

lettres à tous les souverains pour les inviter à former une alliance

') P. 81. 2) P. 85-87. 3) P. 96. 4) P. 99.



— 3 —

contre les Turca. Il consentit à en adresser une aussi au pape.
Paul Menésius, major d'infanterie et catholique-romain, fut désigné

pour cette ambassade. Il reçut l'ordre du tsar de ne donner au

pape que le titre de «précepteur (oucziselj de l'Eglise romaine»,
de ne lui baiser que la main, mais non le pied ni l'habit, et d'exiger

que le pape donnât au tsar le titre de tsar et non seulement
de grand-duc. Le pape ayant refusé ce dernier point, Menésius

quitta Rome (20 septembre 1673).
En 1684, l'empereur d'Allemagne Leopold envoya comme

ambassadeur à Moscou Girowsky, qui était accompagné de jésuites

déguisés. En 1685, une maison fut achetée pour eux dans cette
ville, et ils firent une grande propagande de romanisme. « Ils
commencèrent par fonder une école où ils attiraient les enfants russes;
ils propagèrent des livres romains traduits dans la langue du pays ;

ils répandirent des images qui pouvaient servir leurs vues ; ils
s'immiscèrent dans les affaires temporelles et servirent d'agents aux
puissances catholiques ; ils ne se donnaient pas la peine de
dissimuler leurs intentions, et ils procédaient, dans leurs moyens
propagandistes, avec une effronterie à peine croyable. Dans leur
ignorance absolue de l'esprit de la Russie, ne comprenant pas
l'attachement sincère des Russes à leur foi, ils regardaient comme chose
facile d'introduire à Moscou le catholicisme romain. Un des leurs

songea même à occuper le siège patriarcall). »

En 1688, le patriarche Joachim pria les tsars Jean et Pierre
Alexiewich d'expulser les jésuites de Moscou; et effectivement,
malgré la protection du prince Basile Galitzin, favori de la tza-
rewna Sophie, ils durent partir. Les chrétiens des autres confessions,

comme les luthériens et les calvinistes, jouissaient en Russie
d'une entière liberté de culte, à la condition toutefois de n'y point
faire de prosélytisme. Cela ne suffisait pas à l'empereur d'Allemagne,

qui insistait toujours auprès des tsars pour le retour des
jésuites en Russie. Finalement, comme le gouvernement désirait
«conserver des relations amicales avec la cour de Vienne», il
ferma les yeux, et jetant le masque, les jésuites qui étaient déjà
de retour en contrebande, établirent de nouveau une école et
persuadèrent même au ministère des affaires étrangères d'y placer les
jeunes gens destinés au service diplomatique, sous le prétexte
qu'ils y apprendraient le latin et l'allemand 2). C'est surtout dans
la classe moyenne qu'ils firent le plus de prosélytes. En 1715, les

') Aux archives principales de Moscou, on trouve l'extrait d'une lettre du
jésuite Michel Jakonowich au maître de poste Sangala, dans laquelle il se plaint de

ce que Moscou ne veut pas l'avoir pour patriarche, et de ce que cette dignité est
réservée au métropolitain de Kazan. P. 112.

2) P. 131.



— 4 —

jésuites Engel, Baier et Milan se signalèrent par des intrigues. En
1719, le tsar Pierre Ier les expulsa pour des raisons politiques.
Toutefois, sous le règne de Pierre, les catholiques-romains jouirent
d'une pleine liberté pour l'exercice de leur culte tant dans les

capitales que dans le reste de l'empire.
Après ce second renvoi des jésuites, des capucins venus de

Rome et de Suisse les remplacèrent en 1720; mais le pape,
mécontent d'eux, envoya des franciscains pour les remplacer. Ce

furent, pendant quatre ans, des divisions telles qu'en 1724 le
gouvernement les renvoya les uns et les autres et appela des
dominicains pour plaire à Benoît XIII, qui était dominicain.

Il importe de noter que le pape Innocent XI, en 1684,
exprima le désir de renouer avec le tsar les relations rompues ;

mais que cette tentative échoua, parce que le pape voulait que le
tsar l'appelât « Très saint Seigneur et Père », et que le tsar voulait
seulement lui donner le titre de « Très pieux et très illustre
Seigneur Innocent XI, pape et très digne pasteur de l'Eglise romaine»,
titre qui parut insuffisant à Sa Sainteté. La politique du tsar Pierre
le rendait favorable à Rome, en ce sens qu'il désirait avoir le
concours du pape pour mieux arriver à ses fins. C'est ainsi qu'en
1707 il envoya un ambassadeur à Clément XI, le prince Koura-
kin, chargé de le gagner à sa cause contre Stanislas Lesczinski,
roi de Pologne, qui devait son trône au roi luthérien Charles XII
de Suède. Le pape ne se prêta pas au détrònement de Stanislas,
mais il sut retenir Kourakin pendant sept mois à Rome, dans le
but d'obtenir du tsar le plus de faveurs possible. Pierre laissait
« entière liberté à tous d'embrasser l'Union s, et le pape l'en
remercia J). En somme Pierre était un orthodoxe peu fervent; il
cherchait surtout ses intérêts politiques. Lors de son séjour à Paris
en 1717, le nonce Bentivoglio fut chargé par le cardinal secrétaire

Paulucci d'obtenir de lui une charte de franchises pour les

catholiques-romains en Russie, ainsi que la permission d'accréditer
un nonce à Pétersbourg. Mais Pierre se borna à des paroles
flatteuses pour le pape et ne dit mot delà religion2). Même insuccès
des représentants du pape à Spa et à Amsterdam, sauf que le

pape était autorisé à envoyer un plénipotentiaire en Russie.
Cette question d'une nonciature en Russie avait été soulevée

déjà en 1705, mais elle n'eut pas de suite, probablement à cause
des dissentiments qui éclatèrent entre la Russie et l'empereur
d'Allemagne. La tractation la plus importante fut provoquée en 1717,
à l'occasion de la visite du tsar Pierre à la Sorbonne. On lui
présenta des livres de théologie en langue slave et on toucha à la

') P. 149. *) P- 150-153.



possibilité d'une union des deux Eglises. Il répondit qu'il s'occupait

de politique et ne saurait discuter théologie, mais que. si les

docteurs de la Sorbonne voulaient entrer en pourparlers avec les

évêques russes, il proposerait à ceux-ci de répondre aux questions
qui leur seraient adressées. Les théologiens de Paris rédigèrent une
note qui lui fut remise, et que Tolstoy résume ainsi : « Autant les

divergences étaient traitées superficiellement dans la note, autant
étaient nombreuses les preuves de la ressemblance des deux
Eglises, toutes deux opposées au protestantisme. Ils ne crurent pas
nécessaire d'entrer en discussion sur les rites et la discipline
ecclésiastique, sur le sacrement de l'eucharistie, parce que, dans quelques

contrées catholiques, les rites n'étaient pas les mêmes. Les
Russes, disaient-ils, pouvaient conserver leurs rites, à l'instar de ce

qui avait été permis aux Grecs-unis par la cour de Rome, pourvu
qu'ils ne blâmassent point les rites latins. En fait de dogmes, il
n'y en avait qu'un seul qui fût traité d'une manière tant soit peu
approfondie: c'était celui de la procession du St-Esprit; la
conclusion était que la différence entre les deux Eglises ne consistait
que dans des mots; qu'elles donnaient l'une et l'autre la même
signification au symbole de foi ; et que les Russes n'étaient point
obligés d'ajouter le trop fameux Filioque de la théologie romaine.
Il restait à examiner le dogme ecclésiastico-politique de la suprématie

du pape ; sur ce point, les docteurs de la Sorbonne se
montrèrent encore plus conciliants. Ils accordaient au pape la même
autorité qu'aux autres évêques, avec la prééminence sur ceux-ci en
sa qualité de successeur de St. Pierre ; mais ils ne reconnaissaient
pas son infaillibilité, blâmaient la tendance si connue de la cour
de Rome à se mêler des affaires temporelles, et prouvaient qu'il
n'y avait aucune raison pour que l'Eglise russe se soumît à

différentes ordonnances composées à Rome, lesquelles n'étaient même

pas suivies par beaucoup de catholiques-romains. « Telles sont nos
idées sur le pape, ajoutaient les docteurs, et quoiqu'elles ne soient
point partagées par les ultramontains, cela ne nous empêche pas
cependant d'être de bons catholiques1).»

Donc — il faut le remarquer — les catholiques gallicans, tout
en combattant l'ultramontanisme et en rejetant les ordonnances de
la cour de Rome, avaient la conviction d'être de bons catholiques.
Les revendications que Rome avait formulées sur sa prétendue
puissance, sur sa prétendue infaillibilité, et les ordonnances qu'elle
avait édictées en conséquence, étaient rejetées par les catholiques
non ultramontains, qui ne voulaient être que catholiques tout
court ''catholiques d'Occident, bien entendu), et qui l'étaient de

») P. 160-161.



— 6 —

fait, malgré l'enseignement contraire de Rome. Et c'était sur cette
base seule qu'ils proposaient l'union.

En 1718, Etienne Javorsky rédigea un projet de réponse, et
Théophane Procopowich un autre. Ce fut celui-ci qui fut préféré,
et qui fut expédié à la Sorbonne en 1720. La conclusion pratique
était que la décision devait être prise non par la Russie, mais par
les quatre patriarches orientaux. Tolstoy remarque que, « si la
réunion peut jamais être un fait accompli, ce sera sans aucun
doute plutôt au moyen de la doctrine gallicane que de l'ultramontanisme:

car le grand obstacle est surtout à Rome... Le gallicanisme

convenait mieux aussi au tsar que l'ultramontanisme ; ce
prince avait même des tendances protestantes. Les brochures qui
se publiaient en Hollande contre le pape trouvaient un accueil
favorable à la cour de Pierre ; elles couraient à cette cour de main
en main ; on les traduisait même en russe. Dans les fêtes du
palais, on tournait en ridicule le conclave et les cardinaux; Zotoff
jouait dans les occasions le rôle du pape» ').

A la fin de l'année 1728, l'abbé Jubé 2), curé d'Asnicres près
Paris, vint en Russie comme précepteur dans la famille Dolgo-
rouky et comme agent de la Sorbonne 3). Cette mission avait été
décidée sur les conseils de Petitpied, de Boursier, de d'Eternar, du
P. Fouquet, oratorien, etc. Il était porteur d'une lettre de créance
datée du 24 juin 1728, et il avait pleins pouvoirs pour entrer en

pourparlers avec le clergé russe au sujet de la réunion des Eglises.
Il fut secondé par le duc de Liria, ambassadeur d'Espagne, qui
était dans les meilleures relations avec Dolgorouky, favori de

l'empereur, et très aimé de Pierre IL II fut même aumônier de
l'ambassade d'Espagne. Malheureusement les assemblées où se traitait
la question de l'union, n'eurent rien d'officiel, et elles restèrent
sans résultat. Jubé fut renvoyé de Russie en 1732 4).

De plus amples détails sur cette négociation sont donnés par
Dupac de Bellegarde dans l'Histoire de l'Eglise d'Utrecht, par
Tabaraud, et par le P. Pierling ; mais ce que j'en ai dit ici suffit
pour le but que je me propose, c'est-à-dire pour montrer pourquoi
cette tentative d'union a échoué et comment on aurait tort en
Russie de s'en prévaloir au détriment du projet proposé par les

anciens-catholiques d'aujourd'hui. D'une part, en effet, il n'est
plus question des intérêts politiques auxquels le tsar Pierre son-

l) P. 163. 2) Tolstoy écrit Jubet.
3) La princesse Irène Petrowna Dolgorouky, femme du prince Serge Petrowich,

née Galitzin, avait été convertie au catholicisme en Hollande, en 1727, par la
princesse d'Auvergne (d'Aremberg), et réunie à l'Eglise latine par M. Barchman, archevêque

d'Utrecht.
4) P. 165.



geait. D'autre part, nos discussions ont lieu au grand jour, sous
le regard des évêques, et surtout nos points de vue et nos
arguments ne sont plus du tout ceux de l'abbé Jubé et de la Sorbonne
de ce temps-là. Tolstoy même s'est trompé, lorsqu'il a écrit que
l'union des Eglises se réaliserait «au moyen de la doctrine gallicane

». Les anciens-catholiques ont répudié l'étroitesse et l'illogicité
des doctrines « gallicanes » des XVIIe et XVIIIe siècles, parce que
leur catholicité ou leur orthodoxie n'était pas pure. C'est à la
catholicité ou à l'orthodoxie de l'ancienne Eglise indivisée qu'ils en

appellent; c'est sur le terrain des huit premiers siècles et des sept
conciles œcuméniques qu'ils ont transporté la question ; c'est au
critérium orthodoxe des Pères qu'ils se réfèrent pour résoudre cette
question, comme les-Pères l'ont pratiqué pour rétablir l'union entre
les Eglises particulières lorsqu'elles étaient divisées.

Ce point étant important, nous nous permettons les considérations

suivantes, dans le but de dissiper toute prévention :

i° Jubé et ses amis, soit de Paris, soit de Hollande, avaient

pour but d'unir l'Eglise de Russie à l'Eglise de Rome, c'est-à-dire
de placer celle-là sous la juridiction de celle-ci.

Or telle n'est pas l'intention des anciens-catholiques
d'aujourd'hui. Nos notions de l'Eglise catholique et de la papauté ne
sont nullement les notions qu'avaient Boursier et Jubé; ces notions
étaient gallicanes, d'après le gallicanisme de leur temps, tandis que
les nôtres sont les notions catholiques d'après le catholicisme vrai
de l'ancienne Eglise indivisée ou orthodoxe des huit premiers
siècles.

La Sorbonne, Boursier, Jubé croyaient que le pape était le
centre et le chef de l'Eglise catholique, et le système d'union
qu'ils favorisaient d'après cette croyance erronée était lui-même
erroné. Nous, anciens-catholiques, nous ne reconnaissons qu'un seul
chef de l'Eglise catholique, à savoir J.-C, et nous plaçons l'autorité

de l'Eglise dans l'Eglise même et dans les conciles vraiment
œcuméniques, et nullement dans le pape. Aussi voulons-nous non
pas la soumission à Rome, mais la soumission de Rome à l'Eglise
universelle, la subordination du pape au concile œcuménique, ainsi

que l'union des Eglises orthodoxes entre elles, dans la profession
de la même foi et dans l'autonomie de toutes et de chacune.

A ce premier point de vue, l'Eglise de Russie ne saurait
donc aucunement nous appliquer les sentiments de méfiance ou
d'hostilité qu'elle a pu ressentir contre l'Eglise gallicane.

2° Jubé a fait cause commune, dans ses tractations, avec le
duc de Liria, ambassadeur d'Espagne auprès de la cour de Moscou,

et avec l'aumônier officiel de cet ambassadeur, le dominicain



Ribera. Cette alliance semble étrange: car Jubé était gallican et
janséniste (c'est ainsi qu'on le qualifiait), et, comme tel, hostile à
l'ultramontanisme ; et, d'autre part, l'ambassadeur d'Espagne et le
dominicain espagnol étaient tout à fait ultramontains, et poursuivaient

certainement la soumission de l'Eglise de Russie au pape.
Or, il est clair que telles ne sont ni nos doctrines ni nos

visées. Il est clair que nous n'avons aucune alliance, ni de loin ni
de près, avec le parti ultramontain, avec la papauté, avec la cour
de Rome. Nous en répudions les faux dogmes, les faux principes,
la fausse discipline, etc. Une union entre les anciens-catholiques et
les orthodoxes ne saurait être ni un rapprochement avec ce
qu'on appelle le latinisme ou le romanisme, ni une menace
quelconque contre l'orthodoxie, contre les droits des Eglises orientales
et des nationalités orientales.

3° Jubé a été favorisé en Russie par la princesse Dolgorouky,
qui avait embrassé les croyances romaines pendant un séjour en
Hollande, et par les partisans de Javorski (archevêque de Riazan),
ainsi que par Lopatinski, archevêque de Twer (f 174IJ, Vonato-
wich, archevêque de Kiev, et l'archimandrite Coletti (f 1739). Tous
ces personnages, favorisés par la cour de Pierre II (f 1730),
représentaient l'idée de la soumission à la papauté romaine, et
étaient même « soupçonnés d'être vraiment catholiques (romains) »,
s'il faut en croire un rapport du duc de Liria ').

Ce courant ultramontain dans une partie de la prelature de

l'Eglise russe à cette époque, était très combattu par les partisans
de Prokopovich (archevêque de Novogorod). Ceux-ci étaient traités

de luthériens par les amis de Rome. Prokopovich avait cru
devoir enrayer le mouvement d'union, bien qu'il fût dévoué à l'idée
de Pierre le Grand; mais il avait compris que l'union, telle qu'elle
était visée par Rome et même par la Sorbonne gallicane, n'était
pas une véritable union orthodoxe. Prokopovich avait raison.

Nous, anciens-catholiques, nous n'avons pas à nous immiscer
dans la division qui a régné parmi les prélats et les théologiens
russes à cette époque; nous n'avons à nous prononcer ni pour la
Christiana orthodoxa Theologia de Prokopovich, ni pour la Pierre
de la foi d'Etienne Javorski, ni pour l'Epître apologétique (1729)
de Buddée, professeur luthérien de léna, contre la « Pierre de la
foi » de Javorski, ni pour la Réponse antapologètique du P. Ribera
contre Buddée (1731). Certes, je crois qu'une étude claire et
approfondie de ces diverses œuvres serait, encore aujourd'hui,
surtout aujourd'hui, fort intéressante et fort utile. Mais, je le répète,
nous, anciens-catholiques, nous n'avons pas à prendre parti dans

'j Voir La Sorbonne et la Russie, par le P. Pierling, p. 132.



— 9 —

ce débat, par la bonne raison que nous ne sommes pas sur ce
terrain. Notre terrain, nous ne saurions assez le répéter et nous
l'avons déjà déclaré en 1874, est exclusivement le terrain des
documents des huit premiers siècles; nous n'y trouvons ni les débats
du XVIIe siècle, ni ceux du XVIIIe, ni le gallicanisme dégénéré
de la Sorbonne d'alors, ni le luthéranisme de Buddée, ni
l'ultramontanisme de Ribera. Nous ne connaissons que l'ancienne Eglise
des Pères et des sept conciles œcuméniques ; c'est leur foi qui
est la nôtre, ce sont leurs dogmes qui sont nos dogmes. Et par
conséquent, les vrais orthodoxes de Russie, de Grèce et des autres
contrées de l'Orient, n'ont point à faire peser sur nous les méfiances

qu'ils ont à bon droit entretenues envers les partisans de la

papauté romaine qui ont voulu les asservir. Ne confondons plus
des époques qui sont entièrement différentes, ne continuons pas
des passions qui ont disparu et qui n'ont plus de raison d'être,
ne voyons que la vérité qui est éternelle, la vérité qui a été crue
et publiquement professée partout, toujours et par toutes les Eglises

orthodoxes particulières.
Tel est l'esprit ancien-catholique.
Ajoutons que, grâce à la liberté dont jouissaient en Russie

les partisans du romanisme, ceux-ci se livrèrent à un prosélytisme
très habile, notamment à Astrakhan et en Arménie, en 1730 et
après. D'Astrakhan, les missionnaires romanistes avaient des
relations avec la Perse, où les jésuites faisaient des recrues. Vers le
milieu du siècle, ils se déclarèrent ouvertement sous le nom de
< mission romaine d'Astrakhan». En 1746, Bakounine, consul de
Russie à Guiliany, attira sur eux l'attention du gouvernement. Les
Arméniens se plaignaient des capucins autrichiens fixés parmi eux
et dont le propagandisme les troublait. Méthodius, archevêque
russe d'Astrakhan, se plaignait aussi. La cinquième partie de la
population de la ville était passée au latinisme. En 1769, l'impératrice

Catherine II, à la prière de la communauté catholique de

Pétersbourg, fit publier un règlement administratif qui la mettait
à l'abri de l'arbitraire des prêtres et des missionnaires '). Bref, si

une chose est claire dans tous ces agissements des agents de

Rome, c'est non pas leur désir de l'union, mais leur volonté arrêtée

d'exercer une domination sur les autres communautés.

II. Allatius et le « De Ecclesiae occidentalis atque orientalis
perpetua consensione libri très ». — Avant d'indiquer la valeur
de cet ouvrage, indiquons la valeur de l'auteur. Léon Allatius
(Allacci) fut un grand travailleur et un érudit. Gardien de la

') P- 173-174.



— 10 —

bibliothèque du Vatican, il fut à même de consulter de très
nombreux documents; et quoiqu'il ait publié une cinquantaine d'écrits,
on s'étonne qu'il n'ait pas été plus fécond pendant sa longue
existence (1586-1669). Il faut citer en particulier sa Giœcia orthodoxa

(2 vol in-40, 1652 et 1659), et son Accord perpétuel entre
les Eglises occidentale et orientale (1648). Mais il avait plus de
mémoire que de jugement. Dezobry dit qu' « il avait peu de
pénétration et était médiocre logicien». C'était un de ces Grecs roma-
nisés que le romanisme fanatise toujours davantage et qui, par
tempérament non moins que par éducation, sont incapables
d'impartialité. Aussi intolérant qu'étroit, il a traité d'insanité l'opinion
de Louis Vives de Louvain, qui a placé en paradis les Hercule,
les Thésée, les Numa, les Camille, les Caton, les Scipion, les Virgile

1) ; il voulait qu'on corrigeât les ennemis de la vérité par le
fer et par le feu 2).

Lorsqu'on lit ses Dissertations « sur les Livres ecclésiastiques
des Grecs » (1646), on y trouve une énorme érudition de détails,
d'opinions, de citations, mais érudition stérile, qui n'éclaircit
aucune question. Les théologiens qu'il cite sont presque toujours des
moines qui ont émis leurs opinions privées, opinions absolument
sans valeur: rêveries mystiques sur la manière dont la Vierge
Marie a conçu et enfanté J.-C., dont J.-C. est descendu aux
enfers, sur le résultat de cette descente et de cette prédication, sur
ce qui se passe dans la vie future, sur l'état des damnés et des
bienheureux. Ces théologiens savent tout! Allatius est plus savant
encore: il approuve celui-ci, corrige celui-là, et dicte la sentence.
Son grand cliché est l'hérésie d'Origene! parce qu'Origène a été
condamné par le cinquième Concile Lorsque quelques Pères

enseignent une doctrine qu'il rejette, il sait très bien dire que
quelques Pères ne sont pas la tradition universelle et qu'il y a
des erreurs chez les Pères ; mais lorsqu'il trouve des Pères qui
enseignent sa doctrine, alors ces quelques Peres sont la tradition
constante et universelle, et cette doctrine est l'orthodoxie même,
et la doctrine opposée est hérétique Cet arbitraire est puéril,
cette théologie enfantine.

Il est de ceux qui calomnièrent Cyrille Lucar et cherchèrent
à le faire passer pour hérétique. Le Dr Zotos l'a réfuté3), et a dit
du De ecclesiœ occidentalis atque orientalis perpetua consensione

qu'il est «plein de mensonges du commencement jusqu'à la fin »4).

') De libris ecclesiasticis Grœcorum, IIa Dissert., p. 323.
2) Union chrétienne, 1868, p. 362.
3) Ibid., p. 183.
4) P. 361. Voir aussi p. 365-367, 523, 526.



— 11 —

Allatius s'est étrangement trompé en soutenant qu'il y a eu trois
Gennade. Richard Simon lui a démontré qu'il n'y en a eu qu'un.
Renaudot a donné raison, sur ce point, à Richard Simon, et a

même ajouté que l'opinion d'Allatius dans cette question était

«peu de chose et même rien»1].
Les termes dans lesquels il a dédié l'ouvrage susnommé à

Louis XIV. et surtout les vingt pages de vers qu'il a ajoutées à

cette dédicace pour célébrer la naissance du Dauphin, sans oublier
l'hommage qui les suit (« à l'éminentissime Prince Jules Maza-
rin »), montrent à quel point il fut excessif et courtisan. "

Quoi qu'il en soit de son caractère et de sa science, examinons

son De perpetua consensione. C'est un ouvrage volumineux,
de 1^99 colonnes en caractères assez fins, divisé en 63 chapitres.
Il pourrait être intitulé: «De la guerre perpétuelle entre les deux
Eglises»; car l'auteur y démontre, de fait, plutôt la guerre que
l'accord. Lui-même, lorsqu'il se substitue à l'histoire, emploie des

expressions qui sont plus que militantes : deliria Grascorum,
Grœcorum delirameuta, Grœci schismatici oblatrant, Ephesius
(Marc d'Ephèse) ineptiat, etc. Tels sont ses plus péremptoires
arguments; les autres sont empruntés à Bellarmin et à quelques
auteurs papistes, ou à des orientaux romanisés, théologiens inconnus

du dernier ordre. Lorsqu'il cite des faits ou des textes de

l'Ecriture, il les interprète presque toujours à faux. A l'en croire,
il est démontré que St. Pierre a reçu du Christ une autorité sur
tous les fidèles; qu'il a fondé les Eglises de Rome, d'Antioche et
d'Alexandrie; qu'il a été le seul prince de l'Eglise; qu'il n'y a eu

aucune parité entre lui et Paul; que tous les patriarches dépendent

du pontife romain, non par décret du concile de Sardique,
mais par un « privilège que le Christ a accordé à Pierre et par
Pierre au souverain pontife »; que les appels des Orientaux au

pape prouvent que le pape leur est supérieur, et qu'ainsi, étant
suprême, il ne saurait être soumis au jugement de ses inférieurs;
que l'évêque de Rome possède en propre la puissance universelle,
attendu que les Pères l'ont appelé « custos vineœ, aureœ catenœ

conservator», etc.; que, si les conciles sont infaillibles, c'est grâce
non aux empereurs, mais au pape seul ; que celui-ci est donc seul

infaillible2;; que les patriarches ont tous reconnu que le pontife
romain leur est supérieur ; que Photius a fait schisme, mais

qu'après Photius les patriarches de Constantinople ont reconnu le

J) 1 Allatiana defensio nihil aut parum facit». Fabricius, t. X, p. 344-345, 358.
2) c Ideo recurrendum est ad unam solamque Ecclesiœ catholica; Petram, qua:

falli fallereque nescit. ex privilegio sibi ab ipso Christo per Petrum concesso, Romanum

nempe pontificem. Et maie adversarii argutantur ». L. I, c. 23, n. 34.



— 12 —

pontife romain pour leur modérateur; que les papes ont toujours
procuré en Grèce la paix et l'union, etiam cum rei familiaris
dispendio »; etc., etc.

Il s'agit donc manifestement d'une œuvre de parti, et non de
science; et la seule base qu'il propose pour «l'accord», à savoir
la reconnaissance de la suprématie et de l'infaillibilité du pape, et
cela de droit divin, est donc inadmissible, outre que les arguments
par lesquels il prétend la démontrer sont de valeur nulle, absolument

contraire à l'exégèse et à l'histoire.
Toutefois tout n'est pas erreur dans ce chaos. Il échappe à

l'auteur des aveux dont il faut tenir compte, et dont peuvent
profiter les hommes intelligents des deux Eglises. Le premier est
ce fait que, quelles qu'aient été les luttes des patriarches, des
évêques et des théologiens entre eux, dans les deux Eglises, les
Eglises elles-mêmes sont restées en accord, et, de plus, que les
membres des deux Eglises qui se tenaient en dehors de ces
luttes et de ces anathèmes, fraternisaient entre eux en dépit des
batailleurs et pratiquaient même l'intercommunion, les uns
célébrant dans les églises des autres, et maintenant ainsi l'unité de

l'Eglise, comme les arbres fruitiers dans la plaine maintiennent la
vie et la fécondité, pendant que les nuages des régions
supérieures de l'atmosphère déversent sur eux la pluie, lancent la
foudre et semblent se complaire à faire rouler le tonnerre. Citons
quelques textes intéressants:

L. II, c. iq, n. 2 : Allatius remarque que le mariage est le
lien le plus étroit parmi les hommes ; que les Grecs n'ont pas eu
horreur de le contracter avec les Latins (nec a Latinorum nuptiis
abhorruerunt). Il en donne des preuves, entre autres à l'époque
de Jean Ducas (1222-1255): «Sub illis temporibus Grœcos non
ita condemnasse Latinos, ut, si opus fuisset, et rerum publicarum
status poposcisset, una cum Latinis ipsis non possent societateui
inire et simul sacra celebrare, et mentionem Papœ inter rnissarum
solemnia facere; quœ Hœreticis permittenda non sunt; Graecis
etiam ipsis id asserentibus. Ouare necesse est fateantur, vel Latinos

in iis quse fidei sunt rede sentire ideoque posse cum iis pacem
facere, concordiam conjungere, preces fundere eorumque quoti-
dianis congressibus uti ; vel, si negant Latinis pietatem et veram
religionem, semetipsos condeiiinant, qui non probata sequantur et
nefaria foveant... Et sane, temporis Joannis Ducœ, Latini ut
hœretici non coiidemnabantur...»

L. II, c. 18, n. ig. Parlant du XVe siècle, l'auteur dit : « Hac
etiam œtate, licet schisma odiaque recrudescerent, prudentiores
doctioresque in ea natione a dogmatibus Latinorum non abhor-



— 13 —

ruisse, sed summam reverentiam ipsi pontifici, cujus benedictionem
avide expetebant, exhibuisse, neque eum velati hœreticum, cum
processionem ex Filio Spiritus non assereret modo, sed etiam in
symbolo additarli palam in Ecclesia recitaret, condannasse, probat
Gregorius Protosyncellus, Respons. in epist. Marci Ephesii. »

Prière aux lecteurs de vouloir bien remarquer que les textes
d'Allatius peuvent être interprétés dans deux sens : ou bien, en ce
sens que le pape et les théologiens de sa curie étaient orthodoxes
et tenus pour tels par les théologiens les plus savants de l'Eglise
grecque; cette interprétation est celle d'Allatius et des Grecs ro-
manisants; nous la repoussons comme erronée: — ou bien, il faut
entendre que, pendant que le schisme et les haines croissaient
(licet schisma odiaque recrudescerent), les théologiens grecs les

plus sages et les plus savants, tout en condamnant les hérésies
commises par certains Latins, notamment par la curie romaine,
savaient que ces Latins coupables n'étaient pas l'Eglise latine,
mais que leurs erreurs et leurs hérésies étaient repoussées par
nombre de Latins, fidèles et théologiens, restés orthodoxes; et en
conséquence, ils communiaient avec ces derniers et maintenaient
la paix et l'union. Telle est la véritable histoire. C'est dans ce
second sens qu'il faut entendre aussi les textes suivants:

L. Ili, c. io, n. q : < Grœci etiam ipsi, ut plurimum in iisdem
regionibus Latini nominis amantissimi, quœ Latinorum sunt, fovent,
et animo deosculantur et promiscue cum Latinis, quemadmodum
Latini cum Grœcis, in ecclesiis utriiisquc ritus, sacra audiunt,
officia celebrant, neque a mutins matrimoniis abhorrent. » Puis,
l'auteur raconte qu'à Chio il a vu l'évêque latin Marc Justinien
officier solennellement dans le couvent des moines grecs, puis des
Grecs fraterniser aussi chez les Latins. Il ajoute que, dans un
banquet, un Grec de Chio parla sur des questions religieuses avec
éloquence et liberté; que les citoyens l'admirèrent d'abord, mais
qu'ayant été accusé de calvinisme par un des auditeurs, la ville
aussitôt ne s'entretint que de cette accusation, et que ce fut un
toile de la part des femmes et de la populace : omnes tum cives,
etiam midieres et ex infima plebe potior pars, hominis commercium

refugiunt. Ce fait est une des mille preuves de la superficia-
lité avec laquelle l'accusation de protestantisme est lancée par les

ignorants contre d'excellents orthodoxes. Il va de soi que l'auteur
est heureux de tomber sur les calvinistes et les anglicans, et sur
ceux de ses compatriotes qui étudiaient en Allemagne et en
Angleterre, tandis qu'il exalte, au contraire, ceux qui étudiaient à

Rome Mais passons.



— 14 —

L. Ill, c. 12, n. i : Allatius commence par distinguer d'une
part la foi et les dogmes, et, d'autre part, les rites et les mœurs.
Il déclare que la foi et les dogmes ne peuvent avoir que Dieu
pour auteur (nec alium quam Deum auctorem agnoscunt) ; quant
aux rites, ils dépendent de la volonté des hommes (ritus ex voluntate

hominum pendent). Il ajoute que les Eglises grecque et
latine ont des rites différents, mais une foi une. Il observe (n. 2)

que la diversité des rites se fait remarquer non seulement entre
les Latins et les Grecs, mais aussi chez les Grecs eux-mêmes,
sans qu'ils se condamnent pour cela (non propterea sese condem-
nantibus). Il ajoute (n. 6) que, plus tard, même les Grecs hostiles
au schisme, n'ont jamais condamné les Latins comme hérétiques,
qu'ils ont même pris part à leurs offices religieux : nec Latinos
unquam ut Hsereticos damnarunt, sed cum illis simul cibum
sumebant, et precabantur, et Latinorum adeuntes ecclesias, crabant
et sacrificiis intererant.

C. XIII, n. 1. Allatius demande aux Grecs s'ils ont eux-
mêmes toujours conservé les coutumes d'autrefois, comme ils s'en
vantent si superbement. Il dit que cela n'est pas possible: «Quomodo

enim eosdem semper mores retinere una natio poterit, qui
inter ipsam nationem non iidem sunt sed diversi, et pro civita-
tum ac locorum genio, imo etiam ejusdem urbis civium arbitrâtu
varii » Au n. q, Allatius affirme le fait des changements disciplinaires

et liturgiques chez les Grecs : « Typica privata et publica
abunde fidem faciunt, non eosdem mores neque easdem ceremo-
nias semper apud Grœcos, nec nunc potissimum, esse. » Au n. 13:
« Plura sunt quœ possent addi, quibus manifeste probaretur Grœcos

a suis priscis consuetudinibus in plurimis descivisse. » Et il
montre en effet des changements introduits dans l'administration
du baptême et de la communion. Au u. ij, il s'en tient, pour
les questions de foi et de dogme, aux décisions des conciles
œcuméniques; quant aux choses disciplinaires et à tout ce qui
est extra fidem, il admet la variété, comme il admet les changements

de vêtements. Au n. 18, appuyé sur Vincent de Lérins, il
dit: « Quemadmodum non omnes omni tempore unum vestimen-
torum genus exornat, sed temporum et aliarum circonstantiarum
varietate ad speciosiorem corporis cultum immutantur, ut occasio
dederit et nécessitas tulerit; ita et ritus et consuetudines Ecclesiœ,
arbitrâtu prudentum hominum, potissima Ecclesiœ circurnvestiunt ;

et quœ modo laudabiles erant, successu temporis, nova sui immu-
tatione, laudabiliores efficiuntur. Idque agnovere Orientales et palam
confessi sunt. »

On voit ainsi, aisément, ce qui est vrai et ce qui est faux
dans la thèse d'Allatius: ce qui est faux, c'est, en ce qui concerne



— 15 —

l'Eglise latine, la prétention de la papauté et de ses théologiens
d'avoir conservé purs les dogmes de l'ancienne Eglise, et, en ce

qui concerne l'Eglise grecque, la prétention de certains de ses

théologiens de n'avoir changé ni les rites ni la discipline, et de

vouloir imposer comme obligatoires des choses de leur nature
variables. Et ce qui est vrai, c'est que les deux Eglises peuvent
parfaitement être unies sur la base de la distinction entre la foi
objective qui doit être la même, et les usages soit liturgiques,
soit disciplinaires, qui peuvent varier.

III. La « Confession orthodoxe » de Pierre Mogila. — La
question est celle-ci : cette « Confession » doit-elle être considérée
comme une base dogmatique pour l'union des Eglises, en ce sens

qu'il serait nécessaire d'en tenir le contenu comme dogme, sous
peine de rendre l'union impossible? Réponse. Ce document ne
saurait être considéré ni comme une définition de foi, ni comme
un recueil d'articles de foi. L'imposer comme une condition de
l'union des Eglises serait donc violer le critérium orthodoxe,
d'après lequel cela seulement est tenu pour catholique qui a été

cru partout, toujours et par tous. Cette réponse paraîtra, sans
doute, suffisamment justifiée par les considérations suivantes :

1. La «Confession» elle-même déclare qu'il n'y a que douze
articles de foi, ceux du symbole de Nicée-Constantinople; et que
c'est là, ni plus ni moins, tout ce qui doit être cru. Voici, en
effet, le texte des trois rédactions latines que nous possédons:

Ms. original: In quibus conciliis omnia quœ ad nostrani
fidem pertinent adeo declarata sunt, ut nec minus nec aliter sit
credendum quam intellexerunt illi Patres

Schelstrate : In quibus adeo bene sunt omnia exposita
quœ ad nostram fidem pertinent, ut neque plura debeamus, neque
pandora, neque alio modo quam intellexerunt illi Patres

Normanni Quibus in conciliis ita sunt accurate exposita
quœ ad fidem nostram attinent omnia, ut neque plura neque
pandora a nobis credi oportent, neque alio sensu intellectuque quam
quo Patres illi intellexerunt.

Donc, de par cette « Confession » même, ceux qui seraient
tentés de la tenir pour obligatoire, devraient être les premiers
obligés de ne pas la tenir pour dogmatique.

2. Les auteurs de ce document n'avaient ni mission ni autorité

pour rédiger et formuler des dogmes. D'abord, Pierre Mogila
n'était qu'un métropolitain, et comme tel il ne pouvait de son
chef définir la foi. Ensuite, il n'est même pas sûr qu'il soit l'auteur

du document. < Quelques-uns ont cru que le véritable auteur



— 16 —

n'était pas le métropolitain lui-même, mais un autre membre du
synode de 1640, Isaïe Trofimovitch Kozlovski, higoumène du
monastère St. Nicolas, s1) Et encore: «Dans la lettre qui fut mise en
tête du ms. offert à Louis XIV, le patriarche Denys, de Constantinople,

va jusqu'à dire que Mélèce est l'auteur de la
Confession.-»2) Quoi qu'il en soit, Mélèce en a retouché le texte, il l'a
«revu et mis en ordre». Or, Mélèce Syrigos, simple «docteur de
la Grande Eglise », est loin d'être une autorité dogmatique. De
plus, on ne sait même pas en quelle langue elle fut écrite. On

pense que ce fut en latin. La rédaction latine qui passe pour
originale, est d'un latin « scolastique assez médiocre3] » ; la rédaction

latine de Schelstrate n'a été faite, à Paris, que vers 1680, et
n'a été publiée qu'en 1739 4J : celle de Laurent Normann, d'Up-
sala, n'a été publiée, à Leipzig, qu'en 1695 r>). Kimmel a réédité
cette dernière à léna, en y joignant le texte grec. Michalcescu
l'a donnée tout entière en grec, aussi d'après Kimmel, en 19046).
En outre, les éditeurs ont encore moins d'autorité que les rédacteurs.

D'après M. G. Morel, ce fut en Hollande que se fit la
première édition de cette « Confession ». Panaiotti, premier interprète
de la Porte, ayant envoyé un exemplaire en Hollande pour qu'il
y fût imprimé à ses frais, ce furent « Messieurs les Etats » qui en
firent la dépense (laquelle s'éleva à 4000 francs). Cet exemplaire
fut envoyé en 1665, et l'impression fut terminée en 1667.
Panaiotti en reçut des exemplaires en 1668; deux furent remis le
4 mars 1672 au drogman de l'ambassade de France; la
bibliothèque nationale de Paris en possède un'). Le ms. actuellement
conservé à cette bibliothèque, dit M. Morel, a été mentionné
pour la première fois dans une lettre de Panaiotti à M. de Nointel,

lettre datée d'Andrinople le 20 décembre 1671; le 21
septembre 1673, Nointel l'envoya à Louis XIV, et Arnauld l'utilisa
aussitôt8). La première édition ayant été épuisée, le patriarche
Denys de Constantinople pria Panaiotti d'en faire une seconde,
ce qu'il exécuta aussitôt (1672), s'il faut en croire ce patriarche;
mais, d'après E. Legrand et G. Morel, cette seconde édition de

1672 serait douteuse9). Pourquoi l'impression se fit-elle en
Hollande, chez des hétérodoxes, et pourquoi les volumes qui y furent
imprimés ne portent-ils aucune indication du lieu d'impression 10) f

On accordera que tous ces détails, qui laissent planer des doutes

') G. Morel, dans la Revue catholique des Eglises, mars 1905, p. 148.

2) p. 149 3) f. 159- 4) p. 155. 5) nid.
6) Die Bekenntnisse und die wichtigsten Glatibenszeugnisse der griechisch-orthodoxen

Kirche; Leipzig, 1904.

') P. 152. 8) P. 155-156. 9) P. 154. I0J P. 153.



— 17 —

sur l'authenticité du document, sont loin d'en démontrer la
dogmatiche: car ce n'est pas ainsi qu'on publie des dogmes.

3. Mais, dit-on, ce document a été approuvé par le synode
de Kieff en 1640. par celui de Jassi en 1641, et par les quatre
patriarches d'Orient en 1643. Mais qui ne voit que de telles
approbations sont insuffisantes pour donner à un document un caractère

dogmatique r D'abord, nous avons vu que des doutes ont été
émis sur la suffisance des discussions qui sont censées avoir eu
lieu dans ces synodes1). Ensuite, nous savons que le patriarche
Parthénius, de Constantinople, au synode de cette ville en 1643,
a déclaré expressément n'approuver que le texte grec2j. De plus,
rien ne garantit qu'entre les dates de l'approbation et celle de la
publication, les rédactions soit latines, soit grecques, n'ont pas
été retouchées. D'ailleurs, si les noms des Mélèce Syrigos, des
Panaiotti, des Nointel, paraissent dénués d'autorité, ceux des patriarches

Parthénius, Joannicius d'Alexandrie, Macaire d'Antioche,
Païsius de Jérusalem, et des neuf métropolitaine qui ont signé
avec eux3), ne représentent pas l'autorité requise par le critérium
catholique. La même réflexion doit être faite au sujet des
patriarches postérieurs, Denys, Dosithée et autres. Enfin, Mogila n'a
publié lui-même qu'un catéchisme (1643), catéchisme qui fut
traduit en russe dès 1645 ; il n'a voulu agir et il n'a agi qu'en son
propre nom1].

IV. Les « Confessions » de Cyrille Lucar et de Métrophane
Critopoulos. — M. Michalcescu, dans son Qrfiuvpdç ci"jç Ogd-o-
âo'Si'aç (1904), a cru devoir ajouter aux définitions des conciles
œcuméniques non seulement la «Confession orthodoxe» de Pierre
Mogila, mais encore quatre autres: celle du patriarche Dosithée,
celle de Gennadius (présentée au sultan Mahomet II), celle de

Métrophane Critopoulos, et celle de Cyrille Lucar. On a accusé
celle de Métrophane Critopoulos d'avoir été inspirée par des
idées protestantes, et on a condamné celle de Cyrille Lucar
comme contenant formellement des doctrines protestantes. En
sorte que l'on pourrait poser cette question : l'union des Eglises
no doit-elle se faire qu'à la condition expresse de rejeter comme
hérétiques les confessions de Métrophane Critopoulos et de

Cyrille Lucar?
Il est bon de distinguer dans cette question deux autres

questions: i° quelle est la valeur doctrinale du contenu de ces

1) Voir la Revue de juillet 1905. p. 441.
2) G. Morel, p. 151.
3) Ibid. 4) Ibid.

Revue intern, de Théologie. Hcft 53, 190(1. 2



— 18 —

deux confessions? 2° indépendamment de ce contenu et quel qu'il
soit, ces deux documents ont-ils été décrétés d'hérésie par l'Eglise
universelle, de telle sorte que tout véritable orthodoxe doive les

répudier comme tels
La première question serait très intéressante et même très

utile, mais ce n'est pas d'elle qu'il s'agit ici. Il ne s'agit que de
la seconde. Or poser cette seconde, c'est la résoudre: car il est
manifeste que l'Eglise universelle, dans aucun concile œcuménique,
n'a condamné ni l'un ni l'autre de ces documents.

La Confession de Cyrille Lucar (1631) a été combattue par
Mélèce Syrigos. Mais Mélèce Syrigos a été accusé lui-même de
romanisme. Démétrius Procopius, dans son Catalogue des Grecs
érudits (publié dans Fabricius, T. XI, à la fin), le caractérise ainsi
(n. 17), au sujet de ses Commentarios ecclesiasttcos : < Quauquam
in illis omnino Bellarminum spirare videtur, tamen fervidus etiarn
sectator fuit dogmatum orientalis Ecclesiœ et orthodoxœ fidei
genuina proles, neutiquam vero Romana; aulœ mancipium. » En
vérité, il est difficile de concilier ces deux assertions et de
comprendre comment on peut être un fervent sectateur de l'orthodoxie

lorsqu'on paraît entièrement inspiré des doctrines de
Bellarmin Donc le seul fait d'avoir été combattu par Mélèce Syrigos
ne constitue pas, pour Cyrille Lucar, une culpabilité d'erreur,
encore moins d'hérésie.

Cyrille Lucar a été condamné par les synodes de Constantinople

(1638) et de Jassy (1642), à cause de sa Confession de foi
(1631). Mais, outre que ces deux synodes ne sont pas des
conciles œcuméniques, ils n'ont pas fourni la preuve d'un examen
approfondi du document en question. Voici les accusations de
Trivier sur ce point.

Cyrille Lucar a été condamné, dit-on, par le patriarche Dosithée

et par son synode de 1672. Mais, ici encore, il est manifeste

que la démonstration de la culpabilité de Cyrille est insuffisante.
Voici pourquoi:

1. Ce synode n'est pas un concile œcuménique.

2. Les actes de ce synode ne fournissent pas la preuve
d'une discussion en règle soit sur la personne de Cyrille Lucar,
soit sur sa Confession.

3. Il est avéré aujourd'hui que la Confession de foi de ce

synode est du patriarche Dosithée; que ce patriarche en la
rédigeant, a été inspiré et conduit par l'ambassadeur français, M. de

Nointel, dont on connaît maintenant toutes les visées ; que les

procédés employés dans cette affaire ne sont nullement des garanties

théologiques, encore moins des garanties dogmatiques ; que



— 19 —

Démétrius Procopius, dans le Catalogue susmentionné (n. 19),
semble avoir fait peu de cas des capacités de Dosithée, lorsqu'à
propos de ses écrits (de variis Ecclesiœ orientalis et occidentalis
rebus), il s'exprime ainsi: On y voit quel homme il fut (qualis
vir fuerit perspicuum erit) ; éloge fort médiocre. Et, de plus :

Grœcse linguœ leviter perdus, vix de summo digito earn gustavit,
ut ipsemet libere profitetur, latinœ vero omnino ignarus extitit».

4. De fait, le synode de 1672, sachant très bien que Cyrille
avait été un homme religieux, et qu'il avait joui d'une parfaite
réputation d'honnêteté, ne l'a pas personnellement condamné. Et,
au lieu de constater qu'il était bien réellement l'auteur de la
Confession de foi publiée sous son nom, et que cette Confession était
réellement hérétique, ce synode s'est borné à condamner certaines
doctrines comme hérétiques. Donc, au fond, la question de Cyrille
même et de ses doctrines personnelles et authentiques, n'a pas
été traitée par le synode x).

5. Aujourd'hui il est démontré que Cyrille a été calomnié et
persécuté par le parti romaniste; que, pour le perdre dans sa

propre Eglise, les agents de Rome ont excité contre lui ceux de

ses coreligionnaires qui le jalousaient, et l'ont accusé de
protestantisme, accusation grossière qui a toujours du succès dans les

milieux ignorants et passionnés. Aussi la réhabilitation de Cyrille
est-elle tenue maintenant pour un acte de justice, et cela jusque
dans les milieux où il a passé pour coupable. Déjà Démétrius
Procopius a dit de lui (n. 8) : « Alii in eum invecti, alii ejus
causam tuentes, res ejus silentio a nobis prsetereundas satius esse
duximus. » Certes, ce silence est peu noble ; mais du moins il
donne à penser que l'auteur n'avait aucune raison péremptoire à

faire valoir contre Cyrille. En 1868, le Dr Zotos a démontré que
les jésuites ont voulu se débarrasser de sa personne parce qu'il
était l'ennemi du romanisme, et le remplacer par un patriarche
romanisant. Le Dv Zotos ne craint pas de citer Aymon comme
une autorité dans cette question2). En 1905, dans la «Nouvelle
Sion » (janvier-février, p. 17-35), l'archimandrite Chrysostome
Papadopoulos, de Jérusalem, a publié une apologie de Cyrille
Lucar, fondée entre autres sur un document jusqu'ici inédit,
découvert dans la bibliothèque de Genève. Ce document est une
copie authentique de l'apologie de Cyrille même, écrite en 1634
et adressée à la paroisse de la Vierge à Léontopole (Petite Russie).
Cyrille y repousse le calvinisme et affirme nettement son orthodoxie

contre ses calomniateurs : « Tous ceux, dit-il, qui ne voient

*) Voir la Revue de 1896, p. 122.
2) Union chrétienne, 1868, mars, p. 136-144; avril, p. 183-192.



— 20 —

pas la lumière, essaient de nous blâmer et nous accusent de
calvinisme et d'hérésie; ils montrent par là leurs mauvaises dispositions,

leur malice et leur ignorance. En voulant nous combattre
sur différents points, ils tâchent de nous rendre responsable sur
d'autres questions ; mais leur peine est vaine. »

Nous sommes heureux de constater cette justification d'un
homme qui, après une vie de travail et de lutte, est mort victime
des ennemis de l'orthodoxie. Nous en sommes d'autant plus
heureux que ces mêmes ennemis, toujours vivants, ont adopté contre
les anciens-catholiques les mêmes accusations et les mêmes tactiques

que contre Cyrille Lucar. Puisse cette leçon du triomphe
final de la vérité, leur être utile!

Quant à la Confession de foi que Métrophane Critopoulos a
rédigée et publiée à Helmstœdt en 1661, elle contient 22 chapitres,

où tout, sans doute, n'est pas indiscutable. Mais si son
exactitude a paru suspecte à quelques-uns, d'autre part H. Coringius,
dans la préface qu'il a écrite en tête, admet qu'elle expose fidèlement

les dogmes de l'Eglise orientale; Heineccius en a fait usage
pour faire connaître la doctrine de cette Eglise1). Il y a donc
matière à controverse. En tout cas, deux points sont clairs, c'est
qu'elle n'est ni un document dogmatique qui s'impose à ce titre,
ni un document déclaré officiellement hérétique et qu'il faille
rejeter sous peine d'hérésie.

La question de l'union des Eglises doit donc se traiter en
dehors de ces deux documents, qui ne sont que des documents
simplement théologiques. L'union, comme il a été maintes fois
démontré, ne peut se réaliser que dans le dogme dûment
démontré.

V. Le conflit eucharistique et l'abbé Eusèbe Renaudot. —
Les discussions et les divisions n'aboutissent pas toujours à des
résultats complètement heureux. En matière religieuse et ecclésiastique,

celles des XVIe et XVIIe siècles en sont une preuve
éclatante. Certes, les protestants avaient mille raisons trop légitimes
de protester contre Rome, et même de rompre avec la papauté
et avec le système ultramontain. Mais, tout en ayant raison, ils
commirent de grosses fautes et même de grosses erreurs. Les
protestants d'aujourd'hui sont les premiers à l'avouer. Toutefois les

torts des protestants pendant les deux siècles dont il s'agit, ne
sont pas une justification des catholiques-romains. Ceux-ci ont
commis, à leur tour, la grande faute de se ruer, à peu près
aveuglément, sur les protestants, sans se demander auparavant en quoi

v) P. Trivier, Cyrille Lucar, p. 100-1 et 109.



— 21 —

les protestants avaient raison et quelles concessions il fallait leur
faire, pour amener la cour de Rome à opérer la réforme dont tout
le monde reconnaissait la nécessité. Au lieu de faire cette impartiale

analyse, les catholiques-romains voulurent démontrer que les

protestants se trompaient sur toute la ligne et dans toutes leurs
protestations. Etait-ce esprit de routine, ou amour-propre blessé,
ou besoin de se serrer autour d'une institution (la papauté) qu'on
croyait à tort de droit divin Quoi qu'il en soit du motif, le fait
est certain. Et pour mieux réussir dans leur démonstration, les

catholiques-romains cherchèrent à s'appuyer sur les orthodoxes
orientaux et à montrer qu'il y avait accord entre les croyances
orientales et les croyances romaines, surtout dans la question des

sept sacrements et notamment en matière eucharistique. De là les
recherches d'Arnauld, de Nicole, de Renaudot sur les croyances
eucharistiques des Eglises d'Orient. Et cette façon de s'appuyer
sur les Eglises d'Orient pour élucider les questions susdites, ne
fut pas propre aux seuls catholiques-romains. Les protestants aussi

y eurent recours. Ce fut ce qui envenima l'enquête et les débats:
car les protestants, qui en Orient étaient considérés comme des

Allemands, étaient l'objet d'une vive antipathie de la part des
Grecs et des Slaves; en sorte que les théologiens orientaux, pour
mieux les combattre, admirent, presque les yeux fermés, les
arguments théologiques des catholiques-romains, et beaucoup d'entre
eux consentirent à rédiger des déclarations théologiques, notamment

sur la présence «réelle», déclarations qu'ils remirent à
l'ambassadeur Nointel, à Galland, et que ceux-ci transmirent à Paris,
au ministre de Louis XIV, le marquis de Pomponne, à Arnauld
et à Nicole, qui les firent traduire et interpréter par l'abbé
Renaudot. Et c'est ainsi que fut composée une grande partie de la
Perpétuité de la foi de IEglise catholique touchant l'Eucharistie,
ainsi que l'ouvrage intitulé: Gennadii patriarchœ Constantinopolitani

Homiliœ de sacramento eucharistiœ, Meletii Alexandrini,
NectarH Hierosolymitani, etc., Opuscula grœce et latine, ijoç.

J'ai déjà indiqué, dans plusieurs livraisons de la Revue l)
plusieurs points faibles de ces ouvrages et de cette polémique. Le
récent volume du professeur Ant. Villien sur l'abbé Eusèbe
Renaudot et son œuvre liturgique 2), nous fait un devoir de compléter

nos renseignements.
La Perpétuité, étant avant tout un recueil de documents orientaux,

ne peut tirer sa valeur que de la valeur même de ces
documents. Toute la question roule donc sur la valeur de ces docu-

') Année 1896, p. 115-120, et 1895, p. 305-311.
2) Paris, Lecoffre, 1904. Voir la Revue, juillet 1905, p. 590—592.



— 22 —

ments, c'est-à-dire sur la manière dont l'ambassadeur Nointel se
les est procurés et sur la manière dont Renaudot les a interprétés.
Dans cette affaire, l'approbation et la signature de Nointel n'ont
aucune portée théologique, parce qu'il était lui-même d'une complète

incompétence. C'est Antoine Galland qui les lui a procurés.
Or Galland était alors un jeune arabisant de 24 ans, occupé à
rédiger le Catalogue des manuscrits orientaux de la Sorbonne. Nointel

se l'attacha et le chargea « de la besogne que réclamaient les
auteurs de la Perpétuité > l). Le futur traducteur des Mille et une
Nuits apprit vite le grec vulgaire et obtint de quelques théologiens
grecs les attestations qu'il désirait2). Aymon a fait ressortir
l'insuffisance des garanties d'authenticité et de religion de la plupart
de ces documents. En outre, ces documents, expédiés par Nointel
à Arnauld et à Nicole, qui ne pouvaient les traduire, étaient remis
à Renaudot, qui devait les traduire et les interpréter. Or, sans
toucher aucunement à la parfaite honorabilité de Renaudot, on
doit cependant faire les remarques suivantes :

1° Tout en étant orientaliste, Renaudot a oublié, clans cette
question, le caractère très souvent figuré du style oriental. Il a
voulu, au mépris des documents traditionnels contraires, que les

textes bibliques et autres sur l'eucharistie fussent entendus
exclusivement dans le sens littéral et matériel3).

2° Il a voulu aussi assimiler des prières liturgiques à des
documents strictement dogmatiques, et les faire passer pour des «

professions de foi » *). Or c'est la liturgie qui doit se conformer à la

foi, et non la foi à la liturgie -. presque toujours les prières
sentimentales, les cantiques, les hymnes, etc., dans le but d'émouvoir
le cœur et l'imagination, emploient des images excessives qu'il est

impossible de prendre à la lettre sans erreur. M. Villien, qui semble

partager le point de vue de Renaudot bj, loin de fournir des

preuves à l'appui, l'ébranlé plutôt en faisant remarquer que les

formules liturgiques sont faites « pour le peuple » ; on ne sait que
trop, en'effet, que le peuple a besoin de procédés simplistes,
d'images frappantes et terrifiantes, etc.

30 Renaudot n'était ni un dogmatiste, ni un exégète, ni un
historien. Il n'a étudié que très peu la théologie même, et il n'a
considéré les questions sacramentaires qu'au point de vue
liturgique : il ne connaissait guère d'autre dogmatique que la liturgique.

Villien lui-même, analysant le T. V de la Perpétuité,
s'exprime ainsi au sujet de la doctrine du sacrement de pénitence :

« Il semble qu'ici l'érudition, si étendue soit-elle, ne laisse pas dans

') Villien, p. 33. -) Ibid.
») P. 132. *) P. 228. 5) P. 231.



— 23 -
l'esprit une impression aussi satisfaisante qu'on l'eût désiré. Elle
parait superficielle. Les citations sont trop longues, insuffisamment
liées: elles ne forment pas un corps de doctrine, un système bien
coordonné x). » Ses notions sur l'ordre ne paraissent pas avoir été

plus profondes, comme le prouve son argumentation contre la
validité des ordres anglicans 2). Il en fut de même dans la question
eucharistique. Son exégèse était insuffisante. Richard Simon le lui
fit bien sentir «en ne tenant aucun compte de ses récriminations »

au sujet des paroles de la consécration chez les Grecs 3), et dans

plusieurs autres occasions. Le surnom de « rabbin » qui lui était
donné, ainsi qu'à quelques autres membres du «Petit Concile» de
St. Germain4), ne contenait-il pas une pointe contre son littéralisme?

4° Renaudot, tout en détestant les jésuites, surtout dans ses
dernières années, a trop conservé de leurs doctrines (c'est chez eux
qu'il a fait ses premières études) ; il est resté lié avec le P. Darot,
en «commerce assidu», jusqu'à sa mort5); en 1700, à Rome, au
conclave de Clément XI où il assista comme conclaviste du
cardinal de Noailles, il ne craignit pas de voir < le doigt de Dieu »

dans cette élection, bien qu'on eût dit d'Albani : Ama troppo i
Gesuiti*). Même encore en 1711 il dédia à ce même Clément XI,
ennemi des jansénistes, son IVe volume de la Perpétuité (p. 118).
A Saumur, au collège des Oratoriens, en opposition contre le
collège des protestants, il développa son animosité systématique
contre le protestantisme, animosité dans laquelle ses relations avec
Bossuet ne firent que le fortifier. Du reste, tout ce travail sur les

croyances de l'Orient semble bien avoir été fait, moins par un
esprit de recherche désintéressée et pour faire triompher la vérité
quelle qu'elle fût, que tendancieusement et dans un esprit de
dispute, pour combattre les protestants, qui, du reste, n'étaient pas
moins combatifs que les jansénistes et que les jésuites. L'esprit et
la théologie de cette époque étaient tout à la lutte. Et puis,
jansénistes et protestants voulaient alors, pour des motifs différents,
il est vrai, plaire à Louis XIV, qui était très hostile aux protestants.

Renaudot, directeur de la Gazette de France, tenait à la Cour
par des intérêts de famille auxquels il était loin d'être insensible.
Cet esprit de dispute, qui était général et qui sévissait en particulier

chez les Renaudot7). a certainement concouru à obscurcir les

questions plus qu'à les'éclaircir.

') P. 138. 2) P. 62-6S. 3) P. 69. 4) P. 26. 5) V. 8. s) P. 113.

') Le grand-père et le père de l'abbé, l'un et l'autre médecins, furent en
grandes disputes avec leurs collègues de la Faculté. Le grand-père Théophraste
s'était attiré des épithètes comme celles-ci : « nez pourry, alchymiste, charlatan,
empirique, usurier comme un Juif, perfide comme un Turc, meschant comme un renégat
(il avait abjuré le protestantisme vers 1629), grand fourbe, grand usurier, grand
gazetier de France ».



— 24 —

5° L'étendue des connaissances linguistiques de Renaudot était
assez rare, surtout dans le clergé, pour qu'on en prît occasion de
le surfaire en d'autres matières. Il ne faut pas oublier qu'en pleine
académie des Inscriptions, dans un Mémoire sur « l'origine de la
sphère », il enseigna que « ce qu'il y a de sérieux et d'utile dans
l'astronomie et l'astrologie, a une origine plus ancienne que les
Chaldéens et doit être rapporté aux patriarches » ; bien mieux, que
l'origine doit en être attribuée « à la science infuse du premier
homme » ; qu'il faut se moquer des millions d'années réclamées par
les Egyptiens pour leur histoire; que le premier savant en la
science des astres fut Abraham; que le premier homme avait joui,
sur ce point comme sur beaucoup d'autres, d'une science infuse,
mais que cette science ne passa pas toute à ses descendants; etc.1].
De plus, Renaudot était homme à répliquer à Aymon qu'il n'y
avait pas, en Orient, de Grecs latinisants (j.axiróqoovtz), et que,
par conséquent, les documents favorables à la transsubstantiation
qui avaient été envoyés d'Orient à Paris par M. de Nointel, étaient
l'expression de la pure orthodoxie grecque. L'Anglais Thomas
Smith et Bayle avaient beau donner raison sur ce point à Aymon 2),

Renaudot s'opiniâtrait : il ignorait évidemment les faits de latinisation

qui se sont produits en Russie, en Grèce, en Turquie, etc.,
notamment pendant le XVIe siècle et depuis. On sait, en outre,
qu'il fut un des conseillers de Bossuet dans son opposition contre
l'Histoire critique du Vieux Testament. « Son système théologique,
dit Villien, était complètement bouleversé par ces nouvelles théories

sur une matière qu'il n'avait pas spécialement étudiée*). »

6° Il ne faut pas oublier que Renaudot est loin d'avoir été

approuvé par tous les hommes sérieux de son temps. J'omets les

attaques des protestants, qui furent nombreuses4). Citons seulement
quelques catholiques. On connaît ses dissentiments avec Richard
Simon au sujet de plusieurs ouvrages relatifs aux questions qui
nous occupent. M. Villien, qui les indique, ne peut s'empêcher de
terminer ainsi son résumé : « On ne saurait trop regretter les
persécutions dont Richard Simon fut la victime. Il eût mieux valu

') Ouvr. cité, p. 99.
2) On lit dans les Nouvelles de la République des Lettres: «L'auteur (Renaudot)

prend d'abord la chose sur un ton terriblement haut; et le lecteur est surpris
de le voir tout d'un coup si élevé chanter lui-même son triomphe Sûr de

remporter pleinement la victoire sur un ennemi méprisable, il traite M. Aymou, qu'il
regarde déjà comme abattu sous sa puissante main, avec une extrême hauteur et

avec le dernier mépris. Il l'accable des reproches les plus vifs et les plus piquants,
entre lesquels il n'a pas oublié celui d'avoir, dit-il, volé le manuscrit de son Concile

de Jérusalem dans la Bibliothèque du Roi...» Etc. (Cilé par Villien, p. 128).

3) P. 69. 4) Voir p. 245-250.



O",

réfuter ses prétendues erreurs ou ses allégations téméraires que
supprimer ses œuvres. Tout n'était pas mauvais dans les nouveautés

qui soulevaient alors l'opinion publique. Plusieurs de ces théories

si longtemps condamnées sont aujourd'hui universellement
reçues. Personne n'oserait plus traiter d'hérétique celui qui admet

que le Pentateuque n'est pas sorti tel que nous l'avons de Moïse.
Il nous est permis... d'affirmer que le décret du Concile de Trente
sur la valeur authentique de la Vulgate et son usage dans les
discussions doctrinales a un caractère plus disciplinaire que dogmatique.

La sévérité de Bossuet fut grandement nuisible aux études

bibliques chez les catholiques. Quels que fussent les défauts
personnels de Simon et même parfois ceux de sa méthode, Bossuet
n'est pas sans reproche. Il n'a nullement mis en poudre, comme
il disait à Ledieu, les arguments de son adversaire. Renaudot, qui
paraît être demeuré étranger aux questions dexégèse, crut
confondre l'auteur des Histoires critiques en lui reprochant de n'être
pas très versé dans l'arabe, le copte et le syriaque. C'était
insuffisant1).» Richard Simon ne fut pas seul à attaquer Renaudot. Les
Pères de Longuerue et Le Quien firent des « réserves » 2). Renaudot
eut aussi pour adversaire Joseph-Simon Assemani, « qui ne lui
cédait en rien pour la vivacité et parfois l'insolence de la
critique» 3j. Les deux autres Assemani le combattirent aussi4;. Le
P. Lebrun, liturgiste aussi, lui a adressé « un certain nombre de

critiques » •"'). Fabricius, dans sa Bibliotheca grœca, donne plusieurs
fois à Renaudot le qualificatif de doctissimus et de eruditissimus,
mais il le donne aussi à son adversaire Richard Simon ; et, de plus,
il a publié la très grave note suivante (T, XIII, p. 818): « Renau-
doti autem versione non tuto ubique stare nos posse, sive causœ
suœ inservientis, sive non satis assequentis veruni sensum, docuit
vir supra laudes Maturinus Veisserius la Crose, in apologia pro
Jobo Ludolfo contra Renaudotum, inserta Diario literario Hagensi ».
Cf. T. X, p. 448, etc.

70 Enfin, M. Villien, dont nous avons déjà cité quelques
aveux, en a fait plusieurs autres qui méritent aussi d'être signalés.

Renaudot employait souvent comme procédés de discussion
la raillerie et le dédain: il «plaisante» Thomas Smith0); il «se
débarrasse en quelques phrases assez dédaigneuses » des principaux
orientalistes protestants 7). On ne saurait prétendre que ce soient là
des réfutations. — Parlant des dissertations de Renaudot sur les
Versions de la Bible et d'une dissertation (dirigée contre Richard
Simon) sur l'antiquité et l'authenticité des Livres saints, Villien

l) P. 69-75. 2) P. 245. s) P. 250. 4) P. 251-256. Voir aussi p. 144.

°) P. 257. 6) P. 130. ;) P. 133.



— 26 —

dit: «li va sans dire que les récents travaux sur la critique biblique

ont enlevé à peu près toute valeur à ces dissertations *). » —
Au sujet de l'œuvre liturgique de Renaudot — laquelle est la base
de sa dogmatique —, Villien remarque que les savants d'aujourd'hui

sont « obligés de reconnaître que cette œuvre n a pas
conservé toute sa valeur, et que, si elle rend encore des services, elle
ne répond cependant pas pleinement par sa méthode et ses résultats

aux desiderata de la science moderne 2). » — Et encore : « La
critique de Renaudot est beaucoup moins sagace quand elle s'exerce
sur les textes... On se convainc malaisément qu'il ait toujours su
reconnaître là meilleure leçon ou la plus ancienne et la plus
authentique 3)... Sur l'âge de ces liturgies, l'opinion de Renaudot
n'est pas admissible71)... Les adversaires de Renaudot ont fait à

son œuvre liturgique un reproche général, reproduit par Saint-
Martin dans l'article qu'il lui consacra dans la Biographie générale
de Michaud : « Le désir, dit-il, de retrouver la pure doctrine catholique

partout et dans tous les auteurs, même dans ceux dont les

opinions sont le plus suspectes, /'entraîna trop loin et lui fit
traduire, d'une manière trop conforme a ses opinions, des expressions
un peu ambiguës »... « Qu'il ait commis involontairement quelques
erreurs de traduction, nous ne pouvons y contredire » 6). C'est ainsi,
par exemple, qu'il abusa du mot français < transsubstantiation »,

en l'employant là où les anciens se bornaient à parler de la «

vérité » de la chose (in rei veritate6). La différence est grande entre
la vérité et la transsubstantiation.

Chose curieuse, M. Villien. après avoir mentionné l'ouvrage
de Renaudot intitulé: Défense de la l-'erpctnité de la foi (contre
Aymon), 1709, ajoute: «Renaudot lui-même n'attribuait pas une
importance trop grande à son œuvre 7). » C'est pourquoi il publia
ses Gennadii Patriarchœ Constantinopolitani Homiliœ de sacramento
eucharistiœ ; Meletii Alexandrini. Nectarii Hierosolymitani, Jleletii
Syrig.i et alioritm, de eodem argumento opuscula... ». Ces
documents lui avaient été envoyés par M. Picques. On sait déjà que
Gennade (ci-devant George Scholarios) était un latinisant, quoi
qu'en ait dit Renaudot sj. M. Villien trouve qu'il serait «fastidieux
et inutile de donner l'analyse des homélies » ; il a tort, comme il
a tort de dire que « les Gennade, les Meletius Piga, les Nectaire
étaient d'ardents adversaires des Latins». C'est le «Journal des
Savants s qui le disait, mais sans preuve. Les « Nouvelles de la
République des Lettres », au contraire, se sont prononcées contre
Meletius Syrigus et pour Cyrille Lucar ; elles accusent le discours

'j P. 146. -') p. 257. 3) P. 258 et 259. 4) P. 261. 6) P. 263. 6) P. 241
à 242. ') P. 129. 3) P. 130.



— 27 —

de Meletius Syrigus d'être forgé de toutes pièces « ou du moins
largement interpolé ou modifie par les jésuites > '),

Il importe aussi de remarquer que le T. IV de la Perpétuité,
que Renaudot a publié en 1711 et dédié à Clément XI, est une
collection de documents analogues et de même provenance, «

collection faite sous la direction de feu M. de Meaux et de feu
M. l'archevêque de Reims, qui l'avaient eue entre les mains
manuscrite longtemps avant l'impression » 2). Nous savons déjà que
ni Bossuet ni Le Tellier n'étaient des garanties suffisantes en
pareille matière. Villien lui-même a reproché à Renaudot d'avoir été
«le disciple trop fidèle» de Bossuet, et d'avoir subi «l'influence
néfaste que ses principes exégétiques ont dû avoir sur la masse
de ses contemporains. De nouvelles découvertes viennent chaque
jour donner un démenti nouveau à certains principes du « Discours
sur l'Histoire universelle » et aux thèses de l'abbé Renaudot » 3).

Ajoutons que Renaudot lui-même a laissé dans ses mémoires « des

remarques et des réflexions, souvent trop mordantes (dit M.
Villien), contre l'ignorance et la déplorable insuffisance des missionnaires

latins en Orient4). U y a aussi exprimé des sentiments
hostiles à égard de la Propagande et au sujet de la formation
insuffisante des missionnaires » :>J. Or c'étaient aussi ces missionnaires

qui renseignaient l'Occident sur la théologie orientale. De là
tant d'erreurs que l'on doit corriger aujourd'hui.

Il faut donc en convenir, l'union des Eglises sur la base de

la théologie, ou plutôt de la polémique théologique du XVIIe siècle,

est impossible. C'est ailleurs, répétons-le, dans la foi même
de l'ancienne P'glise, et d'après le critérium catholique ou orthodoxe,

qu'on peut l'étudier et la réaliser.

VI. La « Lettre des Patriarches orientaux de 1723 ». — La
Revue internationale de théologie, d'avril 1893 (p. 206-236), a
publié la traduction allemande soit de cette lettre, soit de la Confession

de foi de Dosithée, qui l'accompagnait. Cette lettre a été

envoyée aux évêques anglicans, comme seconde réponse à une
seconde lettre de ces derniers; elle accompagnait l'envoi delà
Confession de Dosithée. Quelle que soit l'importance de ces documents,
il est évident qu'ils ne sont pas, de leur nature, dogmatiques, mais
seulement théologiques et historiques, ni Dosithée ni le synode de

1672 n'ayant eu autorité pour définir officiellement la foi de l'Eglise
universelle. L'évêque Grafton 6), dans la lettre au métropolitain
Antoine de St-Pétersbourg (octobre 1903), a remarqué que « le

P. 131. 2) P. 133. :!) 1'. 10t. ») P. 136-137. 5) P. 162.
6) Du Fond-du-Lac, Etats-Unis d'Amérique.



— 28 —

grand et saint théologien Philarète a éliminé les termes de
substance et d'accident de sa traduction des Actes du concile de Bethléem

» v). Le P. Petit, de l'Assomption, a remarqué, en outre, que
les lettres patriarcales de 1723 aux prélats d'Angleterre n'ont
qu'une importance «relative», «comme tout lecteur de bonne foi
pourra s'en convaincre en parcourant le volumineux dossier de
cette affaire, très mal connue jusqu'ici, dans le tome 38e du
nouveau Mansi»2). Telle est certainement aussi l'opinion de tous les

théologiens instruits, russes et grecs, sur la valeur de ces
documents. Par conséquent, les imposer comme des dogmes ou comme
des doctrines obligatoires dans la question de l'union, serait rendre
l'union impossible, parce que ce serait fausser la notion du dogme
et violer le critérium orthodoxe de la foi.

VII. Conclusions. — Quoique nous ayons encore de nombreux
documents à étudier sur tous les projets d'union qui ont été émis,
et qu'il se dégagerait de cette étude une lumière pratique et fort
utile, cependant, une Revue n'étant pas un livre, il faut nous
limiter. Les faits et les documents que nous avons produits sont,
au fond, suffisants pour éclaircir la question (en attendant que
nous les complétions, s'il le faut;, et pour que nous soyons autorisés

à tirer déjà quelques conclusions.

I. Conclusions générales : Le But et l'Esprit de la question.
— Pour atteindre un but difficile, il faut, avant tout, être persuadé
de sa grandeur, de sa beauté, de son utilité, voire même de sa
nécessité. Sans cette conviction réfléchie, profonde, arrêtée, on n'a
qu'une action flasque et on ne tend au but qu'avec mollesse,
bientôt avec indifférence; finalement, on le manque ou on y
renonce.

Donc il faut, d'abord, se demander si l'union des Eglises est

un but rationnel, chrétien, désirable, nécessaire. Les anciens-catholiques

n'hésitent pas à répondre affirmativement. Pourquoi?
i° Parce qu'il est scandaleux de voir divisée l'Eglise que

J.-C. a voulue une : omne regnum divisum contra se desoiabitur
(Matth. XII, 25).

2° Parce que, s'il est utile que les vérités soient discutées et

que les arbres fruitiers soient de temps en temps secoués par le

vent, il est nuisible à la religion et aux âmes que des Eglises qui
se disent chrétiennes s'anathématisent, celle-là disant à celle-ci:
« Tu n'es qu'une Eglise Photienne », celle-ci répliquant à celle-là :

*) La traduction française de cette lettre a été publiée dans les Echos cf'Oriejit.
de mai 1905, p. 143-14S.

2) Echos d'Orient, mai 1905, p. 189.



- 29 —

«Tu n'es qu'une Eglise Borgiaque », etc. Il faut en finir avec ces

procédés et ces récriminations.
3° Parce que, dans les circonstances actuelles d'indifférentisme,

de matérialisme, d'athéisme, d'organisation formidable des partis
irréligieux contre le christianisme et contre l'Eglise chrétienne en
général, aucune Eglise particulière, se disant chrétienne, ne saurait
répondre par des anathèmes aux efforts des autres Eglises pour
rétablir l'union, surtout lorsque celles-ci déclarent que, quels que
soient les dissentiments théologiques, elles veulent glorifier et servir
le même Christ et travailler, dans l'esprit du Maître et selon ses

préceptes, au salut commun de la grande famille humaine.

4° Parce que la maxime « diviser pour régner », appliquée à

la religion et pratiquée par tant de membres de la hiérarchie
ecclésiastique, mérite non seulement d'être flétrie, mais doit être
pratiquement rendue impossible par le concours de tous les chrétiens

pacifiques appartenant à toutes les Eglises.

5° Parce que l'union fait la force et que l'union des Eglises
chrétiennes serait utile à toutes et à chacune: toutes pouvant alors
mieux s'éclairer et s'avertir les unes les autres (pieni dilectione,
repleti omni scientia, ita ut possitis alterutrum monere, Rom. XV,
iq.)\ toutes se sentant alors davantage solidaires et étant ainsi plus
disposées à se secourir les unes les autres, comme tous les organes
concourent mieux au maintien de la vie du corps entier lorsqu'ils
sont bien unis entre eux (ut non sit schisma in corpore, sed idip-
sum pro invicem sollicita sunt membra, / Cor. XII, 2f). Divisées,
les Eglises vivent toujours solitaires, souvent hostiles, ne se
pardonnent pas leurs fautes, les augmentent même ; unies, elles se

corrigent fraternellement, s'édifient, se sanctifient dans la charité
et la paix.

6° Parce que les objections contre l'union ne reposent que
sur des méprises. Dire qu'elle est aujourd'hui impossible, c'est nier
la force de la volonté humaine et de la grâce divine. Dire que les

oppositions doctrinales et même dogmatiques entre les Eglises
excitent un saint zèle entre les enfants de Dieu, c'est autoriser le
scandale sous prétexte de procurer le bien, c'est nier l'unité voulue
par le Christ, c'est confondre le zèle avec la jalousie et la haine,
l'esprit de Dieu avec l'esprit de schisme, etc.

Donc il faut vouloir l'union et travailler à la réaliser. L'esprit
dans lequel ce travail doit se faire est un esprit de lumière et de
vérité, de discipline et de liberté, de conciliation et de généreuse
fraternité.

D'abord, c'est un esprit de lumière et de vérité: car les
hommes ne peuvent être unis solidement que dans la vérité, et la



— 30 —

lumière seule peut montrer l'unité. Donc, il faut répandre de plus
en plus la lumière et la vérité; et pour les répandre, il faut les
posséder toujours plus abondamment. Donc, tout unioniste doit
être un chercheur de vérité et un propagateur de lumière.

Ensuite, c'est un esprit de discipline et de liberté : car, sans
discipline, nulle union n'est possible, et sans liberté l'union perd
toute valeur morale et religieuse. On est discipliné par l'identité
de la foi, et libre par la liberté même des opinions. Tout théologien

a le droit d'exprimer les opinions personnelles qu'il croit
vraies : s'il est croyant, s'il respecte le dogme chrétien, il n'émettra

certainement pas des opinions qui seraient en contradiction
avec ce dogme, car il faut supposer ce théologien logique avec sa
foi ; et s'il ne l'est pas, s'il viole le dogme, il est clair qu'il rompt
l'union et s'exclut lui-même de l'Eglise.

Enfin, c'est un esprit de conciliation et de généreuse fraternité

: car qui dit union, dit nécessairement conciliation. La
conciliation est indiquée dans l'ancienne devise chrétienne : l'unité dans
les choses nécessaires des enseignements mêmes de J.-C), la
liberté dans les choses douteuses (les enseignements des hommes),
la charité dans les unes et les autres. Les vrais frères partagent
entre eux le pain de la famille et chacun donne aux autres ce dont
il peut disposer: quod autem habeo, hoc tibi do (Act. III, 6).
Celui qui a la science, donne la science; celui qui peut guérir,
guérit : in nomine Jesu surge et ambula. Joachim de Flore, à

Treborna, demanda un soir l'hospitalité à un prêtre grec nommé
Leo, dont la femme était malade. Celle-ci le pria à son tour de la
guérir, et il la guérit.

Chaque Eglise communique à ses sœurs le don spécial ou
les dons spéciaux qu'elle a reçus du Christ; et ainsi chacune est
riche des trésors de toutes. Celle qui a reçu beaucoup donne
beaucoup, celle qui a reçu moins donne moins; la riche n'a pas
lieu d'être orgueilleuse, puisque sa richesse lui vient de Dieu et
qu'elle ne lui est que confiée-, la pauvre n'a pas lieu d'être humiliée,

puisque ceux qui sont petits devant les hommes peuvent être
d'autant plus grands devant Dieu. Le Dr Zoto a eu la sincérité
d'avouer que l'Eglise grecque s'est peu développée depuis 14.53,
tandis que le développement occidental a été considérable 4) ; que
l'Eglise occidentale donne donc sa science et que l'orientale lui
communique en retour sa piété naïve, sa patience, sa longanimité,
ses qualités contemplatives et reposantes. Et ainsi, sous des formes
diverses voulues par l'auteur même de la nature, un même esprit
régnera dans tous les organes et animera tout le corps : Unus-

Union chrétienne, 8 décembre 1867, p. 44.



- 31 —

quisque sicut accepit gratiam. multiformis gratia Dei (I Pierre,
IV, io)... multiformis sapientia Dei (Ephes. Ill, io)... Omnia et
in omnibus Christus (Col. Ill, 11). Là où le Christ est tout en tous,
les Eglises ne peuvent pas être désunies.

IL Conclusions particulières: Les Moyens. — Grâce à Dieu,
l'union des Eglises n'est plus aujourd'hui une utopie; mais il faut
avouer qu'elle est encore loin de sa réalisation. Pourquoi? Parce

que jusqu'à présent on a employé des moyens mauvais, moyens
inspirés par l'ambition et par l'intérêt. On comprend aujourd'hui
que la vérité seule peut résoudre la question et indiquer les vrais moyens.

Ce dont il faut se pénétrer avant tout, c'est que l'union n'est

pas une simple question de sentiments, de persuasions, de
compromis fraternels, de concessions à l'amiable. Si elle n'était que
cela, elle serait déjà faite: car on a tout tenté dans ce genre, du
XVI8 au XXe siècle ; cette matière semble épuisée.

On oublie le vrai point de départ, à savoir : qu'il s'agit d'un
bien qui n'appartient en propre à aucune des parties, mais à

l'Eglise entière, et même que celle-ci n'en est que la dépositaire,
donc qu'elle ne peut en aliéner aucune partie. Les vérités enseignées

par le Christ, elle ne peut pas en disposer. Elles sont ce
qu'elles sont, les mêmes pour tous, qu'on les accepte ou non.
Elles ne changeront pas pour notre bon plaisir. Ce qu'il faut, c'est
les constater, c'est savoir quelles elles sont, c'est savoir si ce que
tels théologiens nous donnent comme divin vient vraiment du
Christ, et non pas des écoles qui ont ajouté aux paroles du Christ
sous prétexte de les interpréter. Voilà la vraie question. Le sentiment

n'a rien à y faire ; c'est la science historique et philologique,
la science exégétique, qui peuvent et qui doivent nous renseigner
avant tout; le sentiment viendra ensuite, pour nous déterminer à

donner notre assentiment aux démonstrations.
Il ne s'agit donc pas d'une union dans la pratique de

certains rites et d'un culte commun ; car ce n'est là que le matériel
de la religion, matériel qui doit varier et changer suivant les

temps, les lieux, les traditions, les besoins des âmes. Il faut l'unité
dans les éléments divins ; et les seuls éléments divins des chrétiens
sont ceux que le Christ lui-même leur a apportés.

L'union ne sera possible que lorsque les confessions chrétiennes

en sentiront la nécessité, en éprouveront un vif désir, seront
disposées, en conséquence, à rejeter tout ce qu'il y a d'erroné et
de vicieux dans leur situation, donc à se réformer toutes dans la
mesure du nécessaire. L'union exige une réforme. Toute Eglise
qui se croit parfaite et irréformable ne peut que vouloir dominer
et vouloir s'imposer, et non s'unir.



— 32 —

C'est dire que les indifférents ne sauraient réaliser cette union,
qui est une union de foi, d'espérance et de charité, et non. d'in-
différentisme.

C'est dire aussi que les impérieux ne peuvent pas davantage
la réaliser, car elle est une question d'humble acceptation de la
vérité, et non de domination.

Ceux qui veulent réduire l'union des Eglises à une question
de simple sentiment et de fraternelle charité se trompent : i° parce
que le bien vivre est fondé sur le bien croire et qu'il n'est pas
possible de faire abstraction, en matière religieuse et ecclésiastique,
des bases essentielles de la religion et de l'Eglise; 2° parce que
c'est le Christ même qui a posé ces bases essentielles et qu'il est
impossible d'être vraiment son disciple sans les accepter et sans
leur être fermement fidèle.

Le Christ, voilà la pierre angulaire de l'édifice, le seul ciment
de l'union, le seul Maître, le seul Médiateur. L'union ne peut se
faire qu'en lui seul, dans ses enseignements révélés une fois pour
toutes dès le commencement, dans ses préceptes, dans ses moyens
de grâce. C'est dire que l'union ne se fera pas dans les mots, mais
dans les idées, et dans les idées émises par le Christ. Arrière les
formules des hommes, les systèmes des hommes, les inventions et les spé-
ciosités des hommes : même si ces choses sont vraies, elles ne sont
qu'humaines-, or, c'est Dieu que nous cherchons, c'est en lui seul, Père
céleste, que ses enfants peuvent être unis. Ce n'est pas là nier les

progrès réalisés par les hommes, mais c'est les remettre à leur
vraie place-, progrès humains, qui ne doivent pas être confondus
avec les éléments divins de la révélation du Christ; progrès
humains, qui doivent progresser sans cesse, donc toujours variables.
Arrière donc l'union par les mots et les jeux de mots, tels que
Rome et les esprits littéralistes veulent les imposer; arrière l'union
par les seuls sentiments, sentiments d'un jour qui ne reposent que
sur l'arbitraire et le caprice. Ce qu'il faut, c'est l'union solide et
éternelle, par les vérités divines et éternelles, par les enseignements
de l'Eternel, qui nous a parlé autrefois par ses prophètes et en
dernier lieu par son Christ.

Tel est le point de vue ancien-catholique; et si l'on veut le
formuler en quelques points précis, voici les principaux:

i. J.-C. est le seul chef de l'Eglise qu'il a fondée. Donc les
chrétiens doivent être ses disciples à lui et à lui seul, et non les

disciples d'un tel ou d'un tel. Donc, aussi, il n'y a pas d'autre
dogme, pas d'autre doctrine divine et obligatoire pour les chrétiens

que sa doctrine, non pas celle dont il est l'objet, d'après le
système de tel ou tel théologien, mais celle qu'il a enseignée lui-
même.



— 33 —

2. Cette doctrine, il l'a enseignée et confiée non pas seulement
à telle ou telle Eglise particulière, mais bien à l'Eglise entière, à

l'Eglise universelle, qui en est la dépositaire et la gardienne, et non
pas la maîtresse. Or, si l'Eglise n'est pas la maîtresse de la
doctrine du Christ, elle n'a pas le droit d'avoir, à côté de la doctrine
du Christ, une prétendue doctrine complémentaire; car l'Eglise
n'a pas été fondée par le Christ pour être plus parfaite et plus
savante que le Christ. Sa mission est d'éclairer le monde en
prêchant la doctrine du Christ, et non en y ajoutant de son fond
quoi que ce soit. Si le Christ a jugé à propos de laisser des mystères

dans sa doctrine, l'Eglise doit les respecter; c'est à chacun
à s'efforcer de les éclaircir, s'il le peut, et à ses risques et périls;
mais l'Eglise n'est pas chargée de faire une seconde révélation,
pas même sous prétexte d'expliquer celle du Christ.

3. Les anciens-catholiques veulent donc avant tout s'attacher
à la doctrine même de J.-C, telle qu'il l'a enseignée et confiée à

son Eglise une et universelle. Et c'est pour cela qu'ils interrogent
l'Eglise une et universelle, afin de savoir ce qu'elle a cru
unanimement, toujours et partout, comme venant de J.-C. même. De là
leur critérium, si exactement formulé par Vincent de Lérins : quod
ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est. Critérium
absolument sûr, qui distingue et écarte toutes les opinions personnelles,

tous les systèmes scolastiques, toutes les théories d'écoles
ou de partis; qui est le même pour tous, qui ne fait grâce d'aucun

caprice à personne, qui est impitoyable dans la constatation
des faits, et qui ne peut pas plus tromper qu'il ne peut être

trompé.
4. Avec ce principe de la tradition universelle et avec ce

critérium infaillible (même humainement), il est facile de découvrir
la doctrine même du Christ. Elle est dans les saintes Ecritures
qui ont été déclarées canoniques par l'Eglise universelle. Elle est
dans le symbole de foi, qui a été déclaré œcuménique par les conciles

œcuméniques de Nicée et de Constantinople, et confirmé

par les suivants. Elle est dans les définitions de foi des conciles
œcuméniques. Voilà la base solide et indestructible de la croyance
vraiment catholique, et il n'y en a pas d'autre.

5. Si, outre cette constatation de la foi chrétienne ou du
dogme chrétien, on veut encore se livrer à un travail d'explication,
ce qui n'est nullement nécessaire pour la sanctification et le salut
et ce dont les simples fidèles sont certainement dispensés, mais ce
qui est très utile pour les esprits réellement aptes à ce travail et
pouvant réellement l'entreprendre — dans ce cas, dis-je, la
méthode est aussi simple que le travail est considérable : elle consiste

Revue intern, de Théologie. Heft 53, 1906. 3



— 34 —

à poser, sur chaque dogme, des questions nettes et précises : à

recueillir, sur chacune de ces questions, les passages des Ecritures,
des Pères et des Docteurs; à voir si ces passages sont en accord
ou en désaccord : à voir ainsi ce qui rentre dans le dogme en

question et ce qui n'y rentre pas: à tracer de cette manière la
ligne de démarcation entre la croyance unanime, constante et
universelle de l'Eglise, d'une part, et, d'autre part, les opinions
particulières, diverses et libres, qui ne sauraient être transformées
en dogmes, et que chacun peut admettre ou ne pas admettre,
selon qu'il en est édifié ou non.

Ce travail est considérable, il est vrai, mais il peut être fait
et il le sera certainement avec le temps. Du moment que la voie
est tracée, il n'y a plus qu'à la parcourir: labor omnia vincit
improbus

6. De cette manière, il n'y a plus à se faire des concessions
arbitraires, à entrer dans des compromis de circonstances, à avoir
des égards pour telle école, ou telle Eglise, ou telle personnalité.
Le système de l'arbitraire individuel n'est plus de mise dans la
constatation même de la foi : il n'est permis que pour les opinions
libres individuelles, in dubiis libertas. Dès qu'il s'agit de la foi,
aucun parti n'a plus le droit de dire: Ceci me plaît, je l'admets:
cela me déplaît, je le rejette. Nous n'avons plus à nous soucier
de ce qui plaît ou de ce qui déplaît, mais uniquement de ce qui
a été enseigné, de fait, par J.-C, de ce que l'Eglise universelle a
toujours cru, de fait, comme venant de lui.

7. Mais, dira-t-on, il y a très peu de vérités qui soient ainsi
marquées au sceau de l'unanimité, de la constance et de l'universalité:

par conséquent, vous diminuez le nombre des dogmes.
Nous répondons que nous ne le diminuons pas. mais que nous
le constatons objectivement et impartialement: qu'en fait de dogmes,

le nombre n'est rien, mais la vérité est tout. Si celle-ci est
considérable et infinie, ce n'est pas par la quantité, mais seulement

par la qualité. Dans l'ordre naturel et philosophique aussi,
les vérités fondamentales, les principes essentiels sont très peu
nombreux : en sont-ils moins forts pour cela Non. Ils suffisent

partout et toujours à soutenir l'édifice des sciences. De même les
vérités de foi, les dogmes, si peu nombreux soient-ils, sont
suffisants pour éclairer la vie, pour échauffer le cœur, pour fortifier la
conscience, pour servir de base inébranlable à l'édifice des
théologies. Si les hommes sont tombés dans l'erreur, la faute n'en est

pas au petit nombre des axiomes philosophiques, mais à la
faiblesse de leur intelligence. Il en est de même des hérésies, qui ne
sont nullement le résultat de la faiblesse intrinsèque du dogme,
mais uniquement des mauvais raisonnements de l'esprit humain.



— 35 —

Donc, on voit comment notre méthode, qui n'est qu'une
application exacte et absolument objective du critérium catholique
de l'ancienne Eglise, diffère :

i° de la théorie de l'unité de la doctrine: car le mot s

doctrine :> est plus vaste que le mot « dogme » ou que les mots s foi
objective » ; l'unité du dogme est possible, celle cle la doctrine ne
l'est pas.

2° de la théorie des points fondamentaux : car tous les

enseignements de J.-C sont pour nous fondamentaux: nous ne faisons

pas de triage entre eux. Si l'on veut dire qu'on entend par points
fondamentaux tous les vrais dogmes, tous les enseignements de
[.-C, nous sommes d'accord; mais tel n'était pas le sens obvie de
furieu (qui parlait des dogmes fondamentaux comme s'il y en
avait qui ne fussent pas fondamentaux).

3° de la théorie des symboles rédigés en termes vagues,
généraux. On les a accusés d'hypocrisie. Nous citons, nous, les

propres paroles de J.-C, telles du moins qu'elles nous sont transmises

dans les Ecritures. Nous n'avons pas à les sortir de leur
vague, si on les trouve vagues. Nous suivons J.-C, et J.-C. seul.
Ce n'est pas de l'hypocrisie, mais de la fidélité au Maître, notre
seul Docteur. — Nous ne sommes pas ennemis des confessions de
foi, ni des symboles: au contraire. Mais nous ne leur attribuons
pas une importance essentielle : notre foi objective est dans les

Logia du Christ. Les symboles ne sont que des formules humaines.
4° de la théorie des compromis: pas de marchés, pas de

concessions : ce que J.-C a dit et ordonné, il l'a dit et ordonné.
C'est tout.

5° de la théorie de la discussion des dogmes : nous nous
occupons de leur constatation, du fait que J.-C. les a enseignés et
que les apôtres les ont crus et transmis. Voilà tout. L'Eglise n'a
pas d'autre mission. — Les explications sont humaines, elles
varient, elles constituent la théologie, qui change; l'union ne peut
pas se faire sur ce terrain mobile.

6° de la théorie du tribunal autoritaire (à la romaine;, qui
décide les questions et tranche les conflits. J.-C. est notre seule
autorité, notre seul chef, notre seul tribunal (omnes stabimus ante
tribunal Christi : Rom. XIV, io). En dehors de ce qu'il a enseigné

et ordonné, toute âme chrétienne est libre : la discipline
ecclésiastique n'est qu'humaine et non divine.

Donc, notre procédé est net, et, par sa nature même, il est
assuré contre l'arbitraire et la partialité. Là est sa principale
force.

Plus les théologiens impartiaux, soit de l'Orient, soit de
l'Occident, réfléchiront à ses avantages, plus ils devront se persuader



— 3ó —

de la possibilité, pour ne pas dire la facilité, de l'union désirée :

car, de fait, — il importe de le remarquer — ce ne sont pas les

deux Eglises d'Orient et d'Occident qui se sont séparées et
anathématisées. De fait, il y a toujours eu, en Orient et en Occident,
des fidèles et des théologiens qui ont protesté contre les erreurs et
les fautes de leurs prétendus représentants. De fait, les négociations

pour l'union ont été menées entre Rome et Constantinople,
ou entre Rome et Pétersbourg, mais non entre l'Occident et l'Orient
car Rome n'est pas plus l'Occident que Constantinople ou Pétersbourg

ne sont l'Orient): elles n'ont pas été conduites non plus entre les

deux Eglises, car Rome ou la papauté n'est pas plus l'Eglise
d'Occident que le patriarcat de Constantinople ou le synode de

Pétersbourg ne sont l'Eglise d'Orient. Il faut aussi considérer que
le grand meneur de l'Eglise orientale n'a été souvent que l'empereur

de Constantinople, un Comnène, un Paléologue, etc., comme
le grand meneur de l'Eglise occidentale n'a été que l'évêque de

Rome; personnages, de part et d'autre, souvent médiocres, pour
ne pas dire misérables. En présence de faits aussi graves, c'est

aux Eglises à se reprendre elles-mêmes et à exercer enfin leur
véritable autonomie: c'est aux fidèles de l'une et de l'autre à se

ressaisir dans leur foi et dans leur liberté. Au fond, il n'y a eu

que d'immenses malentendus, rien de plus. Donc, rien n'est fait et
tout est à faire.

Donc, à dire vrai, la question de l'union entre dans une
nouvelle période: ou, si l'on aime mieux, les tractations doivent se

faire désormais, non plus entre quelques personnages qui n'ont
d'autres titres que leurs titres hiérarchiques, mais entre théologiens
compétents, d'après les données de la science historique et exégétique,

et par l'application exacte du critérium orthodoxe, et cela,
au grand jour de la publicité, avec la ratification des Eglises
intéressées. Aujourd'hui, les Eglises ne se prennent plus en bloc
comme autrefois : elles sont mieux connues avec leurs côtés forts et
leurs côtés faibles : quoi que peuvent prétendre tels membres intéressés
de la hiérarchie, ou tels moines n'ayant jamais consulté d'autres
bibliothèques que celle de leur couvent, les Eglises aujourd'hui ne

comptent plus, devant le monde savant, que pour ce qu'elles
valent réellement: et la valeur réelle d'une Eglise n'est plus, ni le
nombre toujours trompeur de ses prétendus adhérents, ni la
richesse qu'elle manipule, mais seulement sa vie religieuse, ses actes

religieux, la science de ses théologiens, la sainteté de ses pasteurs.

Bref, nous avons actuellement une vue plus claire et plus
exacte des questions, des choses, des personnes et des Eglises ;

c'est dans cette lumière nouvelle, dans cette connaissance plus



— 37 -
exacte de la réalité que se forment les jugements nouveaux. Ceux
qui n'ont rien appris et ne veulent rien apprendre sont condamnés
à périr dans leur torpeur ; ceux qui s'obstinent à ne regarder le
monde qu'à travers leurs lunettes de couleur et seulement clans

l'encognure de leur cloître ou de leur sacristie, se condamnent
eux-mêmes à n'être plus écoutés. De même les succès de

circonstances, de méprises, de quiproquos, de mots, de nombre, de

diplomatie ecclésiastique, ne sont que des succès éphémères qui ne

trompent personne. Le seul succès digne de Dieu, de la religion,
de l'Eglise, c'est le succès fondé sur la vérité démontrée. Ce qui
doit triompher, ce n'est pas telle ou telle Eglise, c'est Dieu, c'est
le Christ, c'est le christianisme, c'est la vérité: et c'est dans cette
vérité divine, crue partout, toujours et par tous, que tous se sentent
uns et que toutes les Eglises chrétiennes, quelles que soient les
variétés de leurs formes, ne peuvent être qu'une seule Eglise.

Nous ne nous lasserons pas de répéter à ceux de nos frères
d'Orient qui s'obstinent à retarder l'union, qu'ils doivent plus que
jamais chercher à comprendre la situation actuelle et les événements
actuels, en Europe et dans le monde entier. Ces événements sont
pleins d'une lumière éclatante, et bien aveugles seraient ceux
qui ne la verraient pas. De même que le vaste organisme
européen s'ébranle de plus en plus pour faire place à un état de
choses nouveau; que chaque nation, entraînée par un irrésistible
instinct de conservation, fait effort pour se donner, dans une plus
grande justice et une plus grande liberté, des institutions plus
parfaites, plus aptes à augmenter le bien de tous et de chacun : de
même, dans le monde ecclésiastique, un nouvel ordre de choses
se prépare manifestement: dans chaque Eglise, les âmes
supérieures réclament une amélioration religieuse, sont avides d'une plus
grande vérité, d'une théologie plus éclairée, plus scientifique, plus
ouverte à la lumière des sciences. Oui, certes, plus que jamais les

temps sont opportuns pour réaliser la grande réforme qui n'a cessé

d'apparaître comme nécessaire, dans toutes les Eglises particulières,
soit d'Occident, soit d'Orient, pour l'extension du royaume de Dieu
et pour le triomphe de la vérité chrétienne sur l'irréligion grandissante.

Ecoutons St. Paul : Yidete itaque fratres, quomodo caute
ambuletis, non quasi insipientes, sed ut sapientes : redimentes tempus
quoniam dies mali sunt (Eph. X, 15—16). Ecoutons surtout le
Maitre : Facto vespere dicitis : Serenimi erit, rubicundum est enim
cœlum. Et mane: Hodie tempestas, rutilât enim triste ccelum.
Faciem ergo creli dijudicare nostis : signa autem temporum non
potestis scire: fMatth. XVI, 2—4).

E. Michaud.


	Notes sur l'Union des Églises

