Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 53

Artikel: Notes sur I'Union des Eglises
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403639

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NOTES SUR L'UNION DES EGLISES.

IVe article 1).

IV. Pourquoi les tentatives d'union entre 1'Orient et
I'Occident, aux XVI¢, XVII* et XVIII® siecles,
ont €choué. — Conclusions.

I. Rome et la Russie. — Prenons encore pour guide le comte
Dmitry Tolstoy, qui, dans ses « Etudes historiques sur le catholi-
cisme romain en Russie» %), a utilisé les papiers officiels de I'Em-
pire russe et a donné, dans toute cette question, la note exacte.

Sigismond, roi de Pologne et ¢léve zéle des jésuites, s'efforga
avec le pape de romaniser la Russie. En 1600, il envoya Sapieha
comme ambassadeur aupres du tsar Boris Godounoff, et lui pro-
posa, entre autres conditions d’alliance: que les Polonais de Russie
pourraient non seulement y professer librement la religion romaine,
mais encore batir des églises de leur culte dans leurs terres; qu’a
Moscou et dans d'autres villes de la Russie, on construirait des
églises catholiques-romaines, des écoles, des colleges, aux f{rais du
gouvernement russe. Mais les espérances de Sigismond ne se réa-
liserent pas; il fut répondu a Sapieha que les étrangers en Russie
pouvaient professer libremenf. leur foi, mais qu’il était impossible
de leur permettre d’y batir des églises latines 3).

Le faux Démétrius fut reconnu par le roi de Pologne et par
la cour de Rome comme souverain légitime de la Russie, sous la
condition expresse qu'il adopterait la foi romaine et qu’il ameéne-
rait la Russie au giron de cette Eglise. Cet usurpateur (qui avait
nom Otrepieff), avait pres de lui deux jésuites, Nicolas Czernicky
(Cernicovius) et André Lawicky (Lavitius), qui, soutenus dans leur
mission par le nonce en Pologne, Rangoni, éveque de Regia, et
par le cardinal Maceiowski, le pressaient de convertir le peuple

) Voir la Revue, janvier 1905, p. 1-33; avril, p. 273-307; juillet, p. 437-460.
) Paris, Dentu, 1863. 2 vol. in-8°.

) T. L, p. 78-79.

Revue intern. de Théologie. Heft 53, 1906, 1



o B o

russe au latinisme. Le pape Paul V envoya un ambassadeur, le
comte Alexandre Rangoni, neveu du nonce de Cracovie, dans le
meéme but !). Rome plagait surtout ses espérances dans le mariage
de Démétrius avec la catholique Marie Mniszec, fille du palatin
de Sendomir, Démétrius, il est vrai, n’assujettit pas I'Eglise de
Russie a4 la papauté. Néanmoins Rome gagnait chaque jour du
terrain; le patriarche Job de Moscou était destitué par Démétrius,
qui gémissait sur les progres de I’hérésie romaine dans son Eglise.
Finalement les habitants de Moscou se soulevérent et Démétrius
fut tué. Dans l'anarchie qui suivit, les jésuites s’efforcérent d’in-
troduire en Russie 'Union qui commencait a se propager en Li-
thuanie. Un vaste plan d’opérations fut arrété ?). La couronne fut
offerte & Wladislas, fils de Sigismond et catholique-romain comme
son pére. Le patriarche Hermogéne voulait que Wladislas renoncgat
au romanisme et embrassat 'orthodoxie grecque; mais comme Si-
gismond s’y opposa, Hermogene affranchit les Moscovites du ser-
ment prété a Wladislas, et le pays échappa au péril d’étre assu-
jetti & la Pologne et a Rome. Toutefois le parti polonais destitua
Hermogeéne, qui fut enfermé et étranglé au couvent de Fézoudow ¥).
Tolstoy remarque qu’avec l'annce 1612 cesscrent pour longtemps
les tentatives d’introduire en Russie le catholicisme romain par
I'intermédiaire de la Pologne?). On voit pourquoi l'union des deux
Eglises échoua durant cette période: c’est qu'il s’agissait de la
part de Rome et des jésuites d'asservir I'Eglise russe, de I'asser-
vir religieusement pour le compte de la papauté, et politiquement
pour le compte de la Pologne, l'alliance entre la Pologne et Rome
étant complete,

Jusqu'a la fin du XVII® siecle, il ne fut permis aux catholi-
ques-romains ni d’€lire domicile en Russie, ni d’y batir des églises,
Rome avait fini par comprendre que ses instances étaient inutiles
et lorsque des envoyés des puissances catholiques faisaient quelque
demande a ce sujet, on leur répondait brievement: <A Rome, il
n'y a pas encore non plus d'église orthodoxe russe.» Depuis I'é-
poque du faux Démétrius, et dans le cours du XVII® siecle, il n'y
eut de relations entre le tsar et la cour de Rome que pour une
seule affaire, qui n’avait rien de religieux et qui était toute politi-
que. La puissance toujours croissante de I'Empire ottoman, une
nouvelle invasion des Turcs en Pologne en 1672, la prise de Ka-
meniez Podolsk, et le danger qui menagait la partie de la Petite .
Russie qui avait été annexée a la Russie, portérent le tsar Alexis
a aller au secours de la Pologne. Il ordonna de préparer des let-
tres 4 tous les souverains pour les inviter a former une alliance

N P.81. %) P, 85-87. %) P, g6. *) P. go.



3

contre les Turcs. Il consentit a en adresser une aussi au pape.
Paul Menésius, major d’'infanterie et catholique-romain, fut désigné
pour cette ambassade. Il recut l'ordre du tsar de ne donner au
pape que le titre de «précepteur (ouczise/) de I'Eglise romaine s,
de ne lui baiser que la main, mais non le pied ni I’habit, et d’exi-
ger que le pape donnat au tsar le titre de tsar et non seulement
de grand-duc. Le pape ayant refusé ce dernier point, Menésius
quitta Rome (20 septembre 1673).

En 1684, empereur d’Allemagne Léopold envoya comme
ambassadeur a Moscou Girowsky, qui €tait accompagné de jésui-
tes déguisés. En 16835, une maison fut achetée pour eux dans cette
ville, et ils firent une grande propagande de romanisme. «Ils com-
mencerent par fonder une école ou ils attiraient les enfants russes;
ils propagerent des livres romains traduits dans la langue du pays;
ils répandirent des images qui pouvaient servir leurs vues; ils
s'immiscérent dans les affaires temporelles et servirent d’agents aux
puissances catholiques; ils ne se donnaient pas la peine de dissi-
muler leurs intentions, et ils procédaient, dans leurs moyens pro-
pagandistes, avec une effronterie a peine croyable. Dans leur igno-
rance absolue de l'esprit de la Russie, ne comprenant pas !’atta-
chement sincére des Russes a leur foi, ils regardaient comme chose
facile d’'introduire a Moscou le catholicisme romain. Un des leurs
songea méme a occuper le siége patriarcal?’). »

En 1688, le patriarche Joachim pria les tsars Jean et Pierre
Alexiewich d’expulser les jésuites de Moscou; et effectivement,
malgré la protection du prince Basile Galitzin, favori de la tza-
rewna Sophie, ils durent partir. Les chrétiens des autres confes-
sions, comme les luthériens et les calvinistes, jouissaient en Russie
d'une enticre liberté de culte, a la condition toutefois de n’y point
faire de prosélytisme. Cela ne suffisait pas a 'empereur d’Allema-
gne, qui insistait toujours aupres des tsars pour le retour des jé-
suites en Russie. Finalement, comme le gouvernement désirait
« conserver des relations amicales avec la cour de Vienne», il
ferma les yeux, et jetant le masque, les jésuites qui étaient déja
de retour en contrebande, établirent de nouveau une école et per-
suadérent méme au ministere des affaires étrangéres d'y placer les
jeunes gens destinés au service diplomatique, sous le prétexte
qu'ils y apprendraient le latin et l'allemand ?). C’est surtout dans
la classe moyenne qu’ils firent le plus de prosélytes. En 1713, les

1) Aux archives principales de Moscou, on trouve l’extrait d’une lettre du
jésuite Michel Jakonowich au maitre de poste Sangala, dans laquelle il se plaint de
ce que Moscou ne veut pas 'avoir pour patriarche, et de ce que cette dignité est
réservée au métropolitain de Kazan. P. 112,

B P. 131



4

jésuites Engel, Baier et Milan se signalérent par des intrigues. En
1719, le tsar Pierre I les expulsa pour des raisons politiques.
Toutefois, sous le regne de Pierre, les catholiques-romains jouirent
d’une pleine liberté pour l'exercice de leur culte tant dans les ca-
pitales que dans le reste de I'empire.

Aprés ce second renvoi des jésuites, des capucins venus de
Rome et de Suisse les remplacérent en 1720; mais le pape, mé-
content d’eux, envoya des franciscains pour les remplacer. Ce fu-
rent, pendant quatre ans, des divisions telles qu'en 1724 le gou-
vernement les renvoya les uns et les autres et appela des domi-
nicains pour plaire a Benoit XIII, qui était dominicain.

Il importe de noter que le pape Innocent XI, en 1684,
exprima le désir de renouer avec le tsar les relations rompues;
mais que cette tentative échoua, parce que le pape voulait que le
tsar l'appelat « Trés saint Seigneur et Pere», et que le tsar voulait
seulement lui donner le titre de « Trés pieux et tres illustre Sei-
gneur Innocent XI, pape et trés digne pasteur de 'Eglise romaine »,
titre qui parut insuffisant a Sa Sainteté. La politique du tsar Pierre
le rendait favorable a Rome, en ce sens qu'il désirait avoir le con-
cours du pape pour mieux arriver a ses fins. Clest ainsi qu'en
1707 il envoya un ambassadeur a Clément XI, le prince Koura-
kin, chargé de le gagner a sa cause contre Stanislas Lesczinski,
roi de Pologne, qui devait son trone au roi luthérien Charles XII
de Suéde. Le pape ne se préta pas au détronement de Stanislas,
mais il sut retenir Kourakin pendant sept mois a Rome, dans le
but d’obtenir du tsar le plus de faveurs possible. Pierre laissait
< enticre liberté a tous d'embrasser 'Unions, et le pape len re-
mercia !). En somme Pierre était un orthodoxe peu fervent; il
cherchait surtout ses intéréts politiques, Lors de son séjour & Paris
en 1717, le nonce Bentivoglio fut chargé par le cardinal secré-
taire Paulucci d’obtenir de lui une charte de f{franchises pour les
catholiques-romains en Russie, ainsi que la permission d'accréditer
un nonce a Pétersbourg. Mais Pierre se borna a des paroles flat-
teuses pour le pape et ne dit mot de la religion?). Méme insucces
des représentants du pape a Spa et a Amsterdam, sauf que le
pape était autorisé a envoyer un plénipotentiaire en Russie.

Cette question d’'une nonciature en Russie avait été soulevée
déja en 17035, mais elle n’eut pas de suite, probablement a cause
des dissentiments qui éclatérent entre la Russie et I’empereur d’Al-
lemagne. La tractation la plus importante fut provoquée en 1717,
a l'occasion de la visite du tsar Pierre a la Sorbonne. On lui pré-
senta des livres de théologie en langue slave et on toucha a la

1 P, 149. *) P. 150-153.



— B —

possibilité d’une union des deux Eglises. Il répondit qu’il s’occu-
pait de politique et ne saurait discuter théologie, mais que, si les
docteurs de la Sorbonne voulaient entrer en pourparlers avec les
évéques russes, il proposerait a ceux-ci de répondre aux questions
qui leur seraient adressées. Les théologiens de Paris rédigérent une
note qui lui fut remise, et que Tolstoy résume ainsi: « Autant les
divergences étaient traitées superficiellement dans la note, autant
étaient nombreuses les preuves de la ressemblance des deux
Eglises, toutes deux opposées au protestantisme. Ils ne crurent pas
nécessaire d’entrer en discussion sur les rites et la discipline ecclé-
siastique, sur le sacrement de l'eucharistie, parce que, dans quel-
ques contrées catholiques, les rites n’étaient pas les mémes. Les
Russes, disaient-ils, pouvaient conserver leurs rites, a 'instar de ce
qui avait été permis aux Grecs-unis par la cour de Rome, pourvu
qu'ils ne blamassent point les rites latins. En fait de dogmes, il
n'y en avait qu'un seul qui fit traité d’'une maniére tant soit peu
approfondie : c'était celui de la procession du St-Esprit; la con-
clusion était que la diftérence entre les deux Eglises ne consistait
que dans des mots; qu'elles donnaient 'une et l'autre la méme si-
gnification au symbole de foi; et que les Russes n’étaient point
obligés d’ajouter le trop fameux FZ/iogue de la théologie romaine.
Il restait a examiner le dogme ecclésiastico-politique de la supré-
matie du pape; sur ce point, les docteurs de la Sorbonne se mon-
trerent encore plus conciliants. Ils accordaient au pape la méme au-
torité qu’aux autres évéques, avec la prééminence sur ceux-ci en
sa qualité de successeur de St. Pierre; mais ils ne reconnaissaient
pas son infaillibilité, blamaient la tendance si connue de la cour
de Rome a se meéler des affaires temporelles, et prouvaient qu’il
n’'y avait aucune raison pour que I’Eglise russe se soumit a diffé-
rentes ordonnances composées a Rome, lesquelles n’étaient méme
pas suivies par beaucoup de catholiques-romains. « Telles sont nos
idées sur le pape, ajoutaient les docteurs, et quoiqu’elles ne soient
point partagées par les ultramontains, cela ne nous empéche pas
cependant d’étre de bons catholiques?). »

Donc — il faut le remarquer — les catholiques gallicans, tout
en combattant 'ultramontanisme et en rejetant les ordonnances de
la cour de Rome, avaient la conviction d’'étre de bons catholigues.
Les revendications que Rome avait formulées sur sa prétendue
puissance, sur sa prétendue infaillibilité, et les ordonnances qu’elle
avait édictées en conséquence, étaient rejetées par les catholiques
non ultramontains, qui ne voulaient étre que catholiques tout
court (catholiques d’Occident, bien entendu), et qui 1'étaient de

1 P. 160-161.



— 6 —

fait, malgré l'enseignement contraire de Rome. Et c’était sur cette
base seule qu’ils proposaient !'union.

En 1718, Etienne Javorsky rédigea un projet de réponse, et
Théophane Procopowich un autre. Ce fut celui-ci qui fut préféré,
et qui fut expédié a la Sorbonne en 1720. La conclusion pratique
€tait que la décision devait étre prise non par la Russie, mais par
les quatre patriarches orientaux. Tolstoy remarque que, «si la
réunion peut jamais étre un fait accompli, ce sera sans aucun
doute plutét au moyen de la doctrine gallicane que de 'ultramon-
tanisme: car le grand obstacle est surtout a Rome... Le gallica-
nisme convenait mieux aussi au tsar que l'ultramontanisme; ce
prince avaii méme des tendances protestantes. Les brochures qui
se publiaient en Hollande contre le pape trouvaient un accueil fa-
vorable a la cour de Pierre; elles couraient a cette cour de main
en main; on les traduisait méme en russe. Dans les fétes du pa-
lais, on tournait en ridicule le conclave et les cardinaux; Zotoff
jouait dans les occasions le role du pape» 1).

A la fin de Pannée 1728, 'abbé Jubé ?), curé d’Asnicres pres
Paris, vint en Russie comme précepteur dans la famille Dolgo-
rouky et comme agent de la Sorbonne?®), Cette mission avait été
décidée sur les conseils de Petitpied, de Boursier, de d’Etemar, du
P. Fouquet, oratorien, etc. Il était porteur d'une lettre de créance
datée du 24 juin 1728, et il avait pleins pouvoirs pour entrer en
pourparlers avec le clergé russe au sujet de la réunion des Eglises.
Il fut secondé par le duc de Liria, ambassadeur d’Espagne, qui
était dans les meilleures relations avec Dolgorouky, favori de em-
pereur, et tres aimé de Pierre II. Il fut méme aumonier de l'am-
bassade d'Espagne. Malheureusement les assemblées ol se traitait
la question de l'union, n'eurent rien d’officiel, et elles resterent
sans résultat. Jubé fut renvoyé de Russie en 1732 ).

De plus amples détails sur cette négociation sont donnés par
Dupac de Bellegarde dans I'Histoire de 1'Eglise d’Utrecht, par Ta-
baraud, et par le P. Pierling; mais ce que jen ai dit ici suffit
pour le but que je me propose, c’est-a-dire pour montrer pourquoi
cette tentative d’'union a échoué et comment on aurait tort en
Russie de s’en prévaloir au détriment du projet proposé¢ par les
anciens-catholiques d’aujourd’hui. D’une part, en effet, il n’est
plus question des intéréts politiques auxquels le tsar Pierre son-

1) P. 163. %) Tolstoy écrit Fubet.

) La princesse Iréne Petrowna Dolgorouky, femme du prince Serge Petrowich,
née Galitzin, avait été convertie au catholicisme en Hollande, en 1727, par la prin-
cesse d’Auvergne (d'Aremberg), et réunie a I'Eglise latine par M. Barchman, arche-
véque d’Utrecht.

*) P. 165.



sy T s

geait. D’autre part, nos discussions ont lieu au grand jour, sous
le regard des évéques, et surtout nos points de vue et nos argu-
ments ne sont plus du tout ceux de l'abbé Jubé et de la Sorbonne
de ce temps-la. Tolstoy méme s’est trompé, lorsqu’il a écrit que
I'union des Eglises se réaliserait «au moyen de la doctrine gal/z-
cane s, Les anciens-catholiques ont répudié I'étroitesse et l'illogicité
des doctrines «gallicanes » des XVII® et XVIII® siecles, parce que
leur catholicité ou leur orthodoxie n'était pas pure. Clest a la ca-
tholicité ou a l'orthodoxie de l'ancienne Eglise indivisée qu'ils en
appellent; c'est sur le terrain des huit premiers siecles et des sept
conciles cecuméniques qu'ils ont transporté la question; c’est au
critérium orthodoxe des Peres qu'ils se réferent pour résoudre cette
question, comme les-Peres 'ont pratiqué pour rétablir I'union entre
les Eglises particuli¢res lorsqu’elles étaient divisées.

Ce point étant important, nous nous permettons les considé-
rations suivantes, dans le but de dissiper toute prévention:

1° Jubé et ses amis, soit de Paris, soit de Hollande, avaient
pour but d'unir 'Eglise de Russie a 1'Eglise de Rome, c'est-a-dire
de placer celle-la sous la juridiction de celle-ci.

Or telle n’est pas lintention des anciens-catholiques d’au-
jourd’hui. Nos notions de 1'Eglise catholique et de la papauté ne
sont nullement les notions qu’avaient Boursier et Jubé; ces notions
étaient gallicanes, d'apres le gallicanisme de leur temps, tandis que
les notres sont les notions catholiques d'apreés le catholicisme vrai
de l'ancienne Eglise indivisée ou orthodoxe des huit premiers
siecles.

La Sorbonne, Boursier, Jubé croyaient que le pape était le
centre et le chef de 1'Eglise catholique, et le systéme d'union
qu'ils favorisaient d’aprés cette croyance erronée était lui-méme
erroné. Nous, anciens-catholiques, nous ne reconnaissons qu’un seul
chef de I'Eglise catholique, a savoir J.-C., et nous plagons l’auto-
rit¢ de I'Eglise dans I'Eglise méme et dans les conciles vraiment
cecuméniques, et nullement dans le pape. Aussi voulons-nous non
pas la soumission a Rome, mais la soumission de Rome a 'Eglise
universelle, la subordination du pape au concile cecuménique, ainsi
que l'union des Eglises orthodoxes entre elles, dans la profession
de la méme foi et dans 'autonomie de toutes et de chacune.

A ce premier point de vue, I'Eglise de Russie ne saurait
donc aucunement nous appliquer les sentiments de méfiance ou
d’hostilité qu’elle a pu ressentir contre I’Eglise gallicane.

20 Jubé a fait cause commune, dans ses tractations, avec le
duc de Liria, ambassadeur d’Espagne auprés de la cour de Mos-
cou, et avec l'aumonier officiel de cet ambassadeur, le dominicain



8 —

Ribera. Cette alliance semble étrange: car Jubé était gallican et
janséniste (c’est ainsi qu’'on le qualifait), et, comme tel, hostile a
l'ultramontanisme; et, d’autre part, 'ambassadeur d’Espagne et le
dominicain espagnol étaient tout a fait ultramontains, et poursuis
vaient certainement la soumission de I'Eglise de Russie au pape.

Or, il est clair que telles ne sont ni nos doctrines ni nos vi-
sées. Il est clair que nous n’avons aucune alliance, ni de loin ni
de pres, avec le parti ultramontain, avec la papauté, avec la cour
de Rome. Nous en répudions les faux dogmes, les faux principes,
la fausse discipline, etc. Une union entre les anciens-catholiques et
les orthodoxes ne saurait étre ni un rapprochement avec ce
qu'on appelle le latinisme ou le romanisme, ni une menace quel-
conque contre l'orthodoxie, contre les droits des Eglises orientales
et des nationalités orientales.

3° Jubé a été favorisé en Russie par la princesse Dolgorouky,
qui avait embrassé les croyances romaines pendant un séjour en
Hollande, et par les partisans de Javorski (archevéque de Riazan),
ainsi que par Lopatinski, archevéque de Twer (¥ 1741), *Vonato-
wich, archevéque de Kiev, et l'archimandrite Coletti (f 1739). Tous
ces personnages, favorisés par la cour de Pierre Il ( 1730), re-
présentaient l'idée de la soumission a la papauté romaine, et
étaient meme < soupgonnés d’ctre vraiment catholiques (romains) »,
s'il faut en croire un rapport du duc de Liria !).

Ce courant ultramontain dans une partie de la prélature de
'Eglise russe a cette époque, était tres combattu par les partisans
de Prokopovich (archevéque de Novogorod). Ceux-ci étaient trai-
tés de luthériens par les amis de Rome. Prokopovich avait cru
devoir enrayer le mouvement d’union, bien qu'il fit dévoué a l'idée
de Pierre le Grand; mais il avait compris que 'union, telle qu’elle
était visée par Rome et méme par la Sorbonne gallicane, n’était
pas une véritable union orthodoxe. Prokopovich avait raison.

Nous, anciens-catholiques, nous n’avons pas a nous immiscer
dans la division qui a régné parmi les prélats et les théologiens
russes a cette époque; nous n’avons a nous prononcer ni pour la
Christiana orthodoxa Theologia de Prokopovich, ni pour la Fierre
de la foi d’Etienne Javorski, ni pour I'Epitre apologétique (1729)
de Buddée, professeur luthérien de Iéna, contre la «Pierre de la
foi» de Javorski, ni pour la Réponse antapologétigue du P. Ribera
contre Buddée (1731). Certes, je crois qu'une étude claire et ap-
profondie de ces diverses ceuvres serait, encore aujourd’hui, sur-
tout aujourd’hui, fort intéressante et fort utile. Mais, je le répete,
nous, anciens-catholiques, nous n’avons pas a prendre parti dans

Y)Y Voir La Sorbonne ¢t la Russie, par le P, Pierling, p. 132.



— 9

ce débat, par la bonne raison que nous ne sommes pas sur ce
terrain. Notre terrain, nous ne saurions assez le répéter et nous
I'avons déja déclaré en 1874, est exclusivement le terrain des docu-
ments des huit premiers siécles; nous n’y trouvons ni les débats
du XVII¢ siecle, ni ceux du XVIII®, ni le gallicanisme dégénéré
de la Sorbonne d'alors, ni le luthéranisme de Buddée, ni lultra-
montanisme de Ribera. Nous ne connaissons que l'ancienne Eglise
des Peres et des sept conciles cecuméniques; c'est leur foi qui
est la notre, ce sont leurs dogmes qui sont nos dogmes. Et par
conséquent, les vrais orthodoxes de Russie, de Grece et des autres
contrées de I'Orient, n’ont point a faire peser sur nous les méfian-
ces qu'ils ont a bon droit entretenues envers les partisans de la
papauté romaine qui ont voulu les asservir. Ne confondons plus
des époques qui sont entierement différentes, ne continuons pas
des passions qui ont disparu et qui n'ont plus de raison d’étre,
ne voyons que la vérité qui est éternelle, la vérité qui a été crue
et publiquement professée partout, toujours et par toutes les Egli-
ses orthodoxes particulicres.

Tel est lesprit ancien-catholique.

Ajoutons que, grace a la liberté dont jouissaient en Russie
les partisans du romanisme, ceux-ci se livrerent a un prosélytisme
tres habile, notamment a Astrakhan et en Arménie, en 1730 et
apres. D’Astrakhan, les missionnaires romanistes avaient des rela-
tions avec la Perse, ou les jésuites faisaient des recrues. Vers le
milieu du siecle, ils se déclarérent ouvertement sous le nom de
« mission romaine d’Astrakhan». En 1746, Bakounine, consul de
Russie a Guiliany, attira sur eux l'attention du gouvernement. Les
Arméniens se plaignaient des capucins autrichiens fixés parmi cux
et dont le propagandisme les troublait. Méthodius, archevéque
russe d’Astrakhan, se plaignait aussi. La cinquieme partie de la
population de la ville était passée au latinisme. En 1769, l'impé-
ratrice Catherine II, a la pri¢re de la communauté catholique de
Pétersbourg, fit publier un reglement administratif qui la mettait
a l'abri de l’arbitraire des prétres et des missionnaires !). DBref, si
une chose est claire dans tous ces agissements des agents de
Rome, c’est non pas leur désir de 'union, mais leur volonté arre-
tée d’exercer une domination sur les autres communautés.

IT. Allatius et le « De Ecclesise occidentalis atque orientalis
perpetua consensione libri tres ». — Avant d’indiquer la valeur
de cet ouvrage, indiquons la valeur de l'auteur. Léon Allatius
(Allacci) fut un grand travailleur et un érudit. Gardien de la

Y P.o173-174.



— 10 —

bibliothéque du Vatican, il fut a méme de consulter de trés nom-
breux documents; et quoiqu’il ait publié une cinquantaine d’écrits,
on s'étonne qu'il n’ait pas €té plus fécond pendant sa longue
existence (1386-166q). Il faut citer en particulier sa Grecia ortho-
doxa (2 vol in-4°, 10652 et 1659), et son Accord perpétuel entre
les Eglises occidentale et orientale (1648). Mais il avait plus de
mémoire que de jugement. Dezobry dit qu’ «il avait peu de péné-
tration et était médiocre logicien». C'était un de ces Grecs roma-
nisés que le romanisme fanatise toujours davantage et qui, par
tempérament non moins que par éducation, sont incapables d’im-
partialité. Aussi intolérant qu’étroit, il a traité d’insanité 1'opinion
de Louis Vives de Louvain, qui a placé en paradis les Hercule,
les Theésée, les Numa, les Camille, les Caton, les Scipion, les Vir-
gile); il voulait qu'on corrigedat les ennemis de la vérité par le
fer et par le feu?2).

Lorsqu’on lit ses Dissertations «sur les Livres ecclésiastiques
des Grecs» (1646), on vy trouve une ¢norme érudition de détails,
d’opinions, de citations, mais érudition s#rz/e, qui n’éclaircit au-
cune question. Les théologiens qu’il cite sont presque toujours des
moines qui ont émis leurs opinions privées, opinions absolument
sans valeur: réveries mystiques sur la mani¢re dont la Vierge
Marie a congu et enfanté J.-C., dont J.-C. est descendu aux en-
fers, sur le résultat de cette descente et de cette prédication, sur
ce qui se passe dans la vie future, sur I'état des damnés et des
bienheureux. Ces théologiens savent tout! Allatius est plus savant
encore: il approuve celui-ci, corrige celui-la, et dicte la sentence.
Son grand cliché est I'hérésie d'Origéne! parce qu'Origéne a été
condamné par le cinquicme Concile! Lorsque quelques Péres
enseignent une doctrine qu’'il rejette, il sait trés bien dire que
quelques Peéres ne sont pas la tradition universelle et qu'il v a
des erreurs chez les Péres; mais lorsqu’il trouve des Péres qui
enseignent sa doctrine, alors ces quelques Peres sont la tradition
constante et universelle, et cette doctrine est I'orthodoxie méme,
et la doctrine opposée est hérétique! Cet arbitraire est puéril,
cette théologie enfantine.

Il est de ceux qui calomniérent Cyrille Lucar et cherchérent
a le faire passer pour hérétique. Le D Zotos l'a réfuté?), et a dit
du De ecclesie occedentalis atque orvientalis perpelua consensione
qu’il est «plein de mensonges du commencement jusqu’a la fin »*).

W D litris eccclesiasticis Gracorum, 11* Dissert., p. 323.

%) Union chrétienne, 1868, p. 362.

3 /bid., p. 183.
*) P. 361. Voir aussi p. 365-367, 523, 526.



S [ -

Allatius s'est étrangement trompé en soutenant qu’il y a eu trois
Gennade. Richard Simon lui a démontré qu'il n’y en a eu qu’un.
Renaudot a donné raison, sur ce point, a Richard Simon, et a
méme ajouté que l'opinion d’Allatius dans cette question était
¢« peu de chose et meme riens?).

Les termes dans lesquels il a dédi¢ l'ouvrage susnommé a
Louis XIV, et surtout les vingt pages de vers qu’il a ajoutées a
cette dédicace pour célébrer la naissance du Dauphin, sans oublier
I'hommage qui les suit (¢ & I'éminentissime Prince Jules Maza-
rin »), montrent a quel point il fut excessif et courtisan.

Quoi gqu’il en soit de son caractere et de sa science, exami-
nons son Qe perpetiua consensione. C'est un ouvrage volumineux,
de 1399 colonnes en caractéres assez fins, divisé en 63 chapitres.
Il pourrait étre intitulé: « De la guerre perpétuelle entre les deux
Eglises »; car l'auteur y démontre, de fait, plutot la guerre que
I'accord. Lui-meme, lorsqu’il se substitue a l'histoire, emploie des
expressions qui sont plus que militantes : delirza Grecorum,
Gracorum delivamenta, Greci schismatici oblatrant, Ephesius
(Marc d’Ephese) zneptiat, etc. Tels sont ses plus péremptoires ar-
guments; les autres sont empruntés a Bellarmin et & quelques
auteurs papistes, ou a des orientaux romanisés, théologiens incon-
nus du dernier ordre. Lorsqu’il cite des faits ou des textes de
I'Ecriture, il les interprete presque toujours a faux. A l'en croire,
il est démontré que St.Pierre a regu du Christ une autorité sur
tous les fidéles; qu'il a fondé les Eglises de Rome, d’Antioche et
d'Alexandrie; qu'il a été le seul prince de I'Eglise; qu’il n'y a eu
aucune parité entre lui et Paul; que tous les patriarches dépen-
dent du pontife romain, non par décret du concile de Sardique,
mais par un «privilege que le Christ a accordé a Pierre et par
Pierre au souverain pontife »; que les appels des Orientaux au
pape prouvent que le pape leur est supérieur, et qu’ainsi, étant
supréme, il ne saurait étre soumis au jugement de ses inférieurs;
que l'évéque de Rome possede en propre la puissance universelle,
attendu que les Peres l'ont appelé «custos vine®, aurex catena
conservator », etc.; que, si les conciles sont infaillibles, c’est grace
non aux empereurs, mais au pape seul; que celui-ci est donc seul
infaillible?;; que les patriarches ont tous reconnu que le pontife
romain leur est supcrieur; que Photius a fait schisme, mais
qu’apres Photius les patriarches de Constantinople ont reconnu le

1) « Allatiana defensio nihil aut parum facit». Fabricius, t. X, p. 344-345, 358.

?2) < Ideo recurrendum est ad unam solamque Ecclesiz catholicze Petram, que
falli fallereque nescit, ex privilegio sibi ab ipso Christo per Petrum concesso, Roma-
num nempe pontificem. Et male adversarii argutantur...». L, I, ¢, 23, n. 34.



— 12 —

pontife romain pour leur modérateur; que les papes ont toujours
procuré en Gréce la paix et l'union, efzam cum rei familiaris
dispendio »; etc., etc.

Il s’agit donc manifestement d’une ceuvre de parti, et non de
science; et la seule base qu’'il propose pour «¢l'accord», a savoir
la reconnaissance de la suprématie et de l'infaillibilité du pape, et
cela de droit divin, est donc inadmissible, outre que les arguments
par lesquels il prétend la démontrer sont de valeur nulle, absolu-
ment contraire a 'exégese et a ’histoire.

Toutefois tout n’est pas erreur dans ce chaos. Il échappe a
lauteur des aveux dont il faut tenir compte, et dont peuvent
profiter les hommes intelligents des deux Eglises. Le premier est
ce fait que, quelles qu’aient été les luttes des patriarches, des
évéques et des théologiens entre eux, dans les deux Eglises, les
Eglises elles-mémes sont restées en accord, et, de plus, que les
membres des deux Eglises qui se tenaient en dehors de ces
luttes et de ces anathémes, fraternisaient entre eux en dépit des
batailleurs et pratiquaient méme l'intercommunion, les uns célé-
brant dans les églises des autres, et maintenant ainsi 'unité de
I'Eglise, comme les arbres fruitiers dans la plaine maintiennent la
vie et la fécondité, pendant que les nuages des régions supé-
rieures de latmosphére déversent sur eux la pluie, lancent la
foudre et semblent se complaire a faire rouler le tonnerre. Citons
quelques textes intéressants:

L. 1l c. 1y, . 2: Allatius remarque que le mariage est le
lien le plus étroit parmi les hommes ; que les Grecs n'ont pas eu
horreur de le contracter avec les Latins (nec a Latinorum nuptiis
abhorruerunt). Il en donne des preuves, entre autres a l'epoque
de Jean Ducas (1222-1255): «Sub illis temporibus Graecos non
ita condemnasse Latinos, ut, si opus fuisset, et rerum publicarum
status poposcisset, una cum Latinis ipsis non possent soczetaten:
tneve el sunul sacrva celebrare, et mentionem Papa inter missarum
solemnia facere; que Haereticis perimittenda non sunt; Gracis
etiam ipsis id asserentibus. Quare necesse est fateantur, vel Lati-
nos in 1is qua fidel sunt recte sentire ideogque posse cum zis pacemn
Jacere, concordiam conjungere, preces fundere eorumque quoti-
dianis congressibus uti; vel, si negant Latinis pietatem et veram
religionem, semetzpsos condemmnani, qui non probata sequantur et
nefaria foveant... Et sane, temporis Joannis Duc®, Latzn: ui
heretici non condemnabantur .. . »

L. 17, c. 18, n. rg. Parlant du XVe siecle, 'auteur dit: ¢ Hac
etiam @®tate, licet schisma odiaque recrudescerent, prudentiores
doctioresque in ca natione a dogmatibus Latinorum non ablor-



— 13 —

ruisse, sed summam reverentiam ipsi pontifici, cujus benedictionem
avide expetebant, exhibuisse, neque eum vwveluti hereticum, cum
processionem ex Filio Spiritus non assereret modo, sed etiam in
symbolo additam palam in Ecclesia recitaret, condeinnasse, probat
Gregorius Protosyncellus, Respous. in epist. Marci IEphesii. »

Priére aux lecteurs de vouloir bien remarquer que les textes
d’Allatius peuvent étre interprétés dans deux sens: ou bzer, en ce
sens que le pape et les théologiens de sa curie €taiént orthodoxes
et tenus pour tels par les théologiens les plus savants de I'Eglise
grecque; cette interprétation est celle d’Allatius et des Grecs ro-
manisants; nous la repoussons comme erronée; — ou bzen, il faut
entendre que, pendant que le schisme et les haines croissaient
(licet schisma odiaque recrudescerent), les théologiens grecs les
plus sages et les plus savants, tout en condamnant les hérésies
commises par certains Latins, notamment par la curie romaine,
savaient que ces Latins coupables #'étaient pas ['Iiglise latine,
mais que leurs erreurs et leurs hérésies ¢étaient repoussées par
nombre de Latins, fideles et théologiens, restés orthodoxes; et en
conséquence, ils communiaient avec ces derniers et maintenaient
la paix et l'union. Telle est la véritable histoire. Cest dans ce
second sens qu’il faut entendre aussi les textes suivants:

L. I, ¢. 10, n. 4: «Grzci etiam ipsi, ut plurimum in iisdem
regionibus Latini nominis amantissimi, qua Latinorum sunt, fovent,
et animo deosculantur... et promiscue cum Latinis, quemadmodum
Latini cum Greecis, i ecclesiis utriusque ritus, sacra audiunt,
officta celebrant, neque a mutuis matrimoniis abhorvent.» Puis,
I'auteur raconte qu'a Chio il a vu l’évéque latin Marc Justinien
officier solennellement dans le couvent des moines grecs, puis des
Grecs fraterniser aussi chez les Latins. Il ajoute que, dans un
banquet, un Grec de Chio parla sur des questions religieuses avec
éloquence et liberté; que les citoyens l'admirerent d'abord, mais
qu'ayant été accusé de calvinisme par un des auditeurs, la ville
aussitét ne s’entretint que de cette accusation, et que ce fut un
tolle de la part des femmes et de la populace: omnes tum cives,
etiam nuilieres et ex infima plebe potzor pars, hominis commer-
cium refugiunt. Ce fait est une des mille preuves de la superficia-
lité¢ avec laquelle I'accusation de protestantisme est lancée par les
ignorants contre d’excellents orthodoxes. Il va de soi que l'auteur
est heureux de tomber sur les calvinistes et les anglicans, et sur
ceux de ses compatriotes qui étudiaient en Allemagne et en An-
gleterre, tandis qu’il exalte, au contraire, ceux qui €étudiaient a
Rome ! Mais passons.



14 —

L. I, ¢c. 12, n. 1: Allatius commence par distinguer d’une
part la foi et les dogmes, et, d’autre part, les rites et les mceurs.
Il déclare que la foi et les dogmes ne peuvent avoir que Dieu
pour auteur (nec alium quam Deum auctorem agnoscunt); quant
aux rites, ils dépendent de la volonté des hommes (ritus ex volun-
tate hominum pendent). Il ajoute que les Eglises grecque et la-
tine ont des rites différents, mais une foi une. Il observe (z. 2)
que la diversité des rites se fait remarquer non seulement entre
les Latins et les Grecs, mais aussi chez les Grecs eux-mémes,
sans qu’ils se condamnent pour cela (non propterea sese condems-
nantibus). Il ajoute (z. 6) que, plus tard, méme les Grecs hostiles
au schisme, n’ont jamais condamné les Latins comme hérétiques,
qu'ils ont méme pris part a leurs offices religieux: nec Latinos
unquam ut Hereticos damnarunt, sed cum illis simul cibum
sumebant, et precabantur, et Latinorum adeuntes ecclesias, crabant
et sacrificiis intererant.

C. X7, n. r. Allatius demande aux Grecs ¢§'ils ont eux-
mémes toujours conservé les coutumes d’autrefois, comme ils s’en
vantent si superbement. Il dit que cela n'est pas possible: « Quo-
modo enim eosdem semper mores retinere una natio poterit, qui
inter ipsam nationem non iidem sunt sed diversi, et pro civita-
tum ac locorum genio, imo etiam ejusdem urbis civium arbitratu
varii?» Au 7. 4, Allatius affirme le fait des changements discipli-
naires et liturgiques chez les Grecs: «Typica privata et publica
abunde fidem faciunt, non eosdem mores neque easdem ceremo-
nias semper apud Gracos, nec nunc potissimum, esse.» A n. r3:
¢ Plura sunt qua possent addi, quibus manifeste probaretur Gre-
cos a suis priscis consuetudinibus in plurimis descivisse. » Lt il
montre en effet des changements introduits dans ['administration
du baptéme et de la communion. Au n. 77, il s’en tient, pour
les questions de foi et de dogme, aux décisions des conciles
cecuméniques; quant aux choses disciplinaires et a tout ce qui
est extra fidem, il admet la variété, comme il admet les change-
ments de vétements., A z. /8, appuyé sur Vincent de Lérins, i1l
dit: « Quemadmodum non omnes omni tempore unum vestimen-
torum genus exornat, sed temporum et aliarum circonstantiarum
varietate ad speciosiorem corporis cultum immutantur, ut occasio
dederit et necessitas tulerit; ita et ritus et consuetudines Ecclesie,
arbitratu prudentum hominum, potissima Ecclesi® circumvestiunt;
et que modo laudabiles erant, successu temporis, nova sui immu-
tatione, /audabiliores efficiuntur. Idque agnovere Orientales et palam
confessi sunt. »

On voit ainsi, aisément, ce qui est vrai et ce qui est faux
dans la thése d’Allatius: ce quiest fawr, c’'est, en ce qui concerne



— 15 —

I'Eglise latine, la prétention de la papauté et de ses théologiens
d’avoir conservé purs les dogmes de l'ancienne Eglise, et, en ce
qui concerne I'Eglise grecque, la prétention de certains de ses
théologiens de n’avoir changé ni les rites ni la discipline, et de
vouloir imposer comme obligatoires des choses de leur nature
variables. Et ce qui est vraz, c’est que les deux Eglises peuvent
parfaitement étre unies sur la base de la distinction entre la foi
objective qui doit étre la méme, et les usages soit liturgiques,
soit disciplinaires, qui peuvent varier.

IT1I. La <«Confession orthodoxe» de Pierre Mogila. — La
question est celle-ci: cette « Confession» doit-elle étre considérée
comme une base dogmatique pour l'union des Eglises, en ce sens
qu'il serait nécessaire d’'en tenir le contenu comme dogme, sous
peine de rendre l'union impossible? Répouse. Ce document ne
saurait étre considéré ni comme une définition de foi, ni comme
un recueil d’articles de foi. Iimposer comme une condition de
I'union des Iglises serait donc violer le critérium orthodoxe,
d'aprés lequel cela seulement est tenu pour catholique qui a été
cru partout, toujours et par tous. Cette réponse paraitra, sans
doute, suffisamment justifiée par les considérations suivantes:

1. La < Confession » elle-méme déclare qu’il n'y a que douze
articles de foi, ceux du symbole de Nicée-Constantinople; et que
cest 1a, nz plus ni moins, tout ce qui doit étre cru. Voici, en
effet, le texte des trois rédactions latines que nous possédons:

Ms. original: .. .In quibus conciliis emnia quae ad nostram
fidem pertinent adeo declarata sunt, ut wec mznus nec aliter sit
credendum quam intellexerunt illi Patres. ..

Schelstraze : ... In quibus adeo bene sunt omnia exposita
qua ad nostram fidem pertinent, ut neque plura debeamus, neque
pauciora, neque alio modo quam intellexerunt illi Patres. ..

Normann: ...Quibus in conciliis ita sunt accurate exposita
quae ad fidem nostram attinent omnza, ut neque plura neque pau-
ciora a nobis cred: oportent, neque alio sensu intellectuque quam
quo Patres illi intellexerunt.. .

Donc, de par cette «Confession» méme, ceux qui seraient
tentés de la tenir pour obligatoire, devraient étre les premiers
obligés de ne pas la tenir pour dogmatique.

2. Les auteurs de ce document n’avaient ni mission ni auto-
rité pour rédiger et formuler des dogmes. D'abord, Pierre Mogila
n’était qu'un métropolitain, et comme tel il ne pouvait de son
chef défnir la foi. Ensuite, il n’est méme pas sir qu'il soit l'au-
teur du document. ¢« Quelques-uns ont cru que le véritable auteur



n’était pas le métropolitain lui-méme, mais un autre membre du
synode de 10640, Isale Trofimovitch Kozlovski, hicoumeéne du mo-
nastere St. Nicolas.»!) Et encore: «Dans la lettre qui fut mise en
téte du ms. offert a Louis XIV, le patriarche Denys, de Constan-
tinople, va jusqu'a dire que Meélece est l'auteur de la Confes-
szon.»*) Quoi qu’il en soit, Méléce en a retouché le texte, il I'a
<revu et mis en ordre». Or, Méléce Syrigos, simple «docteur de
la Grande Eglise», est loin d’étre une autorité dogmatique. De
plus, on ne sait méme pas en quelle langue elle fut écrite. On
pense que ce fut en latin, La rédaction latine qui passe pour
originale, est d’un latin «scolastique assez médiocre?) »; la rédac-
tion latine de Schelstrate n’a été faite, a Paris, que vers 1680, et
n'a été¢ publiée qu'en 1739%: celle de Laurent Normann, d’Up-
sala, n’a été publiée, a Leipzig, qu'en 16953?). Kimmel a réédité
cette derniere a Iéna, en y joignant le texte grec. Michalcescu
I'a donnée tout entiére en grec, aussi d'apres Kimmel, en 1904 ).
En outre, les éditeurs ont encore moins d’autorité que les rédac-
teurs. D’apres M. G. Morel, ce fut en Hollande que se fit la pre-
micre édition de cette ¢« Confession ». Panaiotti, premier interpreéte
de la Porte, ayant envoyé un exemplaire en Hollande pour qu'il
y fat imprimé a ses frais, ce furent « Messieurs les Etats» qui en
firent la dépense (laquelle s'¢leva a 4000 francs). Cet exemplaire
fut envoyé en 1665, et limpression fut terminée en 1667. Pa-
naiotti en regut des exemplaires en 16068; deux furent remis le
4 mars 1672 au drogman de l'ambassade de France; la biblio-
theque nationale de Paris en possede un’). Le ss. actueilement
conservé a cette bibliothéque, dit M. DMorel, a été mentionné
pour la premiere fois dans une lettre de Panaiotti & M. de Noin-
tel, lettre datée d’Andrinople le 20 décembre 1671; le 21 sep-
tembre 1673, Nointel l'envoya a Louis XIV, et Arnauld utilisa
aussitdt®). La premiére édition ayant été €puisce, le patriarche
Denys de Constantinople pria Panaiotti d'en faire une seconde,
ce qu'il exécuta aussitdot (1672), s’il faut en croire ce patriarche;
mais, d’aprés E. Legrand et G. Morel, cette seconde édition de
1672 serait douteuse?). Pourquoi l'impression se fit-elle en Hol-
lande, chez des hétérodoxes, et pourquoi les volumes qui y furent
imprimés ne portent-ils aucune indication du lieu d'impression 19)?
On accordera que tous ces détails, qui laissent planer des doutes

Yy G. Morel, dans la Revwue catholigue des FEglises, mars 1903, p. 148.

H P o149 ?) P.o159. ) P.o155. ®) Zéid.

8) Die Bekenninisse und die wichtigsten Glaubenszseugnisse der grizchisch-ortiio-
doxen Kirche; Leipzig, 1904.

)P 3282, %) P. 155156 ) P, 184 % B i53.



sur l'authenticité du document, sont loin d’en démontrer la dog-
maticité: car ce n’est pas ainsi qu'on publie des dogmes.

3. Mais, dit-on, ce document a été approuvé par le synode
de Kieff en 1040, par celui de Jassi en 1041, et par les quatre
patriarches d'Orient en 1643. Mais qui ne voit que de telles ap-
probations sont insuffisantes pour donner a un document un carac-
tere dogmatique: D’abord, nous avons vu que des doutes ont été
émis sur la suffisance des discussions qui sont censées avoir eu
lieu dans ces synodes!). Ensuite, nous savons que le patriarche
Parthénius, de Constantinople, au synode de cette ville en 1643,
a déclaré expressément n’approuver que le texte grec?). De plus,
rien ne garantit qu'entre les dates de l'approbation et celle de la
publication, les rédactions soit latines, soit grecques, n’ont pas
été retouchées. DVailleurs, si les noms des Mélece Syrigos, des Pa-
naiotti, des Nointel, paraissent dénués d’autorité, ceux des patriar-
ches Parthénius, Joannicius d’Alexandrie, Macaire d’Antioche,
Paisius de Jérusalem, et des neuf métropolitains qui ont signé
avec eux?), ne représentent pas l'autorité requise par le critérium
catholique. La méme réflexion doit étre faite au sujet des pa-
triarches postérieurs, Denys, Dosithée et autres. Enfin, Mogila n’a
publié lui-méme qu’un catéchisme (1643), catéchisme qui fut tra-
duit en russe des 1645; 1l n’a voulu agir et il n’a agi qu’en son
propre nom?).

IV. Les « Confessions» de Cyrille Lucar et de Métrophane
Critopoulos. — M. Michalcescu, dans son @ncaveos wic 0Opdo-
dofieg (1904), a cru devoir ajouter aux définitions des conciles
cecuméniques non seulement la «Confession orthodoxe» de Pierre
Mogila, mais encore quatre autres: celle du patriarche Dosithée,
celle de Gennadius (présentée au sultan Mahomet II), celle de
Métrophane Critopoulos, et celle de Cyrille Lucar. On a accusé
celle de Métrophane Critopoulos d’avoir été inspirée par des
idées protestantes, et on a condamné celle de Cyrille Lucar
comme contenant formellement des doctrines protestantes, En
sorte que l'on pourrait poser cette question: 'union des Eglises
nc doit-elle se faire qu’a la condition expresse de rejeter comme
hérétiques les confessions de DMétrophane Critopoulos et de
Cyrille Lucar?

Il est bon de distinguer dans cette question deux autres
questions: 1° quelle est la valeur doctrinale du contenu de ces

1) Voir la Revwue de juillet 1905, p. 441.
?) G. Morel, p. 131.
8 Ibid. V) [bdd.

Revue intern. de Théologie. Heft 53, 1906. 2



— 18 —

deux confessions? 2° indépendamment de ce contenu et quel qu'il
soit, ces deux documents ont-ils été décrétés d’hérésie par I'Eglise
universelle, de telle sorte que tout véritable orthodoxe doive les
répudier comme tels?

La premiere question serait tres intéressante et méme tres
utile, mais ce n’est pas d’elle qu’il s’agit ici. Il ne s'agit que de
la seconde. Or poser cette seconde, c’est la résoudre: car il est
manifeste que I'Eglise universelle, dans aucun concile cecuménique,
n'a condamné ni l'un ni lautre de ces documents.

La Confession de Cyrille Lucar (1631) a été combattue par
Méléce Syrigos. Mais Méléce Syrigos a été accusé lui-méme de
romanisme. Démétrius Procopius, dans son Catalogue des Grecs
érudits (publi¢ dans Fabricius, T. XI, a la fin), le caractérise ainsi
(n. 17), au sujet de ses Commentarios eccleszasticos: « Quanquam
in illis omnino Bellarminum spirare videtur, tamen fervidus etiam
sectator fuit dogmatum orientalis Ecclesie et orthodoxae fidei
genuina proles, neutiquam vero Romana aul®e mancipium.» En
vérité, il est difficile de concilier ces deux assertions et de com-
prendre comment on peut étre un fervent sectateur de 'ortho-
doxie lorsqu'on parait enticrement inspiré des doctrines de Bel-
larmin! Donc le seul fait d’avoir été combattu par Méléce Syrigos
ne constitue pas, pour Cyrille Lucar, une culpabilité d’erreur,
encore moins d’hérésie.

Cyrille Lucar a été condamné par les synodes de Constanti-
nople (1638) et de Jassy (1642), a cause de sa Confession de foi
(1631). Mais, outre que ces deux synodes ne sont pas des con-
ciles cecuméniques, ils n’ont pas fourni la preuve d'un examen
approfondi du document en question. Voici les accusations de
Trivier sur ce point.

Cyrille LLucar a été condamné, dit-on, par le patriarche Dosi-
thée et par son synode de 1672. Mais, ici encore, il est manifeste
que la démonstration de la culpabilit¢ de Cyrille est insuffisante.
Voici pourquot:

1. Ce synode n’est pas un concile cecuménique.

2. Les actes de ce synode ne fournissent pas la preuve
d’une discussion en régle soit sur la personne de Cyrille Lucar,
soit sur sa Confession.

3. Il est avéré auvjourd’hui que la Confession de foi de ce
synode est du patriarche Dosithée; que ce patriarche en la rédi-
geant, a été inspiré et conduit par l'ambassadeur frangais, M. de
Nointel, dont on connalt maintenant toutes les visées; que les
procédés employés dans cette affaire ne sont nullement des garan-
ties théologiques, encore moins des garanties dogmatiques; que



— 19 —

Démétrius Procopius, dans le Catalogue susmentionné (n. 1g),
semble avoir fait peu de cas des capacités de Dosithée, lorsqu’a
propos de ses écrits (de variis Ecclesie orzentalis ct occidentalis
rebus), il s'exprime ainsi: On y voit quel homime il fut (qualis
vir fuerit perspicuum erit); éloge fort meédiocre. Et, de plus:
Grecae linguwe leviter peritus, vix de summo digito eam gustavil,
ut ipsewmet libere profitetur, latine vero ommino ignarus extitits.

4. De fait, le synode de 1672, sachant tres bien que Cyrille
avait été un homme religieux, et qu’il avait joui d’une parfaite
réputation d’honnéteté, ne 'a pas personnellement condamné. Et,
au lieu de constater qu’il était bien réellement 'auteur de la Con-
fession de foi publiée sous son nom, et que cette Confession était
réellement hérétique, ce synode s’est borné a condamner certaines
doctrines comme hérétiques. Donc, au fond, la question de Cyrille
méme et de ses doctrines personnelles et authentiques, n’'a pas
été traitée par le synodel).

5. Aujourd’hui il est démontré que Cyrille a été calomnié et
persécuté par le parti romaniste; que, pour le perdre dans sa
propre Eglise, les agents de Rome ont excité contre lui ceux de
ses coreligionnaires qui le jalousaient, et l'ont accusé de protes-
tantisme, accusation grossiére qui a toujours du succes dans les
milieux ignorants et passionnés. Aussi la réhabilitation de Cyrille
est-elle tenue maintenant pour un acte de justice, et cela jusque
dans les milieux ou 1l a passé pour coupable. Déja Démétrius
Procopius a dit de lui (n. 3): <« Alil in eum invecti, a/iz ejus
causam tuentes, res ejus silentio a nobis pretereundas satius esse
duximus.» Certes, ce silence est peu noble; mais du moins il
donne a penser que l'auteur n’avait aucune raison péremptoire a
faire valoir contre Cyrille. En 1868, le D* Zotos a démontré que
les jésuites ont voulu se débarrasser de sa personne parce qu'il
était I'ennemi du romanisme, et le remplacer par un patriarche
romanisant. Le D* Zotos ne craint pas de citer Aymon comme
une autorité dans cette question?), En 1903, dans la ¢ Nouvelle
Sion » (janvier-février, p. 17-33), larchimandrite Chrysostome
Papadopoulos, de Jérusalem, a publié une apologie de Cyrille
Lucar, fondée entre autres sur un document jusqu’ici inédit, dé-
couvert dans la bibliothéque de Genéve. Ce document est une
copie authentique de l'apologie de Cyrille méme, écrite en 1634
et adressée a la paroisse de la Vierge a Léontopole (Petite Russie).
Cyrille y repousse le calvinisme et affirme nettement son ortho-
doxie contre ses calomniateurs: <« Tous ceux, dit-il, qui ne voient

1) Voir la Revue de 1896, p. 122,
%) Union chrétienne, 1868, mars, p. 136-144; avril, p. 183-192.



WIS« R

pas la lumieére, essaient de nous blamer et nous accusent de cal-
vinisme et d’hérésie; ils montrent par la leurs mauvaises disposi-
tions, leur malice et leur ignorance. En voulant nous combattre
sur différents points, ils tichent de nous rendre responsable sur
d’autres questions; mais leur peine est vaine.»

Nous sommes heureux de constater cette justification d’un
homme qui, aprés une vie de travail et de lutte, est mort victime
des ennemis de l'orthodoxie. Nous en sommes d’autant plus heu-
reux que ces mémes ennemis, toujours vivants, ont adopté contre
les anciens-catholiques les mémes accusations et les mémes tacti-
ques que contre Cyrille Lucar. Puisse cette lecon du triomphe
final de la vérité, leur étre utile!

Quant a la Confession de foi que Métrophane Critopoulos a
rédigée et publiée a Helmstedt en 1661, elle contient 22 chapi-
tres, ou tout, sans doute, n’est pas indiscutable. Mais si son exac-
titude a paru suspecte & quelques-uns, d’autre part H. Coringius,
dans la préface qu'il a écrite en téte, admet qu'elle expose fidéle-
ment les dogmes de I'Eglise orientale; Heineccius en a fait usage
pour faire connaitre la doctrine de cette Eglise!). Il y a donc
matiére a controverse. En tout cas, deux points sont clairs, c’est
qu'elle n’est ni un document dogmatique qui s'impose a ce titre,
ni un document déclaré officiellement hérétique et qu'il faille re-
jeter sous peine d’hérésie. .

La question de l'union des Eglises doit donc se traiter en
dehors de ces deux documents, qui ne sont que des documents
simplement théologiques. L’union, comme il a été maintes fois
démontré, ne peut se réaliser que dans le dogme diment dé-
montré.

V. Le conflit eucharistique et ’abbe Eusebe Renaudot. —
Les discussions et les divisions n’aboutissent pas toujours a des
résultats complétement heureux. En matiere religieuse et ecclésias-
tique, celles des XVI® et XVII® si¢cles en sont une preuve ecla-
tante. Certes, les protestants avaient mille raisons trop légitimes
de protester contre Rome, et méme de rompre avec la papauté
et avec le systeme ultramontain. Mais, tout en ayant raison, ils
commirent de grosses fautes et méme de grosses erreurs. Les pro-
testants d’aujourd’hui sont les premiers a l'avouer. Toutefois les
torts des protestants pendant les deux siecles dont il s’agit, ne
sont pas une justification des catholiques-romains. Ceux-ci ont
commis, a leur tour, la grande faute de se ruer, a peu preés aveu-
glément, sur les protestants, sans se demander auparavant en quol

") P. Trivier, Cyrille Lucar, p. 100-1 et 109,



— 921 —

les protestants avaient raison et quelles concessions il fallait leur
faire, pour amener la cour de Rome a opérer la réforme dont tout
le monde reconnaissait la nécessité. Au lieu de faire cette impar-
tiale analyse, les catholiques-romains voulurent démontrer que les
protestants se trompaient sur toute la ligne et dans toutes leurs
protestations. Etait-ce esprit de routine, ou amour-propre blessé,
ou besoin de se serrer autour d’une institution (la papauté) qu'on
croyait a tort de droit divin: Quoi qu'il en soit du motif, le fait
est certain. Et pour mieux réussir dans leur démonstration, les
catholiques-romains chercherent a s’appuyer sur les orthodoxes
orientaux et a montrer qu'il y avait accord entre les croyances
orientales et les croyances romaines, surtout dans la question des
sept sacrements et notamnment en matiere eucharistique. De la les
recherches d’Arnauld, de Nicole, de Renaudot sur les croyances
eucharistiques des Eglises d’Orient. Et cette fagon de s’appuyer
sur les Eglises d'Orient pour élucider les questions susdites, ne
fut pas propre aux seuls catholiques-romains. Les protestants aussi
y eurent recours. Ce fut ce qui envenima l'enquéte et les débats:
car les protestants, qui en Orient étaient considérés comme des
Allemands, ¢étaient l'objet d’une vive antipathie de la part des
Grecs et des Slaves; en sorte que les théologiens orientaux, pour
mieux les combattre, admirent, presque les yeux fermés, les argu-
ments théologiques des catholiques-romains, et beaucoup d'entre
eux consentirent a rédiger des déclarations théologiques, notam-
ment sur la présence «réelle », déclarations qu’ils remirent a 'am-
bassadeur Nointel, a Galland, et que ceux-ci transmirent a Paris,
au ministre de Louis XIV, le marquis de Pomponne, a Arnauld
et a Nicole, qui les firent traduire et interpréter par l'abbé Re-
naudot. Et c’est ainsi que fut composée une grande partie de la
FPerpétuité de la foi de ['Eglise catholique touchant [ Eucharistie,
ainsi que l'ouvrage intitulé: Gennadii patriarche Constantinopoli-
tant Homzilie de sacramento eucharistie, Meletii Alexandrinz,
Nectarii Hierosolymztani, etc., Opuscula grace et latine. 1709.

Jai déja indiqué, dans plusieurs livraisons de la Revwe ) plu-
sieurs points faibles de ces ouvrages et de cette polémique. Le
récent volume du professeur Ant. Villien sur l'abbé Eusébe Re-
naudot et son ceuvre liturgique %), nous fait un devoir de complé-
ter nos renseignements.

La Perpétuité, étant avant tout un recueil de documents orien-
taux, ne peut tirer sa valeur que de la valeur méme de ces do-
cuments. Toute la question roule donc sur la valeur de ces docu-

') Année 1896, p. 115-120, et 1895, p. 305-311.
?) Paris, Lecoffre, 1904. Voir la Revue, juillet 1905, p. 590—592.



929 __

ments, c'est-a-dire sur la maniere dont 'ambassadeur Nointel se
les est procurés et sur la maniére dont Renaudot les a interprétés.
Dans cette affaire, I'approbation et la signature de Nointel n’ont
aucune portée théologique, parce qu’il était lui-méme d'une com-
pléete incompétence. C'est Antoine Galland qui les lui a procurés.
Or Galland était alors un jeune arabisant de 24 ans, occupé a ré-
diger le Catalogue des manuscrits orientaux de la Sorbonne. Noin-
tel se l'attacha et le chargea «de la besogne que réclamaient les
auteurs de la Perpeétuité » 1). Le futur traducteur des Mzlle et une
Nuzts apprit vite le grec vulgaire et obtint de quelques théologiens
orecs les attestations qu’il désirait ?). Aymon a fait ressortir l'in-
suffisance des garanties d’authenticité et de religion de la plupart
de ces documents. En outre, ces documents, expédiés par Nointel
a Arnauld et a Nicole, qui ne pouvaient les traduire, étaient remis
a Renaudot, qui devait les traduire et les interpréter. Or, sans
toucher aucunement a la parfaite honorabilité de Renaudot, on
doit cependant faire les remarques suivantes:

1° Tout en étant orientaliste, Renaudot a oublié, dans cette
question, le caractere trés souvent figuré du style oriental. Il a
voulu, au mépris des documents traditionnels contraires, que les
textes bibliques et autres sur l'eucharistie fussent entendus exclu-
sivement dans le sens littéral et matériel ®).

20 Il a voulu aussi assimiler des priéres liturgiques a des do-
cuments strictement dogmatiques, et les faire passer pour des « pro-
fessions de foi»?). Or c'est la liturgie qui doit se conformer a la
foi, et non la foi a la lLiturgie; presque toujours les prieres senti-
mentales, les cantiques, les hymnes, etc,, dans le but d’émouvoir
le cceur et l'imagination, emploient des images excessives qu'il est
impossible de prendre a la lettre sans erreur. M. Villien, qui sem-
ble partager le point de vue de Renaudot?®), loin de fournir des
preuves a l'appui, l'¢branle plutot en faisant remarquer que les
formules liturgiques sont faites « pour le peuple »; on ne sait que
trop, en’effet, que le peuple a besoin de procédés simplistes, d'i-
mages frappantes et terrifiantes, etc.

3° Renaudot n’était ni un dogmatiste, ni un exégete, ni un
historien. Il n’a étudié que tres peu la théologie méme, et il n’a
considéré les questions sacramentaires qu’au point de vue litur-
gique: il ne connaissait guére d’autre dogmatique que la liturgi-
que. Villien lui-méme, analysant le T. V de la Ferpétuzté, s'ex-
prime ainsi au sujet de la doctrine du sacrement de pénitence:
«Il semble qu'ici V'érudition, si étendue soit-elle, ne laisse pas dans

1) Villien, p. 33. ) Ibid,
%) P. 132. %) P. 228 %) P. 231.



— 923 _

I'esprit une impression aussi satisfaisante qu'on l'eut désiré. Elle
parait superficielle. Les citations sont trop longues, insuffisamment
liées: elles ne forment pas un corps de doctrine, un systéme bien
coordonné 1. » Ses notions sur l'ordre ne paraissent pas avoir été
plus profondes, comme le prouve son argumentation contre la va-
lidité des ordres anglicans ?). Il en fut de méme dans la question
eucharistique. Son exégese était insuffisante. Richard Simon le lui
fit bien sentir «en ne tenant aucun compte de ses récriminations »
au sujet des paroles de la consécration chez les Grecs?), et dans
plusieurs autres occasions. Le surnom de <«rabbin» qui lui était
donné, ainsi qu’a quelques autres membres du «Petit Concile » de
St. Germain %), ne contenait-il pas une pointe contre son littéralisme?

4° Renaudot, tout en détestant les jésuites, surtout dans ses
derniéres années, a trop conservé de leurs doctrines (c’est chez eux
qu’il a fait ses premiéres études); il est resté lié avec le P. Darot,
en «commerce assidu», jusqu'a sa mort ®; en 1700, 3 Rome, au
conclave de Clément XI ou il assista comme conclaviste du car-
dinal de Noailles, il ne craignit pas de voir ¢le doigt de Dieus
dans cette élection, bien qu'on eit dit d’Albani: Ama troppo
Gesuitz ®). Méme encore en 1711 il dédia a ce méme Clément XI,
ennemi des jansénistes, son IV® volume de la Ferpétuité (p. 118).
A Saumur, au collége des Oratoriens, en opposition contre le col-
lege des protestants, il développa son animosité systématique
contre le protestantisme, animosité dans laquelle ses relations avec
Bossuet ne firent que le fortifier. Du reste, tout ce travail sur les
croyances de 1'Orient semble bien avoir été fait, moins par un es-
prit de recherche désintéressée et poir faire triompher la vérité
quelle qu’elle fut, que tendancieusement et dans un esprit de dis-
pute, pour combattre les protestants, qui, du reste, n’étaient pas
moins combatifs que les jansénistes et que les jésuites. L’esprit et
la théologie de cette époque étaient tout a la lutte. Et puis, jan-
sénistes et protestants voulaient alors, pour des motifs différents,
il est vrai, plaire a Louis XIV, qui était trés hostile aux protes-
tants. Renaudot, directeur de la Gazeite de France, tenait a la Cour
par des intéréts de famille auxquels il était loin d’etre insensible.
Cet esprit de dispute, qui était général et qui sévissait en particu-
lier chez les Renaudot?), a certainement concouru a obscurcir les
questions plus qu’a les™éclaircir.

) P. 138, %) P. 62-68. %) P, 69. %) P. 26, ?) P 8 %) P 113

") Le grand-pére et le pere de l'abbé, l'un et lautre médecins, furent en
grandes disputes avec leurs collegues de la Faculté, Le grand-pére Théophraste
s'était attiré des épithttes comme celles-ci: « nez pourry, alchymiste, charlatan, empi-
rique, usurier comme un Juif, perfide comme un Turc, meschant comme un renégat
(i1 avait abjuré le protestantisme vers 1629), grand fourbe, grand usurier, grand
gazetier de France ».



— 24

5° L’étendue des connaissances linguistiques de Renaudot était
assez rare, surtout dans le clergé, pour qu'on en prit occasion de
le surfaire en d’autres matiéres. Il ne faut pas oublier qu'en pleine
académie des Inscriptions, dans un Mémoire sur «lorigine de la
sphere », il enseigna que «ce qu'il y a de sérieux et d'utile dans
I'astronomie et l'astrologie, a une origine plus ancienne que les
Chaldéens et doit €tre rapporté awx patriarches >; bien mieux, que
I'origine doit en étre attribuée «a la science infuse du premier
homme »; qu'il faut se moquer des millions d’années réclamées par
les Egyptiens pour leur histoire; que le premier savant en la
science des astres fut Abraham; que le premier homme avait joui,
sur ce point comme sur beaucoup d’autres, d'une science infuse,
mais que cette science ne passa pas toute a ses descendants; etc. ).
De plus, Renaudot était homme a répliquer a Aymon qu'il n'y
avait pas, en Orient, de Grecs latinisants (lezivdggores), et que,
par conséquent, les documents favorables a !a transsubstantiation
qui avaient été envoyés d’Orient a Paris par M. de Nointel, étaient
I'expression de la pure orthodoxie grecque. L’Anglais Thomas
Smith et Bayle avaient beau donner raison sur ce point a Aymon ?),
Renaudot s’opinidtrait: il ignorait évidemment les faits de latinisa-
tion qui se sont produits en Russie, en Grece, en Turquie, etc.,
notamment pendant le XVI® siccle et depuis. On sait, en outre,
qu’il fut un des conseillers de Bossuet dans son opposition contre
U Hestoire critique du Vieux Testament. « Son systéme théologique,
dit Villien, était complétement bouleversé par ces nouvelles théo-
rics sur une matiere gu's/ 2wavait pas spécialement étudiée’). »

6° Il ne faut pas oublier que Renaudot est loin d’avoir été
approuvé par tous les hommes sérieux de son temps. ]J'omets les
attaques des protestants, qui furent nombreuses ?). Citons seulement
quelques catholiques. On connait ses dissentiments avec Richard
Simon au sujet de plusieurs ouvrages relatifs aux questions qui
nous occupent. M. Villien, qui les indique, ne peut s’empécher de
terminer ainsi son résumé: «On ne saurait trop regretter les per-
sécutions dont Richard Simon fut la victime. Il eGt mieux valu

Y Quwr. cité, p. 99.

%) On lit dans les Nowwelles de la République des Lettres: « L'auteur (Renau-
dot) prend d’abord la chose sur un ton terriblement haut; et le lecteur est surpris
de le voir tout d’un coup si élevé chanter lui-méme son triomphe... Sir de rem-
porter pleinement la victoire sur un ennemi méprisable, il traite M. Aymon, qu’il
regarde déja comme abattu sous sa puissante main, avec une extréme hauteur et
svec le dernier mépris, Il l'accable des reproches les plus vifs et les plus piquants,
entre lesquels il n’a pas oublié celui d’avoir, dit-il, volé le manuscrit de son Concile
de Férusalem dans la Bibliothéque du Roi...» Etc. (Cité par Villien, p. 128).

%) P. 69. *) Voir p. 245-230.



. 95

réfuter ses prétendues erreurs ou ses allégations témeéraires que
supprimer ses ceuvres. Tout n’était pas mauvais dans les nouveau-
tés qui soulevaient alors l'opinion publique. Plusieurs de ces théo-
ries si longtemps condamnées sont aujourd’hui wniversellement
recues. Personne n'oserait plus traiter d’hérétique celui qui admet
que le Pentateuque n’est pas sorti tel que nous l'avons de Moise.
Il nous est permis... d’affirmer que le décret du Concile de Trente
sur la valeur authentique de la Vulgate et son usage dans les dis-
cussions doctrinales a un caractére plus disciplinaire que dogina-
tigue. Laa sévérité de Bossuet fut grandement nuisible aux études
bibliques chez les catholiques. Quels que fussent les défauts per-
sonnels de Simon et méme parfois ceux de sa méthode, Bossuet
n'est pas sans reproche. Il n'a nulflement mis en poudre, comme
il disait a Lediecu, les arguments de son adversaire. Renaudot, qui
parait étre demeuré éfranger aux questions dexégese, crut con-
fondre Pauteur des /Hzstoires critzgues en lui reprochant de n’étre
pas trés versé dans l'arabe, le copte et le syriaque. C7éfail insuf-
fisant'). » Richard Simon ne fut pas seul a attaquer Renaudot. Les
Péres de Longuerue et Le Quien firent des ¢ réserves » 2). Renaudot
eut aussi pour adversaire Joseph-Simon Assemani, «qui ne lui
cédait en rien pour la vivacité et parfois l'insolence de la criti-
que> ®). Les deux autres Assemani le combattirent aussi?). Le
P. Lebrun, liturgiste aussi, lui a adressé «un certain nombre de
critiques » ). Fabricius, dans sa Bibliotheca greca, donne plusieurs
fois a Renaudot le qualificatif de doctisszimnus et de eruditissimus,
mais il le donne aussi 4 son adversaire Richard Simon; et, de plus,
il a publié la trés grave note suivante (T, XIII, p. 818): «Renau-
doti autem versione non tuto ubique stare nos posse, Sive caus@
SU@ inservientis, siwe non salis assequentis vevumn Sensum, docuit
vir supra laudes Maturinus Veisserius la Crose, in apologia pro
Jobo Ludolfo contra Renaudotum, inserta Diario literario Hagensis.
Ct. L. X, p. 448, €te.

7o Enfin, M. Villien, dont nous avons déja cité quelques
aveux, en a fait plusieurs autres qui méritent aussi d’étre signalés.

Renaudot employait souvent comme procédés de discussion
la raillerie et le dédain: il «plaisante» Thomas Smith%); il <se
débarrasse en quelques phrases assez dédaigneuses » des principaux
orientalistes protestants 7). On ne saurait prétendre que ce soient la
des réfutations. — Parlant des dissertations de Renaudot sur les
Versions de la Bible et d’une dissertation (dirigée contre Richard

Simon) sur l'antiquité et Pauthenticité des Livres saints, Villien

) P, 69-75. %) P.245. ) P.250. %) P.251-256. Voir aussi p. 144.
%) P, 259. %) P. 130. ) P. 133.



- 26 —

dit: «Il va sans dire que les récents travaux sur la critique bibli-
que ont enlevé a peu pres foute valeur a ces dissertations !).» —-
Au sujet de U'ceuvre /liturgigue de Renaudot — laquelle est la base
de sa dogmatique —, Villien remarque que les savants d’aujour-
d’hui sont «oeblzgés de reconnaitre que cette ceuvre #'a pas con-
serve toute sa valeur, et que, sz elle rend encore des services, elle
ne répond cependant pas pleznement par sa méthode et ses résul-
tats aux desiderata de la science moderne?).» -— Et encore: ¢ La
critique de Renaudot est éeawconp moins sagace quand elle s’exerce
sur les textes... On se convainc malaisément qu’il ait toujours su
reconnaitre la meilleure legon ou la plus ancienne et la plus au-
thentique ®)... Sur 'age de ces liturgies, l'opinion de Renaudot
w'est pas admissible?)... Les adversaires de Renaudot ont fait a
son ceuvre liturgique un reproche général, reproduit par Saint-
Martin dans l'article qu'il lui consacra danz la Siographie génerale
de Michaud: «le désir, dit-il, de retrouver la pure doctrine catho-
lique partout et dans tous les auteurs, méme dans ceux dont les
opinions sont le plus suspectes, lentiraina trop loin et lui fit tra-
duire, d'unec maniere trop conforiie a ses opinions, des expressions
un peu ambigués»... «Qu'il ait commis involontairement quelgues
erreurs de traduction, nous ne pouvons y contredive » °). C'est ainsi,
par exemple, qu’il abusa du mot francais «transsubstantiation »,
en l'employant 12 ol les anciens se bornaient & parler de la « vé-
rité » de la chose (in re: veritate®). La différence est grande entre
la wérité et la transsubstantiation.

Chose curieuse, M. Villien, apres avoir mentionné l'ouvrage
de Renaudot intitulé: Défemse de la Perpétuité de la foz (contre
Aymon), 1709, ajoute: <¢Renaudot lui-méme n’attribuait pas une
importance trop grande a son ceuvre 7). » C'est pourquoi il publia
ses Gennadii Patriarche Constantinopolitani Homilie de sacramento
eucharistie ; Meletii Alexandrini, Nectarii Hievosolymitani, Meletiz
Syrioi et aliovuwt, de eodem argumento opuscula...». Ces docu-
ments lui avaient été envoyés par M. Picques. On sait déja que
Gennade (ci-devant George Scholarios) était un latinisant, quoi
qu'en ait dit Renaudot®). M. Villien trouve qu’il serait «fastidieux
et inutile de donner l'analyse des homélies»; il a tort, comme il
a tort de dire que <les Gennade, les Meletius Piga, les Nectaire
étaient d’ardents adversaires des Latins». Clest le <« Journal des
Savants » qui le disait, mais sans preuve. l.es « Nouvelles de la
République des Lettres », au contraire, se sont prononcées contre
Meletius Syrigus et pour Cyrille Lucar; elles accusent le discours

B P.o146. %) P. 257. 3) P. 258 et 259. ) P. 261. 3) P. 263. &) P. 241
a 242, ) P. 129. % P, 130. ‘



927

de Meletius Syrigus d’étre forgé de toutes piéces «<ou du moins
largement inferpolé on modifié par les jésuites ).

Il importe aussi de remarquer que le T. IV de la Perpétuité,
que Renaudot a publié en 1711 et dédié a Clément XI, est une
collection de documents analogues et de méme provenance, « col-
lection faite sous la direction de feu M. de Meaux et de feu
M. Parchevéque de Reims, qui l'avaient eue entre les mains ma-
nuscrite longtemps avant l'impression » ?). Nous savons déja que
ni Bossuet ni Le Tellier n'étaient des garanties suffisantes en pa-
reille matiére. Villien lui-méme a reproché a Renaudot d’avoir été
« le disciple frop fidéle» de Bossuet, et d’avoir subi «linfluence
néfaste que ses principes exégétiques ont dd avoir sur la masse
de ses contemporains. De nouvelles découvertes viennent chaque
jour donner un dément: nouvean a certains principes du « Discours
sur I'Histoire universelle » ¢2 aux theses de [’abbé Renaudot > 3).
Ajoutons que Renaudot lui-méme a laissé¢ dans ses mémoires <« des
reinarques et des réflexions, souvent trop mordantes (dit M. Vil-
lien), contre l'ignorance et la deplorable insuffisance des mission-
naires latins en Orient?). Il y a aussi exprimé des sentiments
hostiles a Uégard de la Propagande et au sujet de la formation
insuffisante des missionnaires » ®), Or c’étaient aussi ces mission-
naires qui renseignaient I'Occident sur la théologie orientale. De la
tant d’erreurs que lUon doit corriger aujourd’hui.

Il faut donc en convenir, 'union des Eglises sur la base de
la théologie, ou plutdét de la polémique théologique du XVII® sie-
cle, est impossible. C’est ailleurs, répétons-le, dans la foi méme
de l'ancienne Eglise, et d’apres le critérium catholique ou ortho-
doxe, qu'on peut l'étudier et la réaliser.

VI. La « Lettre des Patriarches orientaux de 1723 ». — La
Revue internaiionale de théologie, d'avril 1893 (p. 206-236), a pu-
blié la traduction allemande soit de cette lettre, soit de la Confes-
sion de foi de Dosithée, qui l'accompagnait. Cette lettre a été
envoyce aux évéques anglicans, comme seconde réponse a une se-
conde lettre de ces derniers; elle accompagnait 'envoi de la Con-
fession de Dosithée. Quelle que soit 'importance de ces documents,
il est évident qu’ils ne sont pas, de leur nature, doginatiques, mais
seulement théologiques et historigues, ni Dosithée ni le synode de
1672 n’ayant eu autorité pour définir officiellement la foi de I'Eglise
universelle. L'évéque Grafton ), dans la lettre au métropolitain
Antoine de St-Pétersbourg (octobre 1903), a remarqué que c<le

o1z H 11330 %) Poror. Y P.o136-137. %) P16z,
% Du Fond-du-Lac, Etats-Unis d’Amérique.



- - -

grand et saint théologien Philaréte a éliminé les termes de subs-
tance et d’accident de sa traduction des Actes du concile de Beth-
léem » !). Le P. Petit, de I’Assomption, a remarqué, en outre, que
les lettres patriarcales de 1723 aux prélats d’Angleterre n'ont
qu'une importance «relative», «comme tout lecteur de bonne foi
pourra s'en convaincre en parcourant le volumineux dossier de
cette affaire, trés mal connue jusqu’ici, dans le tome 38° du nou-
veau Mansi» 2). Telle est certainement aussi l'opinion de tous les
théologiens instruits, russes et grecs, sur la valeur de ces docu-
ments, Par conséquent, les imposer comme des dogmes ou comme
des doctrines obligatoires dans la question de I'union, serait rendre
I'union impossible, parce que ce serait fausser la notion du dogme
et violer le critérium orthodoxe de la fol.

VII. Conclusions. — Quoique nous ayons encore de nombreux
documents a étudier sur tous les projets d’'union qui ont été émis,
et qu’il se dégagerait de cette étude une lumiére pratique et fort
utile, cependant, une Revue n’étant pas un livre, il faut nous
limiter. Les faits et les documents que nous avons produits sont,
au fond, suffisants pour éclaircir la question (en attendant que
nous les complétions, s’il le faut), et pour que nous soyons auto-
risés a tirer déja quelques conclusions.

I. Conclusions générales: Le But et [’ Espret de la question.
— Pour atteindre un but difficile, il faut, avant tout, étre persuadé
de sa grandeur, de sa beauté, de son utilité, voire méme de sa
nécessité. Sans cette conviction réfléchie, profonde, arrétée, on n’a
qu'une action flasque et on ne tend au but qu'avec mollesse,
bientdt avec indifférence; finalement, on le manque ou on y re-
nomce.

Donc il faut, d’abord, se demander si 'union des Eglises est
un but rationnel, chrétien, désirable, nécessaire. Les anciens-catho-
liques n’hésitent pas a répondre affirmativement. Pourquois

1° Parce qu'il est scandaleux de voir divisée I’Eglise que
J.-C. a voulue une: omne regnum divisum contra se desolabitur
(Matih. X1, 25).

2° Parce que, s'il est utile que les vérités soient discutées et
que les arbres fruitiers soient de temps en temps secoués par le
vent, il est nuisible a la religion et aux dames que des Eglises qui
se disent chrétiennes s’anathématisent, celle-la disant a celle-ci:
« Tu n’es qu'une Eglise Photienne », celle-ci répliquant a celle-la:

1y La traduction francaise de cette lettre a été publiée dans les Eckos & Oriesce,
de mai 19035, p. 143-148.
) Echos d Orient, mai 1905, p. 189.



— 29 __

« Tu n'es qu'une Eglise Borgiaque », etc. Il faut en finir avec ces
procédés et ces récriminations.

3° Parce que, dans les circonstances actuelles d’indifférentisme,
de 1atérialisme, d’athéisme, d'organisation formidable des partis
irréligieux contre le christianisme et contre I'Eglise chrétienne en
général, aucune Eglise particuliere, se disant chrétienne, ne saurait
répondre par des anathémes aux efforts des autres Eglises pour
rétablir l'union, surtout lorsque celles-ci déclarent que, quels que
soient les dissentiments théologiques, elles veulent glorifier et servir
le méme Christ et travailler, dans l'esprit du Maitre et selon ses
préceptes, au salut commun de la grande famille humaine.

4° Parce que la maxime < diviser pour régner », appliquée a
la religion et pratiquée par tant de membres de la hiérarchie
ecclésiastique, mérite non seulement d’étre flétrie, mais doit étre
pratiquement rendue impossible par le concours de tous les chré-
tiens pacifiques appartenant a toutes les Eglises.

5° Parce que l'union fait la force et que l'union des Eglises
chrétiennes serait utile a toutes et a chacune: toutes pouvant alors
mieux s’éclairer et s'avertir les unes les autres (pleni dilectione,
repleti omni scientia, ita ut possitis alterutrum monere, Kom. XV,
74); toutes se sentant alors davantage solidaires et étant ainsi plus
disposées a se secourir les unes les autres, comme tous les organes
concourent mieux au maintien de la vie du corps entier lorsqu’ils
sont bien unis entre eux {ut non sit schisma in corpore, sed idip-
sum pro invicem sollicita sunt membra, 7/ Cor. X7/, 25). Divisées,
les Eglises vivent toujours solitaires, souvent hostiles, ne se par-
donnent pas leurs fautes, les augmentent meéme; unies, elles se
corrigent fraternellement, s'édifient, se sanctifient dans la charité
et la paix.

6° Parce que les objections contre l'union ne reposent que
sur des méprises. Dire qu’elle est aujourd’hui impossible, c’est nier
la force de la volonté humaine et de la grace divine. Dire que les
oppositions doctrinales et méme dogmatiques entre les Eglises
excitent un saint zéle entre les enfants de Dieu, c’est autoriser le
scandale sous prétexte de procurer le bien, c’est nier I'unité voulue
par le Christ, c’est confondre le zéle avec la jalousie et la haine,
l'esprit de Dieu avec lesprit de schisme, etc.

Donc il faut vouloir 'union et travailler a la réaliser. L’esprit
dans lequel ce travail doit se faire est un esprit de lumicre et de
vérité, de discipline et de liberté, de conciliation et de généreuse
fraternité.

D’abord, c’est un esprit de lumicve et de vérité: car les
hommes ne peuvent étre unis solidement que dans la vérité, et la



30 -

lumiére seule peut montrer 'unité. Donc, il faut répandre de plus
en plus la lumiere et la vérité; et pour les répandre, il faut les
posséder toujours plus abondamment. Donc, tout unioniste doit
étre un chercheur de vérité et un propagateur de lumiére.

Ensuite, c’est un esprit de discipline et de [zberté : car, sans
discipline, nulle union n’est possible, et sans liberté 'union perd
toute valeur morale et religieuse. On est discipliné par l'identité
de la foi, et libre par la liberté méme des opinions. Tout théolo-
gien a le droit d'exprimer les opinions personnelles qu'il croit
vraies: s’il est croyant, s'il respecte le dogme chrétien, il n’émet-
tra certainement pas des opinions qui seraient en contradiction
avec ce dogme, car il faut supposer ce théologien logique avec sa
foi; et s’il ne l'est pas, s’il viole le dogme, il est clair qu’il rompt
Punion et s’exclut lui-méme de ['Eglise,

Enfin, c’est un esprit de conciliation et de généreuse frater-
nzté @ car qui dit union, dit nécessairement conciliation. La conci-
liation est indiquée dans l'ancienne devise chrétienne: 'unité dans
les choses nécessaires (les enseignements meémes de J.-C.), la
liberté dans les choses douteuses (les enseignements des hommes),
la charité dans les unes et les autres. Les vrais fréres partagent
entre eux le pain de la famille et chacun donne aux autres ce dont
il peut disposer: quod autem habeo, hoc tibi do (Act. 777, 6).
Celui qui a la science, donne la science; celui qui peut guérir,
guérit: in nomine Jesu surge et ambula. Joachim de Flore, a
Treborna, demanda un soir 'hospitalité a un prétre grec nommé
Leo, dont la femme était malade. Celle-ci le pria a son tour de la
guérir, et il la guérit.

Chaque Eglise communique a ses sceurs le don spécial ou
les dons spéciaux qu'elle a recus du Christ; et ainsi chacune est
riche des trésors de toutes. Celle qui a regu beaucoup donne
beaucoup, celle qui a recu moins donne moins; la riche n'a pas
liew d’étre orgueilleuse, puisque sa richesse lui vient de Dieu et
qu’elle ne lui est que confiée; la pauvre n’a pas lieu d’étre humi-
lide, puisque ceux qui sont petits devant les hommes peuvent étre
d’autant plus grands devant Dieu. Le D* Zoto a eu la sincérité
d’avouer que I'Eglise grecque s’est peu développée depuis 1453,
tandis que le développement occidental a été considérable !}; que
I’Eglise occidentale donne donc sa science et que lorientale lui
communique en retour sa piété naive, sa patience, sa longanimité,
ses qualités contemplatives et reposantes. Et ainsi, sous des formes
diverses voulues par l'auteur méme de la nature, un méme esprit
régnera dans tous les organes et animera tout le corps: Unus-

Yy Ustion chrétienne, 8 décembre 186%, p. 44.



=¥

quisque sicut accepit gratiam. .. multiformis gratia Dei (/ Fierre,
IV, ro)... multiformis sapientia Dei (Lplhes. [I], 10)... Omnia et
in omnibus Christus (Co/. 77/, 7). La ou le Christ est tout en tous,
les Eglises ne peuvent pas etre désunies.

II. Conclusions particulieres: Les Moyens. — Grace a Dieu,
l'union des Eglises n’est plus aujourd’hui une utopie; mais il faut
avouer qu’elle est encore loin de sa réalisation. Pourquoir Parce
que jusqu'a présent on a employé des moyens mauvais, moyens
inspirés par P'ambition et par l'intérét, On comprend aujourd’hui
que la vérité senle peut résoudre la question etindiquer lesvrais moyens.

Ce dont il faut se pénétrer avant tout, c’est que 'union n’est
pas une simple question de sentiments, de persuasions, de com-
promis fraternels, de concessions a l'amiable. Si elle n’était que
cela, elle serait déja faite: car on a tout tenté dans ce genre, du
XVIe au XX°® siecle; cette matiére semble épuisée.

On oublie le vrai point de départ, a savoir : qu’il s'agit d’un
bien qui n'appartient en propre a aucune des parties, mais a
I'Eglise enti¢re, et méme que celle-ci n'en est que la dépositaire,
donc qu’elle ne peut en aliéner aucune partie. Les vérités ensei-
gnées par le Christ, elle ne peut pas en disposer. Elles sont ce
qu’elles sont, les mémes pour tous, quon les accepte ou non.
Elles ne changeront pas pour notre bon plaisir. Ce qu'il faut, c’est
les constater, c’est savoir quelles elles sont, c’est savoir si ce que
tels théologiens nous donnent comme divin vient vraiment du
Christ, et non pas des écoles qui ont ajouté aux paroles du Christ
sous prétexte de les interpréter. Voila la vraie question. Le senti-
ment n'a rien a y faire; c’est la science historique et philologique,
la science exegétique, qui peuvent et qui doivent nous renseigner
avant tout; le sentiment viendra ensuite, pour nous déterminer a
donner notre assentiment aux démonstrations,

Il ne s’agit donc pas d’une union dans la pratique de cer-
tains rites et d’un culte commun; car ce n’est la que le matériel
de la religion, matériel qui doit varier et changer suivant les
temps, les lieux, les traditions, les besoins des ames. Il faut 'unite
dans les éléments divins; et les seuls éléments divins des chrétiens
sont ceux que le Christ lui-méme leur a apportés.

L’union ne sera possible que lorsque les confessions chrétien-
nes en sentiront la nécessité, en €prouveront un vif désir, seront
disposées, en conséquence, a rejeter tout ce qu'il y a d’erroné et
de vicieux dans leur situation, donc a se réformer toutes dans la
mesure du nécessaire. L'union exige une réforme. Toute Eglise
qui se croit parfaite et irréformable ne peut que wouloir dowminer
et vowulozr s'imposer, et non s'unir.



)

39

|
¢

Cest dire que les indiftérents ne sauraient réaliser cette union,
qui est une union de foi, d’espérance et de charité, et non. d'in-
différentisme.

C'est dire aussi que les impérieux ne peuvent pas davantage
la réaliser, car elle est une question d’humble acceptation de la
vérité, et non de domination.

Ceux qui veulent réduire 'union des Eglises a une question
de simple sentiment et de fraternelle charité se trompent: 1° parce
que le bien vivre est fondé sur le bien croire et qu’il n’est pas
possible de faire abstraction, en maticre religieuse et ecclésiastique,
des bases essentielles de la religion et de l'Eglise; 2° parce que
c’est le Christ méme qui a posé ces bases essentielles et qu’il est
impossible d’étre vraiment son disciple sans les accepter et sans
leur étre fermement fidele.

Le Christ, voila la pierre angulaire de 1'édifice, le seul ciment
de l'union, le seul Maitre, le seul Médiateur. L'union ne peut se
faire qu’en lui seul, dans ses enseignements révélés une fois pour
toutes des le commencement, dans ses préceptes, dans ses moyens
de grace. C’est dire que 'union ne se fera pas dans les mots, mais
dans les idées, et dans les idées émises par le Christ. Arriére les for-
mules des hommes, les systéemes des hommes, les inventions et les spé-
ciosités des hommes: méme si ces choses sont vraies, elles ne sont
qu’humaines; or, c’est Dieu que nous cherchons, c’est en lui seul, Pere
céleste, que ses enfants peuvent étre unis. Ce n’est pas la nier les
progrés realisés par les hommes, mais c’est les remettre a leur
vraie place; progrés humains, qui ne doivent pas étre confondus
avec les éléments divins de la révélation du Christ; progres
humains, qui doivent progresser sans cesse, donc toujours variables.
Arriere donc l'union par les mots et les jeux de mots, tels que
Rome et les esprits littéralistes veulent les imposer; arriére 'union
par les seuls sentiments, sentiments d’un jour qui ne reposent que
sur Parbitraire et le caprice. Ce qu'il faut, c’est l'union solide et
éternelle, par les vérités divines et éternelles, par les enseignements
de I'Eternel, qui nous a parlé autrefois par ses prophetes et en
dernier lieu par son Christ.

Tel est le point de vue ancien-catholique; et si I'on veut le
formuler en quelques points précis, voici les principaux:

1. J.-C. est le seul chef de I'Eglise qu’il a fondée. Donc les
chrétiens doivent étre ses disciples a lui et a lui seul, et non les
disciples d'un tel ou d'un tel. Donc, aussi, il n'y a pas dautre
dogme, pas d’autre doctrine divine et obligatoire pour les chrétiens
que sa doctrine, non pas celle dont il est 'objet, d’apreés le sys-
teme de tel ou tel théologien, mais celle qu'z/ a enseignée lui-
méme.



2. Cette doctrine, il I'a enseignée et confiée non pas seulement
a telle ou telle Eglise particuliere, mais bien a UEglise entzére, a
I'Eglise unsversclle, qui en est la dépositarre et la gardienne, et non
pas la maitresse. Or, si 'Eglise n'est pas la maitresse de la doc-
trine du Christ, elle n’a pas le droit d’avoir, a co6té de la doctrine
du Christ, une prétendue doctrine complémentaire; car 1'Eglise
n'a pas été fondée par le Christ pour étre plus parfaite et plus
savante que le Christ. Sa mission est d’éclairer le monde en pré-
chant la doctrine du Christ, et non en y ajoutant de son fond
quoi que ce soit. Si le Christ a jugé a propos de laisser des mys-
teres dans sa doctrine, I'Eglise doit les respecter: c’est & chacun
a s'efforcer de les éclaircir, s'il le peut, et a ses risques et périls;
mais ['Eglise n'est pas chargée de faire une seconde révélation,
pas méme sous prétexte d’expliquer celle du Christ.

3. Les anciens-catholiques veulent donc avant tout s’attacher
a la doctrine meme de J.-C., telle quil I'a enseignée et confiée a
son Eglise une et universelle. Et c’est pour cela qu'ils interrogent
I'Eglise une et universelle, afin de savoir ce qu'elle a cru unani-
mement, toujours et partout, comme venant de J.-C. meme. De la
leur critérium, si exactement formulé par Vincent de Lérins : guod
wbigue, quod sewiper, quod ab omnibus creditun: est. Critérium ab-
solument slr, qui distingue et écarte toutes les opinions person-
nelles, tous les systemes scolastiques, toutes les théories d’écoles
ou de partis; qui est le méme pour tous, qui ne fait grace d’au-
cun caprice a personne, qui est impitoyable dans la constatation
des faits, et qui ne peut pas plus tromper qu’il ne peut étre
trompé.

4. Avec ce principe de la tradition wnzverselle et avec ce
critérium 2nfaillible (méme humainement), il est facile de découvrir
la doctrine méme du Christ. Elle est dans les samites Ecritures
qui ont été déclarées canoniques par I'Eglise universelle. Elle est
dans le symbole de foz, qui a été déclaré cecuménique par les con-
ciles cecuméniques de Nicée et de Constantinople, et confirmé
par les suivants. Elle est dans les définziions de jfoz des conciles
cecuméniques. Voila la base solide et indestructible de la croyance
vraiment catholique, et il n’y en a pas dautre.

5. Si, outre cette constaiation de la foi chretienne ou du
dogme chrétien, on veut encore se livrer a un travail d’explication,
ce qui n'est nullement nécessaire pour la sanctification et le salut
et ce dont les simples fideéles sont certainement dispensés, mais ce
qui est trés utile pour les esprits réellement aptes a ce travail et
pouvant réellement U'entreprendre -— dans ce cas, dis-je, la mé-
thode est aussi simple que le travail est considérable : elle consiste

Revue intern. de Théologie. Heft 53, 1906. 3



R Y. .

a poser, sur chaque dogme, des questions nettes et précises; X
recueillir, sur chacune de ces questions, les passages des Ecritures,
des Peres et des Docteurs; a voir si ces passages sont en accord
ou en désaccord; a voir ainsi ce qui rentre dans le dogme en
question et ce qui n'y rentre pas; a tracer de cette manic¢re la
licne de démarcation entre la croyance unanime, constante et
universelle de 1'Eglise, d'une part, et, d’autre part, les opinions
particulieres, diverses et libres, qui ne sauraient étre transformées
en dogmes, et que chacun peut admettre ou ne pas admettre,
selon qu’il en est édifié ou non.

Ce travail est considérable, 11 est vrai, mais il peut étre fait
et il le sera certainement avec le temps. Du moment que la voie
est tracée, il n’y a plus qu'a la parcourir: labor omnia vincit
improbus !

6. De cette maniére, il n'y a plus a se faire des concessions
arbitraires, a entrer dans des compromis de circonstances, a avoir
des égards pour telle école, ou telle Eglise, ou telle personnalité.
l.e systeme de Dlarbitraire individuel n’est plus de mise dans la
constatation méme de la foi: il n'est permis que pour les opinions
libres individuelles, 2z dubizs libertas. Des qu'il s’agit de la foi,
aucun parti n'a plus le droit de dire: Ceci me plait, je 'admets:
cela me déplait, je le rejette. Nous n'avons plus a nous soucier
de ce qui plait ou de ce qui déplait, mais uniquement de ce qui
a été enseigné, de fait, par J.-C., de ce que I'Eglise universelle a
toujours cru, de fait, comme venant de lul

7. Mais, dira-t-on, il y a trés peu de vérités qui soient ainsi
marquées au sceau de l'unanimité, de la constance et de !'univer-
salité: par conséquent, vous diminuez le nombre des dogmes.
Nous répondons que nous ne le diminuons pas, mais que nous
le constatons objectivement et impartialement: qu'en fait de dog-
mes, le nombre n'est rien, mais la vérité est tout. Si celle-ci est
considérable et infinie, ce n’est pas par la quantité, mais seule-
ment par la qualité. Dans l'ordre naturel et philosophique aussi,
les vérités fondamentales, les principes essentiels sont trés peu
nombreux: en sont-ils moins forts pour cela: Non. Ils suffisent
partout et toujours a soutenir 1'édifice des sciences. De méme les
vérités de foi, les dogmes, si peu nombreux soient-ils, sont suffi-
sants pour éclairer la vie, pour échauffer le cceur, pour fortifier la
conscience, pour servir de base inébranlable a l'édifice des théo-
logies. St les hommes sont tombés dans l'erreur, la faute n’en est
pas au petit nombre des axiomes philosophiques, mais a la fai-
blesse de leur intelligence. Il en est de méme des hérésies, qui ne
sont nullement le résultat de la faiblesse intrinséque du dogme,
mais uniquement des mauvais raisonnements de l'esprit humain.



— 35 .

Donc, on voit comment notre méthode, qui n’est qu'une ap-
plication exacte et absolument objective du critérium catholique
de 'ancienne Eglise, differe:

1° de la théorie de l'unité de la doctrzme: car le mot < doc-
trine » est plus vaste que le mot « dogme > ou que les mots « for
objectzve »; V'unité du dogme est possible, celle de la doctrine ne
I'est pas.

2° de la théorie des powmnts jfondamentanx: car tous les ensei-
gnements de J.-C. sont pour nous fondamentaux:; nous ne faisons
pas de triage entre eux. Si l'on veut dire qu'on entend par points
fondamentaux tous les vrais dogmes, tous les enseignements de
J.-C., nous sommes d’accord; mais tel n’ctait pas le sens obvie de
Jurieu (qui parlait des dogmes fondamentanr comme s’il y en
avait qui ne fussent pas fondamentaux).

3° de la théorie des symboles wrédiges en termes vagues, gé-
néraur. On les a accusés d’hypocrisie. Nous citons, nous, les
propres paroles de J.-C., telles du moins qu’elles nous sont trans-
mises dans les Ecritures. Nous n’avons pas a les sortir de leur
vague, si on les trouve vagues. Nous suivons J.-C., et J.-C. seul.
Ce n’est pas de 'hypocrisie, mais de la fidélité au Maitre, notre
seul [Docteur, — Nous ne sommes pas ennemis des confessions de
foi, ni des symboles; au contraire. Mais nous ne leur attribuons
pas une importance essentielle: notre foi objective est dans les
Logée du Christ. Les symboles ne sont que des formules humaines.

4° de la théorie des compromes: pas de marchés, pas de con-
cessions: ce que J.-C. a dit et ordonné, il l'a dit et ordonné.
C’est tout.

5° de la théorie de la drscussion des dogmes: nous nous oc-
cupons de leur constatation, du fait que J.-C. les a enseignés et
que les apoétres les ont crus et transmis. Voila tout. L’Eglise n'a
pas d’autre mission. — Les explications sont humaines, elles va-
rient, elles constituent la théologie, qui change; l'union ne peut
pas se faire sur ce terrain mobile.

6° de la théorie du ¢ribunal autoritazre (a la romaine), qui
décide les questions et tranche les conflits. J.-C. est notre seule
autorité, notre seul chef, notre seul tribunal (omnes stabimus ante
tribunal Christi; Rom. X7V, r0). En dehors de ce qu’il a ensei-
gné et ordonné, toute ame chrétienne est libre: la discipline ecclé-
stastique n'est qu'humaine et non divine.

Done, notre procédé est net, et, par sa nature méme, il est
assuré contre larbitraire et la partialité. La est sa principale
force.

Plus les theologiens impartiaux, soit de 1'Orient, soit de 1'Oc-
cident. réfléchiront a ses avantages, plus ils devront se persuader



de la possibilite, pour ne pas dire la facilité, de l'union désirée :
car, de fait, — il importe de le remarquer — ce ne sont pas les
deux Zglzses d’Orient et d’Occident qui se sont séparées et ana-
thématisées. De fait, il y a toujours eu, en Orient et en Occident,
des fideles et des théologiens qui ont protesté contre les erreurs et
les fautes de leurs prétendus représentants. De fait, les négocia-
tions pour l'union ont été menées entre Rowme et Constantinople,
ou entre Romwe et Pétersbourg, mais non entre I'Occident et I'Orient
‘car Rome n’est pas plus 'Occident que Constantinople ou Pétersbourg
ne sont I'Orient): elles n'ont pas été conduites non plus entre les
deux Eglises, car Rome ou la papauté n’est pas plus I'Eglise
d’Occident que le patriarcat de Constantinople ou le synode de
Pétersbourg ne sont I'Eglise d'Orient. 11 faut aussi considérer que
le grand meneur de 'Eglise orientale n’a éte souvent que l'empe-
reur de Constantinople, un Comnene, un Paléologue, etc., comme
le grand meneur de I'’Eglise occidentale n’a étée que l'évéque de
Rome: personnages, de part et d'autre, souvent médiocres, pour
ne pas dire misérables. En présence de faits aussi graves, c’est
aux Eglises a se reprendre elles-mémes et & exercer enfin leur
véritable autonomie: c’est aux fidéles de l'une et de l'autre a se
ressaisir dans leur foi et dans leur liberté. Au fond, il n’y a eu
que d'immenses malentendus, rien de plus. Donc, rien n’est fait et
tout est a faire.

Donc, a dire vrai, la question de l'union entre dans une nou-
velle période; ou, si l'on aime mieux, les tractations doivent se
faire désormais, non plus entre quelques personnages qui n'ont
d’autres titres que leurs titres hiérarchiques, mais entre théologiens
compétents, d’apres les données de la science historique et exégé-
tique, et par l'application exacte du critérium orthodoxe, et cela,
au grand jour de la publicité, avec la ratification des Eglises in-
téressées. Aujourd’hui, les Eglises ne se prennent plus en bloc
comme autrefois: elles sont mieux connues avec leurs cotés forts et
leurs cotés faibles : quoi que peuvent prétendre tels membres intéressés
de la hiérarchie, ou tels moines n'ayant jamais consulté d’autres bi-
bliotheques que celle de leur couvent, les Eglises aujourd’hui ne
comptent plus, devant le monde savant, que pour ce qu’elles va-
lent réellement: et la valeur réelle d'une Eglise n'est plus, ni le
nombre toujours trompeur de ses prétendus adhérents, ni la ri-
chesse qu’elle manipule, mais seulement sa vie religieuse, ses actes
religieux, la science de ses théologiens, la sainteté de ses pasteurs.

Bref, nous avons actuellement une vue plus claire et plus
exacte des questions, des choses, des personnes et des Eglises;
c’est dans cette lumiére nouvelle, dans cette connaissance plus



37

exacte de la réalit¢ que se forment les jugements nouveaux. Ceux
qui n'ont rien appris et ne veulent rien apprendre sont condamnés
a périr dans leur torpeur; ceux qui s'obstinent a ne regarder le
monde qu'a travers leurs lunettes de couleur et seulement dans
I'encognure de leur cloitre ou de leur sacristie, se condamnent
eux-mémes a n'étre plus écoutés. De méme les succes de cir-
constances, de méprises, de quiproquos, de mots, de nombre, de di-
plomatie ecclésiastique, ne sont que des succes éphémeéres qui ne
trompent personne. Le seul succes digne de Dieu, de la religion,
de 1'Eglise, c’est le succes fondé sur la vérité démontrée. Ce qui
doit triompher, ce n'est pas telle ou telle Eglise, c’est Dieu, c’est
le Christ, c’est ie christianisme, c’est la vérité: et c’est dans cette
vérité divine, crue partout, toujours et par tous, que tous se sentent
uns et que toutes les KEglises chrétiennes, quelles que soient les
variétés de leurs formes, ne peuvent étre qu’une seule [Eglise.

Nous ne nous lasserons pas de répéter a ceux de nos freres
d’Orient qui s’obstinent a retarder ['union, qu'ils doivent plus que
jamais chercher a comprendre la situation actuelle et les evénements
actuels, en BEurope et dans le monde entier. Ces événements sont
pleins d'une lumiere éclatante, et bien aveugles seraient ceux
qui ne la verraient pas. De méme que le vaste organisme
européen s'ébranle de plus en plus pour faire place a un état de
choses nouveau; que chaque nation, entrainée par un irrésistible
instinct de conservation, fait effort pour se donner, dans une plus
grande justice et une plus grande liberté, des’institutions plus par-
faites, plus aptes a augmenter le bien de tous et de chacun: de
méme, dans le monde ecclésiastique, un nouvel ordre de choses
se prépare manifestement: dans chaque Eglise, les ames supé¢-
rieures reéclament une amélioration religieuse, sont avides d'une plus
grande vérité, d'une théologie plus éclairée, plus scientifique, plus
ouverte a la lumitre des sciences. Oui, certes, plus que jamais les
temps sont opportuns pour réaliser la grande réforme qui n’a cesse
d’apparaitre comme nécessaire, dans toutes les Eglises particulieres,
soit d’Occident, soit d’Orient, pour U'extension du royaume de Dieu
et pour le triomphe de la vérité chrétienne sur l'irréligion grandis-
sante. Ecoutons St. Paul: Videte itaque fratres, quomodo caute
ambuletis, non quasi insipientes, sed ut sapientes: redzmentes tempus
quontam dics wmale sunt (Eph. V, 15--16). Ecoutons surtout le
Maitre: Facto vespere dicitis: Serenum erit, rubicundum est enim
ceelum. Et mane: Hodie tempestas, rutilat enim triste ccelum.
Faciem ergo cceli dijudicare nostis: signa awten: temporune non
potestes scire’ (Matth. XVI, 2—4).

IE. MICHAUD.



	Notes sur l'Union des Églises

