Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)
Heft: 51
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRONIQUE

THEOLOGIQUE ET ECCLESIASTIQUE.

* Encore le Syllabus. — Nos lecteurs connaissent déja la
discussion qui sest élevée entre M. P. Viollet, de I'Institut, qui
refuse de voir dans le Syllabus un document ex cathedra, et le P.
Bouvier, qui prétend que toutes les censures infligées dans le Sylla-
bus aux propositions condammnées doivent étre tenues pour obliga-
toires et définitives (voir la Rewvwe, avril 1903, p. 380-381). Sur
quoi M. Boudinhon, se placant au point de vue ¢ canonique», est
entré en scene, armé des trois volumes de M. Hourat sur le « Syl-
labus », en a d’abord résumé l'histoire, puis a congédié, ou a peu
pres, les deux combattants, en leur donnant raison a l'un et a
lautre 1).

A M. Viollet, il concéde que le Syllabus, tout en étant eun
acte du saint-siége », n’est cependant pas «un acte de Sa Sainteté »,
attendu que le pape n’y a pas pris la parole et n'y a pas apposé
sa signature; qu’ainsi ce document n'est pas un acte ex cathedra,
et qu'il n'emporte pas une condamnation nouvelle des propositions
qui le composent. C'est sans doute tout ce que M. Viollet voulait.

Au P. Bouvier, il concede que le Syllabus, sans étre un acte
de Sa Sainteté, est cependant un acte du saint-siege; que son au-
torité est par conséquent celle du pape méme: car c’est le pape
méme qui 'a fait rédiger, publier et envoyer a tous les évéques
du monde «catholique », afin que ceux-ci eussent sous les yeux le
catalogue officiel de toutes les « erreurs et doctrines pernicieuses
qui ont été par lui réprouvées et proscrites». Ce sont les propres
expressions du cardinal Antonelli dans sa lettre officielle d’envoi.
Sur quoi M. Boudinhon remarque avec soin: « Il s’ensuit indubi-
tablement que toutes les erreurs recueillies dans le Syllabus pro-
viennent des Actes pontificaux de Pie IX, ou elles avaient été déja
réprouvées; par conséquent, ce n’est pas parce qu’elles se trouvent

Y Voir la Revue catholigue des Eglises, mars 190§, et la Revwue du clergé
Ffrangais, 15 avril 19o5. Nous citerons cette derniére.



— 600 —

dans le catalogue qu’elles sont des erreurs et qu’elles sont con-
damnées, mais c'est parce qu'elles étaient des erreurs et qu’elles
avaient été déja condamnées qu’on leur a fait place dans le cata-
logue. Et ainsi, il ne résulte pour chacune d’elles, par suite de
son insertion, ni une condamnation nouvelle, ni une censure théo-
logique plus précise. Tout au plus pourrait-on dire que son inser-
tion dans le recueil confirme implicitement la réprobation dont
elle avait été l'objet» (p. 416.) C'est probablement aussi tout ce
que le P. Bouvier désirait.

En sorte que le savant canoniste, nouveau Salomon, a concilié
I'huile et le feu, si 'huile et le feu sont vraiment conciliables. Il
termine son article en rendant justice a son esprit pacificateur.
¢ Je n’oublierai jamais, dit-il, la surprise manifestée par un excellent
anglican a qui je disais que linfaillibilité du Pape n’était pas autre
que celle de 'Eglise. Quoi de plus vrai cependant? A lui, et a
tant d’autres, je voudrais avoir prouvé que le Syllabus n’est pas
cette prison intellectuelle ol l'on prétend que nous sommes ren-
fermés sans aucune liberté de raisonnement; qu’il est, en somme,
facile a interpréter et a admettre; et qu’il n’est pas l'épouvantail
dont on a fait peur & tant de gens qui ne l'ont jamais lu» (p. 421).
L’excellent canoniste n’oublie qu'une chose: c’est que, s'il n'y a qu’une
seule infaillibilité comme essence, il y a cependant deux personnes
qui peuvent l'exercer, la vieille personne morale qu’on appelle
encore « I’Eglise », et la personne du pape, qui saura bien, quand
il lui plaira, se passer de I’Eglise. L’excellent canoniste oublie
encore que le Sv/iabus, aprés comme avant sa trés fine et tres
amusante distinction entre les actes du saint-siege et les actes de
Sa Sainteté (60 beautés du droit canon!), n’en continue pas moins
a étre une «¢prison intellectuelle»: car, que l'on soit condamné
par la bulle dont parle le Syllabus ou par le Syllabus qui parle
de la bulle, on Zest toujours, et un serviteur du pape, dans l'un
ou l'autre cas, n'y a <¢aucune liberté de raisonnement», sauf la
liberté d'obéir au pape, la seule qui lui soit octroyée. M. Bou-
dinhon, qui rejette le mot «épouvantail» appliqué au Syllabus
quand on ne l'a pas lu, devra avouer qu’il est plus qu'un épou-
vantail quand on l'a lu, 2 moins qu'on ne l'ait lu avec cet art de
distinguer entre oxz et non, de telle sorte que owz soit non et que
non soit ouz. A qui fera-t-on croire aujourd’hui que le Saint-Siege
n’est pas Sa Sainteté et que Sa Sainteté n’est pas son Saint-
Siege ¢ M. Boudinhon a voulu, évidemment, nous amuser, etil y a
réussi.

* Une intéressante discussion politico-ecclésiastique. —

Quoique la Revue ne fasse pas de politique, elle ne saurait taire



— 601

la discussion qui a lieu, en France, au sujet des biens des églises
et des associations cultuelles. Cette question touche de trop prés
aux intéréts «ecclésiastiques» des catholiques pour qu’on puisse
I'ignorer. Il va de soi que les biens ecclésiastiques catkoliques ne
doivent étre dévolus qu’aux associations cultuelles catholigues. Mais,
lorsque dans une paroisse se formeront deux associations cultuelles
catholiques, peut-étre trois, a qui le juge civil, chargé de trancher
le débat, devra-t-il adjuger les biens en question?

Le plus sage serait que le juge civil, dans un Etat laique
qui ne veut pas faire de théologie, adjugeat les biens dits catho-
liques a toutes les associations cultuelles dites catholiques, au pro-
rata du chiffre des membres de chacune, chiffre qui serait contrélé
chaque année par I'Etat méme ou par le juge. Ce serait le principe
et le fait de la cojouissance des églises, des chapelles, des cures, etc.,
cojouissance qui produirait a la longue d’excellents résultats de
tolérance et de confraternité religieuse. Mais comme c'est la le
parti le plus simple, le plus facile, le plus pacifique, il est probable
qu’il sera écarté ou qu'on n'y songera méme pas.

M. Jaures, leader du parti socialiste, subitement converti en
défenseur du parti papiste, prétend que les biens en question doi-
vent dévoluer aux seuls catholiques approuvés par Rome, parce que,
selon lui, il n’y a pas de catholicisme sans le pape; il prétend
que le juge civil doit juger tous ces débats d’aprés le droit canon
romain; et que, de cette facon, tout schisme sera impossible, le
gallicanisme fini, le jansénisme étouffé, la paix assurée!

Le Catholique national (de mai 19035) a réfuté amplement ces
assertions. Ajoutons que la theése de M. Jaureés n’a aucune base
sérieuse, ni au point de vue catholiqgue (le catholicisme n’étant pas
le romanisme), ni au point de vue fran¢azs (les traditions frangaises
ou gallicanes étant hostiles a cette suprématie papale et a cette
domination du droit canon romain), ni au point de vue /zbéral
(la liberté de conscience des minorités catholiques qui veulent se
libérer du joug romaniste étant manifestement violée), ni au point
de wvue polztzgue (le parti ultramomntain gouverné par un pape
stalzen, infaillible et absolu, étant forcément hostile au gouverne-
ment républicain de la France et aux lois républicaines). Ajoutons
encore que l'idée de derriéere la téte de M. Jaurés et de ses co-
religionnaires en irreligion est celle-ci: des Eglises catholiques libé-
rales, rationnelles, républicaines, attachées a la science, a la liberte,
au progres, seraient indestructibles et victorieuses de la libre-pensée
antichrétienne et irreligieuse; donc rendons-les impossibles. D’autre
part, puisqu’il faut encore momentanément tolérer une Eglise ca-
tholique, tolérons la romaine et la seule romaine; car ses dogmes



— 602 —

étant ineptes, il nous sera facile de la ruiner avec le temps et de
la remplacer par la science. De la sorte, c’en est fait du catholi-
cisme, du christianisme et de toute religion. Tel est le plan du
parti Jaures et Cie.

Le parti radical républicain renferme peut-étre aussi des enne-
mis du catholicisme, du christianisme et de la religion en général.
Mais, tel qu’il est représenté par les Brisson, les Buisson, les Clé- .
menceau, etc., il veut la liberté de conscience et des cultes. Il lui
repugne qu'en France les minorités catholiques qui voudront se
séparer de Rome et vivre religieusement en paix avec le pays,
solent écras€es par le parti romain. Il veut que la hiérarchie ro-
maine ne soit maitresse ni de la France, ni de I'Eglise, ni des
fideles. Il veut rendre aux fideles leurs droits ecclésiastiques, comme
il a rendu aux czfoyens leurs droits politiques. C’est donc une résur-
rection des droits des simples fidéles dans I'Eglise de Irance,
réforme d’une importance capitale et a laquelle les anciens-catho-
liques ne peuvent qu'applaudir.

Nous ne saurions, dans un simple article de chronique, pré-
ciser les conséquences probables qui résulteront de cet état de
choses au point de vue ancien-catholique. Nous le ferons peut-
étre prochainement. En attendant, disons déja qu'il est possible
que le catholicisme réformé ou l'ancien-catholicisme prenne, outre
la forme qu’il a actuellement en Suisse, en Allemagne et ailleurs,
et qu’il conservera certainement, une autre forme disciplinaire,
d’aprés une tactique qui sera peut-étre plus habile, en tout cas
plus commode, ¢tant donnée la nouvelle loi sur les associations
cultuelles. Nous verrons.

Les discuteurs font de la haute éloquence — ils passent du
moins pour tels — et ils ne font méme pas de la plus simple
logique. Avant de se perdre dans les mots de culte catholzque et
de schisme, ils auraient di définir ce qu’ils entendent par culte
catholique et par schisme. M. Jaurés veut bien qu’il y ait deux
associations cultuelles et méme davantage dans une paroisse, mais
il ne veut pas qu’il y ait schisme, comme si un évéque papiste
allait permettre qu'une association catholique se format gentiment
contre la sienne sans faire schisme! M. Jaures veut ignorer qu'il
v a plusieurs maniéres d’étre catholiguc,; 1l veut ignorer les évo-
lutions de Rome; il veut que la derniére évolution, celle de l'in-
faillibilité, annihile Zpso facto les Eglises catholiques protestataires,
et que celles-ci cessent d’étre catholiques précisément parce qu’elles
entendent conserver et défendre le catholicisme contre le papisme!
Voila ce qu'on aurait di commencer par reconnaitre, puisque ce
sont des faits éclatants, et que la est la base de toutes les asso-



— 603 —

ciations cultuelles catholiques de l'avenir. M. Jaurés serait-il papalin
a ce point qu'il ne reconnaisse plus d’autre catholicisme que le
papisme? Et lui, qui fait schisme, méme parmi les socialistes, s’op-
pose a ce que les catholiques fassent schisme contre le pape,
auteur premier de tous les schismes.

M. Ribot a osé dire a la Chambre que «¢ce n’est pas pour
des motifs cultuels qu'on créera une association a coté et qu'on
enlevera les biens». Il se peut, en effet, que quelques politiciens
ennemis de la religion cherchent a transformer les églises en lieux
de réunion politique, peut-étre méme mondaine. Mais ce a quoi
pensent les nombreux catholiques qui veulent se soustraire a la
tyrannie romaine et a l'arbitraire des petits pachas épiscopaux,
cest a la possibilité qu’ils veulent, au droit qu'ils réclament de
s'organiser en associations cultuelles, sérieusement cultuelles, pour
pouvoir vivre religieusement, catholiquement, célébrer leur culte
dans les églises de leurs péres, suivant la foi rationnelle d’autrefois
et non suivant le bon plaisir des modernes romains, qui, apreés
avoir dogmatisé et imposé Uinfazllzbzlité d’un homme, dogmatiseront
et imposeront son zwgpeccabzlzté. Qui sait toutes les insanités qui
peuvent germer dans un cerveau papiste! La est la question.

* Autres divisions parmi les catholiques-romains de France.
— M. l'abbé Naudet, directeur de la Fustice sociale, a publié¢ un
volume intitulé: Pourquor les catholiques ont perdn la bataille ¢
Il appelle catholiques les romanistes d’aujourd’hui (nouvelle évolu-
tion). Il leur reproche, entre autres choses: une tendance a rejeter
leur propre culpabilité sur leurs adversaires, a voir un traitre dans
tout catholique qui a le courage de signaler les maux internes de
I'Eglise. Il leur reproche la nullité de leur instruction religieuse
(p. 33); linsuffisante liberté de critique chez les enfants de Dieu
a l'égard de tout ce qui est mort ou mériterait de mourir dans les
usages et les pratiques de I'Eglise; P’absence d’esprit politique chez
les hommes de foi et d’esprit religieux, etc.

M. Jules Dalbret, dans la «<Revue d’histoire et de littérature
religieuses » (mai 190§, p. 327-328), reproche a M. Naudet de
«s'empétrer, comme la plupart des catholiques, dans la distinction
de la thése et de I’hypothése, afin de réclamer le régime de la
liberté fout en le condamnant comme manvais. » <On ne peut pas,
continue M. D., imaginer plus tacheuse posture pour traiter des
affaires présentes avec les contemporains. M. Naudet n’est évidem-
ment pas responsable des d&ifficultés qui naissent du Syllabus et
de lattitude que 1'école de Louis Veutllot et des Fésuztes a imposée
avec un si triste swccés aux catholiques de France; mais il ne se
rend pas compte qu'il accroit encore gratuitement ces difficultés



PR | -

par le role politique qu’sl donne awn pape et qu’il prétend faire ac-
cepter de force par ses adversaires. » M. D. attaque ainsi la poli-
tique de Léon XIII: «¢Etait-ce a Rome d’essayer de dépouiller
des citoyens frangais du droit d’influer activement sur les destinées
politiques de leur pays conformément a leur conviction?... Au
nom de quel principe pourra-t-on les forcer d’agir contre leur
conscience r et comment leur faire comprendre qu’on doit par prin-
cipe religieux accepter en France un gouvernement de fait, fandzs
qu'on ne le devait point en Italie 7» Vrai coup droit a Léon XIII.
— Et encore : «Le vice radical des catholiques (romains), c’est
qu'au lieu de s’organiser par eux-mémes, ils n'ont qu'un objectif :
Sorcer lautorité supérieure d'intevveniv dans leurs débats et avec
son aide d'écrvaser Iadversarre. » Rien de plus exact. Les romanistes
de France ont besoin du pape comme ils ont besoin du gendarme
a la moindre querelle. Au lieu d'en appeler calmement au bon
sens, a la droite raison, a la science exactement contrdlée, ils pré-
férent se battre a coups d’encycliques, ceux-ci opposant les textes
de Pie IX, ceux-la les textes de Léon XIII ou de Pie X, etc.,
comme s'ils avaient une mentalité encore enfantine, incapable
de juger par elle-méme et ne se rendant qu’a la vue de la férule
du magister.

* Le jansénisme apprécié par M, G. Sorel. — Dans une
brochure intitulée: La crise de la pensée catholique (Paris, Jacques,
rue Casimir-Delavigne, 1), l'auteur — qui semble étre un catho-
lique-romain indépendant et qui ne craint pas de dire leur fait aux
autres catholiques-romains indépendants, par exemple a M. Brunetiere,
a l'abbé Denis — a émis sur le jansénisme une appréciation qui
mérite d’autant plus d’étre relevée que M. Jaurés, nouveau défen-
seur de la papauté, a poussé son zele de néophyte jusqu’a déverser
(mai 1903) son dédain sur l'école des Pascal, des Arnauld, des
Nicole, etc. Le contraste est frappant.

¢« Les jansénistes, dit M. G. Sorel, sont restés populaires en
France, a cause des Provinciales; on leur a su gré d’avoir repré-
senté les idées que les classes moyennes francaises se formaient de
la respectabilité, idées fondées sur les traditions d'une vie de fa-
mille sérieuse, contre les théoriciens des mceurs des cours, mceurs
importées d’Espagne et d’Italie. Les doctrines relatives a la grace
servirent a donner un fondement théologique a une querelle d’ordre
beaucoup plus pratique, mais bien plus passionnante que toutes
les arguties des théologiens. Quand on se place a ce point de vue,
on comprend pourquoi les parlementaires, qui, dans l'ancienne
France, ont toujours représenté I'élite de la société bourgeoise,
étaient d’aussi ardents défenseurs du jansénisme, ¢f pourquoz les



— G0 —

rois ont été aussi durs pour les enncmis de lewrs theologiens offi-
ctels: attaquer la casuistique subtile, ce n’étazt pas seulement man-
quer de vespect a la cour, c'était menacer méme la raison Jd’Etat,
a une époque ou les princes exigaient de tous que cette raison
d’Etat fit respectée comme fondée sur la loi divine. Le jansénisme
a été aussi une philosophie, dont limportance a été grande en
France; il a été un cartésianisme complété; et je crois que, si rien
n’était venu interrompre le cours de son développement naturel, il
aurait abouti a créer un christianisme philosophique, respectueux
de la tradition, mais se passant, en fait, de 'Eglise > (p. 43-44).

Cette derniere assertion me semble non fondée: car, si les
jansénistes se sont élevés quelquefois contre les fautes de la hié-
rarchie et de la papauté (et combien timidement !), ils n'ont jamais rien
écrit contre I'Eglise méme. L raison que l'auteur met en avant
pour légitimer son accusation, c’est que, selon Sainte-Beuve, le
cartésianisme conduisait a se passer de I'Eglise et méme de Dieu.
Mais cette raison n'est pas suffisante: car, a supposer que la ten-
dance du cartésianisme fat telle, les jansénistes n’étaient certes pas
cartésiens a ce point. L’auteur méme mentionne que Pascal éprou-
vait de la «répugnance» contre le cartésianisme.

M. G. Sorel reproche ensuite aux jansénistes, au sujet de la
Fréquente communion, d’avoir e«resserré » la religion; d’avoir été,
en cela, «en contradiction avec ce qu'il y a de plus essentiel dans
le catholicisme »; et il trouve en conséquence que les jésuites ont
rendu, dans cette grande lutte, «des services inappréciables a la
cause catholique», mais qu'ils n’auraient probablement pas réussi
s’il n’avaient pas vulgarisé une foule de dévotions nouvelles, notam-
ment le culte du Sacré-Cceur. Etrange maniére de justifier ces
¢« nouveautés»! Avec elles les jésuites ont réussi, sans elles ils
n‘auraient pas réussi: dozc elles sont légitimes, elles sont meéme
des services inappréciables! . ..

* Tertullien attaqué par M. Turmel. — M. Turmel, qui dans
son livre sur Tertullien 'a appelé I'un des plus grands maitres de
la pensée chrétienne (voir la Revue, avril 1903, p. 272), a écrit ce
qui suit dans la ¢« Revue catholique des Eglises» (janvier 19os,
p. 17): « Le célebre docteur africain nous conte que Valentin, qui
briguait I'épiscopat, fut €vincé par un martyr, c'est-a-dire par un
confesseur. Accordons que Télesphore est le seul des évéques ro-
mains du Ile siecle qui réponde a ce signalement, qu’il a été le
seul éveque confesseur, et donc que, pour faire cadrer l'assertion
de Tertullien avec l'histoire, il faut placer avant Télesphore l'ar-
rivée & Rome de Valentin qui, au dire d'Irénée, y arriva sous
Hygin. La question est précis¢ément de savoir quelle créance mérite



= 606 =

cette assertion, et 1'on peut affirmer qu’elle n’en mérite aucune.
Tertullien ne connait a aucun degré les scrupules de lhistorien.
Il ne recule pas devant les assertions les plus risquées ou méme
les plus fantaisistes. Il nous apprend que 'apdtre saint Jean subit
a Rome avec succes le supplice de l'huile bouillante, que Clément
fut consacré par saint Pierre et que Valentin et Marcion restérent
de bons catholiques jusque sous le pontificat d’Eleuthére?). Or,
Harnack repousse positivement ces trois assertions, et s'il travaille
a mettre la troisitme — elle contient une énormité historique —
sur le compte d'un copiste, je crois pouvoir dire qu'’il n’a pas
réussi?). Disons donc que Tertullien, dont les dépositions sont in-
discutables quand elles portent sur des faits dont il a été le témoin,
est trés mauvais garant, des qu'il s’embarque dans lhistoire, et,
au lieu de chercher a combiner ses dires sur Valentin avec ceux
de saint Irénée, a seule fin de conclure que Telesphore et Hygin
exercerent simultanément I’épiscopat, écartons simplement son té-
moinage comme dépourvu de toute valeur historique. »

Peut-étre M. Turmel a-t-il tort de se ficher si fort contre
«l'un des plus grands maitres de la pensée chrétienne ». Valentin
et Marcion ne pouvaient-ils pas étre qualifiecs d’hérétiques par Justin
déja de trés bonne heure, et tenus, méme plus tard, pour ortho-
doxes par Tertullien, qui sans doute avait une norme plus large
que Justint M. Turmel sait mieux que personne que le titre
d’« hérétique » abondait sous la plume des anciens écrivains, no-
tamment a l'époque des gnostiques. Quant a écrire Eleutheriz au
lieu de 7elespiore, on a vu des méprises plus graves, méme 4 Rome,
et l'interprétation de Harnack n'est peut-étre pas si « arbitraire » que
M. Turmel le dit. Et quant a jurer sur Irénée pour jurer contre
Tertullien, c’est peut-étre un jeu qui ne vaut pas la chandelle: j’en
appelle 2 M. Turmel lui-méme, ou, s'il préfere, a M. de Meissas.

Y Praseript., 36. 32 et 30. On lit dans ce dernier endroit: « Constat illos
(Marcion et Valentin). .. in catholicam primo doctrinam credidisse apud Ecclesiam
romanensem, sub episcopatu Eleutherii benedicti.» L’épiscopat d’Eleuthere se place
entre 174 et 189. Or, saint Justin, qui écrit vers 150, conmait déja Marcion et
Valentin comme hérétiques.

2y Die Chronologie, p. 178. Harnack propose d’abord de voir dans «sub epis-
copatu Eleutherii benedicti» une glose apocryphe. 1l ajoute que plus probablement
Tertullien a écrit «sub episcopatu Telesphori» ©t que «Eleutherii » est une faute de
copiste. La premiére explication est de tout point invraisemblable. La seconde,
outre qu’elle est arbitraire, ne donne pas de résultat satisfaisant. Si Tertullien, comme
le croit Harnack, dit ailleurs (A4dw. Valent. 4) que Valentin fut froissé de se voir
évincé par Télesphore, il place sa chute au début de l'épiscopat de ce dernier.
Comment peut-il dire que Valentin était encore orthodoxe sous Télesphore? En toute
hypothese, Tertullien ne s’accorde pas avec lui-méme. Les renseignements historiques.
qu’il fournit ne doivent donc pas nous arréter,



607 —

* A propos du concile d’Orange, de 529, sur la Grace. -—
M. Paul Lejay a ainsi caractérisé les conciles de cette époque et
leur valeur trés relative!): «Il ne faut pas nous représenter ces con-
ciles comme des parlements ecclésiastiques. Avec Césaire (d’Arles)
surtout, les délibérations étaient réduites & un minimurn qui tendait
a rien. En 524, par exemple, les évéques sont réunis pour la dédi-
cace de N. D. d’Arles. Aprés la cérémonie, Césaire fait apporter
un parchemin qui contient un reéglement canonique en quatre ar-
ticles, et le donne a signer aux dix-huit évéques présents ou re-
présentés. C'est ce qu'il appelle definitionem sanctorum fratrum
vel meam. Une dédicace fut aussi 'occasion de 'assemblée d’Orange. »
Il semble que ce soit tout a fait accidentellement que les quatorze
évéques présents pour cette dédicace, et les sept hommes « illustres »
qui accompagnaient le préfet des Gaules, Libere, se soient apergus
qu'il y avait ¢de certaines gens» qui, au sujet de la grace et du
libre arbitre, enseignaient des opinions peu sires. Et c’est sur cette
remarque qu’on souscrivit un petit recueil de propositions, transmis
par le siege apostolique. « Evidemment ces extraits sont l'ceuvre
d’une seule personne, le pape ou quelque clerc de son entourage . . .
Ces extraits n'ont pas €té insérés tels quels dans les actes d’Orange. »
Il y a eu des intercalations et des retouches, faites par Césaire
lui-méme (p. 258). Et encore (p. 259): «Comme si ces addztions
et ces correctzons ne suffisaient pas, Césaire ajouta de som crit une
derniére partie aux actes du concile, sous forme de profession de
Joi . ..> Clest ainsi qu'on procédait dans les conciles au VIe siecle.
Et ce n'est la qu'un specimen, tant 'idée que l'on avait alors de
I’exactitude historique était défectueuse.

Enfin, M. P. Lejay indique clairement ce qu’il pense du role
doctrinal des éveques dans les conciles, et de la valeur qu’il ac-
corde a leurs décisions, meme lorsqu’elles ont été rédigées a Rome.
Il termine ainsi son étude: « Césaire avait encore montré son gott
pour la codification des croyances. 11 avait foi dans 'autorité. A4 son
jugenent, les questions les plus délicates de la psychologie religieuse
pouvaient ¢tre tranchées par des canons de concile, comme une
affaire de discipline on de propriété ecclésiasizque. De tels esprits,
sumplistes et servis par une volonté ferme, sont nécessaires () a
Ihumanité pour l'empecher de ressasser indéfiniment les meémes
systemes sur les mémes problenes dans les mémes données. 1in-
terminable controverse sur la grice et le libre arbitre était fermuce
pour un temps par la main tenace de Césaire ... Rome fait preuve
de sens pratique, de modération et d’esprit de gouvernement?).

Y Revue dhistoire et de littérature religicuses ; mai 1905, p. 2354.
%) Vieux cliché, mais qui a toujours son utilité, Z. A4,



— 608 —

Au contraire, 'évéque d’Arles tient au systeme adopté, awvec len-
tétement des gens qui ont rvecu [opinion d'autruz; il la pousse i ses
conséquences avec la logique dégagée des philosophes de seconde
main. Mais il méle a ces dangercuses imexpériences un sentiment
tres vif de la condition humaine. Les canons d’Orange, rédigés a
Rome et publiés sans amendement, eussent été un formulaire précis
de vérités choisies avec précaution. Ce formulaire flt resté sec et
abstrazt. Par son appel au secours divin, par le role donné au
baptéme, par l'insistance a déclarer les ceuvres nécessaires, il a fait
circuler dans ces théorémes absolus un peu de lazr que la foule
apporte a 1'église avec ses fautes et ses désirs du bien. Sur l'écran
ou se dessinait le schéma de 'homme en soi, il a fait apparaitre
la szl/onette de 'homme réel. Il a rapproché la théorze de la vie. »
— Dongc, la doctrine rédigée a Rome et proclamée en concile n’est
qu'une Ztiéorze. Ceci est a noter pour I'histoire de 1'évolution roma-
niste du mot «dogme ».

* M. Paul Lejay et la « Légende dorée ». — Dans la « Revue
d’histoire et de littérature religieuses» (mai 1903, p. 318), M. P. L.
s'exprime ainsi: < Jacques de Voragine est l'héritier tardif d’une
scolastique tombée en pleine décadence. Ses formules et ses ficelles
de théologien sont le résidu desséché de la vie. Le cadre est si peu
favorable que M. Broussolle (auteur du volume intitulé: Ze Christ
de la Légende dorée) le déborde constamment. M. B. admire l'in-
geénuité et la naiveté de l'auteur: n’est-ce pas tout simplement
lartifice d'une pensée redevenue enfantine ?»> — Parfait.

* M. Charles Denis et le néothomisme. — A propos de
U Esquisse d'une histoire des philosophies médiévales, de M. Fr.
Picavet, M. Ch. D. s’est demandé, dans les < Annales de philosophie
chrétienne » (avril 1903), pourquoi le néothomisme n’a pas triomphé.
Il en a donné la raison suivante: Les néothomistes ont eu le grand
tort de chercher a faire triompher la philosophie scientifique de
Thomas d’Aquin, en s’efforcant d’assimiler les découvertes modernes
a leurs doctrines anciennes. Or c'est la une impossibilité. Il fallait,
au contraire, accepter franchement les sciences modernes, les mettre
au lieu et place des erreurs de Thomas d’Aquin, et ne conserver
de celui-ci que sa syntheése théologique et surtout sa théodicee,
que M. Denis trouve fondées. Voici ses propres paroles:

¢« C'est se mettre en fausse position que de proclamer une
philosophie de commande, comme cela est arrivé tout a coup en
1878. Sans doute Léon XIII ne voulait pas de psittacisme; il
répugnait a une répétition verbale, et il recommandait de tenir
compte des faits constatés certains en science et en philosophie qui



— 609 —

ne s'accordaient plus avec S. Thomas. Mais Léon XIII n’a guére
été compris dans certains milieux qui virent dans S. Thomas
I'équivalent d’une doctrine définie et officielle. Or, aucune philoso-
phie ne peut prétendre a un pareil privilege. Toute philosophie est
humaine, et la mettre sur le pied d’égalité avec le dogme, c’est
accomplir ’assimilation la plus fausse et la plus grosse d’équivoques.
M. Picavet ne nous dit pas assez que c’est ce qui atriva, surtout
dans l'enseignement des Universités romaines et dans la formation
intellectuelle de certains ordres religieux tres puissants et trés au-
toritaires . . .. Cette philosophie fondée sur une ontologie purement
métaphysique ne peut authentiquer aucune des sciences fondées,
depuis Descartes, sur la connaissance sensible et expérimentale.
Pour tout bon thomiste, les sciences fondées sur la détermination
mathématique et rationnelle des phénomenes « distincts » sont pure
magination, fantasmagorie subjective, idéalisme menant droit au
scepticisme . . .. Les choses en sont encore comme il y a deux cents
ans! L& ou mentalité thomiste se perpétue, avec elle se perpétuc con-
flzt philosophico-scientifique sur toute la ligne. Mais il y a entre le
thomisme pris a la lettre et les sciences d’autres raisons d’inadap--
tabilité; les impossibilités ne sont pas seulement sur le terrain de
ia Raison métaphysique, elles sont surtout dans le champ....
de la psychologie. Prenez un bon manuel de théologie thomiste,
vous constatez que l'auteur dépense 30 a 40 pages pour définir
tout ce qui concerne la liberté, la responsabilité, les actes humains,
40 pages d’explications verbales! Mais si vous avez la curiosité de
chercher le sens de chaque expression discutée, vous avez le re-
gret de constater que toute cette terminologie du XIII® et du XVIe
siecle ne coincide que trés vaguement avec la terminologie con-
temporaine recue en France, en Angleterre, en Allemagne et en
Italie. Il en résulte que le jeune thomiste, aprés cinq ans d’études,
ne parlera plus en philosophie, en morale et en psychologie, le
langage de ses contemporains. Je le défie de s’entendre longtemps
et utilement avec un licencié¢, avec un médecin, un professeur, un
savant de notre temps! Cest la plus triste défaite du thomisme . . . .
Retenons du thomisme la synthese théologique.... Conservons
surtout sa théodicée si peu étudide par ses modernes disciples. ...
La raison est en soi, et la métaphysique reste une science et une
réalité. St. Thomas a montré cela d’une fagon merveilleuse, Pour-
quoi ne pas le défendre sur un terrain inattaquable? Si tant de
thomistes n’y songent pas, c’est qu’ils ne savent pas séparer sa
métaphysique de sa philosophie scientifique. Le jour ou ils se
rallieront a Descartes, a Kant et Biran, le thomisme saura se re-

nouveler et vivre» (p. 80-83). —— Peut-étre sur ce dernier point,
M. Denis est-il trop optimiste.

Revue intern, de Théologie. Heft 51, 1905. 39



— 610 —

* L'abbé de Broglie et Mgr d'Hulst. A propos du volume
de l'abbé de Broglie sur «<les fondements intellectuels de la foi
chrétienne », les « Annales de philosophie chrétienne» (avril 1903,
p. 98) publient la piquante recommandation que voici: «L’apo-
logétique de l’abbé de Broglie a eu cela d’original, a une époque
ou il fallait du courage pour le tenter, d'étre établie sur une con-
naissance relatzvement exacte de la philosophie et de la critique exé-
gétique contemporaines. Depuis, le mouvement a fait un pas énorme.
I’abbé de Br. doit étre relu avec son émule Mgr d’'Hulst. Ils
eurent lc pressentiment que les positions traditionnelles en exégése,
en philosophie, en patrologie et en critique historique devaient étre
profondément modifices. Ceci, je ne l'ignore pas, les inquiéta beau-
coup eux-mémes, sans les arréter et sans les effrayer des suspicions
et des man@uvres des tenants des anciens procédés. Les congrégations
enseignantes s'étaient trouvées sZ bzen des anciennes méthodes.
Aussi, I'Institut catholique apparut bientot comme un foyer d’erreurs.
Depuis la mort de Mgr d’'Hulst et de 'abbé de Broglie, depuis le
départ de Mgr Duchesne, [lexz/ de V'abbé Loisy, le départ ou le
szlence d’autres excellents maitres, /'/ustitut aitend un réveil. Ce
qu’il y a de piquant, c'est que I'abbé de Br. ait aujourd’hui pour
apologiste et pour éditeur M. le chanoine Largent. »

* L’« Apologétique nouvelle » de M. Brunetiére. -— Les théolo-
giens romanistes étaient aux abois. Survint M. Brunetiére, qui leur
cria: Salutemr ex inimices nostris! A. Comte a voulu, en fondant le
positivisme, détruire le christianisme. Moi, je vais prouver aux
positivistes que 'on peut tirer du positivisme une métaphysique, une
morale, une sociologie, une religion, et que cette religion est le
christianisme ! — Tel est le paradoxe, telle est la gageure. Ce sont
les termes mémes que M. Baylac vient d’employer dans un tres
intéressant article sur cette matiére, paru dans la < Revue du clergé
francais» (15 avril 1905): « La thése soutenue par M. Br. est un
véritable paradoxe, presque une gageure:; car il s’agit de faire
~ servir a l'apologétique chrétienne la philosophie qui précisément
© g'était proposé de détruire et de remplacer le christianisme; il s’agit
en définitive de réconcilier deux ennemis qui semblent irrécon-
ciliables > (p. 337).

Aussi est-ce un kosannak a peu preés général, poussé dans le
nouveau clergé, en l'honneur du nouveau libérateur, du grand théo-
logien, de M. Brunetiére. Rares sont les opposants. M. Baylac, qui
est 'un d’eux, ne craint pas de dire au triomphateur du jour que
son livre sur «l'utilisation du positivisme » est un beau livre sur
A. Comte ou plutdt a propos d’A. Comte (p. 355), mais que sa
thése ne porte pas. Voici pourquoi:



— 611 —

¢ Derriére les phénomeénes, dit M. Baylac, il y a quelque chose;
c’est entendu; mais ce quelque chose est-il cause de ces phéno-
menes? Nous ne pouvons le dire avec l'aide de la méthode posi-
tive, mais seulement qu’il y a entre tels et tels phénomeénes tels
et tels rapports, et, par exemple, que tel phénoméene est condztion
de tel phénomene, c’est-a-dire que 'un apparaissant l'autre appa-
raitra, 'un disparaissant l'autre disparaitra. Admettons que la con-
dition de la constance et de la nécessité de ces rapports soit dans
ce qui est derriere les phénomenes. Nous disons donc que le support
des phénomenes est la condztzon de 'apparition de ces phénomenes:
mais nous ne pouvons pas dire qu’il en est la cauxse; ce qui serait
affirmer que nous saisissons quelque chose qui n’est pas un fait
ou un rapport de faits. Cette condition, qu'est-elle! Elle est la
condition. Mais encore? — Elle est la condition; et il semble im-
possible de dire autre chose: la condition, toujours la condition et
rien que la condition. Si le support des phénoménes pouvait étre
dit cause, I'inconnaissable des phénomenes ne serait plus l'incon-
naissable, et de cet inconnaissable ou plutét de ces inconnaissables,
il serait permis de s’élever jusqu’a 1'/ncomnazssable, cause supréme
et razson derniere de ces inconnaissables, ¢’est-a-dire jusqu’a Dieu. Ce
passage et cette ascension nous sont inderdits avec la méthode positive.

« Si nous insistons tant sur I'Inconnaissable, c’est que toute la
valeur de la démonstration de M. Brunetiere dépend entiérement
de lui et du sens qu’on lui donne. Si I'fnconnaissable d'A. Comte
est I'équivalent de Dieu, c’est M. Brunetiére qui a raison; mais s,
comme nous le pensons, il est impossible de dire, au moyen de
la méthode positive, que !Inconnaissable et Dieu aient rien de
commun, I'/nconnazssable ne fournit plus «une base, un fondement
a la religion». Tout croule: la morale, et avec elle la sociologie »
(p. 330-351).

Cette argumentation de M. Baylac parait fondée, en tant qu’elle
est dirigée contre la méthode positive d’A. Comte, qui, en effet,
a fondé sa religion non sur U'[nconnaissable, mais sur |'lumanzte
(p. 351-334), et logique parait la conclusion de M. Baylac: < Nous
ne croyons donc pas que l'apologétique chrétienne ait rien a gagner
a faire une certaine alliance avec le positivisme, 8i, d’un coté, il
n'est pas douteux qu'A. Comte ait voulu ruiner le christianisme;
si, de l'autre, avec sa méthode, et pour rester fidéle a sa méthode,
il n'a pas pu atteindre et assurer le véritable fondement de la
morale, nous ne voyons pas le moyen d’utiliser son positivisme au
profit de la religion chrétienne» (p. 354).

Mais il va de soi que l'on peut démontrer par des arguments
autres que ceux d’A. Comte que !'Inconnaissable n'est pas seule-



— 612 —

ment un absolu quelconque, condition des phénomenes, mais encore
qu'il est la raison d'étre et la cause premiere de tous les étres
contingents, donc Dieu.

M. Baylac n’est pas moins bien inspiré, lorsqu’il remarque
que, si I'apologétique de Pascal a di étre, pour étre appropriée a
son temps, psychologique et historique, celle de Chateaubriand
surtout poétique, l'apologétique d’aujourd’hui doit étre, pour ainsi
dire, sczentifiqgue (p. 339). Treés judicieuse aussi est la remarque
suivante, qui résume sa pensée dans toute cette question: <« Puisqu’il
est impossible de ne pas faire de la métaphysique, et que les
positivistes eux-mémes en font sans le vouloir, comme le Bourgeors
gentilhomme faisait de la prose sans le savoir, il ne s’agit donc
que de choisir une bonne métaphysique; et je crois bien que
V'ancienne est encore la meilleure — débarrassée, je le veux bien,
des questions oiseuses ou purement subtiles, de tout ce qui est
trop systématique, des questions d’'école — rapprochée aussi davan-
tage des faits, rajeunie et élargie par les découvertes de la science
moderne; mais il est des theéses, les theéses fondamentales, dent le
fond ne saurait changer; et, par exemple, pour prouver 'existence
de Dieu, et, par conséquent, pour assurer le fondement de la morale,
il n’y aura pas d’argument meilleur que celui qu’'a formulé I'Apotre,
et que les grands philosophes ont toujours défendu: « /nvzschilza
Dez, a creatura mundi, per ea que facta sunt, intellecta, conspi-
czuntur: Dieu nous est connu par la connaissance que les créatures
nous en donnent.» Et M. Brunetiere ne pourra pas nous accuser
de ne pas suivre ici la méthode historique, puisque cet argument
est I'argument d’un Platon, d’un Aristote, d’un saint Augustin, d'un
saint Thomas, d’'un Bossuet, d'un Leibniz>» (p. 359-360).

Toutefois M. Baylac parait s’'étre fourvoyé lorsqu’il a déclaré
«excellente » (p. 357) la fagcon dont M. Brunetiére a en quelque
sorte identifié la religion et la sociologie. Il dit: « Le caractere
essentiel de toute religion est d’étre une société de croyances; —
Toute religion qui cesse d'étre une société, cesse nécessairement
d'étre une religion; -— Tout mouvement social étendu et du-
rable tend a prendre le caractére d’un mouvement religieux: telles
sont les trois propositions importantes que M. Brunetiere démontre,
I'histoire en main, avec la méthode positive — qui ici est a sa place —
pour mettre bien en évidence le caractere essentiellement social de
la religion, la «nécessité » des liens qui unissent I'une a l'autre la
religion et la sociologie. Que peut signifier alors cette parole essen-
tiellement irréligieuse et antz-kistorigue de Madame, mere du Régent:
¢ Chacun se fait sa petite religion a part soi?» Ce qui s'exprime
ainsi aujourd’hui: « La religion est une affaire individuelle.» Non:
dans T'histoire, « toute religion, avant d’étre autre chose, et de quel-



— 613 —

que maniere qu’on essaie d’'en définir I'essence, est association, con-
grégation, communion, Eglise» (p. 357-358). — Il est impossible
d’admettre cette confusion de la religion et de I'Eglise. Que la religion
doive étre pratiquée par des sociétés et méme par la société, rien
de mieux; mais que la religion soit pour cela une société, nulle-
ment. La religion est un lien, avant tout, individuel, entre 'ame
qui se reconnait dépendante de Dieu et Dieu; or un lien iatellec-
tuel et moral n'est pas une société. Par la tombent toutes les con-
sidérations que M. Bruneti¢re déduit, comme autant de conséquences,
de sa méprise.

En somme, qu'il y ait dans le systéme positiviste et dans les
écrits d’A. Comte des parties que 'on puisse logiquement exploiter
contre le positivisme et méme pour le christianisme, cela n’est pas
douteux. Mais de la a conclure a la découverte d'une apologétique
nouvelle fondée sur le positivisme, il y a un abime.

* Curieux renseignements publiés dans la <« Revue catho-
lique des Eglises ». — N° de novembre 19o4: Dans une notice sur
les Russian Orthodox Mzssions du Rev. E. Smirnoff (London), il
est dit: «On en est encore aujourd’hui dans certaines régions de
la Russie au point ou l'on en était dans les Gaules au temps de
St. Martin, ou sur les bords de la Sprée au X® siecle. Il y reste
encore beaucoup de payens a convertir.» — Dans une notice sur le
Future State du Rev. Gayford (London), il est dit: «D’apres M.
Gayford, la doctrine du Purgatoire enseignée par le concile de
Trente s’harmonise avec l'enseignement de I'Ecriture et de la pri-
mitive Eglise » (p. 556). — N° de décembre: Longue enquéte sur ces
deux questions: 1° La réunion des Eglises catholique et protestante
est-elle possible et désirable? 2° Dans laffirmative, sur quelle
base cette réunion pourrait-elle se faire? On a répondu, en somme:
Le désir d'union est général, mais une réunion immeédiate est im-
possible; beaucoup estiment que la recherche immédiate des moyens
capables de réaliser cette réunion s’impose. Inutile d’ajouter que
les opinions les plus contradictoires ont été émises et que la ques-
tion de méthode et de critere n’a pas méme été touchée. — Dans
une notice sur des réunions tenues a Oxford, il est dit: que d’aprés
M. Athelstan Riley, «'Eglise d’Orient a jalousement conservé la
doctrine catholique sur les sept sacrements, la transsubstantiation
et linvocation des saints»; que «la réunion avec Rome serait
beaucoup plus pratique pour les anglicans qu'une déclaration ex-
térieure de complete communion avec le patriarche de Constan-
tinople » ; que, d'apres le principal de S. Stephen’s House, I'Eglise
anglicane passera bientdt par une crise analogue a celle que subit
a T'heure actuelle 'Eglise de France; que cette communauté de



— I —

souffrances hatera le moment de la réunion des évéques des pro-
vinces de Cantorbéry et d'York avec Rome (p. 616). — N° de janvier
1905: Eloge d’Erasme, de M. Lilly (anglican devenu catholique)
et presque de Renan, ol l'on voit que lord Acton placait au pre-
mier rang «le dogme de Uzmpartialités (il ne disait pas de l'zn-
Jaillzbilzté). 1.auteur de cet article, M. E. Dimnet, n’a pas craint
de dire: «Notre Lacordaire, si noble, si grand chrétien, si péné-
trant psychologue (!f), n’est-il pas affligeant en maint endroit par
Iétroitesse de son point de vue? Et combien de prétres se sont
atrophiés en croyant sur sa parole que I'étude exclusive et répétée
de leur Manuel de théologie était le secret de la vigueur de 'esprit?
Comme si l'on pouvait dire que l'on a étudié quand on n’a pas
vérifie! Et comme si le moindre effort pour vérifier ne découvrait
pas d’abord des champs immenses zrnconnus de la génération qui
a produit ces pauvres livres de commiengants !> (p. 32). On sent que
M. Dimnet, quoi qu’il dise, a conscience, non moins que M. Lilly,
d’avoir été illusionné par Rome, ¢la grande endormeuse». <Etant
donnés, dit-il, les progres de 'histoire et celui d’'une notion mozns
étroite du surnaturel, on fait ceuvre d’apologiste, méme en ne dis-
simulant rien de certains événements ow des howmes & Eglise nont
pas eu le plus beau role, ou en montrant que la Providence s'est
- parfois servie d'instruments gwe ['Eglise a rejetéss. Ltc. Tout cet
article, tres transparent, donne fort & penser. — Dans ce n° (p. 44-43),
M. Michaud est personnellement pris a partie et accusé de « partialité »
parce qu’il accuse Rome de ne pas vouloir la véritable union, mais
sa propre domination. Hélas! les faits ne lui donnent que trop raison,
et combien il voudrait avoir tort! Quant au Churck Times qui nous
met en demeure d’avoir < a choisir entre 'obscurantisme et le pro-
grés », c’est-a-dire «entre la volonté d’adhérer a 'Eglise des huit pre-
miers siecles par une profession de foi rigide, et le désir de marcher
d’accord avec la science modernes, il se trompe. Nous n’avons pas
a choisir, mais a concilier, et cela ne nous est nullement difficile:
la foi des huit premiers siecles et la science moderne sont par-
faitement conciliables. Je plains le Church 7Times de ne le pas
voir. — Toujours dans ce méme n° trés piquants détails sur le
budget de l'évéque de Londres (250,000 francs, le pauvre homme!),
sur ses garden-parties, etc. (p. 51). — Dans le n® de févrzer: Tres
piquant ausst l'article de M. E. Armand sur «la formation du clergé
anglican », ou il est dit que beaucoup de membres de ce clergé
sont des humanistes; «toutefois, quand on leur demande ou ils en
sont en fait de théologie, leur embarras devient extréme» (p. 88).
Et T'auteur ajoute que ce qui leur manque, «c’est une formation
théologique continue, sérieuse, une vue synthétique des vérités chré-
tiennes » (p. 89). Beaucoup de «correspondances» personnelles a



propos de tout, mais pas de méthode. Voir les pp. 94-96. — Dans
le n°® de #nars: étude confuse, mais documentée, sur la « Confession
orthodoxe » attribuée a Pierre Mohila, métropolitain de Kiew; toute-
fois on y voit clairement que ce n'est qu'un document théologzque
et scolastique, plus ou moins bien rédigé, et dans lequel on a voulu
relater « tout ce qui a rapport a la foi, ni plus ni moins, et seule-
ment dans le sens des Peres» (p. 161-162).

* Apologie du protestantisme par un protestant. — M. Gaston
Frommel, dont nous avons signalé, dans la livraison précédente
(p- 394-397), les griefs contre l'espece de protestantisme appelé
« symbolo-fidéisme », a ainsi cherché a justifier le vrai protestan-
tisme, dans la « Gazette de Lausanne » du 5 mai dernier, a loc-
casion de la séparation de I'Eglise et de I'Etat en France:

« La méthode religieuse protestante se définit: la recherche
de la vérité par le critere et sur la foi de la seule vérité, c’est-a-
dire, dans le domaine spécial de la religion, par l'examen. Cet
examen, puisque le protestantisme est chrétien, porte sur un objet
donné : sur 'Evangile tel qu'en témoignent ses sources originelles
et qu’il est intérieurement vécu par la conscience du croyant.
Iunité du protestantisme lui vient donc de son objet, c'est-a-dire
de U'Evangile. Elle est éminemment religieuse. Ses diversités, par
contre, résultent de la méthode, qui est essentiellement individuelle
et méme individualiste. D’ou il suit, qu’a le considérer de haut et
du point de vue statique, on jugera par la solidarité religieuse qu'il
réalise ou manque a réaliser entre ses membres, en l'un quelcon-
que de ses moments, s'il vit davantage de son objet ou de sa
méthode, s'il est plus chrétien ou s’il est plus protestant. Cette
considération, toutefois, serait, a elle seule, souverainement injuste.
Elle doit étre complétée par une seconde considération. Le chris-
tianisme protestant s’est affirmé et dégagé du catholicisme médié-
val par une réforme de la religion. Cette réforme qui date du XVIe
siecle n’a fait que d'y commencer. Elle se poursuit sans cesse.
Nous y sommes encore engagés, et n’avons d’autre instrument,
pour la mener a bien, que l'application toujours plus rigoureuse
d'un examen toujours plus pénétrant. On entrevoit, a ce simple
énoncé, de quelle portée morale fut a lorigine et reste encore,
pour le protestantisme, 1'usage intransigeant de sa méthode. Et si,
tout a l’heure, on pouvait mesurer sa vitalit¢ chrétienne a ses ap-
titudes solidaristes, il convient maintenant, et tout a l'inverse, de
Papprécier a l'inflexible ténacité de son particularisme. Partagee
entre ces deux tendances, l'une qu’elle doit a sa méthode et qui
la pousse, par un fractionnement continu, a sauvegarder la sincérité
de la foi personnelle, l'autre qu’elle doit a son objet et qui l'in-



— ol6 —

cline a manifester dans 'amour la communion des croyants, quel-
les ont été, des lors, les phases régulieres et les étapes normales
que la réforme protestante a fournies dans le monde? Un coup
d’ceil jeté sur son histoire nous l'apprendra, pourvu qu’on prenne
cette histoire la ou les circonstances étrangéres n’ont pas entravé
son développement.

«Or, qu'y voyons-nous ! Aussi longtemps que durérent les
nécessités de la lutte, tant externe et contre le pouvoir politique
qui prétendait la régenter, qu’interne et contre les éléments d'intel-
lectualisme autoritaire qu’elle recelait encore, ce sont les scissions
qui prédominent. Sectes sur sectes surgissent et se multiplient au
point qu’'en Angleterre et aux Etats-Unis d’Amérique on les compte
par centaines. Et pourquoi surgissent-elles si nombreuses: Mani-
festement afin "d'assurer aux fideles les droits de 'examen et de
leur garantir l'intégrité de leurs convictions individuelles. Si bien
qu’on crut pouvoir prédire d’avance la dissolution du protestantisme
par l'unique application de sa méthode. Il n’en fut rien cependant.
D’abord parce que, au sein meme de cette recrudescence d’'indivi-
dualisme intraitable, une attraction contraire, l'attraction religieuse
ne cessait de réunir ce qu’il avait séparé; ensuite parce que, une
fois cet émiettement purificateur terminé, une seconde période
s’ouvrait, celle ou libre enfin de I'héritage hétérogene qu'il avait
recu de ses origines, il pouvait désormais laisser cours aux inspi-
rations proprement évangéliques qui 'appellent a rassembler, en
vue de l'action commune et dans le service d'un méme Maitre,
la famille de Dieu sur la terre. Chose curieuse, et pourtant natu-
relle lorsqu’on la considére sous l'angle que nous avons indiqué,
ce sont les dissidences les plus dissidentes, les sectes les plus sec-
taires, ce sont les descendants du puritanisme le plus étroit qui
ont inauguré cette seconde phase, la phase @cuménigue de la vie
protestante. Je ne puis ici, faute de place, citer 'ensemble des
faits qui en témoignent. Je me borne a rappeler I'union récente
des trois grandes Eglises libres d’Ecosse: le rapprochement en
« Eglise libre nationale» — c’est le titre auquel elles prétendent —
des diverses sections du non-conformisme anglais par une confédé-
ration qui vient de tenir son dixieme <« Concile annuel » et englobe
déja 96352 pasteurs avec preés de trois millions de communiants;
enfin le mouvement semblable qui se dessine au Canada, ou les
communautés presbytériennes, congrégationnalistes et méthodistes,
comprenant plus du tiers de la nation, étudient en ce moment un
projet de fédération. Ce sont la des faits, dont la haute portée ne
saurait échapper a personne. Corroborés par beaucoup d’autres, de
moindre envergure mais non de moindre importance, ils parlent
clairement en faveur des aptitudes sociales du christianisme protes-



— 0617 —

tant. Ils le prouvent capable, dés qu'un labeur suffisant de criti-
que et de purification interne 'y a préparé, de s’organiser pour
I'action collective en donnant corps a son unité spirituelle sans
sacrifice aucun de ses principes.

« Qu'on y prenne garde toutefois. L'unité qu'il atteint de la
sorte n'est pas du méme ordre que celle du catholicisme. Il n’en
procéde point pour l'imposer par contrainte, du dehors et de haut.
Il la congoit spontanément; il y accede peu a peu; il se la pro-
pose comme une fin. Et la synthese qu'il fournit, constamment
respectueuse des droits individuels, ne sera jamais l'unité simple
d'un corps brut, mais celle, organique, vivante et féconde, d’une
confédération librement consentie. »

Cet exposé est plus spécieux qu’exact, en ce sens que l'on
ne voit pas en quoi consiste ¢ l'unité spirituelle » d’un systeme
dans lequel on nie et affirme la divinité de J.-C., la trinité, 'inspi-
ration des Ecritures, la réalité de l'incarnation, etc.; systéme dans
lequel «l'objet », c’est-a-dire I'Evangile, est dépecé par «’examen »
au point qu’il n’en reste souvent que des ruines, a savoir, pas méme
un Christ historique, encore moins un Christ surnaturel, encore
moins un Christ-Dieu. Lorsque quelques protestants sont d’accord
pour affirmer soit le Christ historique, soit le Christ surnaturel,
soit le Christ-Dieu, on en profite pour dire que cet accord n’est
point imposé <« par contrainte, du dehors et de haut», comme
dans le catholicisme! . . . comme si le catholicisme (que M. From-
mel confond avec le papisme) zZmposazt ces croyances par contraznie.
Le catholicisme vrai, celui de 'ancienne Eglise chrétienne, constate,
par le témoignage historique (le seul possible, le seul logique dans
une question historique), quelle a été la doctrine professée de fait,
universellement, constamment et unanimement par ['Eglise, deés
le principe, doctrine regue de J.-C. méme par les apdtres et trans-
mise par ceux-ci et par les Eglises apostoliques. Ou y a-t-il une
contrainte, une imposition, dans cette constatation faite selon toutes
les regles de la critique historique la plus stricte? Ce témoigne
universel, constant, unanime, en matiére de croyance historique,
n’est-il pas une garantie mille fois supérieure & un examen indi-
viduel, qui peut étre a la merci de Varbitraire, de l'ignorance et
des caprices de chaque individu, comme nous en avons mille
preuves sous les yeux? Peut-étre M. Frommel s'imagine-t-il que
ce travail de constatation historique n’est fait que par le pape et
la hiérarchie, et que le simple fidele en est exclu? Il en est ainsi
dans le papisme, ou les consciences individuelles doivent, en effet,
se soumettre a l'autorité de la hiérarchie, et meéme du pape seul.
Mais telle n’est pas la situation des fidéles dans le catholicisme de
I'ancienne Eglise: car chaque fidele peut faire ce travail; seulement



— 618 —

il doit le faire avec méthode, selon le critére historique susdit; la
seule contrainte qu'’il ait a subir est la contrainte historique des faits.

* Aug, Sabatier attaqué par M. P. Farel. — Il s'agit du
volume si surfait du regretté doyen Aug. Sabatier sur « Les religions
d’autorité et la religion de lesprit»>. M. P. Farel, théologien pro-
testant, 'a jugé ainsi dans la Revue de théologie (de Montauban),
du 1° mars 19035 (pp. 137-139 et 155-159): <... La théologie de
Sabatier se réduit donc a n’étre qu'ume psyckologze. C'est la ce
que j'appelle une mutilation qui lui fait payer cher le droit d’étre
admise dans le chceur sacré. C’est d’ailleurs une psychologie fors
contestable qui se lance dans l'étude aventurcuse de l'état d’ame
inconnu de l'homme primitif, et qui se frompe assurément quand
elle expose l'état d’ame mieux documenté de Jésus. Aussi com-
prend-on que S. soit modeste pour la théologie et la réduise a ne
faire jamais qu'une ceuvre incomplete: «La forme intellectuelle qui
exprime la foi est fatalement inadéquate a son objet et partant
symbolique » (p. 513). Voila enfin pour moi l'explication de ce
fameux mot «symbolique» que je ne comprenais pas. Elle est
donnée la par Sabatier, elle est confirmée par M. Ménégoz dans
son article sur I'abbé Loisy et Aug. Sabatier... Symbolique signi-
fierait inadéquate (Sabatier), approximatif (M. Ménégoz)... Le symbole
des apoétres serait 'approximation des apotres! Aussi la théologie
selon Sabatier pourrait-elle se comparer a Pénélope ... Aussi tra-
vaille-t-elle au jour le jour et pour I'heure qui passe... Nous avons
trouvé que sa théologic n'était pas une vraie théologie, mais une
psychologie: que serait-ce si nous allions découvrir que sa relzgzon
w'est pas une vraze religion, wmais tout auive chose?’...

« Dans la religion de lesprit de Sabatier, Jésus est plutdt
diminué, ramené dans le rang, dépouillé tout au moins de ses
attributs métaphysiques, qu’on déclare se trouver en dehors de
I’Evangile <t induire en idolatrie ... On peut se demander si la
religion de lesprit de Sabatier est une religion réelle. D’abord,
est-ce une religion chrétienne quand le Christ n'y est plus gueére
qu'a U'état de sowvenzr, diminué et découronné:? [e crains que cette
diminution soit appelée & s’accentuer encore et qu'a la fin Jésus
étant déclaré et devenu inutile, il n'y ait plus en présence que
Yhomme et Dieu. Ce ne sera plus alors une religion chrétienne,
sera-ce encore une religion? Je crains que 'homme y soit toujours
plus exalté et que l'identification entre 'homme et Dieu y devienne
si compléte que 'homme ne reste seul et qu'il ne pense que tout
ce qu’il s’accorde a lui-méme, il I'accorde & Dieu et que Dieu le
tient quitte... La religion de l'esprit de Sabatier est, pour moi,
beaucoup moins une religion qu’une haute morale, c’est un stoicisme



— 619 —

ayant contracté des éléments chrétiens gu’z/ est plutor destiné a
perdre, et Sabatier est un Sénéque dont il n’est pas douteux qu'il
a connu St-Paul, mais quz s’est bien ajffranchi de la doctrine de
lapotre . . . »

ES

L’Eglise arménienne et le concile de Chalcédoine. —
M. Tér-Minassiantz, archidiacre du clergé d’Etschmiadsin, a publi€,
en 1904, un savant ouvrage sur son Eglise, ouvrage qui jette une
lumiére sur les motifs pour lesquels son Eglise n’a pas admis le
concile de Chalcédoine. Les Bollandistes, dans la critique qu'ils en
ont publiée (Analecta Bollandiana, T. 24, fasc. 2, p. 260-272), se
sont exprimés ainsi: «]l est bien difficile de ne pas remarquer que
les sympathies monophysites prirent en Arménie un air de plus en
plus accusé, a mesure que le nestorianisme gagnait du tervain en
Perse parmi les oppresseurs exécrés... M. Tér-M. estime qu’il ne faut
pas demander aux dogmes d’étre conséquents et que l'enseigne-
ment des chefs d’école monophysites peut et doit étre isolé des
corollaires qui s’en déduisent le plus naturellement. I.’Eglise d’Ar-
ménie a fait, de cette distinction assez gratuite, une application
plus arbitraire encore, s’il est vrai qu’elle professait les doctrines
de Julien d’Halicarnasse dans le temps méme ou elle décrétait
d’hérésie leur inventeur. Voila de quoi fournir un argument topique
a ceux qui trouvent que /e désir de se compprendre et de S'entendre
ne brilla guere en ces luttes malheurenses... L’auteur domine son
sujet de tres haut... Ce livre donne l'idée la plus avantageuse de
Pactivité scientifique qui regne aujourd’hui dans ceviains centres du
clergé armiénien grégorvien. »

* La «Revue internationale de théologie» et M. le chancelier
Lias. — Dans le n° du 5 mai 1gos du ,, Church Family News-
paper”, notre ami M. le chancelier Lias s’est étonné que le der-
nier n° de la Revue contint si peu de documents orientaux et an-
glicans. La chose n’est que trop facile a expliquer du coté des
Orientaux, qui sont trés occupés de leurs propres questions inté-
rieures, et cette raison est peut-étre plus fondée encore en ce qui
concerne les anglicans, dont les divisions remplissent les journaux
religieux. En pareil cas, il est naturel qu'on oublie les affaires du
dehors, et que, si 'on parle de temps a autre de la question de
I'union des Eglises, ce soit plutét pour la mentionner que pour
chercher a la résoudre. Le présent n° de la Rewvue contient un
important article de M. le professeur Swetloff, qui prouve combien
est ferme et persévérant le désir de nos amis de Russie de con-
duire a bonne fin les explications commencées. Il contient égale-
ment un discours de M. Kiréeft ou la méme note est fermement



— 620 —

et éloquemment accentuée. Malgré les oppositions passagéres de
quelques théologiens russes et grecs qui ne connaissent qu’insuf-
fisamment l'état des esprits et des questions en Occident, nous
sommes persuadés qu’avec le temps nécessaire l'entente désirée se
réalisera. Labor emprobus omnia vincet, et surtout: Quoniam: omne
quod natum est ex Deo, vincit mundum; et kec est victovia que
vincet mundum, fides nostra (1 Joann. V, 4).

Quant a la sympathie des anglicans, si elle nous fait aussi
complétement défaut que laffirme M. le chancelier Lias, nous nous
joignons a lui pour le regretter. Mais nous n’en serions que peu
surpris. I’Eglise établie d’Angleterre se peuple tous les jours da-
vantage de prétres et méme d’évéques qui paraissent plus ultra-
montains que vraiment catholiques; or il est évident que les anciens-
catholiques, qui s’éloignent de la papauté anticatholique, ne sau-
raient étre exactement compris de ceux qui s’en rapprochent.
Nous n’en continuerons pas moins notre ceuvre de réforme théolo-
gique, ecclésiastique et religieuse. Pour cette ceuvre, il n’est pas
nécessaire d’étre nombreux: les impondérables sont quelquefois
plus actifs et plus pénétrants que les colosses, en religion surtout.
Nous avons réussi a provoquer depuis 1873, dans le clergé ro-
maniste, un grand mouvement de recherches théologiques, mouve-
ment que les prochains événements de France ne feront que forti-
fier, et qui ne pourra que se rapprocher de l'ancien-catholicisme.
Les formes et les attitudes ecclésiastiques seront peut-étre diffé-
rentes, mais 'esprit des unes et des autres sera le méme. Cette ceuvre
considérable, qui aura certainement scn contre-coup dans toute
I'Eglise romaine en Allemagne, en Autriche et ailleurs, suffira am-
plement a notre zeéle et a nos efforts. Si I’Eglise anglicane nous
refuse sa sympathie dans cette nouvelle phase de la réforme catho-
lique, ce sera probablement a son détriment: car son insularité
théologique, déja trop grande, le deviendra davantage encore. Les
protestants n’auront sans doute pas cette indifférence, pas tous du
moins. M. le chancelier Lias peut voir déja, par ces réflexions,
quoique trés incompletes, que la mission des anciens-catholiques
ne fait que croitre en importance, malgré la défection de quelques
amis, et que, loin de nous décourager, nous sommes plus laborieux
que jamais.

Le Directeur-Geyrant: Prof. Dr E. MICHAUD

Berne. — Imprimerie STAMPFLI & CIE.









	Chronique

