
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 51

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


599 —

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* Encore le Syllabus. — Nos lecteurs connaissent déjà la
discussion qui s'est élevée entre M. P. Viollet, de l'Institut, qui
refuse de voir dans le Syllabus un document ex cathedra, et le P.

Bouvier, qui prétend que toutes les censures infligées dans le Syllabus

aux propositions condammnées doivent être tenues pour obligatoires

et définitives (voir la Revue, avril 1905, p. 380-381). Sur
quoi M. Boudinhon, se plaçant au point de vue « canonique >, est
entré en scène, armé des trois volumes de M. Hourat sur le <

Syllabus j, en a d'abord résumé l'histoire, puis a congédié, ou à peu
près, les deux combattants, en leur donnant raison à l'un et à

l'autre x).

A M. Viollet, il concède que le Syllabus, tout en étant « un
acte du saint-siège », n'est cependant pas c un acte de Sa Sainteté »,

attendu que le pape n'y a pas pris la parole et n'y a pas apposé
sa signature; qu'ainsi ce document n'est pas un acte ex cathedra,
et qu'il n'emporte pas une condamnation nouvelle des propositions
qui le composent. C'est sans doute tout ce que M. Viollet voulait.

Au P. Bouvier, il concède que le Syllabus, sans être un acte
de Sa Sainteté, est cependant un acte du saint-siège ; que son
autorité est par conséquent celle du pape même : car c'est le pape
même qui l'a fait rédiger, publier et envoyer à tous les évêques
du monde « catholique », afin que ceux-ci eussent sous les yeux le

catalogue officiel de toutes les « erreurs et doctrines pernicieuses
qui ont été par lui réprouvées et proscrites ». Ce sont les propres
expressions du cardinal Antonelli dans sa lettre officielle d'envoi.
Sur quoi M. Boudinhon remarque avec soin: <-. Il s'ensuit
indubitablement que toutes les erreurs recueillies dans le Syllabus
proviennent des Actes pontificaux de Pie IX, où elles avaient été déjà
réprouvées : par conséquent, ce n'est pas parce qu'elles se trouvent

l) Voir la Revue catholique des Eglises, mars 1905, et la Revue du clergé

français, 15 avril I905. Nous citerons cette dernière.



— 600 —

dans le catalogue qu'elles sont des erreurs et qu'elles sont
condamnées, mais c'est parce qu'elles étaient des erreurs et qu'elles
avaient été déjà condamnées qu'on leur a fait place dans le
catalogue. Et ainsi, il ne résulte pour chacune d'elles, par suite de
son insertion, ni une condamnation nouvelle, ni une censure
théologique plus précise. Tout au plus pourrait-on dire que son insertion

dans le recueil confirme implicitement la réprobation dont
elle avait été l'objet » (p. 416.) C'est probablement aussi tout ce
que le P. Bouvier désirait.

En sorte que le savant canoniste, nouveau Salomon, a concilié
l'huile et le feu, si l'huile et le feu sont vraiment conciliables. Il
termine son article en rendant justice à son esprit pacificateur.
< Je n'oublierai jamais, dit-il, la surprise manifestée par un excellent
anglican à qui je disais que l'infaillibilité du Pape n'était pas autre
que celle de l'Eglise. Quoi de plus vrai cependant A lui, et à

tant d'autres, je voudrais avoir prouvé que le Syllabus n'est pas
cette prison intellectuelle où l'on prétend que nous sommes
renfermés sans aucune liberté de raisonnement; qu'il est, en somme,
facile à interpréter et à admettre ; et qu'il n'est pas l'épouvantail
dont on a fait peur à tant de gens qui ne l'ont jamais lu > (p. 421).
L'excellent canoniste n'oublie qu'une chose: c'est que, s'il n'y a qu'une
seule infaillibilité comme essence, il y a cependant deux personnes
qui peuvent l'exercer, la vieille personne morale qu'on appelle
encore < l'Eglise », et la personne du pape, qui saura bien, quand
il lui plaira, se passer de l'Eglise. L'excellent canoniste oublie
encore que le Syllabus, après comme avant sa très fine et très
amusante distinction entre les actes du saint-siège et les actes de
Sa Sainteté (ô beautés du droit canon n'en continue pas moins
à être une « prison intellectuelle » : car, que l'on soit condamné

par la bulle dont parle le Syllabus ou par le Syllabus qui parle
de la bulle, on l'est toujours, et un serviteur du pape, dans l'un
ou l'autre cas, n'y a < aucune liberté de raisonnement », sauf la
liberté d'obéir au pape, la seule qui lui soit octroyée. M.
Boudinhon, qui rejette le mot « épouvantail » appliqué au Syllabus
quand on ne l'a pas lu, devra avouer qu'il est plus qu'un
épouvantail quand on l'a lu, à moins qu'on ne l'ait lu avec cet art de

distinguer entre oui et non, de telle sorte que oui soit non et que
non soit oui. A qui fera-t-on croire aujourd'hui que le Saint-Siège
n'est pas Sa Sainteté et que Sa Sainteté n'est pas son Saint-
Siège M. Boudinhon a voulu, évidemment, nous amuser, et il y a
réussi.

* Une intéressante discussion politico-ecclésiastique. —
Quoique la Revue ne fasse pas de politique, elle ne saurait taire



— 601

la discussion qui a lieu, en France, au sujet des biens des églises
et des associations cultuelles. Cette question touche de trop près
aux intérêts « ecclésiastiques » des catholiques pour qu'on puisse
l'ignorer. Il va de soi que les biens ecclésiastiques catholiques ne
doivent être dévolus qu'aux associations cultuelles catholiques. Mais,
lorsque dans une paroisse se formeront deux associations cultuelles
catholiques, peut-être trois, à qui le juge civil, chargé de trancher
le débat, devra-t-il adjuger les biens en question

Le plus sage serait que le juge civil, dans un Etat laïque
qui ne veut pas faire de théologie, adjugeât les biens dits catholiques

à toutes les associations cultuelles dites catholiques, au prorata

du chiffre des membres de chacune, chiffre qui serait contrôlé
chaque année par l'Etat même ou par le juge. Ce serait le principe
et le fait de la cojouissance des églises, des chapelles, des cures, etc.,
cojouissance qui produirait à la longue d'excellents résultats de
tolérance et de confraternité religieuse. Mais comme c'est là le
parti le plus simple, le plus facile, le plus pacifique, il est probable
qu'il sera écarté ou qu'on n'y songera même pas.

M. Jaurès, leader du parti socialiste, subitement converti en
défenseur du parti papiste, prétend que les biens en question
doivent dévoluer aux seuls catholiques approuvés par Rome, parce que,
selon lui, il n'y a pas de catholicisme sans le pape; il prétend
que le juge civil doit juger tous ces débats d'après le droit canon
romain ; et que, de cette façon, tout schisme sera impossible, le
gallicanisme fini, le jansénisme étouffé, la paix assurée

Le Catholique national (de mai 1905) a réfuté amplement ces
assertions. Ajoutons que la thèse de M. Jaurès n'a aucune base
sérieuse, ni au point de vue catholique (le catholicisme n'étant pas
le romanisme), ni au point de vue. français (les traditions françaises
ou gallicanes étant hostiles à cette suprématie papale et à cette
domination du droit canon romain), ni au point de vue libéral
(la liberté de conscience des minorités catholiques qui veulent se
libérer du joug romaniste étant manifestement violée), ni au point
de vue politique (le parti ultramontain gouverné par un pape
italien, infaillible et absolu, étant forcément hostile au gouvernement

républicain de la France et aux lois républicaines). Ajoutons
encore que l'idée de derrière la tête de M. Jaurès et de ses

coreligionnaires en irreligion est celle-ci : des Eglises catholiques
libérales, rationnelles, républicaines, attachées à la science, à la liberté,
au progrès, seraient indestructibles et victorieuses de la libre-pensée
antichrétienne et irreligieuse ; donc rendons-les impossibles. D'autre
part, puisqu'il faut encore momentanément tolérer une Eglise
catholique, tolérons la romaine et la seule romaine; car ses dogmes



— 602 —

étant ineptes, il nous sera facile de la ruiner avec le temps et de
la remplacer par la science. De la sorte, c'en est fait du catholicisme,

du christianisme et de toute religion. Tel est le plan du
parti Jaurès et C'9.

Le parti radical républicain renferme peut-être aussi des ennemis

du catholicisme, du christianisme et de la religion en général.
Mais, tel qu'il est représenté par les Brisson, les Buisson, les

Clemenceau, etc., il veut la liberté de conscience et des cultes. Il lui
repugne qu'en France les minorités catholiques qui voudront se

séparer de Rome et vivre religieusement en paix avec le pays,
soient écrasées par le parti romain. Il veut que la hiérarchie
romaine ne soit maîtresse ni de la France, ni de l'Eglise, ni des
fidèles. Il veut rendre aux fidèles leurs droits ecclésiastiques, comme
il a rendu aux citoyens leurs droits politiques. C'est donc une
résurrection des droits des simples fidèles dans l'Eglise de F"rance,
réforme d'une importance capitale et à laquelle les anciens-catholiques

ne peuvent qu'applaudir.
Nous ne saurions, dans un simple article de chronique,

préciser les conséquences probables qui résulteront de cet état de
choses au point de vue ancien-catholique. Nous le ferons peut-
être prochainement. En attendant, disons déjà qu'il est possible
que le catholicisme réformé ou l'ancien-catholicisme prenne, outre
la forme qu'il a actuellement en Suisse, en Allemagne et ailleurs,
et qu'il conservera certainement, une autre forme disciplinaire,
d'après une tactique qui sera peut-être plus habile, en tout cas

plus commode, étant donnée la nouvelle loi sur les associations
cultuelles. Nous verrons.

Les discuteurs font de la haute éloquence — ils passent du
moins pour tels — et ils ne font même pas de la plus simple
logique. Avant de se perdre dans les mots de culte catholique et
de schisme, ils auraient dû définir ce qu'ils entendent par culte
catholique et par schisme. M. Jaurès veut bien qu'il y ait deux
associations cultuelles et même davantage dans une paroisse, mais
il ne veut pas qu'il y ait schisme, comme si un évêque papiste
allait permettre qu'une association catholique se formât gentiment
contre la sienne sans faire schisme M. Jaurès veut ignorer qu'il
y a plusieurs manières d'être catholique; il veut ignorer les
évolutions de Rome: il veut que la dernière évolution, celle de
l'infaillibilité, annihile ipso facto les Eglises catholiques protestataires,
et que celles-ci cessent d'être catholiques précisément parce qu'elles
entendent conserver et défendre le catholicisme contre le papisme
Voilà ce qu'on aurait dû commencer par reconnaître, puisque ce
sont des faits éclatants, et que là est la base de toutes les asso-



— 603 —

ciations cultuelles catholiques de l'avenir. M. Jaurès serait-il papalin
à ce point qu'il ne reconnaisse plus d'autre catholicisme que le
papisme? Et lui, qui fait schisme, même parmi les socialistes, s'oppose

à ce que les catholiques fassent schisme contre le pape,
auteur premier de tous les schismes.

M. Ribot a osé dire à la Chambre que « ce n'est pas pour
des motifs cultuels qu'on créera une association à côté et qu'on
enlèvera les biens». Il se peut, en effet, que quelques politiciens
ennemis de la religion cherchent à transformer les églises en lieux
de réunion politique, peut-être même mondaine. Mais ce à quoi
pensent les nombreux catholiques qui veulent se soustraire à la
tyrannie romaine et à l'arbitraire des petits pachas épiscopaux,
c'est à la possibilité qu'ils veulent, au droit qu'ils réclament de

s'organiser en associations cultuelles, sérieusement cultuelles, pour
pouvoir vivre religieusement, catholiquement, célébrer leur culte
dans les églises de leurs pères, suivant la foi rationnelle d'autrefois
et non suivant le bon plaisir des modernes romains, qui, après
avoir dogmatisé et imposé Vinfaillibilitè d'un homme, dogmatiseront
et imposeront son impeccabilitè. Qui sait toutes les insanités qui
peuvent germer dans un cerveau papiste? Là est la question.

* Autres divisions parmi les catholiques-romains de France.
— M. l'abbé Naudet, directeur de la Justice sociale, a publié un
volume intitulé : Pourquoi les catholiques ont perdu la bataille
Il appelle catholiques les romanistes d'aujourd'hui (nouvelle évolution).

Il leur reproche, entre autres choses: une tendance à rejeter
leur propre culpabilité sur leurs adversaires, à voir un traître dans
tout catholique qui a le courage de signaler les maux internes de

l'Eglise. Il leur reproche la nullité de leur instruction religieuse
(p. 33); l'insuffisante liberté de critique chez les enfants de Dieu
à l'égard de tout ce qui est mort ou mériterait de mourir dans les

usages et les pratiques de l'Eglise; l'absence d'esprit politique chez
les hommes de foi et d'esprit religieux, etc.

M. Jules Dalbret, dans la « Revue d'histoire et de littérature
religieuses > (mai 1905, p. 327-328), reproche a M. Naudet de

< s'empêtrer, comme la plupart des catholiques, dans la distinction
de la thèse et de l'hypothèse, afin de réclamer le régime de la
liberté tout en le condamnant cornine mauvais. » « On ne peut pas,
continue M. D., imaginer plus lâcheuse posture pour traiter des

affaires présentes avec les contemporains. M. Naudet n'est évidemment

pas responsable des difficultés qui naissent du Syllabus et
de l'attitude que l'école de Louis Veuillot et des Jésuites a imposée
avec un si triste succès aux catholiques de France ; mais il ne se

rend pas compte qu'il accroît encore gratuitement ces difficultés



— 604 —

par le rôle politique qu'il donne au pape et qu'il prétend faire
accepter de force par ses adversaires. » M. D. attaque ainsi la
politique de Léon XIII : t Etait-ce à Rome d'essayer de dépouiller
des citoyens français du droit d'influer activement sur les destinées

politiques de leur pays conformément à leur conviction Au
nom de quel principe pourra-t-on les forcer d'agir contre leur
conscience r et comment leur faire comprendre qu'on doit par principe

religieux accepter en France un gouvernement de fait, tandis
qu'on ne le devait point en Italie r » Vrai coup droit à Léon XIIL
— Et encore : « Le vice radical des catholiques (romains], c'est
qu'au lieu de s'organiser par eux-mêmes, ils n'ont qu'un objectif r

forcer l'autorité supérieure d'intervenir dans leurs débats et avec
son aide d'écraser l'adversaire. > Rien de plus exact. Les romanistes
de France ont besoin du pape comme ils ont besoin du gendarme
à la moindre querelle. Au lieu d'en appeler calmement au bon
sens, à la droite raison, à la science exactement contrôlée, ils
préfèrent se battre à coups d'encycliques, ceux-ci opposant les textes
de Pie IX, ceux-là les textes de Léon XIII ou de Pie X, etc.,
comme s'ils avaient une mentalité encore enfantine, incapable
de juger par elle-même et ne se rendant qu'à la vue de la férule
du magister.

* Le jansénisme apprécié par M, G. Sorel. — Dans une
brochure intitulée: La crise de la pensée catholique (Paris, Jacques,
rue Casimir-Delavigne, i), l'auteur — qui semble être un
catholique-romain indépendant et qui ne craint pas de dire leur fait aux
autres catholiques-romains indépendants, par exemple à M. Brunetière,
à l'abbé Denis — a émis sur le jansénisme une appréciation qui
mérite d'autant plus d'être relevée que M. Jaurès, nouveau défenseur

de la papauté, a poussé son zèle de néophyte jusqu'à déverser
(mai 1905) son dédain sur l'école des Pascal, des Arnauld, des

Nicole, etc. Le contraste est frappant.
« Les jansénistes, dit M. G. Sorel, sont restés populaires en

France, à cause des Provinciales; on leur a su gré d'avoir représenté

les idées que les classes moyennes françaises se formaient de
la respectabilité, idées fondées sur ies traditions d'une vie de
famille sérieuse, contre les théoriciens des mœurs des cours, mœurs
importées d'Espagne et d'Italie. Les doctrines relatives à la grâce
servirent à donner un fondement théologique à une querelle d'ordre
beaucoup plus pratique, mais bien plus passionnante que toutes
les arguties des théologiens. Quand on se place à ce point de vue,
on comprend pourquoi les parlementaires, qui, dans l'ancienne
France, ont toujours représenté l'élite de la société bourgeoise,
étaient d'aussi ardents défenseurs du jansénisme, et pourquoi les



— 605 —

rois ont été aussi durs pour les ennemis de leurs théologiens
officiels: attaquer la casuistique subtile, ce n'était pas seulement manquer

de respect à la cour, c'était menacer même la raison d'Etat,
à une époque où les princes exigaient de tous que cette raison
d'Etat fût respectée comme fondée sur la loi divine. Le jansénisme
a été aussi une philosophie, dont l'importance a été grande en
France; il a été un cartésianisme complété; et je crois que, si rien
n'était venu interrompre le cours de son développement naturel, il
aurait abouti à créer un christianisme philosophique, respectueux
de la tradition, mais se passant, en fait, de l'Eglise » (p. 43-44).

Cette dernière assertion me semble non fondée : car, si les

jansénistes se sont élevés quelquefois contre les fautes de la
hiérarchie et de la papauté (et combien timidement ils n'ont jamais rien
écrit contre l'Eglise même. La raison que l'auteur met en avant
pour légitimer son accusation, c'est que, selon Sainte-Beuve, le
cartésianisme conduisait à se passer de l'Eglise et même de Dieu.
Mais cette raison n'est pas suffisante: car, à supposer que la
tendance du cartésianisme fût telle, les jansénistes n'étaient certes pas
cartésiens à ce point. L'auteur même mentionne que Pascal éprouvait

de la « répugnance > contre le cartésianisme.
M. G. Sorel reproche ensuite aux jansénistes, au sujet de la

Fréquente communion, d'avoir « resserré » la religion ; d'avoir été,
en cela, « en contradiction avec ce qu'il y a de plus essentiel dans
le catholicisme » ; et il trouve en conséquence que les jésuites ont
rendu, dans cette grande lutte, « des services inappréciables à la
cause catholique », mais qu'ils n'auraient probablement pas réussi
s'il n'avaient pas vulgarisé une foule de dévotions nouvelles, notamment

le culte du Sacré-Cœur. Etrange manière de justifier ces
« nouveautés » Avec elles les jésuites ont réussi, sans elles ils
n'auraient pas réussi : donc elles sont légitimes, elles sont même
des services inappréciables

* Tertullien attaqué par M. Turmel. — M. Turmel, qui dans
son livre sur Tertullien l'a appelé l'un des plus grands maîtres de
la pensée chrétienne (voir la Revue, avril 1905, p. 272), a écrit ce
qui suit dans la < Revue catholique des Eglises » (janvier 1905,
p. 17): «Le célèbre docteur africain nous conte que Valentin, qui
briguait l'épiscopat, fut évincé par un martyr, c'est-à-dire par un
confesseur. Accordons que Télesphore est le seul des évêques
romains du IIe siècle qui réponde à ce signalement, qu'il a été le
seul évêque confesseur, et donc que, pour faire cadrer l'assertion
de Tertullien avec l'histoire, il faut placer avant Télesphore
l'arrivée à Rome de Valentin qui, au dire d'Irénée, y arriva sous
Hygin. La question est précisément de savoir quelle créance mérite



— 606 —

cette assertion, et l'on peut affirmer qu'elle n'en mérite aucune.
Tertullien ne connaît à aucun degré les scrupules de l'historien.
Il ne recule pas devant les assertions les plus risquées ou même
les plus fantaisistes. Il nous apprend que l'apôtre saint Jean subit
à Rome avec succès le supplice de l'huile bouillante, que Clément
fut consacré par saint Pierre et que Valentin et Marcion restèrent
de bons catholiques jusque sous le pontificat d'Eleuthère *). Or,
Harnack repousse positivement ces trois assertions, et s'il travaille
à mettre la troisième — elle contient une énormité historique —
sur le compte d'un copiste, je crois pouvoir dire qu'il n'a pas
réussi2). Disons donc que Tertullien, dont les dépositions sont
indiscutables quand elles portent sur des faits dont il a été le témoin,
est très mauvais garant, dès qu'il s'embarque dans l'histoire, et,
au lieu de chercher à combiner ses dires sur Valentin avec ceux
de saint Irénée, à seule fin de conclure que Télesphore et Hygin
exercèrent simultanément l'épiscopat, écartons simplement son té-
moinage comme dépourvu de toute valeur historique. »

Peut-être M. Turmel a-t-il tort de se fâcher si fort contre
«l'un des plus grands maîtres de la pensée chrétienne». Valentin
et Marcion ne pouvaient-ils pas être qualifiés d'hérétiques par Justin
déjà de très bonne heure, et tenus, même plus tard, pour orthodoxes

par Tertullien, qui sans doute avait une norme plus large
que Justin : M. Turmel sait mieux que personne que le titre
d'« hérétique > abondait sous la plume des anciens écrivains,
notamment à l'époque des gnostiques. Quant à écrire Eleutherii au
lieu de Telesphori, on a vu des méprises plus graves, même à Rome,
et l'interprétation de Harnack n'est peut-être pas si < arbitraire » que
M. Turmel le dit. Et quant à jurer sur Irénée pour jurer co?itre
Tertullien, c'est peut-être un jeu qui ne vaut pas la chandelle: j'en
appelle à M. Turmel lui-même, ou, s'il préfère, à M. de Meïssas.

') Prescript., 36. 32 et 30. On lit dans ce dernier endroit: «Constat illos
(Marcion et Valentin) in catholicam primo doctrinam credidisse apud Ecclesiam

romanensem, sub episcopatu Eleutherii benedicti. » L'épiscopat d'Eleuthère se place
entre 174 et 1S9. Or. saint Justin, qui écrit vers 150, connaît déjà Marcion et
Valentin comme hérétiques.

2) Die Chronologie, p. 178. Harnack propose d:abord de voir dans «sub
episcopatu Eleutherii benedicti » une glose apocryphe. Il ajoute que plus probablement
Tertullien a écrit «sub episcopatu Telesphori » et que «Eleutherii» est une faute de

copiste. La première explication est de tout point invraisemblable. La seconde,
outre qu'elle est arbitraire, ne donne pas de résultat satisfaisant. Si Tertullien, comme
le croit Harnack, dit ailleurs (Adv. Valent. 4) que Valentin fut froissé de se voir
évincé par Télesphore, il place sa chute au début de l'épiscopat de ce dernier.
Comment peut-il dire que Valentin était encore orthodoxe sous Télesphore En toute
hypothèse, Tertullien ne s'accorde pas avec lui-même. Les renseignements historiques
qu'il fournit ne doivent donc pas nous arrêter.



— 607 —

* A propos du concile d'Orange, de 529, sur la Grâce. —
M. Paul Lejay a ainsi caractérisé les conciles de cette époque et
leur valeur très relative r) : « Il ne faut pas nous représenter ces
conciles comme des parlements ecclésiastiques. Avec Césaire (d'Arles)
surtout, les délibérations étaient réduites à un minimum qui tendait
à rien. En 524, par exemple, les évêques sont réunis pour la dédicace

de N. D. d'Arles. Après la cérémonie, Césaire fait apporter
un parchemin qui contient un règlement canonique en quatre
articles, et le donne à signer aux dix-huit évêques présents ou
représentés. C'est ce qu'il appelle definitionem sanctorum fratrum
vel meam. Une dédicace fut aussi l'occasion de l'assemblée d'Orange. »

Il semble que ce soit tout à fait accidentellement que les quatorze
évêques présents pour cette dédicace, et les sept hommes « illustres »

qui accompagnaient le préfet des Gaules, Libère, se soient aperçus
qu'il y avait « de certaines gens * qui, au sujet de la grâce et du
libre arbitre, enseignaient des opinions peu sûres. Et c'est sur cette

remarque qu'on souscrivit un petit recueil de propositions, transmis

par le siège apostolique. « Evidemment ces extraits sont l'œuvre
d'une seule personne, le pape ou quelque clerc de son entourage
Ces extraits n'ont pas été insérés tels quels dans les actes d'Orange. »

Il y a eu des intercalations et des retouches, faites par Césaire
lui-même (p. 258). Et encore (p. 259): «Comme si ces additions
et ces corrections ne suffisaient pas, Césaire ajouta de son crû une
dernière partie aux actes du concile, sous forme de profession de

foi ...» C'est ainsi qu'on procédait dans les conciles au VIe siècle.
Et ce n'est là qu'un specimen, tant l'idée que l'on avait alors de
l'exactitude historique était défectueuse.

Enfin, M. P. Lejay indique clairement ce qu'il pense du rôle
doctrinal des évêques dans les conciles, et de la valeur qu'il
accorde à leurs décisions, même lorsqu'elles ont été rédigées à Rome.
Il termine ainsi son étude : « Césaire avait encore montré son goût
pour la codification des croyances. Il avait foi dans l'autorité. A son

jugement, les questions les plus délicates de la psychologie religieuse
pouvaient être tranchées par des canons de concile, comme une

affaire de discipline ou de propriété ecclésiastique. De tels esprits,
simplistes et servis par une volonté ferme, sont nécessaires à
l'humanité pour l'empêcher de ressasser indéfiniment les mêmes
systèmes sur les mêmes problèmes dans les mêmes données.
L'interminable controverse sur la grâce et le libre arbitre était fermée
pour un temps par la main tenace de Césaire Rome fait preuve
de sens pratique, de modération et d'esprit de gouvernement2).

') Revue l'histoire et de littérature religieuses ; mai 1905, p. 254.
2) Vieux cliché, mais qui a toujours son utilité. E. M.



— 608 —

Au contraire, l'évêque d'Arles tient au système adopté, avec
l'entêtement des gens qui ont reçu l'opinion d'autrui; il la pousse à ses

conséquences avec la logique dégagée des philosophes de seconde
main. Mais il mêle à ces dangereuses inexpériences un sentiment
très vif de la condition humaine. Les canons d'Orange, rédigés à

Rome et publiés sans amendement, eussent été un formulaire précis
de vérités choisies avec précaution. Ce formulaire fût resté sec et
abstrait. Par son appel au secours divin, par le rôle donné au
baptême, par l'insistance à déclarer les œuvres nécessaires, il a fait
circuler dans ces théorèmes absolus un peu de l'air que la foule
apporte à l'église avec ses fautes et ses désirs du bien. Sur \écran
où se dessinait le schéma de l'homme en soi, il a fait apparaître
la silhouette de l'homme réel. Il a rapproché la théorie de la vie. »

— Donc, la doctrine rédigée à Rome et proclamée en concile n'est
qu'une théorie. Ceci est à noter pour l'histoire de l'évolution romaniste

du mot « dogme*.

* M. Paul Lejay et la «Légende dorée ». — Dans la «Revue
d'histoire et de littérature religieuses» (mai 1905, p. 318), M. P. L.
s'exprime ainsi : « Jacques de Voragine est l'héritier tardif d'une
scolastique tombée en pleine décadence. Ses formules et ses ficelles
de théologien sont le résidu desséché de la vie. Le cadre est si peu
favorable que M. Broussolle (auteur du volume intitulé : Le Christ
de la Légende dorée) le déborde constamment. M. B. admire
l'ingénuité et la naïveté de l'auteur : n'est-ce pas tout simplement
l'artifice d'une pensée redevenue enfantine r * — Parfait.

* M. Charles Denis et le néothomisme. — A propos de

l'Esquisse d'une histoire des philosophies médiévales, de M. Fr.
Picavet, M. Ch. D. s'est demandé, dans les < Annales de philosophie
chrétienne » (avril 1905), pourquoi le néothomisme n'a pas triomphé.
Il en a donné la raison suivante: Les néothomistes ont eu le grand
tort de chercher à faire triompher la philosophie scientifique de
Thomas d'Aquin, en s'efforçant d'assimiler les découvertes modernes
à leurs doctrines anciennes. Or c'est là une impossibilité. Il fallait,
au contraire, accepter franchement les sciences modernes, les mettre
au lieu et place des erreurs de Thomas d'Aquin, et ne conserver
•de celui-ci que sa synthèse théologique et surtout sa théodicée,

que M. Denis trouve fondées. Voici ses propres paroles :

< C'est se mettre en fausse position que de proclamer une
philosophie de commande, comme cela est arrivé tout à coup en
1878. Sans doute Léon XIII ne voulait pas de psittacisme; il
répugnait à une répétition verbale, et il recommandait de tenir
compte des faits constatés certains en science et en philosophie qui



— 609 —

ne s'accordaient plus avec S. Thomas. Mais Léon XIII n'a guère
été compris dans certains milieux qui virent dans S. Thomas
l'équivalent d'une doctrine définie et officielle. Or, aucune philosophie

ne peut prétendre à un pareil privilège. Toute philosophie est
humaine, et la mettre sur le pied d'égalité avec le dogme, c'est
accomplir l'assimilation la plus fausse et la plus grosse d'équivoques.
M. Picavet ne nous dit pas assez que c'est ce qui arriva, surtout
dans l'enseignement des Universités romaines et dans la formation
intellectuelle de certains ordres religieux très puissants et très
autoritaires Cette philosophie fondée sur une ontologie purement
métaphysique ne peut authentiquer aucune des sciences fondées,
depuis Descartes, sur la connaissance sensible et expérimentale.
Pour tout bon thomiste, les sciences fondées sur la détermination
mathématique et rationnelle des phénomènes « distincts » sont pure
imagination, fantasmagorie subjective, idéalisme menant droit au
scepticisme Les choses en sont encore comme il y a deux cents
ans! Là oit mentalité thomiste se perpétue, avec elle se perpétue conflit

philosophico-scientifique sur toute la ligne. Mais il y a entre le
thomisme pris à la lettre et les sciences d'autres raisons d'inadap-
tabilité; les impossibilités ne sont pas seulement sur le terrain de
la Raison métaphysique, elles sont surtout dans le champ
de la psychologie. Prenez un bon manuel de théologie thomiste,
vous constatez que l'auteur dépense 30 à 40 pages pour définir
tout ce qui concerne la liberté, la responsabilité, les actes humains,
40 pages d'explications verbales Mais si vous avez la curiosité de
chercher le sens de chaque expression discutée, vous avez le
regret de constater que toute cette terminologie du XIIIe et du XVIe
siècle ne coïncide que très vaguement avec la terminologie
contemporaine reçue en France, en Angleterre, en Allemagne et en
Italie. Il en résulte que le jeune thomiste, après cinq ans d'études,
ne parlera plus en philosophie, en morale et en psychologie, le
langage de ses contemporains. Je le défie de s'entendre longtemps
et utilement avec un licencié, avec un aiédecin, un professeur, un
savant de notre temps C'est la plus triste défaite du thomisme
Retenons du thomisme la synthèse théologique.... Conservons
surtout sa théodicée si peu étudiée par ses modernes disciples
La raison est en soi, et la métaphysique reste une science et une
réalité. St. Thomas a montré cela d'une façon merveilleuse. Pourquoi

ne pas le défendre sur un terrain inattaquable? Si tant de
thomistes n'y songent pas, c'est qu'ils ne savent pas séparer sa
métaphysique de sa philosophie scientifique. Le jour où ils se
rallieront à Descartes, à Kant et Biran, le thomisme saura se
renouveler et vivre» (p. 80-83). — Peut-être sur ce dernier point,
M. Denis est-il trop optimiste.

Revue intern, de Théologie. Heft 51, 1005. 39



— 610 —

* L'abbé de Broglie et Mgr d'Hulst. A propos du volume
de l'abbé de Broglie sur « les fondements intellectuels de la foi
chrétienne», les «Annales de philosophie chrétienne» (avril 1905,
p. 98) publient la piquante recommandation que voici:
«L'apologétique de l'abbé de Broglie a eu cela d'original, à une époque
où il fallait du courage pour le tenter, d'être établie sur une
connaissance relativement exacte de la philosophie et de la critique
exégétique contemporaines. Depuis, le mouvement a fait un pas énorme.
L'abbé de Br. doit être relu avec son émule Mgr d'Hulst. Ils
eurent le pressentiment que les positions traditionnelles en exégèse,
en philosophie, en patrologie et en critique historique devaient être
profondément modifiées. Ceci, je ne l'ignore pas, les inquiéta beaucoup

eux-mêmes, sans les arrêter et sans les effrayer des suspicions
et des manœuvres des tenants des anciens procédés. Les congrégations
enseignantes s'étaient trouvées si bien des anciennes méthodes.
Aussi, l'Institut catholique apparut bientôt comme un foyer d'erreurs.
Depuis la mort de Mgr d'Hulst et de l'abbé de Broglie, depuis le
départ de Mgr Duchesne, l'exil de l'abbé Loisy, le départ ou le
silence d'autres excellents maîtres, l'Pnstitut attend un réveil. Ce

qu'il y a de piquant, c'est que l'abbé de Br. ait aujourd'hui pour
apologiste et pour éditeur M. le chanoine Largent. »

* L'« Apologétique nouvelle » de M. Brunetière. —- Les théologiens

romanistes étaient aux abois. Survint M. Brunetière, qui leur
cria : Salutem ex inimicis nostris A. Comte a voulu, en fondant le
positivisme, détruire le christianisme. Moi, je vais prouver aux
positivistes que l'on peut tirer du positivisme une métaphysique, une
morale, une sociologie, une religion, et que cette religion est le
christianisme 1 — Tel est le paradoxe, telle est la gageure. Ce sont
les termes mêmes que M. Baylac vient d'employer dans un très
intéressant article sur cette matière, paru dans la « Revue du clergé
français» Ci5 avril 1905): «La thèse soutenue par M. Br. est un
véritable paradoxe, presque une gageure; car il s'agit de faire
servir à l'apologétique chrétienne la philosophie qui précisément
s'était proposé de détruire et de remplacer le christianisme: il s'agit
en définitive de réconcilier deux ennemis qui semblent
irréconciliables » (p. 337J.

Aussi est-ce un hosannah à peu près général, poussé dans le
nouveau clergé, en l'honneur du nouveau libérateur, du grand
théologien, de M. Brunetière. Rares sont les opposants. M. Baylac, qui
est l'un d'eux, ne craint pas de dire au triomphateur du jour que
son livre sur « l'utilisation du positivisme » est un beau livre sur
A. Comte ou plutôt à propos d'A. Comte (p. 355), mais que sa
thèse ne porte pas. Voici pourquoi:



— 611 —

«Derrière les phénomènes, dit M. Baylac, il y a quelque chose;
c'est entendu ; mais ce quelque chose est-il cause de ces phénomènes

Nous ne pouvons le dire avec l'aide de la méthode positive,

mais seulement qu'il y a entre tels et tels phénomènes tels
et tels rapports, et, par exemple, que tel phénomène est condition
de tel phénomène, c'est-à-dire que l'un apparaissant l'autre
apparaîtra, l'un disparaissant l'autre disparaîtra. Admettons que la
condition de la constance et de la nécessité de ces rapports soit dans

ce qui est derrière les phénomènes. Nous disons donc que le support
des phénomènes est la condition de l'apparition de ces phénomènes:
mais nous ne pouvons pas dire qu'il en est la cause; ce qui serait
affirmer que nous saisissons quelque chose qui n'est pas un fait
ou un rapport de faits. Cette condition, qu'est-elle Elle est la
condition. Mais encore?—Elle est la condition; et il semble
impossible de dire autre chose: la condition, toujours la condition et
rien que la condition. Si le support des phénomènes pouvait être
dit cause, l'inconnaissable des phénomènes ne serait plus
l'inconnaissable, et de cet inconnaissable ou plutôt de ces inconnaissables,
il serait permis de s'élever jusqu'à YPnconnaissable, cause suprême
et raison dernière de ces inconnaissables, c'est-à-dire jusqu'à Dieu. Ce

passage et cette ascension nous sont inderdits avec la méthode positive.
« Si nous insistons tant sur l'Inconnaissable, c'est que toute la

valeur de la démonstration de M. Brunetière dépend entièrement
de lui et du sens qu'on lui donne. Si YPnconnaissable d'A. Comte
est l'équivalent de Dieu, c'est M. Brunetière qui a raison; mais si,

comme nous le pensons, il est impossible de dire, au moyen de
la méthode positive, que l'Inconnaissable et Dieu aient rien de

commun, XInconnaissable ne fournit plus « une base, un fondement
à la religion». Tout croule: la morale, et avec elle la sociologie»
(p. 350-3SI)-

Cette argumentation de M. Baylac paraît fondée, en tant qu'elle
est dirigée contre la méthode positive d'A. Comte, qui, en effet,
a fondé sa religion non sur Y Inconnaissable, mais sur l'humanité
(p. 351-354), et logique paraît la conclusion de M. Baylac: «Nous
ne croyons donc pas que l'apologétique chrétienne ait rien à gagner
à faire une certaine alliance avec le positivisme. Si, d'un côté, il
n'est pas douteux qu'A. Comte ait voulu ruiner le christianisme;
si, de l'autre, avec sa méthode, et pour rester fidèle à sa méthode,
il n'a pas pu atteindre et assurer le véritable fondement de la
morale, nous ne voyons pas le moyen d'utiliser son positivisme au
profit de la religion chrétienne» (p. 354).

Mais il va de soi que l'on peut démontrer par des arguments
autres que ceux d'A. Comte que l'Inconnaissable n'est pas seule-



— 612 —

ment un absolu quelconque, condition des phénomènes, mais encore
qu'il est la raison d'être et la cause première de tous les êtres

contingents, donc Dieu.
M. Baylac n'est pas moins bien inspiré, lorsqu'il remarque

que, si l'apologétique de Pascal a dû être, pour être appropriée à

son temps, psychologique et historique, celle de Chateaubriand
surtout poétique, l'apologétique d'aujourd'hui doit être, pour ainsi
dire, scientifique (p. 339). Très judicieuse aussi est la remarque
suivante, qui résume sa pensée dans toute cette question: « Puisqu'il
est impossible de ne pas faire de la métaphysique, et que les

positivistes eux-mêmes en font sans le vouloir, comme le Bourgeois
gentilhomme faisait de la prose sans le savoir, il ne s'agit donc

que de choisir une bonne métaphysique; et je crois bien que
l'ancienne est encore la meilleure — débarrassée, je le veux bien,
des questions oiseuses ou purement subtiles, de tout ce qui est

trop systématique, des questions d'école — rapprochée aussi davantage

des faits, rajeunie et élargie par les découvertes de la science
moderne; mais il est des thèses, les thèses fondamentales, dont le
fond ne saurait changer; et, par exemple, pour prouver l'existence
de Dieu, et, par conséquent, pour assurer le fondement de la morale,
il n'y aura pas d'argument meilleur que celui qu'a formulé l'Apôtre,
et que les grands philosophes ont toujours défendu: « Invi"sibilio,
Dei, a creatura mundi, per ea quœ facta sunt, intellecta, conspi-
ciuntttr: Dieu nous est connu par la connaissance que les créatures
nous en donnent. » Et M. Brunetière ne pourra pas nous accuser
de ne pas suivre ici la méthode historique, puisque cet argument
est l'argument d'un Platon, d'un Aristote, d'un saint Augustin, d'un
saint Thomas, d'un Bossuet, d'un Leibniz» (p. 359-360).

Toutefois M. Baylac paraît s'être fourvoyé lorsqu'il a déclaré
« excellente » (p. 357) la façon dont M. Brunetière a en quelque
sorte identifié la religion et la sociologie. Il dit : « Le caractère
essentiel de toute religion est d'être une société de croyances; —
Toute religion qui cesse d'être une société, cesse nécessairement
d'être une religion ; - Tout mouvement social étendu et
durable tend à prendre le caractère d'un mouvement religieux: telles
sont les trois propositions importantes que M. Brunetière démontre,
l'histoire en main, avec la méthode positive — qui ici est à sa place —
pour mettre bien en évidence le caractère essentiellement social de
la religion, la « nécessité » des liens qui unissent l'une à l'autre la
religion et la sociologie. Que peut signifier alors cette parole
essentiellement irréligieuse et anti-historique de Madame, mère du Régent :

« Chacun se fait sa petite religion à part soi » Ce qui s'exprime
ainsi aujourd'hui: «La religion est une affaire individuelle.» Non:
dans l'histoire, « toute religion, avant d'être autre chose, et de quel-



— 613 —

que manière qu'on essaie d'en définir l'essence, est association,
congrégation, communion, Eglise» (p. 357-358). — Il est impossible
d'admettre cette confusion de la religion et de l'Eglise. Que la religion
doive être pratiquée par des sociétés et même par la société, rien
de mieux; mais que la religion soit pour cela une société, nullement.

La religion est un lien, avant tout, individuel, entre l'âme
qui se reconnaît dépendante de Dieu et Dieu ; or un lien intellectuel

et moral n'est pas une société. Par là tombent toutes les
considérations que M. Brunetière déduit, comme autant de conséquences,
de sa méprise.

En somme, qu'il y ait dans le système positiviste et dans les
écrits d'A. Comte des parties que l'on puisse logiquement exploiter
contre le positivisme et même pour le christianisme, cela n'est pas
douteux. Mais de là à conclure à la découverte d'une apologétique
nouvelle fondée sur le positivisme, il y a un abîme.

* Curieux renseignements publiés dans la « Revue catholique

des Eglises». — N° de novembre içoq.: Dans une notice sur
les Russian Orthodox Missions du Rev. E. Smirnoff (London), il
est dit: «On en est encore aujourd'hui dans certaines régions de
la Russie au point où l'on en était dans les Gaules au temps de
St. Martin, où sur les bords de la Sprée au Xe siècle. Il y reste
encore beaucoup de payens à convertir. > — Dans une notice sur le
Future State du Rev. Gayford (London), il est dit : « D'après M.
Gayford, la doctrine du Purgatoire enseignée par le concile de
Trente s'harmonise avec l'enseignement de l'Ecriture et de la
primitive Eglise» (p. 556). —N° de décembre: Longue enquête sur ces
deux questions: 1° La réunion des Eglises catholique et protestante
est-elle possible et désirable? 2° Dans l'affirmative, sur quelle
base cette réunion pourrait-elle se faire? On a répondu, en somme:
Le désir d'union est général, mais une réunion immédiate est
impossible ; beaucoup estiment que la recherche immédiate des moyens
capables de réaliser cette réunion s'impose. Inutile d'ajouter que
les opinions les plus contradictoires ont été émises et que la question

de méthode et de critère n'a pas même été touchée. — Dans
une notice sur des réunions tenues à Oxford, il est dit: que d'après
M. Athelstan Riley, « l'Eglise d'Orient a jalousement conservé la
doctrine catholique sur les sept sacrements, la transsubstantiation
et l'invocation des saints » ; que « la réunion avec Rome serait
beaucoup plus pratique pour les anglicans qu'une déclaration
extérieure de complète communion avec le patriarche de Constantinople

» : que, d'après le principal de S. Stephen's House, l'Eglise
anglicane passera bientôt par une crise analogue à celle que subit
à l'heure actuelle l'Eglise de France ; que cette communauté de



— 614 —

souffrances hâtera le moment de la réunion des évêques des
provinces de Cantorbéry et d'York avec Rome (p. 616). — N° de janvier
190y. Eloge d'Erasme, de M. Lilly (anglican devenu catholique)
et presque de Renan, où l'on voit que lord Acton plaçait au
premier rang « le dogme de l'impartialité » (il ne disait pas de

l'infaillibilité). L'auteur de cet article, M. E. Dimnet, n'a pas craint
de dire : « Notre Lacordaire, si noble, si grand chrétien, si pénétrant

psychologue (l?j, n'est-il pas affligeant en maint endroit par
l'étroitesse de son point de vue Et combien de prêtres se sont
atrophiés en croyant sur sa parole que l'étude exclusive et répétée
de leur Manuel de théologie était le secret de la vigueur de l'esprit
Comme si l'on pouvait dire que l'on a étudié quand on n'a pas
vérifié 1 Et comme si le moindre effort pour vérifier ne découvrait
pas d'abord des champs immenses inconnus de la génération qui
a produit ces pauvres livres de commençants !» (p. 32;. On sent que
M. Dimnet, quoi qu'il dise, a conscience, non moins que M. Lilly,
d'avoir été illusionné par Rome, «la grande endormeuse». «Etant
donnés, dit-il, les progrès de l'histoire et celui d'une notion moins
étroite du surnaturel, on fait œuvre d'apologiste, même en ne
dissimulant rien de certains événements ou des hommes dEglise n'ont
pas eu le plus beau rôle, ou en montrant que la Providence s'est
parfois servie d'instruments que l'Eglise a rejetés ». Etc. Tout cet
article, très transparent, donne fort à penser. — Dans ce n° (p. 44-45),
M. Michaud est personnellement pris à partie et accusé de « partialité >

parce qu'il accuse Rome de ne pas vouloir la véritable union, mais
sa propre domination. Hélas! les faits ne lui donnent que trop raison,
et combien il voudrait avoir tort! Quant au Church Times qui nous
met en demeure d'avoir « à choisir entre l'obscurantisme et le progrès

», c'est-à-dire «entre la volonté d'adhérer à l'Eglise des huit
premiers siècles par une profession de foi rigide, et le désir de marcher
d'accord avec la science moderne», il se trompe. Nous n'avons pas
à choisir, mais à concilier, et cela ne nous est nullement difficile:
la foi des huit premiers siècles et la science moderne sont
parfaitement conciliables. Je plains le Church Times de ne le pas
voir. — Toujours dans ce même n°, très piquants détails sur le
budget de l'évêque de Londres (250,000 francs, le pauvre homme!),
sur ses garden-parties, etc. (p. 51). —-Dans le n° de février : Très
piquant aussi l'article de M. E. Armand sur « la formation du clergé
anglican », où il est dit que beaucoup de membres de ce clergé
sont des humanistes ; « toutefois, quand on leur demande où ils en
sont en fait de théologie, leur embarras devient extrême » (p. 88).
Et l'auteur ajoute que ce qui leur manque, « c'est une formation
théologique continue, sérieuse, une vue synthétique des vérités
chrétiennes » (p. 89). Beaucoup de « correspondances » personnelles à



— 615 —

propos de tout, mais pas de méthode. Voir les pp. 94-96. — Dans
le n° de mars: étude confuse, mais documentée, sur la « Confession
orthodoxe » attribuée à Pierre Mohila, métropolitain de Kiew: toutefois

on y voit clairement que ce n'est qu'un document théologique
et scolastique, plus ou moins bien rédigé, et dans lequel on a voulu
relater « tout ce qui a rapport à la foi, ni plus ni moins, et seulement

dans le sens des Pères » (p. 161-162).

* Apologie du protestantisme par un protestant. — M. Gaston
Frommel, dont nous avons signalé, dans la livraison précédente
(p. 394-397), les griefs contre l'espèce de protestantisme appelé
« symbolo-fidéisme », a ainsi cherché à justifier le vrai protestantisme,

dans la « Gazette de Lausanne » du 5 mai dernier, à
l'occasion de la séparation de l'Eglise et de l'Etat en France :

« La méthode religieuse protestante se définit : la recherche
de la vérité par le critère et sur la foi de la seule vérité, c'est-à-
dire, dans le domaine spécial de la religion, par l'examen. Cet

examen, puisque le protestantisme est chrétien, porte sur un objet
donné : sur l'Evangile tel qu'en témoignent ses sources originelles
et qu'il est intérieurement vécu par la conscience du croyant.
L'unité du protestantisme lui vient donc de son objet, c'est-à-dire
de l'Evangile. Elle est éminemment religieuse. Ses diversités, par
contre, résultent de la méthode, qui est essentiellement individuelle
et même individualiste. D'où il suit, qu'à le considérer de haut et
du point de vue statique, on jugera par la solidarité religieuse qu'il
réalise ou manque à réaliser entre ses membres, en l'un quelconque

de ses moments, s'il vit davantage de son objet ou de sa

méthode, s'il est plus chrétien ou s'il est plus protestant. Cette
considération, toutefois, serait, à elle seule, souverainement injuste.
Elle doit être complétée par une seconde considération. Le
christianisme protestant s'est affirmé et dégagé du catholicisme médiéval

par une réforme de la religion. Cette réforme qui date du XVIe
siècle n'a fait que d'y commencer. Elle se poursuit sans cesse.
Nous y sommes encore engagés, et n'avons d'autre instrument,
pour la mener à bien, que l'application toujours plus rigoureuse
d'un examen toujours plus pénétrant. On entrevoit, à ce simple
énoncé, de quelle portée morale fut à l'origine et reste encore,
pour le protestantisme, l'usage intransigeant de sa méthode. Et si,

tout à l'heure, on pouvait mesurer sa vitalité chrétienne à ses
aptitudes solidaristes, il convient maintenant, et tout à l'inverse, de

l'apprécier à l'inflexible ténacité de son particularisme. Partagée
entre ces deux tendances, l'une qu'elle doit à sa méthode et qui
la pousse, par un fractionnement continu, à sauvegarder la sincérité
de la foi personnelle, l'autre qu'elle doit à son objet et qui l'in-



— 616 —

cline à manifester dans l'amour la communion des croyants, quelles

ont été, dès lors, les phases régulières et les étapes normales
que la réforme protestante a fournies dans le monde Un coup
d'œil jeté sur son histoire nous l'apprendra, pourvu qu'on prenne
cette histoire là où les circonstances étrangères n'ont pas entravé
son développement.

« Or, qu'y voyons-nous Aussi longtemps que durèrent les
nécessités de la lutte, tant externe et contre le pouvoir politique
qui prétendait la régenter, qu'interne et contre les éléments
d'intellectualisme autoritaire qu'elle recelait encore, ce sont les scissions

qui prédominent. Sectes sur sectes surgissent et se multiplient au
point qu'en Angleterre et aux Etats-Unis d'Amérique on les compte
par centaines. Et pourquoi surgissent-elles si nombreuses r

Manifestement afin d'assurer aux fidèles les droits de l'examen et de
leur garantir l'intégrité de leurs convictions individuelles. Si bien
qu'on crut pouvoir prédire d'avance la dissolution du protestantisme
par l'unique application de sa méthode. Il n'en fut rien cependant.
D'abord parce que, au sein même de cette recrudescence
d'individualisme intraitable, une attraction contraire, l'attraction religieuse
ne cessait de réunir ce qu'il avait séparé ; ensuite parce que, une
fois cet endettement purificateur terminé, une seconde période
s'ouvrait, celle où libre enfin de l'héritage hétérogène qu'il avait
reçu de ses origines, il pouvait désormais laisser cours aux
inspirations proprement évangéliques qui l'appellent à rassembler, en
vue de l'action commune et dans le service d'un même Maître,
la famille de Dieu sur la terre. Chose curieuse, et pourtant naturelle

lorsqu'on la considère sous l'angle que nous avons indiqué,
ce sont les dissidences les plus dissidentes, les sectes les plus
sectaires, ce sont les descendants du puritanisme le plus étroit qui
ont inauguré cette seconde phase, la phase œcuménique de la vie
protestante. Je ne puis ici, faute de place, citer l'ensemble des
faits qui en témoignent. Je me borne à rappeler l'union récente
des trois grandes Eglises libres d'Ecosse : le rapprochement en
« Eglise libre nationale » — c'est le titre auquel elles prétendent —
des diverses sections du non-conformisme anglais par une confédération

qui vient de tenir son dixième « Concile annuel » et englobe
déjà 9652 pasteurs avec près de trois millions de communiants;
enfin le mouvement semblable qui se dessine au Canada, où les
communautés presbytériennes, congrégationnalistes et méthodistes,
comprenant plus du tiers de la nation, étudient en ce moment un
projet de fédération. Ce sont là des faits, dont la haute portée ne
saurait échapper à personne. Corroborés par beaucoup d'autres, de
moindre envergure mais non de moindre importance, ils parlent
clairement en faveur des aptitudes sociales du christianisme protes-



— 617 —

tant. Ils le prouvent capable, dès qu'un labeur suffisant de critique

et de purification interne l'y a préparé, de s'organiser pour
l'action collective en donnant corps à son unité spirituelle sans
sacrifice aucun de ses principes.

« Qu'on y prenne garde toutefois. L'unité qu'il atteint de la

sorte n'est pas du même ordre que celle du catholicisme. Il n'en
procède point pour l'imposer par contrainte, du dehors et de haut.
Il la conçoit spontanément : il y accède peu à peu ; il se la
propose comme une fin. Et la synthèse qu'il fournit, constamment
respectueuse des droits individuels, ne sera jamais l'unité simple
d'un corps brut, mais celle, organique, vivante et féconde, d'une
confédération librement consentie. »

Cet exposé est plus spécieux qu'exact, en ce sens que l'on
ne voit pas en quoi consiste « l'unité spirituelle » d'un système
dans lequel on nie et affirme la divinité de J.-C, la trinité, l'inspiration

des Ecritures, la réalité de l'incarnation, etc. ; système dans

lequel « l'objet », c'est-à-dire l'Evangile, est dépecé par « l'examen »

au point qu'il n'en reste souvent que des ruines, à savoir, pas même
un Christ historique, encore moins un Christ surnaturel, encore
moins un Christ-Dieu. Lorsque quelques protestants sont d'accord
pour affirmer soit le Christ historique, soit le Christ surnaturel,
soit le Christ-Dieu, on en profite pour dire que cet accord n'est
point imposé « par contrainte, du dehors et de haut », comme
dans le catholicisme comme si le catholicisme (que M. Frommel

confond avec le papisme) imposait ces croyances par contrainte.
Le catholicisme vrai, celui de l'ancienne Eglise chrétienne, constate,
par le témoignage historique (le seul possible, le seul logique dans
une question historique), quelle a été la doctrine professée de fait,
universellement, constamment et unanimement par l'Eglise, dès

le principe, doctrine reçue de J.-C. même par les apôtres et transmise

par ceux-ci et par les Eglises apostoliques. Où y a-t-il une
contrainte, une imposition, dans cette constatation faite selon toutes
les règles de la critique historique la plus stricte Ce témoigne
universel, constant, unanime, en matière de croyance historique,
n'est-il pas une garantie mille fois supérieure à un examen
individuel, qui peut être à la merci de l'arbitraire, de l'ignorance et
des caprices de chaque individu, comme nous en avons mille
preuves sous les yeux? Peut-être M. Frommel s'imagine-t-il que
ce travail de constatation historique n'est fait que par le pape et
la hiérarchie, et que le simple fidèle en est exclu Il en est ainsi
dans le papisme, où les consciences individuelles doivent, en effet,
se soumettre à l'autorité de la hiérarchie, et même du pape seul.
Mais telle n'est pas la situation des fidèles dans le catholicisme de

l'ancienne Eglise : car chaque fidèle peut faire ce travail ; seulement



— 618 —

il doit le faire avec méthode, selon le critère historique susdit; la

seule contrainte qu'il ait à subir est la contrainte historique des faits.

* Aug. Sabatier attaqué par M. P. Farei. — Il s'agit du
volume si surfait du regretté doyen Aug. Sabatier sur « Les religions
d'autorité et la religion de l'esprit». M. P. Farei, théologien
protestant, l'a jugé ainsi dans la Revue de théologie (de Montauban),
du Ier mars 1905 (pp. 137-139 et 155-159): «...La théologie de
Sabatier se réduit donc à n'être qu'une psychologie. C'est là ce

que j'appelle une mutilation qui lui fait payer cher le droit d'être
admise dans le chœur sacré. C'est d'ailleurs une psychologie fort
contestable qui se lance dans l'étude aventureuse de l'état d'àme
inconnu de l'homme primitif, et qui se trompe assurément quand
elle expose l'état d'àme mieux documenté de Jésus. Aussi
comprend-on que S. soit modeste pour la théologie et la réduise à ne
faire jamais qu'une œuvre incomplète : « La forme intellectuelle qui
exprime la foi est fatalement inadéquate à son objet et partant
symbolique » (p. 513/. Voilà enfin pour moi l'explication de ce
fameux mot « symbolique » que je ne comprenais pas. Elle est
donnée là par Sabatier, elle est confirmée par M. Ménégoz dans

son article sur l'abbé Lois}7 et Aug. Sabatier... Symbolique
signifierait inadéquate (Sabatier), approximatif (M. Ménégoz)... Le symbole
des apôtres serait l'approximation des apôtres Aussi la théologie
selon Sabatier pourrait-elle se comparer à Pénélope Aussi tra-
vaille-t-elle au jour le jour et pour l'heure qui passe... Nous avons
trouvé que sa théologie n'était pas une vraie théologie, mais une
psychologie: que serait-ce si nous allions découvrir que sa religion
n'est pas une vraie religion, mais tout autre chose:...

« Dans la religion de l'esprit de Sabatier, Jésus est plutôt
diminué, ramené dans le rang, dépouillé tout au moins de ses

attributs métaphysiques, qu'on déclare se trouver en dehors de

l'Evangile cl induire en idolâtrie On peut se demander si la
religion de l'esprit de Sabatier est une religion réelle. D'abord,
est-ce une religion chrétienne quand le Christ n'y est plus guère
qu'à l'état de souvenir, diminué et découronné r Je crains que cette
diminution soit appelée à s'accentuer encore et qu'à la fin Jésus
étant déclaré et devenu inutile, il n'y ait plus en présence que
l'homme et Dieu. Ce ne sera plus alors une religion chrétienne,
sera-ce encore une religion Je crains que l'homme y soit toujours
plus exalté et que l'identification entre l'homme et Dieu y devienne
si complète que l'homme ne reste seul et qu'il ne pense que tout
ce qu'il s'accorde à lui-même, il l'accorde à Dieu et que Dieu le
tient quitte La religion de l'esprit de Sabatier est, pour moi,
beaucoup moins une religion qu'une haute morale, c'est un stoïcisme



— 619 —

ayant contracté des éléments chrétiens qu'il est plutôt destiné à

perdre, et Sabatier est un Sénèque dont il n'est pas douteux qu'il
a connu St-Paul, mais qui s'est bien^ affranchi de la doctrine de

Tapôtre ...»
* L'Eglise arménienne et le concile de Chalcédoine. —

M. Têr-Minassiantz, archidiacre du clergé d'Etschmiadsin, a publié,
en 1904, un savant ouvrage sur son Eglise, ouvrage qui jette une
lumière sur les motifs pour lesquels son Eglise n'a pas admis le
concile de Chalcédoine. Les Bollandistes, dans la critique qu'ils en
ont publiée (Analecta Bollandiana, T. 24, fase. 2, p. 269-272), se

sont exprimés ainsi : « Il est bien difficile de ne pas remarquer que
les sympathies monophysites prirent en Arménie un air de plus en
plus accusé, à mesure que le nestorianisme gagnait du terrain en
Perse parmi les oppresseurs exécrés... M. Têr-M. estime qu'il ne faut

pas demander aux dogmes d'être conséquents et que l'enseignement

des chefs d'école monophysites peut et doit être isolé des

corollaires qui s'en déduisent le plus naturellement. L'Eglise
d'Arménie a fait, de cette distinction assez gratuite, une application
plus arbitraire encore, s'il est vrai qu'elle professait les doctrines
de Julien d'Halicarnasse dans le temps même où elle décrétait
d'hérésie leur inventeur. Voilà de quoi fournir un argument topique
à ceux qui trouvent que le désir de se comprendre et de s'entendre
ne brilla guère en ces luttes malheureuses... L'auteur domine son
sujet de très haut... Ce livre donne l'idée la plus avantageuse de
l'activité scientifique qui règne aujourd'hui dans certains centres du
clergé arménien grégorien. »

* La « Revue internationale de théologie » et M. le chancelier
Lias. — Dans le n° du 5 mai 1905 du „Church Family
Newspaper", notre ami M. le chancelier Lias s'est étonné que le dernier

n° de la Revue contînt si peu de documents orientaux et
anglicans. La chose n'est que trop facile à expliquer du côté des

Orientaux, qui sont très occupés de leurs propres questions
intérieures, et cette raison est peut-être plus fondée encore en ce qui
concerne les anglicans, dont les divisions remplissent les journaux
religieux. En pareil cas, il est naturel qu'on oublie les affaires du
dehors, et que, si l'on parle de temps à autre de la question de
l'union des Eglises, ce soit plutôt pour la mentionner que pour
chercher à la résoudre. Le présent n° de la Revue contient un
important article de M. le professeur Swetloff, qui prouve combien
est ferme et persévérant le désir de nos amis de Russie de
conduire à bonne fin les explications commencées. Il contient également

un discours de M. Kiréeff où la même note est fermement



— 620 —

et éloquemment accentuée. Malgré les oppositions passagères de
quelques théologiens russes et grecs qui ne connaissent
qu'insuffisamment l'état des esprits et des questions en Occident, nous
sommes persuadés qu'avec le temps nécessaire l'entente désirée se
réalisera. Labor improbus omnia vincit, et surtout : Quoniam omne
quod natum est ex Deo, vincit mundum; et hœc est victoria quœ
vincit mundum, fides nostra (I Joann. V, 4).

Quant à la sympathie des anglicans, si elle nous fait aussi
complètement défaut que l'affirme M. le chancelier Lias, nous nous
joignons à lui pour le regretter. Mais nous n'en serions que peu
surpris. L'Eglise établie d'Angleterre se peuple tous les jours
davantage de prêtres et même d'évêques qui paraissent plus
ultramontains que vraiment catholiques ; or il est évident que les anciens-
catholiques, qui s'éloignent de la papauté anticatholique, ne
sauraient être exactement compris de ceux qui s'en rapprochent.
Nous n'en continuerons pas moins notre œuvre de réforme théologique,

ecclésiastique et religieuse. Pour cette œuvre, il n'est pas
nécessaire d'être nombreux : les impondérables sont quelquefois
plus actifs et plus pénétrants que les colosses, en religion surtout.
Nous avons réussi à provoquer depuis 1873, dans le clergé
romaniste, un grand mouvement de recherches théologiques, mouvement

que les prochains événements de France ne feront que fortifier,

et qui ne pourra que se rapprocher de l'ancien-catholicisme.
Les formes et les attitudes ecclésiastiques seront peut-être
différentes, mais l'esprit des unes et des autres sera le même. Cette œuvre
considérable, qui aura certainement son contre-coup dans toute
l'Eglise romaine en Allemagne, en Autriche et ailleurs, suffira
amplement à notre zèle et à nos efforts. Si l'Eglise anglicane nous
refuse sa sympathie dans cette nouvelle phase de la réforme catholique,

ce sera probablement à son détriment : car son insularité
théologique, déjà trop grande, le deviendra davantage encore. Les
protestants n'auront sans doute pas cette indifférence, pas tous du
moins. M. le chancelier Lias peut voir déjà, par ces réflexions,
quoique très incomplètes, que la mission des anciens-catholiques
ne fait que croître en importance, malgré la défection de quelques
amis, et que, loin de nous décourager, nous sommes plus laborieux
que jamais.

Le Directeur-Gérant: Prof. Dr E. Michaud

Jerne. — Imprimerie Stämpfli & Cie.



Verlag von 0. A. Schwetschke und Sohn, Berlin W, 35.

Bischof von Anzer
die Berliner amtliche Politik und die evangelische Mission.

Von

Friedrich Nippold.
'
Preis Mk. 1. 80.

Römische Taktik
in den Vereinigten Staaten.

Von

Karl Knortz,
Evansville. Indiana.

Preis Mk. 1.50.

Beiträge zur Reformationsgeschichte.

Bibliographia Brentiana.
Bibliographisches Verzeichnis der gedruckten
und ungedruckten Schriften und Briefe des

Beformators Johannes Brenz, -ft Nebst
einem Verzeichnis der Literatur über Brenz,
kurzen Erläuterungen und ungedruckten Akten.

Mit Unterstützung der Württembergischen
Kommission für Landesgeschichte

bearbeitet von

Lie. Di. W. Köhler,
Privatdozenten an der Universität Oiessen.



Verlag von 0. A. Schwetschke und Sohn, Berlin W, 35.

Lie. Friedr. Reinh. Lipsius:

Kritik der theologischen Erkenntnis.
Preis Mk. 5. 50.

Dr. Emil Ott:

Die Religionsphilosophie Hegels,
in ihrer Genesis dargestellt und in ihrer Bedeutung für die

Gegenwart gewürdigt.
Preis Mk. 3. —.

D. Georg Graue:

Selbstbewusstsein und Willensfreiheit,
die Grundvoraussetzungen der christlichen Lebensanschauung

mit besonderer Berücksichtigung ihrer modernen
Bestreitung geprüft und dargestellt.

Preis Mk. 3. 20.

Dr. Karl Heim:

Das Weltbild der Zukunft.
Eine Auseinandersetzung zwischen Philosophie, Naturwissen¬

schaft und Theologie.
Preis Mk. 4. —, gebunden Mk. 5. —.

Professor Goswin Uphues:

Religiöse Vorträge.
Preis Mk. 1. 80, kartonniert Mk. 2. 40.

Professor Dr. J. Kohler:

Der Geist des Christentums.
Preis Mk. 1.20.

Professor D. A. Dorner:

Grundprobleme der Religionsphilosophie.
Yot t r ä g e. Preis Mk. 3. 20.


	Chronique

