Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)
Heft: 51

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

P. BatirroL: Etudes d'histoire et de théologie positive,
[I* série: L’eucharistie, la présence réelle et la trans-
substantiation. Paris, Lecoffre, in-12, 3 fr. 50, 1905.

Ce volume est trés intéressant, en ce sens 1° qu'il con-
tient des renseignements importants et de 'érudition; 2° qu'il
est, dans l'intention de l'auteur, un effort sérieux pour essayer
de sauver les doctrines romaines sur 'eucharistie ; 3° qu'il con-
tient aussi des aveux indirects contre ces mémes doctrines;
4o qu’en somme, & mon avis du moins, il est trés faible sur
certains points, si faible qu'on peut considérer tout l'échafau-
dage eucharistique de Rome comme ruinég.

J'espere mettre cette derniére assertion en pleine lumiere,
dans une étude plus détaillte que ne peut 'étre une simple
notice bibliographique. Je me borne donc, pour le moment, &
quelques réflexions.

Les simples titres suivants sont déja un aveu qui prouve
en faveur de la sincérité de l'auteur, mais contre le dogme
de la transsubstantiation, si 'on doit entendre par dogme une
doctrine «crue partout, toujours et par toutes les Eglises de
méme foi». Effectivement, lorsque l'auteur étudie l'eucharistie
au I siecle, il intitule simplement son étude: «L’eucharistie
dans le N. T.» Lorsqu'il 'étudie au II° siecle, il dit: «Le
véalisme au second siecle», comme sile réalisme n'apparaissait
qu'au IIe siecle, et comme s’il n'en avait pas encore €été ques-
tion au I°. Puis, pour caractériser 1’époque suivante, l'auteur
dit: «Premieres théories du réalisme», comme si le prétendu
réalisme du II® siecle n'avait €été qu'un réalisme en germe, non
expliqué, non réfléchi, peut-étre méme inconscient; étrange
foi! Ce n'est que plus tard qu’'on émet une théorie. Puis, plus
tard encore, «élaboration de la notion de conversion»; quels
mots graves! Le réalisme précédent n'était pas encore une



— 558 —

conversion ; il n'est devenu conversion qu'aprés une élabora-
tion ! Enfin, dernier titre: «Conversion et franssubstantia-
tion»! Nous y voila! N'est-ce pas insinuer que la transsubs-
tantiation n'est ni dans 1'Ecriture, ni dans la croyance des
premiers siecles, et qu'elle n’est que le résultat de la spécu-
lation de certains théologiens, a la suite de théories et d'éla-
borations ? Donc, évidemment, elle n'est pas un dogme divin,
enseigné par le Christ, mais seulement un systéme d’explica-
tion, systéme accepté des uns et repoussé des autres. Cette
premiere considération me semble déja trés grave.

La suivante ne l'est pas moins. LLorsque lauteur cherche
a préciser quelle a été la doctrine des premiers chrétiens et
des premiers docteurs sur l'eucharistie, il est treés sobre d'in-
dications, et il n'en cofite pas a sa sincérité d'avouer qu'ils
ne se sont pas exprimés sur le comment, et méme qu'ils n’ont
pas toujours été clairs.

Par exemple, il s’exprime ainsi sur Ignace d’Antioche (p.
123): «Rien n'est malaisé comme de ramener & une définition
claire les expressions multiples auxaquelles St. Ignace a lié
I'idée de leucharistie. Les 7mages dont il use et dont sou-
vent il est le seul a avoir usé, ajoutent a la confusion. Sur-
tout, St. Ignace a pour nous ce forf, qu'il n’a jamais parlé direc-
tement de l'eucharistie, mais seulement par allusion, par miéta-
phore : il est foujours a coié du sujel qui est le noire.» N'est-
ce pas grave quun évéque comme Ignace, parlant d’un sujet
d’une telle importance, n'en parle que par métaphore, et qu'il
soit toujours a coOté du point de vue qui est celul des roma-
nistes?

Mais continuons. Relativement a St. Justin, M. Batiffol
dit: «Avec Justin, la spéculation chrétienne n'en est pas en-
core arrivée a ce stade de son développement. On peut dire
méme que fustin n'a pas plus de théorie du réalisme de !'eu-
charistie, qu'il n'en a du yéalisme de I'incarnation... Nous
donnons congé, par 1a, aux sens subfils que l'expression xare
usrafolyy a suggérés a trop de dogmnatistes, car on a ¢été jus-
qu'a wvonloir y découvrir une théorie de la conversion de la
substance du pain en la substance du corps du Christ. Pareille
métaphysique w'existe pas pour St Jusiin, dont la pensée s’est
arrétée au seurl du mystere eucharistique» (p. 148-149). Ainsi
donc, selon le savant recteur de linstitut catholique de Tou-



— 559 —

louse, St. Justin n’a pas eu l'idée de la fameuse conversion
substantielle appelée transsubstantiation. Cette déclaration est &
noter a l'adresse des théologiens qui prétendent que, si l'an-
cienne Eglise n’'a pas connu le mot transsubstantiation, elle a
connu la chose. Bref, dit M. Batiffol, «la pensée de St. Justin
est loin d’étre arrétée» (p. 132).

Touchant St. Irénée, il concede ceci: «Quant a expliquer
comment le pain de 'eucharistie est la chair du Christ, le vin
son sang, Irénée n’en prend pas plus soin que ne faisait Jus-
tin, car ils s'interdisent de spéculer sur les mystéres de la
foi. De plus, le rapport de la chair du Christ au pain eucha-
ristié est un probléme qui, pour étre abordé autrement que
in confuso, exige que le probléme de l'incarnation ait été lui-
méme posé en termes précis. Irénée, Justin, viennent ¢rop #0z.
Tous deux sont obligés de rester aux abords de ces problemes
sans les poser, et de s'en remettre a la toute-puissance de
Dieu comme a l'explication premitre et derniére» (p. 162).

Ainsi donc, si j'ai bien compris la pensée de M. Batiffol,
une chose est claire, & savoir : qu'au second siécle, ni avecIgnace,
niavec Justin, ni avec Irénée, il n’était question d’expliquer le com-
ment de l'eucharistie, c'est-a-dire la maniére dont on commu-
nie (comme dit St. Paul) au corps et au sang du Christ, en
mangeant le pain et en buvant le vin sur lesquels a été faite
la priere, ou l'action de grace (eucharistie), de la communauté
des fideles. Et cependant, tout en faisant cet aveu, M. Batiffol
attribue a ces mémes Peéres 'explication réaliste. Lorsqu’il veut
caractériser leur doctrine, il emploie le mot «réalisme» (p. 147,
138, etc.). Il emploie méme ce mot, en parlant de I'Eglise nais-
sante, qui, selon lui, «a été au réalisme de son premier mou-
vement» (p. 53).

M. Batiffol doit connaitre les différences de sens qui exis-
tent entre le symbole et la fOgure vide, entre la vérité, qui
est une réalité spirituelle, et le réalisme, qui se dit plutdt des
réalités matérielles. Il sait que les symboles (non les figures
vides, mais les svmboles avec réalité spirituelle) ont existé
nombreux dans I'A, T., et qu’ils existent aussi dans le N. T.;
il sait que le mot symbole a été souvent appliqué, dans le
sens de réalité spirituelle et mystique, par les Peres, aux
rites liturgiques, et notamment a l’eucharistie, Il sait que J.-C.
a insisté sur cette vérité capitale que ses paroles sont esprit



— 560 —

et vie. 1l sait que, dés le principe, il a été dit aux fideles que
la lettre tue et que l'esprit vivifie. Pourquoi donc ne veut-il
pas que l'Eglise primitive ait entendu les paroles eucharisti-
ques dans le sens spirituel et vivant, et non dans le sens lit-
téral, matériel, qui tue? Pourquoi écrit-il, sans 'ombre d'une
preuve, que «linterprétation symboliste est un rajffinement que
la foi de I'Eglise naissante n'a pas soupg¢onné» (p. 53)? Pour-
quoi veut-il que les premiers fideéles aient €té oublieux de l'en-
seignement formel du Christ et qu'ils lui aient préféré le litté-
ralisme et le réalisme?

Si M. Batiffol me réplique que par «réalisme» il n'entend
ni le littéralisme, ni la présence matérielle, japplaudirai. Mais
alors je lui ferai remarquer que le mot «réalisme», employé
par lui & maintes reprises, tend a signifier, dans son sens
obvie, la réalité¢ matérielle. Et de fait, les explications qu'il
donne de la pensée de Justin et d'Irénée tendent & faire croire
qu'ils ont admis la présence matérielle. Chose piquante, M.
Batiffol, qui gourmande les subtils transsubstantialistes de ce
qu'ils ont interprété le xaze usreodyy de St. Justin dans le
sens d'une conversion substantielle (p. 149), ne s'apercoit pas
qu’il l'interpréte lui-méme dans un sens non moins fantaisiste,
lorsqu’il traduit ces mots ainsi: par assimilation (p. 145), ou
encore : selon les lois naturelles de la nutrition (p. 148), comme
si la métabole n’était pas une métaphore ou un symbole, et
comme si les mots n'étaient pas pris maintes fois dans un sens
autre que le sens littéral, donc dans un sens spirituel et mys-
tique, sens vrai, recouvrant une Vérité positive quoique non
matérielle. Ces notions de grammaire et de critique philologi-
que sont élémentaires. Aussi l'explication que M. Batiffol
donne de la doctrine de St. Justin me semble-t-elle erronée,
par l'emploi qu'il se permet des mots «réalité» et «réalisme».
Par exemple, p. 147, il dit: «Le pain et le vin sur lesquels
est prononcée la formule de priere, deviennent ce qu'ils n'é-
taient pas, la chair et le sang du Christ: v edyaoiornIsioer
Tgogry Exelvov Tod cagromomIEévrog InGod xai odoxe xal alpe
diddyInusy elvars. Dans la pensée de M. Batiffol, St. Justin
aurait voulu dire que le pain et le vin deviennent wmaiérielle-
ment la chair et le sang du Christ. Or cette citation est in-
complete; il manque précisément, entre autres, les mots
xare perefolny, qui ruinent le réalisme matériel et qu'explique




— 561 —

seule la vérité spirituelle ou la réalité mystiqgue. Comment M.
Batiffol a-t-il pu commettre une telle omission, pour faciliter
ailleurs l'addition du mot #éalisme tout court?

Ce n'’est 12 qu'un point entre plusieurs autres. Mais, d’au-
tre part, que d'excellentes choses a signaler dans ce volume,
sur le critérium catholique, sur la hiérarchie, sur les simples
fideles, etc.! J'y reviendrai. E. Micuaub.

Biobliotheque générale des Sciences sociales: Tome
XXVI, Religions et Sociétés. Paris. F. Alcan, in-8°, 287
p., 1905, 6 fr.

Ce volume s'ouvre par une eXxcellente préface de M.
Théodore Reinach, dans laquelle il blame et regrette la sup-
pression des Facultés de théologie catholiques, mesure prise
par le gouvernement de la République francaise «dans une
heure d’'imprévoyance.» On ne saurait mieux dire. Que les
ambitions de Rome, les intrigues de la papauté, l'étroitesse
des congrégations romaines et autres, le misérable enseigne-
ment des séminaires francais, les agitations politiques et per-
turbatrices d'un clergé ignorant et fanatique, aient poussé le
gouvernement & cette mesure, cela est certain. Mais le gou-
vernement pouvait mieux faire: il pouvait noblement se ven-
ger et se défendre en réformant les Facultés de théologie au
lieu de les supprimer; il pouvait y nommer des ecclésiastiques
instruits, et surtout les soutenir dans leur position officielle
contre les évéques. Quelques-uns auraient tenu bon contre les
ridicules anathémes de Rome; tous n’auraient pas eu la fai-
blesse de caractere de MM. Loisy et autres. La résistance
aurait entrainé quelques €évéques. Peu 4 peu un clergé aussi
francais que catholique se serait formé sans le pape et contre
le pape, comme dans l'ancienne Eglise, et la science libre efit
sauvé une fois de plus I'Eglise et le pays.

On comprend que, dans cette situation, des esprits distin-
gués, convaincus de la nécessité de la religion, convaincus du
moins que la science historique et la science sociale ne sau-
raient éliminer le fait de la religion et des religions, veuillent
réparer 1'élimination, opérée par le gouvernement, de tout en-
seignement religieux, méme historique et social, dans les éta-

Revue intern. de Théologie. Heft 51, 1905. 36



— 562 —

blissements d'instruction publique. C’est dans ce but que, soit
au musée Guimet, soit a I’Ecole des hautes études sociales,
des conférences ont été instituées. Le présent volume en con-
tient sept sur des sujets fort intéressants. En voici les titres:
1. Du progreés en religion, par Th. Reinach; 2. Le christia-
nisme des premiers si¢cles et la question sociale, par A. Puech;
3. Les freres du libre Esprit, par Raoul Allier; 4. Le chris-
tianisme et la démocratie, par A. Leroy-Beaulieu; 5. Le chris-
tianisme et le socialisme, par le méme; 6. L’islamisme en face
de la civilisation moderne, par Carra de Vaux; 7. Le Babisme
et le Béhaisme, par Hipp. Dreyfus.

Ces études ne sont pas toutes d'égale valeur. On remarquera
dans celles de M. A. Leroy-Beaulieu des confusions et des
méprises qui amoindrissent singulierement la démonstration?).
Je ne saurais entrer ici dans les détails. Les lecteurs instruits
auquels les auteurs s'adressent, n'auront qu'a se féliciter de
les avoir lues. E. M.

A Confession of Faith in the Very Words of Holy Scripture.
Compiled by Samuel SMiTH, M.P. (London: Hodder and
Stougthon. 94 pp. 1 sh.).

The compiler of the thirty chapters of this little book,
who bears a name well know in religious and political circles,
and of whose pure and sincere intentions one cannot enter-
tain a shadow of a doubt, has propounded to himself the pro-
blem of “how to draw up creeds which shall truly exhibit the
fundamental truths of revelation, without the cramping lan-
guage of scholastic theology,” how to “exhibit these truths in
fair proportions and in language that does not hamper the
growth of Christian knowledge.” He can think of no other
way than by letting Scripture speak for itself. Accordingly,
he has taken the pains to search out, assort, and group in
separate chapters, without a word of “note or comment,” texts
of Seripture bearing on the fundamental truths, doctrines, and
duties of the Christian religion. It is a sort of concordance in
miniature ; though how far and in what sense it mayv be what
it professes itself to be—A Confession of Faith”’—we will

1) Voir le Catholigue national du 8 avril 1905, p. 25-27.



— 563 —

not take upon ourselves to say. There are the textes, say on
baptism and the Lord's Supper—grouped fully and faithfully
enough—but what of their explanation by different minds and
different schools of thought, and how under these circumstances
can they form anything approaching to a common basis for a
“Confession of Faith”?

Le P. Hipp. DELEHAYE, S. ]., Bollandiste: Les légendes ha-
giographiques; Bruxelles, Société des Bollandistes, 14, rue
des Ursulines, in-18, 1905.

Voici enfin, sur ces matieres toujours délicates et souvent
difficiles, un excellent livre, plein d’érudition et surtout de
parfait bon sens et de grande loyauté. Les historiens ecclé-
siastiques et surtout les hagiographes ne sauraient assez 'étu-
dier.

On sait que, sous les titres d'Acta Sanctorum, de Vies
des Saints, etc., on a publié une quantité de prétendus faits,
miraculeux surtout, qui n'ont jamais eu lieu; qu’on a raconté
par le menu la vie de Saints qui n'ont jamais existé; et que
s'embarquer sur cette mer de légendes, dorées & plaisir, c'est
naviguer en pleine fantaisie. Il n'y a plus 2 se le dissimuler :
on a fabriqué des Vies de Saints, on a brodé des légendes,
on a menti par piété, pro pietate mentiri. De la I'embarras
des admes pieuses; concluant du particulier au général, elles
se figurent qu'il n'y a plus rien de vrai dans U'hagiographie;
et passant, par analogie, de l'hagiographie a l'exégese, a la
dogmatique, elles croient que c’est toute la religion qui s'écroule.
Elles se trompent. La seule chose qui croule, c’est 'erreur et
non la vérité; c'est la fausse hagiographie, la fausse exégese,
la fausse dogmatique, et non la vraie. La vérité ne peut étre
que consolidée par l'écroulement de lerreur: voila ce dont
il faut bien se persuader. Les vrais critiques ne sont donc
pas des démolisseurs de la religion, mais des purificateurs et
des sauveurs.

Clest ce qu'a compris, depuis longtemps déja, la société
des Bollandistes; et c’est dans ce sens que l'un d'entre eux
vient de publier le volume en question, oit il explique, avec
une perspicacité psychologique trés rare, le double travail



— 564 -

des masses et des hagiographes, comment se forme peu &
peu une légende, sous l'empire de quels sentiments, com-
ment elle est racountée et amplifiée; ensuite, comment un cri-
tique doit se mouvoir dans cette foule de documents ou I'ima-
gination a joué un si grand role; ce qu'il faut penser des
Acta stncera de dom Ruinart et des Suppléments de Leblant;
comment on peut discerner, & propos d'un Saint (par exemple
St. Procope de Césarée), l'histoire et la légende, comme on
peut distinguer en théologie le dogme strict et la spéculation
théologique; enfin comment des légendes et des cérémonies
payennes ont été admises dans l'hagiographie et la liturgic
chrétiennes. L’auteur illustre ses explications par de nombreux
exemples, avec, je le répeéte, autant de noble sincérité que de
raison et de science.

11 tient naturellement pour le culte des Saints, mais sans
dissimuler les méprises du VII® concile cecuménique (p. 156)
et autres; il maintient tout ce gqu'une légende peut contenir
de vrai, et ne rejette que ce qu’elle contient d'erroné (p. 259-
260). Mais aussi, d’autre part, il fait sur les erreurs les aveux
les plus catégoriques, et c'est ici surtout que son livre est
précieux. Il m’est impossible de signaler toutes les pages qui
mériteraient d'étre citées ; c'est la moitié du livre qu'il fau-
drait reproduire. Voici quelques textes:

P. 2: «Ce n'est pas a dire que les hagiographes aient
absolument dédaigné ce genre de fantaisies (fables). L'auteur
de la vie des saints Barlaam et Joasaph a incorporé dans sa
compilation plusieurs apologies.» — P. 4-5: <«Les romans
hagiographiques sont fort nombreux et quelques-uns remon-
tent 4 une trés haute antiquité. Citons les actes de Paul et
de Thecle, et cette collection des actes apocryphes des apd-
tres a4 qui fut réservée une si longue et si extraordinaire for-
tune. On connait assez le roman des Clémentines, dont le ré-
sumé fit longtemps partie des plus célebres collections hagio-
graphiques.» — P. 6-7: «Y a-t-il des mvthes hagiographiques’
Les hagiographes ont-ils du moins utilisé des éléments mythi-
ques? Je ne vois aucune difficulté a I'admettre, et nous cons-
taterons qu'ils ont appliqué a des saints plus d'un récit qui
se rattache a la mythologie antique.» — P. 11: «Il est &4 peine
besoin d'insister sur la place considérable occupée par la
légende, sous toutes ses acceptions, dans la littérature hagio-



— 365 —

graphique... Cest méme a I'hagiographie que le terme est
emprunté, La légende est primitivement I'histoire qu'il faut
lire le jour dela féte du saint, legenda. » — P. 173-175: «Clest
un fait reconnu que les grands recueils de muracles que nous
a légués le moyen aAge, sont des compilations ou les matériaux
les plus disparates se trouvent mélés sans discernement, et
qu'il ne faut par conséquent exploiter qu'avec la plus extréme
circonspection. La littérature hagiographique grecque est nota-
blement moins riche que la latine en collections de ce genre;
mais celles qu’elle posséde dépassent de beaucoup les autres
en invraisemblance et en bizarrerie.» Le P. D. cite en parti-
culier le recueil des miracles de St. Menas, attribué a Timo-
thée d’Alexandrie: c'est du pur paganisme. — P. 212: «ll
peut arriver que des légendes, dont la dépendance purement
littéraire vis-a-vis de l'antiquité payenne est constatée, finis-
sent par donner naissance a un culfe. L'histoire des Sept Dor-
mants est a lorigine un roman pieux qui, insensiblement,
quitte le domaine de la littérature pour passer sur le terrain
de la liturgie. Les héros d'un pur récit d’imagination sont
honorés comme des saints dont on désigne la sépulture et
dont on se procure des reliques. Barlaam et Joasaph, person-
nages principaux d'un roman bouddhique, sont bien tardive-
ment arrivés aux mémes honneurs.» — P. 119-120: «II faut
bien l'avouer, la littérature hagiographique a été déshonorée
par quelques faussaires qui ne sauraient trouver d'excuse
dans leur naiveté, Des faux audacieux, produits du smensonge
et de l'ambition, ont longtemps égaré des esprits trop crédu-
les et des critiques trop peu défiants. Citons, par exemple, la
légende cypriote de St. Barnabé, la trop fameuse translation
de St. Denis a Ratisbonne, la vie de St. Maur par le prétendu
Fauste, qui n'est autre qu'Odon de Glanfeuil, la passion de
St. Placide par Pierre Diacre sous le nom de Gordien. Le
moine de Glastonbury qui remania la légende de Joseph d’Ari-
mathie, les premiers auteurs des légendes apostoliques de
France, ne peuvent, devant le tribunal de lhistoire, exciper
de leur bonne foi. On se détourne d’eux avec mépris, tout en
admivant la simplicité de leurs dupes». Voir aussi p. 123-124,
Etc., etc.

Est-ce clair? Donc un grand travail d’épuration s'impose
sur toute la ligne, je veux dire en hagiographie non moins



— bBb66 —

qu'en exégese et en théologie dogmatique. Et cette épuration

doit se faire, non pas arbitrairement, mais d’aprés des reégles

strictes de critique positivement scienlifique. LA est le salut,
E. MicHAUD.

E. vox DosscHUTZ: Das apostolische Zeitalter. Halle a. S.
1905. 70 S.

Die Schrift ist das 9. Heft der Reihe I der _religionsge-
schichtlichen Volksbiicher“. In der Einleitung wird gesagt,
dass die neuere Forschung den Nimbus zum guten Teil zer-
stort habe, der auf dem apostolischen Zeitalter ruhte als dem
unerreichbaren Ideal der christlichen Kirche, da diese sich der
unbedingt normativen Leitung der Apostel als der weltumspan-
nenden Missionare, grundlegenden Organisatoren und unfehl-
baren Lehrautoritiiten erfreuen durfte: ,Dennoch bleibt auch
fiir die kritische Betrachtung das apostolische Zeitalter, oder,
wie wir lieber sagen: das Urchristentum, eine der wichtigsten
Epochen im Leben der christlichen Kirche, der nur die Refor-
mationszeit zur Seite treten kann. Es ist die Zeit, da das
Evangelium sich in seiner ersten Urspriinglichkeit auswirkt in
der Welt... Es schafft sich einen Organismus, einen Leib in
den christlichen Gemeinden. Aber indem es sich dazu der
vorhandenen Stoffe, der Menschen mit all ihren von lange her
eingewurzelten Anschauungen und Gewohnheiten bedient, geht
es selbst mannigfache Verbindungen ein, die zu einer allméh-
lichen Triibung, Verweltlichung fithren. Das Resultat ist die
katholische Kirche . . .* Unter den Quellen des apostolischen Zeit-
alters ist die sogenannte Apostelgeschichte nur mit vorsichtiger
Kritik zu benutzen: ,Der gegen Inde des ersten Jahrhunderts
schreibende Verfasser hat gewiss sein bestes Wissen hier nieder-
gelegt. Aber er ist selbst abhingig von guten, jedoch unzu-
linglichen Einzelquellen, und er ist in seiner Auswahl, Grup-
pierung und Gestaltung des Stoffes bestimmt durch Gesichts-
punkte seiner Zeit ... Die neuere Forschung ist sich dariiber
einig, dass als Quellen ersten Ranges die Paulusbriefe zu gelten
haben. Dazu haben wir gelernt, auch die Evangelien fir das
apostolische Zeitalter auszunutzen, sofern die Herrnworte hier
einerseits ganz unmittelbar normativ gewirkt haben, anderseits
in der verschiedenen Fassung der Herrnworte sich Erfahrungen



— 567 —

spiegeln, die die christlichen Gemeinden gemacht haben . ..
Der spiteren Zeit gehoren mnach der sich immer mehr ver-
breitenden Ansicht der neueren Kritik die ganzen sogenannten
katholischen Briefe, ... auch einzelne der unter dem Namen
des Paulus gehenden an.“ Dazu kommen die Schriften der soge-
nannten apostolischen Viter, die einst dem Neuen Testament
eingereiht waren: ,Breiter und flacher als die paulinischen
Briefe, lassen diese Schriften doch in das Lieben der Gemeinden
oft tiefere Blicke tun. Von der spiteren Kirchlichen Literatur
unterscheidet sie ihr naiver, untheologischer, man darf sagen
unliterarischer Charakter: das ist eben urchristlich! Am unge-
niigendsten ist die Uberlieferung fiir die allerersten Anfinge.
Sie liegen wie die Urspriinge alles Lebens im Verborgenen.
Hier muss die Wissenschaft, wenn sie ehrlich sein will, ihr
Nichtwissen eingestehen. Nur hiite man sich vor Verwechs-
lungen: der Verzicht auf Erklirung bedeutet ebensowenig
Leugnung der Tatsdchlichkeit wie unbesehene Anerkennung
aller spiteren Vorstellungen dariiber.® Die Darstellung grup-
piert sich um die Kapitel: die Christenheit auf jidischem Boden:
die Urgemeinde; die Christenheit auf griechisch-romischem
Boden: die paulinischen Gemeinden; die Christenheit im nach-
apostolischen Zeitalter: die werdende Kirche. Wir geben noch
das Schlusswort wieder, das zugleich eine Zusammenfassung
des Ganzen bietet: ,Die Zeit des Urchristentums war lingst
voriiber, als sich auf der Grundlage der apologetischen Be-
mithungen um eine philosophische Erfassung des Christentums
im Gegensatz zu der Gnosis die kirchliche Theologie mit ihrer
Voraussetzung eines abgeschlossenen Neuen Testamentes von
apostolischer Inspiration und einer fiir dessen Auslegung nor-
mativen Glaubensregel unter Garantie apostolischer Sukzession
erhob; als aus den Gemeinden der Heiligen mit ihrer begei-
sterten Glaubenszuversicht, ihrer Heilsgewissheit und opfer-
freudigen Betitigung die Kirche wurde, die als grosse, orga-
nisierte, mit einem System von Garantien versehene Anstalt
den Menschen durch Lehre und Sakramente den Weg zum
Heile zeigt, es ihnen auch zusichert, ohne es ihnen doch wirk-
lich geben zu konnen. Diesem entscheidenden (Gesichtspunkt
ordnet sich flir eine von dem Evangelium herkommende
Betrachtung alles andere unter. Was wir am Urchristentum
beobachtet haben an unevangelischen Ziigen, an Ekstatischem,



— 568 —

Ungeordnetem, Unreifem, Schadhaftem: es wird aufgewogen
durch diese siegesfrohe Gewissheit des aus Gnaden erlangten
Heils. Das Ekstatische sahen wir abstreifen, das Unfertige zu
immer festerer Gestaltung ausreifen, viele Schiden durch Er-
ziehung beseitigen — in sittlicher Hinsicht ohne Zweifel ein
Fortschritt auf dem Wege der Ordnung. Die Ausbildung einer
geschlossenen hierarchischen Organisation und die Aufstellung
einer festen dogmatischen Lehre erwiesen sich als notwendige
Mittel der Selbsterhaltung, sollte nicht im Strudel der Gnosis
das Evangelium selbst verloren gehen. Aber die Gesamtent-
wicklung konnte doch nur dann als ein Fortschritt betrachtet
werden, wenn die beginnende Kirchlichkeit nicht die schlicht evan-
gelische I'rommigkeit beeintrichtigt hdtte. In dem Urchristentum
sind bereits die Keime fir die ganze spitere Entwicklung ge-
geben und diese ist daraus zu verstehen. In dem Urchristentum
aber ist zugleich die Awritik fiir die folgende Entwicklung ge-
geben, und darauf muss daher immer wieder zuriickgegriffen
werden, wie es auch in der Geschichte der christlichen Kirche
je und je, am durchgreifendsten in der Reformation, geschehen
ist. Nur darf dies nicht in dusserer Nachahmung urchristlicher
Formen (oder Formlosigkeit) geschehen, sondern in innerer
Erneuerung des urchristlichen Geistes, in uneingeschrankter
Wirkung des Evangeliums.” G. M.

L. EmMERY : Introduction a 1'étude de la théologie protes-
tante, avec index bibliographique; Lausanne, Rouge,
in-8°, 710 p., 1905, 10 fr.

Les questions religieuses sont tellement vivaces, qu'elles
préoccupent méme ceux qui en apparence les dédaignent. On
a beau déclarer qu'on veut les écarter; elles s'imposent. D’autre
part, elles sont souvent trop mal connues, mal posées et par-
tant mal résolues. De la tout le mal. Il faut donc en répan-
dre la connaissance scientifique. Comme 1'a dit Renan, «la
science est la premigre condition de l'admiration sérieuse». Sj
la religion était connue scientifiquement, elle serait sérieuse-
ment admirée, sérieusement aimée, sérieusement préchée et
sérieusement pratiquée. Tel est certainement le but que s'est
proposé M. le prof. Emery.



569 —

Le premier devoir du théologien, c'est de dire la vérité,
parce qu’en religion comme ailleurs dire la vérité est le su-
préme devoir et méme la supréme diplomatie. Il ne s’agit pas
de prendre les ames, mais de les gagner a la religion en les
éclairant. Veritas liberabit. Une religion qui est opposée a
la vérité, ne peut que faire horreur 4 quiconque a le sentiment
de la dignité humaine. Arriere donc la théologie de sous-en-
tendus, de trompe-l'ceil, de jeux de mots, d’escamotages. Mettre
la vérité en équivoques, c'est la trahir et injurier Dieu. Tel
est certainement l'esprit dans lequel le savant auteur a com-
pos€ son ouvrage,

En outre, une introduction n’est qu'un vestibule, et non
le temple méme; mais si modeste que soit ce vestibule, en-
core faut-il qu'il introduise dignement dans le temple et qu'il
prépare suffisamment I'ame a ce qui doit s'y accomplir. Donc
il est nécessaire, avant d'étudier les éléments mémes de la
théologie, de savoir d’'une maniere générale ce qu'est la théo.
logie, ainsi que tout ce qui est indispensable pour la bien
comprendre. Voila pourquoi M. Emery, aprés avoir donné un
résumé historique trés court de ce qu'a été l'enseignement
de la théologie protestante (p. 8-41), a d’abord défini la théo-
logie et ses parties, puis indiqué les conditions de cette étude,
et enfin signalé, dans un Index bibliographique, les principaux
ouvrages qu'un théologien peut consulter utilement.

Le théologien Paul Chapuis a défini la théologie «la science
de la religion ou des religions!)». Son collegue, M. Emery,
s'est inspiré de ce point de vue lorsqu’il a dit (p. 53): «Nous
définirons la théologie comme la science de la vraie religion,
c'est-a-dire de la religion normale ou parfaite, celle qui établit
entre I'humanité et la divinité les rapports correspondant a la
vraie nature de I'une et de l'autre, celle qui réalise véritable-
ment le but de la religion, la parfaite communion de 1'huma-
nité avec la divinité; déterminer la nature de cette vraie reli-
gion et les moyens d'y amener tous les hommes, telle est la
noble et difficile mission de la théologie.» Peut-étre cette défi-
nition est-elle un peu diffuse, et peut-étre efit-il été bon de
mettre en tout premier lieu Dieu méme, la religion n’étant
qu'une suite de notre notion de Dieu.

VY Revue de théologie (Lausanne), septembre 19ol, p. 397-398.



— 570 —

Mais j'aurais mauvaise grace a discuter sur ce point; je
préfere signaler a l'auteur la complexité de ses divisions et
subdivisions, et surtout la complexité de son Index. L'abon-
dance des subdivisions n’est pas toujours la clarté, surtout
quand les subdivisions sont dénommées par des termes plus
scolastiques que substantiels. Par exemple, n’est-ce pas amoin-
drir la sience des relations de 'homme avec ce qui lui est
inférieur que de l'appeler «1'économique»? N'est-ce pas amoin-
drir également la science psychophysique que de l'appeler
«'hygiene» (p. 59)? Le titre de sciences «théorématiques» jette-
t-il une lumieére quelconque sur les sciences qu'il prétend dési-
gner (p. 62)? Je désirerais donc, dans un tel ouvrage, plus de
simplicité et plus de vraie clarté. Je m'étonne également que
I'auteur n'ait pas mieux précisé l'influence que les sciences
peuvent et méme doivent exercer sur la théologie vraiment
scientifique. Je me représente aussi une méthodologie plus nette,
des regles plus arrétées, pour chacune des parties constituti-
ves de la théologie. Enfin, je crains bien que l'auteur ne se
soit donné une peine trés considérable pour peu de résultats, lors-
qu'il a fait de son Index un vrai catalogue de librairie, cata-
logue forcément trés incomplet et de plus si compliqué qu'il
me semble impossible de le consulter avec fruit et de trouver
le fil de ce labyrinthe. N'efit-il pas mieux valu se borner aux
auteurs réellement utiles, soit par leur contenu, soit par leur
célébrité, et laisser dans l'obscurité toutes les publications
purement encombrantes? N'efit-il pas été plus pratique pour
les recherches de suivre l'ordre alphabétique des auteurs, en
le combinant avec l'ordre des matieres? Etc., etc. Une se-
conde édition remédiera sans doute & ces inconvénients. Il
serait trés regrettable que tant de savoir et de recherches
n'atteignissent pas leur but et n’obtinssent pas tout le succés
mérité. E. M.

Marcel HEBerT: L'évolution de la foi catholique. Paris,
Alcan, in-8°, 257 p., 1905, 5 francs.

L’auteur, élevé dans la théologie romaine de St. Sulpice,
a éprouvé, un jour, le tres légitime et trés noble besoin de
se rendre compte des dogmes que Rome lui imposait, sous le
nom de dogmes catholiques et, disait-elle, de par 'autorité de



— 571 —

I’Eglise catholique, c'est-a-dire de par l'autorité du Christ et
de Dieu méme. L'explication plus ou moins philosophique
qu’il en avait donn€e, lui ou ses amis, ayant été condamnée
par Rome, il a fini par prononcer le fameux «tout ou rien»:
Puisque tu condamnes mon christianisme, moi 4 mon tour je
condamne le tien, qui ne vaut pas plus que le mien ; l'institu-
tion que tu prétends étre est fausse, l'autorité que tu dis avoir
recue du Christ est nulle; de plus, faux aussi est le christia-
nisme, fausse méme la religion naturelle, faux le Dieu per-
sonnel; il n'y a qu'une seule chose qui soit et qui reste, cette
chose qu’on appelle Vérité, Justice, Solidarité, Science, Cons-
cience, Humanité.

Si j'ai bien compris son livre, notamment les pages 199-
201, 209-210 et 243-244, tel est a peu pres son cas. Cest celui
de beaucoup d'autres qui 'ont précédé, superstitieux devenus
athées. Les extrémes s'appellent sans se corriger ni se jus-
tifier. M. Heébert n’a pas vu le juste milieu, qui est précisément
cette Vérité et cette Science, qu'il aime incontestablement.
Convaincu qu'il tient enfin cette vérité tant cherchée, il a
voulu le prouver, et voici le fond de son argumentation.

Les dogmes romains actuels, tels qu'ils sont formulés par
les conciles de Trente et du Vatican, dérivent, par évolution,
des théories du moyen age; celles-ci, toujours par évolution,
des théories des Peres, notamment d'Origeéne, 'auteur du «pre-
mier essai d’'une dogmatique scientifique, la premieére théolo-
gie catholique» (p. 82); ces théories des Peéres ne sont, & leur
tour, que des évolutions systématiques des sentiments religieux
de Jésus, lequel n’avait pas de théorie, mais parlait simple-
ment, par images, au cceur, & l'imagination et a la conscience
pratique ; et enfin, les croyances pratiques de Jésus ne sont
quune évolution des sentiments religieux primitifs, lesquels
n'étaient que des illusions humaines. Car «I’homme se leurre,
comme un enfant, avec des images» (p. 12); puis il a besoin
de les remplacer par des idées générales; et c’est ainsi qu'il
se fait d’abord une théologie en images et en mythes, puis
une théologie en concepts, enfin une théologie en théories et
en dogmes scolastiques et ecclésiastiques. Mais il est évident
que toutes ces choses ne sont que des efforts et des produits
subjectifs, «constructions de cette merveilleuse et mystérieuse
faculté d'idéalisation qu’est et demeurerala conscience humaine »



-— 572 —

(p. 201). Donc la foi catholique et chrétienne n’'a rien d’objec-
tif et elle ne repose que sur les «leurres» de l'imagination.
Tel est le systéme.

Il n’est pas difficile a réfuter. D’abord, de ce que les temps
modernes viennent aprés le moyen 4age, le moyen age apreés
I'époque des Peres, 'époque des Peres apres l'age apostolique
et l'age de Jésus, M. Hébert conclut que les dogmes romains
modernes et actuels dérivent du moyen age, et que les dogmes
du moyen age dérivent de la tradition des Peéres. C'est une
profonde erreur. Sans doute, certains Peres ont émis des opi-
nions individuelles trés naives, incontestablement erronées,
auxquelles les théologiens du moyen age ont cependant fait
¢cho et que la papauté a su merveilleusement exploiter.
Mais ces opinions privées de certains Péres, voire méme de
certains gnostiques, ne constituent nullement l'enseignement
officiel et traditionnel des Péres. Il est élémentaire de savoir
que les Péres ont parlé tanté6t comme docteurs privés et a
leurs risques et périls, tantdét comme témoins de la foi uni-
verselle, constante et unanime de toutes les Eglises chrétien-
nes particulieres (quod ubique, quod semper, quod ab omni-
bus creditum est). Or il est impossible de voir dans les dogmes
du moyen age, de Trente et du Vatican des dérivations logi-
ques de cette tradition de l'ancienne Eglise. On peut méme
dire que cette tradition est la réfutation péremptoire de la
dogmatique romaine. M. Hébert lui-méme a trés justement re-
marqué, par exemple, que la transsubstantiation romaine est
une addition et non une dérivation de la croyance primitive
a la présence du Christ dans l'eucharistie. Si donc M. Hébert
s'était borné a attaquer la fausse évolution de la foi romaine,
faussement dite catholique et chrétienne, tous les vrais catho-
liques, chrétiens et non romains, auraient applaudi. Mais il ne
s'en est pas tenu la et, il faut le reconnaitre, il ne pouvait pas
s’en tenir 1a, du moment qu'il confondait I'Eglise chrétienne
avec Rome et le christianisme avec le romanisme. Cette con-
fusion l'a logiquement conduit & vouloir attaquer le christia-
nisme méme,

Pour essayer d'en venir a bout, il s’est efforcé de mon-
trer que le christianisme n'est qu'un mythe, autre que les
mythes payens, mais au fond de méme nature, et que tous les
mythes n’étant que des jeux de l'imagination, ils ne sauraient



e B8 —

tenir bon devant la raison, la critique et la science. Le savant
controversiste ne s’est pas aper¢u qu'il passait précisément a
coté de la grande question philosophique et religieuse, en dé-
clarant que c’est l'imagination qui a produit les religions en
général et le christianisme en particulier.

Si sa psychologie avait été exacte, il aurait vu que tous
les concepts ne viennent pas des images, mais que souvent
les images viennent des concepts, concepts quelquefois treés
solides; que les émotions de l'ordre sensitif ne sont nullement
les sentiments de l'ordre intellectuel et rétléchi; que le «sen-
timent» religieux, loin d'étre une émotion purement sensitive,
est un sentiment impliquant des idées, résultat du principe de
causalité appliqué a l'explication des réalités objectives de
l'univers. Il aurait vu qu'il s’agit précisément d'expliquer la
cause premieére de toutes les forces matérielles et spirituelles
qui déterminent nos émotions, nos idées et nos sentiments;
que la cause d'étres réels et d'effets réels ne peut étre que
réelle; que Dieu, cause premiere des étres contingents, est
donc une réalité intelligente, raison d'étre des lois, des idées
et des forces de l'univers. Une fois sur ce terrain, la raison,
en bonne logique, n'a pas de peine & démontrer non seulement
la notion de la Providence, mais sa réalité. Or le christia-
nisme n'est pas autre chose que l'action de cette Providence
méme, le résultat de la force divine agissant d’abord dans les
grands prophetes et les hommes providentiels, puis en J.-C. et
par J.-C. dans 'humanité. Cette notion du christianisme méri-
tait du mocins d'étre examinée, et M. Hébert ne l'a pas fait.

Il est clair qu'en déclarant d'abord qu'il n'y a ni Dieu
personnel ni Providence, M. Hébert n'a pas de peine a atta-
quer le christianisme, qui en effet ne serait qu'une chimére si
Dieu-Providence n'existait pas. Toute la question est donc dc
savoir d'abord s’il existe un Dieu, cause, maitre et gouverneur
du monde; ensuite, si le Christ bien compris, si les ensei-
gnements et les préceptes du Christ bien compris, ne sont pas
des forces et des lumiéres divines, Or M, Hébert ne s’est ac-
quitté ni de l'une ni de l'autre de ces taches. Il a préféré en-
glober, d'une facon trés commode, le christianisme (confondu
in globo avec les dogmes et les institutions romanistes) dans
les mythes et les fantaisies religieuses de l'humanité, et le
traiter ainsi de non-valeur. M. Hébert, qui se pique de science



— 574 —

et de critique, s'est dispensé de faire la moindre «critique
scientifique» du christianisme et de ses doctrines. Il n'a indi-
qué ni quelles ont été les doctrines du Christ; ni quelles sont
les fausses interprétations qui en ont été faites, depuis celles des
premiers gnostiques jusqu'd celles des gnostiques de I'Eglise
romaine actuelle; ni en quoi se différencie la veritable évolution
de la fausse: toutes choses qui cependant eussent ¢été néces-
saires pour traiter réellement le sujet énoncé par le titre de
son livre. Il a essayé¢, en revanche, d'attirer a lui Pascal, dont
le prétendu <«fidéisme» a une tout autre signification que le
fidéisme mis a la mode avec 1'évolutionisme, depuis quelques
années, dans quelques cercles romanistes. Si Pascal était la,
avec quelle indignation ne ferait-il pas valoir les raisons de
son intelligence et celles de son ceeur, contre ceux qui osent
abuser de son nom pour essayer d'enlever au christianisme
ses bases rationnelles, philosophiques et dogmatiques!

C'est dire que cet ouvrage de M. Hébert, loin de nous
avoir converti a4 la thése de son auteur, nous en a montré
éloquemment toutes les faiblesses. Nous le remercions en
particulier des excellentes objections qu’il a dirigées contre
les systemes de MM. Brunetieére, Blondel et Loisy; mais il
aurait pu en faire ressortir plus vigoureusement encore les
contradictions. je regrette que la place me manque pour entrer
dans I'examen des détails et des sophismes de celivre; cet examen
serait instructif. Le lecteur y suppléera et n'aura pas de peine,
croyons-nous, a constater qu'un tel systéme, malgré plusieurs
remarques justes et fines, n’est, en somme, qu'un coup d'épée
dans 1'eau. E. Micuaup.

J. L. de LAaNESsAN: La morale des religions; Paris, Alcan,
in-8°, 568 p., 1905, 10 fr.

Pour juger exactement de la morale d'une religion, il fau-
drait en appeler aux faits et aux résultats, c’est-a-dire au degré
de moralité auquel s’élévent les partisans de cette religion,
si ceux-ci conformaient toujours exactement leur conduite
aux principes et aux préceptes de cette religion. Malheu-
reusement il n'’en est pas ainsi, pour peu que cette religion
soit austére et qu'elle combatte les passions humaines. Donc
le moraliste qui jugerait de la valeur morale du christia-



— 575 —

nisme par la conduite des adhérents de cette religion (sim-
ples fideéles et membres de la hiérarchie), se tromperait étran-
gement, parce que les préceptes moraux de cette religion sont
si élevés, si purs, si séveres, si difficiles a réaliser, que les
masses n'y atteignent pas: une élite restreinte seule arrive a
cette hauteur.

Pour juger exactement de la valeur morale du christia-
nisme, il faut donc examiner en eux-mémes ses principes et
ses préceptes. Quiconque fera ce travail et les comparera aux
préceptes et aux principes des autres religions (juive, musul-
mane ou payennes), se convaincra aisément de la beauté et
de la supériorité de la morale chrétienne, pourvu toutefois
qu'il en comprenne bien le sens, la portée et le but.

M. de Lanessan ne s'est point placé a ce second point de
vue, qui est le seul vrai, le seul exact. Il s’est borné a accu-
muler une quantité de faits relatifs a toutes les religions con-
sidérées au point de vue moral. Cette étude, toute historique,
est trés précieuse, trés documentée, et il est bon qu’elle ait
¢té faite par un homme de science et de bonne foi. Mais elle
ne pouvait qu'aboutir 4 la constatation d’'une sorte de banque-
route historique, en ce sens que les hommes ont été, partout
et toujours, a quelque religion qu’ils aient appartenu, des hom-
mes ignorants, superstitieux, illogiques, mélant le mal et le bien,
'immondice et l'aspiration a l'idéal, et cela, méme chez les
chrétiens. Qu'en faut-il conclure? «Qu’il n'y a pas de loi, pas
de philosophie, pas de religion capable de vaincre la nature »
(p. 568)? C'est la conclusion de l'auteur. Elle me semble trop
pessimiste : car, de ce que les hommes ont été jusqu'a présent
trop peu raisonnables, insuffisamment religieux (au point de
vue qualitatif), il ne résulte pas qu’il en doive étre toujours
ainsi. Pourquoi les chrétiens, 4 mesure qu'ils pénétreront tou-
jours davantage dans l'essence du vrai christianisme, avec les
lumiéres de la science, avec les progres de la conscience et
de l'idéal, pourquoi n’arriveraient-ils pas a vaincre, je ne dis
pas les bons éléments de la nature (de cela il ne saurait étre
question dans le christianisme bien compris), mais les désor-
dres de lintelligence, de la raison, de l'imagination, de la li-
berté, de la volonté, de la conscience? Rien dans l'histoire ne
démontre cette impossibilité. Au contraire, 1'histoire bien com-
prise constate un incontestable progrés dans la marche des



— 576 —

choses humaines; et je crois qu'il est facile de démontrer en
méme temps que les principes chrétiens, 1a4 ou ils sont prati-
qués, aident a ce progres. C'est peu et c'est beaucoup.

E. M.

Le P.-]J. PARGOIRE : L’Eglise byzantine de 527 a 847; Paris,
Lecoffre, 1905, in-16. 3 fr. 50.

L'auteur a ¢été trop modeste lorsqu’il a dit qu'il s'était
« interdit 'examen des doctrines». Sans doute, il n'a point
discuté les ouvrages sur le monophysisme, sur le monothélisme,
sur le mouvement iconoclaste, etc.; mais toujours est-il qu'il
en a indiqué un grand nombre, qu’il a cherché a grouper les
théologiens orientaux du VI® siecle, et que son livre doit étre
recommandé a quiconque s'occupe des doctrines de I'Eglise
orientale pendant la période susdite. En outre, 1l contient
une foule de détails, d'inégale valeur il est vrai, sur 'organisation
intérieure de cette Eglise, sur sa vie intime, sa hiérarchie,
son épiscopat, son clergé, son monachisme, ses établissements
de bienfaisance, ses ¢tablissements de culte, ses offices, ses
sacrements, ses fétes, ses saints, etc. Le tout, d'aprés des seurces
tres nombreuses, dont beaucoup sont trés peu connues en Occi-
dent (p. XIV-XX). L’auteur annonce deux autres volumes: l'un
qui étudiera la période de 847 4 1204 ; 'autre, la période de 1204
a4 1453. Les amis et les adversaires de 'Eglise orientale ne peu-
vent que désirer 'achévement de cet ouvrage : les adversaires,
parce que, a en juger d’aprés le premier volume, ils y trou-
veront de nombreux griefs & faire valoir contre elle; les amis,
parce qu'ils auront intérét & connaitre ce qui lui est reproché
et ce qui doit étre corrigé. Les Orientaux intelligents sauront
bien distinguer ce qui est fondée sur la »éalité, et ce qui n'est
que linterprétation de la rivalité.

Le P. Pargoire a beau vouloir ne faire que de I'érudition,
il voit souvent les choses orientales avec des yeux d’assomp-
tionniste. Il connait trop bien le francais pour ignorer que la
qualification de «byzantine» appliquée a 1'Eglise orthodoxe
d’Orient est déja malveillante. Il doit aussi connaitre assez
I'Orient pour savoir qu'il le blesse et qu'il s'expose a étre vi-
vement contredit par nombre d’orthodoxes, lorsqu'il prétend
(p 1) que «I'Orient chrétien a considéré I'Eglise comme la



— 577 —

doublure de I'Etat et regardé le pouvoir spirituel comme ['en-
vers du pouvoir civil». Que la politique ait occupé une place
trop grande dans cette Eglise, de 527 a 847, cela n’est que
trop évident; mais, a4 ce point de vue, a quelles attaques
n'expose-t-il pas sa propre Eglise, 'Eglise de Rome? Que les
querelles de races et de nationalités aient aussi joué¢ un trop
grand role en Orient, nul ne l'ignore; mais qu'il songe donc
aux guerres de religion qui ont désolé 1'Occident. De part et
d’autre, ne serait-il pas mieux de faire un sincere mea culpa,
au lieu d'attiser l'esprit de parti entre les deux Eglises sépa-
rées? Cet esprit de parti, l'auteur ne l'excite-t-il pas dans
maintes pages de son livre, par exemple, lorsqu'il dit qu'au
concile de Chalcédoine «I'Orient tout entier s’est vu sacrifié
a la Nouvelle Rome dans la personne d'Antioche et d’Alexan-
drie, ses vieilles métropoles» (p. 3)? Si Antioche et Alexan-
drie doivent étre jalouses de Constantinople, elles doivent 1'étre
aussi de I'Eglise de Rome, qui est aussi postérieure a ces
evieilles métropoles.» L'auteur prétend que la multiplicité des
autonomies ou autocéphalies ecclésiastiques dans 1'Orient mé-
diéval et moderne, vient du succés des hérésies et des schis-
mes des V°, VI° et VII® siecles (p. 2). On peut lui répondre
que, d'apres la constitution de I'Eglise primitive, toute Eglise
particuliere réguliérement constituée est autonome de droit, et
qu'aux yeux de Tertullien Corinthe était pour I’Achaie ce que
Philippes et Thessalonique étaient pour la Macédoine, Ephése
pour ’Asie, Rome pour U'ltalie!). On peut lui répondre qu’aux
yveux de St. Jérome «Rome n’était pas une Eglise différente
de celles de tout l'univers... et que, partout ot il y a un évé-
que, qu'il soit & Rome ou a Eugube, & Constantinople ou a
Rhege, a Alexandrie ou a Tanis, il a la méme autorité »2).
On peut lui rappeler ce mot de l'évéque Avitus de Vienne au
patriarche de Jérusalem: «Votre apostolat exerce une primauté
qui lui a été accordée par Dieu et il a soin de montrer qu’il
occupe la principale place, principem locuw:, dans I'Eglise, non
seulement par ses priviléges, mais par ses mérites.» Etc.
L'auteur en veut terriblement & Justinien, ce «théologas-
tre couronné» (p. 41). Nous pourrions lui dire que nous lui

Y De Prescript. 36.
%) Ep. 146.

Revue intern. de Théologie, Heft 51, 1905. 37



— 578 —

en voulons peut-étre davantage encore. Mais Justinien était-il
I'Eglise d’'Orient? Non. Donc ne serait-il pas plus exact de ne
pas imputer a cette Eglise les fautes et les erreurs de cet
empereur? Que les moines et les évéques qui l'ont applaudi
en portent la peine; mais ceux-ci non plus n'étaient pas I'Eglise.
Que dirions-nous, nous chrétiens occidentaux, si 'on déclarait
I’Eglise d’Occident coupable des fautes des empereurs occiden-
taux, voire méme des papes? Nous nous récrierions avec rai-
son contre ce sophisme. Ne le commettons donc pas envers
I’Eglise d'Orient.

Je regrette vivement que la place me manque pour citer
une foule de passages intéressants, dont je ne saurais contro-
ler l'exactitude, et sur lesquels l'attention des Orientaux doit
étre appelée non moins que celle des Occidentaux. Par exem-
ple, p. 96-97: «L'ordre est conféré au jour et & 'heure qu'il
plait a U'évéque, senl ministre, par I'imposition des mains. Ici,
touchant la puissance d'ordre, une remarque s'impose. Clest
que certains milieux monastiques peu éclairés n'y attachent
pas toujours une suffisante importance. lls feignent (!) de croire,
en ce qui regarde l'eucharistie, que les paroles de la consé-
cration n'ont pas besoin d'étre prononcées par un prétre en
certains cas pour atfirer le St. Esprit sur les substances litur-
giques et les transformer au corps et au sang du Christ. Ils
prétendent, en ce qui regarde la pénitence, que le pouvoir de
remettre les péchés constitue moins wune prérogative du sacei-
doce qu'un charisme de la sainteté, .. Dans le mariage, la c¢-
rémonie la plus remarquée est celle des couronnes posées sur
la téte des deux conjoints. Mais la loi reconnait encore la
légitimité du lien conjugal sans [lintervention de U'Eglise, et
le mal serait folérable si telle novelle de 542 n'énumérait com-
plaisamment, au surplus, jusqu'a cing causes différentes du
divorce.» On remarquera aussi les prescriptions insérées par
Justinien dans le code et dans plusieurs novelles, reiative-
ment aux conditions dans lesquelles doit étre tout chrétien
¢ligible a 1'épiscopat, conditions dont quelques-unes, parait-il,
seraient encore maintenues (p. 57-38). Etc., etc. E. M.



A. Poucer: Les idées religieuses et réformatrices de
I'évéque constitutionnel Grégoire; Paris, Société nouvelle
de librairie et d’'édition, 17 rue Cujas, 1905.

On a beaucoup écrit sur les «Cultes révolutionnaires» :
- M. Aulard a étudié le Culte de la Raison et de I'Etre supréme,
M. Gazier 'Eglise constitutionnelle, M. Matthiez la Théophi-
lanthropie et le culte décadaire; M. Hippolyte Carnot a publié en
1840 les Mémoires de Grégoire écrits en 1808 (2 vol. in-8°). Mais
le sujet est loin d’étre épuisé. M. Pouget, pasteur 4 Moulins, vient
de consacrer a 1'évéque de Blois une étude trés objective que
nous nous plaisons a signaler aux lecteurs de la Revue. Com-
ment il a été amené a cette étude trés spéciale pour un pro-
testant, l'auteur nous le dit excellemment (p. 14): «L’étude
des idées religicuses de Grégoire n'’est pas seulement justifiée
par lintérét qui s’attache a une des figures les plus sympa-
thiques de la Révolution : elle nous permet aussi en raison de
l'ascendant que Grégoire a exercé sur ses collegues du Clergé
constitutionnel de mieux connaitre cette Eglise, qui a été 'une
des derniéres manifestations du Gallicanisme d'autrefois et de
répondre a ceux qui, dans un intérét de parti, ont travesti ses
doctrines et méconnu ses intentions. Il y a aussi, ajoute-t-il,
une raison d’actualité dans le choix de notre sujet. .. Les mémes
questions qui préoccupaient Grégoire et ses contemporains se
posent de nouveau a l'heure actuelle dans les mémes termes
et d'une maniére tout aussi aigué... Grégoire n'a pas seule-
ment été l'apotre éloquent et convaincu du catholicisme cons-
titutionnel et libéral, 'adversaire résolu des abus qui existaient
dans I'Eglise au XVIII® sieécle, le défenseur d'une morale plus
austere et d’'une religion plus haute et plus pure; il a, et c’est
ce qui constitue son plus beau titre de gloire, soutenu avec
une indomptable énergie la plus sainte des causes: celle de
la liberté de conscience... il a combattu «tous les fanatismes,
toutes les intolérances», soit au sein de I'Eglise catholique,
soit au sein de la Convention nationale.» On se rappelle en
effet avec quel courage l'évéque de Blois s’élanca a la tribune
dans cette fameuse séance ou 'évéque de Paris, Gobel, disait
pour plaire a4 la Convention: «La volonté du peuple fut ma
premiere loi, la soumission 4 sa volonté mon premier devoir. »
«Catholique par conviction et par sentiment, s'écria & son tour



— 5B580 —

Grégoire, prétre par choix, j'ai été désigné par le peuple pour
étre évéque, mais ce n’est ni de lui, ni de vous que je tiens
ma mission. Je reste évéque.» Des rugissements s’éleverent
pour étouffer sa voix. «Je doute, a-t-il écrit plus tard, que le
pinceau de Milton, accoutumé a peindre le spectacle des dé-
mons, plt retracer cette scéne. Pendant dix-huit mois, je me
suis attendu a 1l'échafaud.»

Rien d’étonnant qu'un si noble caractére ait séduit un
jeune écrivain franc¢ais comme M. Pouget. Dans un simple
article bibliographique nous ne pouvons suivre pas a pas l'au-
teur dans les 150 belles et bonnes pages qu'il consacre a
I'évéque de Blois. Disons seulement qu'il étudie successivement
avec beaucoup de bonheur la vie, le caractere, les idées reli-
gieuses et les idées réformatrices de Grégoire. Nous ne pou-
vons cependant pas passer sous silence les lignes que 'auteur
consacre & la fin de son étude au catholicisme libéral du XIXe
siecle et spécialement & l'ancien-catholicisme: elles sont sym-
pathiques, mais elles mériteraient des distinctions, des addi-
tions, des corrections que seuls peuvent faire et feront, sans
notre concours, nos lecteurs bien informés. «L’esprit, dit M.
Pouget, qui a dirigé et inspiré toute la conduite de Grégoire,
n'a pas cessé de vivre et de se manifester dans I'Eglise de
France au XIX® siecle... Le mouvement religieux que l'on
désigne généralement sous le nom de catholicisme libérai n’a-
t-il pas lutté, lui aussi, pour des causes qui ont été cheéres a
I'ancienne Eglise constitutionnelle ? Le vieux-catholicisme n'a-
t-il pas repris et poussé jusqu’a leurs extrémes conséquences
les idées gallicanes et réformatrices de Grégoire? Le jansé-
nisme lui-méme ne se survit-il pas dans les petites communau-
tés de Hollande...?» L’auteur passe ensuite en revue quel-
ques-uns des chefs du catholicisme libéral. Il en omet des
plus notoires, soit parmi les morts, soit parmi les vivants. 1l
a tort aussi de confondre parfois ceux qui sont restés unis
avec Rome et ceux qui s’en sont séparés., C'est 12 plus qu'une
nuance, c'est un principe. De plus, quand M. Pouget écrit que
ni Lacordaire ni Montalembert n’ont jamais pu s’assimiler les
théories ultramontaines et qu'ils se sont »ésignéds plutét que
soumis a la proclamation du dogme de I'infaillibilité pontificale,
il fait, quant & cette derniére assertion, un double anachro-
nisme, Montalembert et Lacordaire étant morts avant la pro-



-— 581 —

clamation de ce dogme. Egalement, dans le rapprochement
qu’il fait entre 1'Eglise constitutionnelle et 'Eglise ancienne-
catholique, comme aussi dans les différences qu'il signale, il
montre qu’il ne connait qu'imparfaitement I'ancien-catholi-
cisme.

Nous n'en dirons pas davantage et nous terminerons cette
courte critique, en remerciant et en félicitant M. le pasteur
de Moulins de son trés intéressant et consciencieux travail sur
celui qu'on a appelé le Patriarche de I'Eglise constitutionnelle,
Désormais, M. Pouget devra étre consulté quand on écrira
sur I'histoire religieuse de la Révolution francaise.

Dr A. CHRETIEN.

Die Schriften des Neuen Testamentes: neu iibersetzt und fiir
die Gegenwart erklirt von Baumgarten, Bousset, Gunkel,
Heitmiiller, Hollmann, Julicher, Knopf, Fr. Kohler, W. Lueken,
Joh. Weiss. Gottingen 1905, 2 Binde in 10 Lieferungen zu
Mk. 1.

Die Namen der Verfasser, die siamtlich der sogenannten
.religionsgeschichtlichen® Richtung in der evangelischen Theo-
logie angehoren, lassen schon im voraus erkennen, wie dieses
bedeutungsvolle Unternehmen sich gestalten wird. Wihrend
das Neue Testament von Bernhard Weiss noch an den Luther-
text sich anschliesst und in den dazwischen gesetzten wissen-
schaftlichen Erliuterungen im allgemeinen in Kkonservativen
Bahnen bleibt (vgl Revue 1905, S. 161), erkliren hier die Ver-
fasser, dass es sich von selbst versteht, ,dass dies Werk
sich nicht an solche Leser wendet, denen die von Kind-
heit an ihnen liebgewordene Auffassung der Bibel und die
herrschende kirchliche Lehre gentigt. Wer in seinem religiosen
Leben ruhig und ohne Zweifel ist, wer nicht das Bediirfnis
nach Aufklirung und Vertiefung empfindet, fir den ist es nicht
geschrieben, und wir wiunschen nicht, ihn zu beunruhigen und
in Zweifel zu stiirzen. Wir denken vielmehr an die ungezihlte
Menge derer, die an ihrem Kinderglauben mehr oder weniger
irre geworden sind, auf die die moderne Kultur einstromt,
tausend Fragen und Zweifel weckend. Wir wollen denen helfen,
die den Boden zu verlieren beginnen oder ihn schon verloren
haben, indem wir durch offene Mitteilung des Tatbestandes



— 582 —

ihre Zweifel und Unklarheit in Wissen und Uberzeugung zu
verwandeln suchen.“ Und in der Tat ist das Werk auch nur
fur ,starke* Leser. Schon die Ubersetzung, die eine frische
lesbare Wiedergabe, nicht peinliche Waortlichkeit sein will, in
welcher der griechische Text ,ins Deutsche umgedacht ist¥,
nimmt manchen alteingewurzelten Satz und Ausdruck weg.
In den allgemeinen und besonderen Einleitungen aber und den
oft umfangreichen Exkursen zwischen den einzelnen Kapiteln
und Kapitelabschnitten sieht der von der Kritik noch unbe-
rithrte Leser eine Vorstellung nach der anderen, die er bisher
sowohl von seinem dogmatischen als von seinem individuell
frommen Standpunkte aus hatte, jih zusammenbrechen. Die Ver-
fasser meinen freilich, dass man dadurch sehr vieles gewinnen
werde, was einem bisher unbekannt war: ,Vor allem wird das
Wesentliche und Ewige in diesen Schriften deutlich werden,
nachdem wir das Zeitliche und Unwesentliche als solches er-
kannt haben.“ Ob wirklich nach all diesen Wenn und Aber,
nach diesem Zerlegen und Zerreissen, nach diesem reinen Ver-
menschlichen und Herunternehmen aus der transzendentalen
Hohe viel ,Wesentliches und Ewiges“, besonders in der Person
Jesu tlibrig bleibt, ist eine andere Frage, die sicher derjenige
sich am schmerzlichsten beantworten wird, der von der ,dog-
matischen“ Auslegung des Neuen Testamentes ausgehend, bei
der _kritisch-geschichtlichen® endet, ochne den Weg in die ver-
lassene Uberzeugung wiederzufinden. Und dass diesen Weg
auch solche nehmen, die bisher von Zweifeln nicht beriihrt
wurden, werden die Verfasser nicht hindern kénnen. Obschon
sie sagen, dass der Leser mit einem abschliessenden Urteil
warten soll, bis er eine Ubersicht iiber das Ganze gewonnen
hat, lasst doch schon die erste (128 Seiten umfassende) Liefe-
rung die Tendenz der Arbeit erkennen. Nach einer Abhand-
lung von Otto Baumgarten {iber den praktischen Wert einer
geschichtlichen Auslegung des Neuen Testamentes und einer
solchen tiber die drei dlteren Evangelien (von Joh. Weiss) folgt
als erste Ubersetzung die des Markusevangeliums, das ,nach
den immer wieder neu gepriiften Untersuchungen der Kkritischen
Theologie“ das &lteste der 3 synoptischen Evangelien ist, und
eine Hauptquelle fiir die anderen beiden bildet, ,und zwar so,
dass sie ihm einfach nacherzihlen* (S. 32). Als besondere Ein-
zelheiten seien hervorgehoben: die Ausfithrung tiber die Auwfer-



— 583 —

stehungsgeschichten als ,ein hochst lehrreiches Beispiel, wie die
Phantasie der gliaubigen Gemeinde in die dunkeln Réume des
Nichtwissens hineinleuchtet und auf die Fragen der frommen
Wissbegier zu antworten versteht® (S. 41). Uber den ,Sohn
Gottes* (im Anschluss an Mark. 1, 11) wird gesagt, dass Paulus
und Johannes im Gegensatz zu den Synoptikern eine wesent-
lich andere Auffassung haben: ,Beide meinen mit diesem
Namen nicht mehr einen irdischen Menschen, der durch
eine besondere Berufung Gottes diese Wiirde erhalten habe,
sondern sie verstehn darunter ein Wesen, das von Anfang
an gottlicher Herkunft ist, aus dem Himmel stammt und
Gottes Art und Wesen an sich trigt... Bemerkenswert ist,
wie Paulus und Johannes nicht davon reden, dass diese gott-
liche Herkunft durch eine besondere Art der Geburt bedingt
sei. Wie sie sich die Menschwerdung vorgestellt haben,
bleibt unklar ... In den spiten Kindheitsgeschichten (Matth. 1
und Luk. 1 f.) findet sich nun endlich der Name ,Sohn Gottes“
in der Auffassung, die den griechischen Heidenchristen natiir-
lich war, dass nimlich Jesus vom heiligen Geiste geboren sei
(Matth. 1, 20; Luk. 1, 35). Diese beiden letzten Deutungen des
Namens sind in der Kirche zur Herrschaft gekommen, sowohl
im Dogma als in der religiosen Volksvorstellung. Heute ist
dies der Punkt, wo immer wieder alte und newe Weltanschauung
aufeinander stossen. Und da von berufenen und unberufenen
Verteidigern des christlichen Glaubens dies als wesentliches
und unentbehrliches Kernstiick unserer Religion ausgegeben
wird, so kann man sich nicht wundern, wenn viele um dieser
ihnen unverstindlichen und fremden Lehre willen dem Christen-
tum {iberhaupt den Riicken wenden. Die Geschichte dieser
Ideen lehrt, dass der Gedanke der iibernatiirlichen Geburt ein
Stiick heidnischer Mythologie ist, das, zu Anfang in der christ-
lichen Gemeinde noch unbekannt, erst in den spiteren Schriften
der neutestamentlichen Literatur auftaucht. Er gehort nicht
zum ,Wesen“ des Christentums. Der moderne Mensch aber,
der in jeder Geburt ein unbegreifliches Wunder Gottes verehrt,
wird sich gerade aus dieser seiner ihm eigentiimlichen From-
migkeit heraus gegen den Gedanken striauben, dass Gott um
der Sendung Jesu willen seine wundervolle Ordnung hitte
korrigieren miissen. Gerade dass Jesus nichts weiter war als
ein Menschenkind, wie wir anderen auch, und dass er dennoch



— 584 —

der Gewaltige sein konnte, der er war, das ist das Grosse, in
das wir uns andichtig versenken. Die Zeit ist endgiltig vor-
tiber, da man die Offenbarungen Gottes iiber und trotz der
Natur suchte; wir finden sie in der Natur, und nirgends grosser
und tiberzeugender als in diesem Menschenleben. Wir bekennen,
dass Gott der Menschheit kein schoneres und wertvolleres Ge-
schenk gemacht hat, als Jesum, und wir haben es erfahren,
dass wir durch niemand besser und wahrhafter zu Gott, zur
Erkenntnis seines Wesens und zum Leben nach seiner Art ge-
fihrt werden, als durch ihn. Etwas anderes wollte im Grunde
genommen auch die alte Gemeinde nicht mit dem Namen
,Sohn Gottes® ausdriicken. Auch sie wollte damit sagen, dass
durch ihn Gott zur ihr geredet habe. Das ist der bleibende
religiose Kern dieses Lehrstiickes, das uns in seiner altertiim-
lichen Ausdrucksform fremd geworden ist“ (S. 67). G. M.

Hermann ScHULZE, Pastor em. in Naunhof: Die Urspriing-
lichkeit des Galaterbriefes. Versuch einer Apologie auf lite-
rarhistorischem Wege. Leipzig, Richard Waopke. 1903. 88 S.
Preis Mk. 2,

Schulze sucht die in der modernen Kritik aufgetauchte
Behauptung zu entkriften, der Galaterbrief sei erst um 130
n. Chr. entstanden. Er greift zunichst Stecks Ausfiihrung in
dessen ,Galaterbrief, nach seiner Echtheit untersucht® auf,
nach der die biographischen Notizen des Galaterbriefes auf der
Apostelgeschichte beruhen sollen, und weist das so gedachte
Abhéngigkeitsverhéiltnis als unmoglich nach, dreht es vielmehr
dahin um, dass die Apostelgeschichte erweiterte Exzerpte aus
dem Galaterbriefe zusammenarbeite und auch sonst paulinische
Briefstellen beniitze; im besondern sucht er Pauli Abschieds-
rede in Milet als .ein gelungenes Kunstprodukt, aus Ausse-
rungen des ersten Thessalonicherbriefes (und einiger anderer
Briefe) zusammengebaut, gleichsam ein Mosaikbild paulinischer
Ausspriiche® nachzuweisen, Weiter sucht er in dhnlicher Weise
die Spuren der wichtigsten Paulusbriefe, in erster Linie immer
des Galaterbriefes, in der Offenbarung, dem Markusevangelium,
dem Jakobus- und dem Hebrierbriefe aufzuzeigen, damit ,die
Echtheit oder Prioritit des Galaterbriefes auf dem Wege des



— 585 —

literarhistorischen Nachweises, wie gediegenes Gold aus dem
Priifungsfeuer der Untersuchung hervorgehe®.

Schulzes Nachweise bieten dem Spezialforscher manche
interessante Einzelheit, von zwingender Beweiskraft sind sie
fiir den nicht, der nicht etwa schon durch andere Griinde von
dem Ergebnis seiner Untersuchung tiberzeugt ist. Da er ihm zwei-
mal ausdricklich im voraus begegnet, scheint er selbst die Be-
rechtigung des Einwandes empfunden zu haben, dass er in seinem
Nachweise gegenseitiger Abhingigkeit aus der Ubereinstimmung
einzelner Worte jedenfalls zu weit geht, denn das tut er, wenn
er z. B. die Ubereinstimmung der Worte usre méone ramsioggo-
ovvnec Eph. IV, 2 und Apg. XX, 19 betont, oder gar, wenn er
die wunderliche Behauptung aufstellt, auf die Parteizerrissenheit
(1. Kor. I, 12) in Korinth werde, nur in streng umgekehrter
Ordnung, angespielt im Gleichnisse vom Sdemann (Mark. IV,
4—20). Beziiglich des Markusevangeliums schweifen diese Nach-
weise der Abhiangigkeit von paulinischen Quellen so weit aus,
dass zum Schluss das Bild des Herrn selbst nur mehr ein
diirftiger Abklatsch seines Apostels scheint. Diese Ubertrei-
bungen schaden dem Buch. E. K. Z

Moderne Predigtbibliothek. Verlag von Richard Wopke in
Leipzig. Preis fir jedes Heft Mk. 1. 20, Subskriptionspreis
fir 4 Hefte, welche immer eine Serie bilden, Mk. 4.

Der Wopkesche Verlag fiir moderne Theologie gibt seit
einigen Jahren ,eine der modernen Weltanschauung Rechnung
tragende Sammlung von Predigten“ heraus. Die erste, 1902
erschienene Serie umfasste folgende vier Hefte zu je funf
Predigten: Aus Hohen und Tiefen, von Pfarrer D. Paul Mehl-
horn in Leipzig; Fiir die Wahrheit, von Pfarrer em. Hermann
Schulze in Naunhof; Finf Brote zur Seelenspeise, von Pfarrer
Hrnst Ludwig in Thielschitz; Wahre Lebenskraft, von Pfarrer
Karl Konig in Urspringen. Die darin zusammengetragenen
Predigten sind nicht gerade etwas ganz besonders Hervorragendes,
aber doch zum grossten Teil sehr ansprechende Beispiele
unserer Zeit angepasster Kanzelreden; am wirkungsvollsten
scheinen mir die im 4. Hefte vereinigten von Karl Konig. Die
Sammlung trigt ihren Namen nach dessen Gefithl mit Unrecht,



— 586 —

der in einer ,modernen Predigtbibliothek“ die religiése Durch-
dringung moderner Fragen, etwa nach Friedrich Naumanns
Art, erwartet; die vorliegende Sammlung will in anderem
Sinne modern sein: einmal vermeidet sie den beriichtigten
salbungsvollen Kanzelton der alteren Zeit und bemiiht sich,
schlicht und wverstéindlich, einfach, aber dabei durchaus edel
die Sprache unserer Zeit zu reden; das ist sehr wohltuend und
um dessentwillen kann sie manchem Seelsorger warm empfohlen
werden, der daran lernen konnte, wie Frommigkeit und Er-
bauung wirkungsvollen Ausdruck finden konnen, ohne allein
fur pietistische Weichlichkeit geniessbar zu sein. Zum zweiten
und hauptsidchlich sucht die Wopkesche Sammlung tiberall die
zeitlich bedingten Bestandteile der Schrift durch die Anschauungs-
formen unserer heutigen wissenschaftlichen Weltanschauung zu
ersetzen und so den religiosen Gehalt des Christentums un-
seren Zeitgenossen so nahe als moglich zu bringen. Es ist an-
zuerkennen, dass dabel nur ganz selten ein Ausgleiten in
unerbaulich lehrhaften Rationalismus vorkommt.
E. K. Z.

Paul SEEBERrG: Vorstudien zur Dogmatik. Leipzig, Richard
Wopke, 1902. 60 S. Preis M. 1. 20.

Das Schriftchen schliessi sich den in den letzten Jahren
héufiger gewordenen Versuchen an, ,dem Verlangen ernst-
gerichteter Gemiiter, die sich {iber die Grundlagen unserer
religiosen und sittlichen Weltanschauung orientieren wollen,
entgegenzukommen®. Sollte der Verfasser dabei den Kreis seiner
Leser nicht nur tber die Theologen, sondern auch iber die
mit philosophischem Fachwissen Ausgeriisteten hinaus sich aus-
gedehnt gedacht haben, so ist zu fiirchten, dass seine Darstel-
lung sich als zu akademisch-fachwissenschaftlich erweise. Im
ersten Abschnitte, ,Zur Erkenntnistheorie®, sucht er im Kapitel
,Endlichkeit und Unendlichkeit® dem Raum-, im Kapitel ,Zeit
und Ewigkeit® dem Zeitbegriff gegentiber Stellung zu gewinnen.
Im zweiten Abschnitte, ,Zur Theologie und Anthropologie“, fasst
er im Kapitel ,Vom Grunde aller Dinge“ Gott als absolute
Kausalitit, im Kapitel ,Gott“ fihrt er zum Verstindnis Gottes
als einer selbstbewussten geistigen Realitit und seiner Drei-
personlichkeit, in den folgenden Kapiteln ,,Gottes Wille“, ,Unser



— 587 —

Wille“, . Der Zusammenstoss®, behandelt er Gewissen, ethischen
Dualismus im Menschen, Willensfreiheit, Siinde und Strafe. Die
Ausfithrungen regen fruchtbar an und weisen mehrfach in
gliicklichster Weise die Richtung zu innerer Fortarbeit; gelost
ist damit natiirlich keine dieser grossen Fragen, aber diesen
Anspruch erhebt der Verfasser selbst nicht. Da er iibrigens
Giinther und seine Schule nie erwihnt, scheint er sich gar
nicht bewusst zu sein, wie er sich mit ihr in manchem Punkte,
wie ausserordentlich innig besonders in der Erfassung der
Trinitdt berithrt. Giintherianer seien deshalb besonders auf
das Schriftchen aufmerksam gemacht. E. K. Z.

SurLLy PrupHoMME: La vraie religion selon Pascal; Paris,
Alcan, in-8°, 1905, 7 fr. 50.

La meilleure maniére de connaitre Pascal, c’est de le
lire, de le relire, de l'approfondir en l'expliquant par lui-
méme. M. Sully Prudhomme a compris cette vérité, et, ne se
rapportant plus aux critiques qui ont insuffisamment étu-
dié Pascal et qui n'en ont vu qu'un des nombreux cotés, il a
voulu en appeler & Pascal méme; il a cherché en lui, dans
ses Pensées, la logique ou l'ordonnance logique qui s'y trouve,
indépendamment de la date de leur rédaction. Son travail est
énorme ; il décéle non seulement une grande application, mais
encore une remarquable perspicacité, un esprit d’analyse poussé
jusqu'a la finesse presque subtile et pourtant exacte. Il a su
mettre a4 nu, en quelque sorte, la pensée directrice et maitresse
de Pascal, et trouver le fil conducteur qui dissipe les préten-
dues contradictions qu'on a imputées au grand penseur. Non
pas que Pascal ne se soit jamais trompé et que son Apologé-
tique soit en tout péremptoire. Nullement. Le but de l'auteur
n'était pas d'en prendre la défense et de la justifier, mais
seulement de la faire connaitre exactement en expliquant le
mieux possible l'esprit méme de Pascal et son point de vue
fondamental. Il y a réussi, ce me semble.

Je dis «ce me semble», parce que, dans plusieurs détails,
je ferais des réserves et je désirerais plus de précision, voire
méme plus d’exactitude. Mes réserves porteraient, d'abord,



— 588 —

sur quelques appréciations contenues dans le corps méme du
volume ; ensuite et surtout sur 1'dppendice intitulé: «Critique
des formules dogmatiques par les régles de Pascal pour les
définitions » (p. 391-414). Cet Appendice est rempli de méprises
provenant de ce que l'auteur juge les vrais dogmes chrétiens
d'apres des textes de quelques catéchismes, de Thomas d'Aquin,
etc.,, qui ne prétent que trop a de fausses interprétations, sur-
tout si I'on donne aux mots anciens le sens qu'ils ont aujour-
d'hui et qu'ils n'avaient pas lors de leur admission en théolo-
gie. La scolastique, loin d’étre l'orthodoxie, n'est, dans trop
de questions, que la caricature du christianisme. Mais, dans
son ensemble, cette étude me semble 1'une des meilleures,
peut-étre méme la mieux suivie et la plus logique que nous
ayons. Le role du cceur et du sentiment, le sens particulier
de ces deux expressions dans la langue de Pascal, le réle de
la raison, celui de la volonté, les rapports du raisonnement
et de la foi, de la foi et de la charité, ce sont 1a des questions
trés délicates que M. Sully Prudhomme a trés finement ana-
lysées. L’appréciation du pari comme argument ad hominem,
a l'adresse des rationalistes rebelles qui refusent de se ren-
dre aux arguments psychologiques et historiques, me parait
aussi tres étudié. L.a grande place occupée par le Christ dans
'ame de Pascal, est également bien marquée.

Ce qui me frappe surtout dans cette étude et ce que j'y
admire particulierement, c'est la facilité avec laquelle M.
Sully Prudhomme a pu faire abstraction de ses propres senti-
ments en matiére de religion, sortir de son moi, s’objectiver,
entrer en quelque sorte dans 'ame de Pascal, ame si différente
de la sienne, et la juger avec une si partaite impartialité. Je
pense que ce qui a aidé M. Sully Prudhomme dans cet effort
psychologique, c'est son attrait pour Pascal; et la cause de
cet attrait, c’est la profonde sincérité de Pascal, qui n’a rien dissi-
mulé ni dans les difficultés de la religion chrétienne, ni dans sa
ferme attitude envers la philosophie courante et les philoso-
phes, ni dans ses propres sentiments en face des énigmes du
monde. Une telle ame, effectivement, ne peut qu'attirer toutes
les ames loyales que tourmente le mystére de la vie.

Pour justifier mon admiration pour ce beau livre, je devrais
en citer maintes pages, mais cette Revue n'y suffirait pas. Les
lecteurs s’accorderont le plaisir de le lire en entier; je dirai



— 589 —

méme que tout ami de Pascal devrait le posséder, les mépri-
ses de I'dppendice pouvant étre facilement écartées par d’exactes
définitions. E. MicHAUD.

D. PrecieL TosTiviNT: Les 70 ans de Jérémie et les 70 se-
maines de Daniel; Louvain, Istas, 1903.

Cette savante et importante étude a paru dans le Muséon,
Revue qui s’'imprime a Louvain, qui fut fondée en 1881 par
Ch. de Harlez, et qui actuellement, sous la direction de MM.
Colinet et L. de la Vallée Poussin, s’occupe d'études philolo-
giques, historiques et religieuses. Nous ne pouvons que la
recommander, si nous la jugeons d'apres 1'étude de M. Préciel
Tostivint. L'auteur commence par indiquer les diverses opi-
nions qui se sont exprimées sur les deux prophéties susdites
(vol. TV, n. 3). Du fait de ces opinions, il conclut qu'il n'y a
dans l'interprétation des 70 semaines «aucune tradition ferme»
(p. 263). «Les Evangiles ne les rapportent point au Sauveur ;
St. Justin n'’en fait pas usage contre Tryphon, et les traduc-
tions sont en désaccord sur beaucoup de points importants.
On s'est demandé si le nombre 70 était un nombre indéter-
miné ou s'il équivalait a 490 ans. Les Testaments des patriar-
ches ne se préoccupent nullement du nombre des années de
ces 70 semaines, et plusieurs exégeétes modernes voient dans
ce chiffre 'annonce d'une période indéterminée. On a examiné
si les semaines étaient réellement des semaines, si elles n'étaient
point des décades, des jubilés de 49, de 50 ou de 100 ans,
des périodes quelconques. Ainsi le livre d’Hénoch voit dans
ces 70 semaines 70 périodes. Aprés avoir admis que ces 70
semaines étaient de vraies semaines, il a fallu rechercher si
elles étaient des semaines de jours, de mois ou d'années, et,
quand on s'est arrété A des semaines d'années, il a été né-
cessaire d'examiner si elles se composaient d'années lunaires
ou solaires. Etait-ce la fin des recherches? Non. Beaucoup
d'exégetes se sont demandé si les semaines avaient toutes la
méme longueur.» Ici encore, désaccord. En outre, «les passa-
ges prophétiques qui annoncent la captivité ne contiennent
point le nombre 70, et ils n'indiquent ni le commencement ni
la durée de l'exil. .. D'autre part, 'histoire, sinon le texte lui-
méme, ne nous permet point de confondre les 70 ans de rui-



— 590 —

nes de Jérusalem avec les prétendus 70 ans de captivité. Or,
si la Bible ne prédit point 70 ans d'exil, il devient impossible
de montrer la réalisation d'une prophétie qui n’existe pas et
de justifier les 70 ans de ruines dont parle Zacharie (I, 12)
seize ans apres la fin de la captivité. Une seconde raison qui expli-
que les controverses anciennes, c'est 'incertitude ol se trou-
vaient certains exégetes relativement a la chronologie de cette
époque » (p. 272). — En outre: «Jérémie n’a point prophétisé
70 ans de captivité. Le texte hébreu qui emploie le mot kdbedou,
celui des versions qui traduisent ce terme par nefleoun, iple-
houn, doulencoucin et servient prouvent assez qu’il n’est point
question ici d'une déportation. La captivité dont Jérémie me-
naca les Juifs dans les autres passages de ses écrits et qui
tomba sur leur téte, dura 49 ans» (p. 373). Pour la justifica-
tion de ce dernier chiffre, voir p. 305. — <«Quant au v. 11 du
ch. XXV de Jérémie, il contient en réalité deux prophéties,
car on peut et on doit l'interpréter ainsi:; «ce pays sera une
ruine pendant 70 ans et ces nations serviront le roi de Baby-
lone pendant 70 ans». La forme de la phrase dans l'original,
I'étude de Zacharie et de Daniel démontrent la verité de cette
interprétation. L'histoire et la chronologie affirment la réalisa-
tion de ces deux prophéties» (p. 374). Clest sur cette base
que l'auteur a fondé son interprétation des 70 semaines de
Daniel. Lorsgue nous connaitrons la fin dc son étude, nous la
ferons connaitre aux lecteurs. E. M.

Ant. ViLrLien: L’'abbé Eusébe Renaudot; Paris, Lecoffre,
1904, in-16, 4 fr.

L’abbé Euseébe Renaudot, quoique d'une santé chétive, fut
un travailleur infatigable; comme orientaliste, il se fit une
réputation distinguée. Quoiqu’il ne pat jamais arriver, a son
trés grand regret, & étre nommé bibliothécaire du roi, il fut
cependant trés écouté des Colbert et de Pomponne. Il fut lié
avec Bossuet, Boileau, Labruyere, Racine, et surtout avec
Arnauld et Nicole, dont il fut le collaborateur. Il n’appartint
au clergé que par les ordres mineurs. Il entra & 1I'Oratoire en
1665, mais il le quitta en 1672, 2 cause de sa mauvaise santé¢.
Dévoué a Port-Royal, il fut toujours d'une piété austére, méme



— 2591 —

mélancolique et sombre. Son nouveau biographe, M. l'abbé
Villien, qui lui reproche de la vanité (p. 167), est toutefois
obligé de faire son ¢éloge en ces termes: «Il devint de plus
en plus gallican. Etre gallican, c’était, pour lui, concilier sa
religion et son patriotisme... Au reste, tout ce que I'Eglise de
France comptait de plus vénérable et de plus estimé parmi ses
docteurs et ses prélats, partageait a cette époque le méme
sentiment » (p. 149). Un tel éloge sous la plume d'un membre
du clergé romaniste actuel, est rare, surtout si I'on consideére
que Renaudot se déclara opposé a l'opinion de 'immaculée-
conception, et qu'il combattait le livre étrange de Marie
d’Agréda (La wmystique cité de Dien, 1694); qu'il contribua 2
faire condamner par le Parlement l'ouvrage de Roccaberti
(De romani pontificis auctoritale, 1694), ou linfaillibilité du
pape était enseignée (p. 54-35); qu’il fut opposé aux jésuites,
notamment dans la question des rites chinois (p. 79-83) et dans
celle de Tlattrition (p. 85-87); et qu'il ne se génait pas pour
diriger sa verve caustique et son «ironie méprisante» non
seulement contre les «torticolis» ( c’est ainsi qu'’il appelait les
jésuites), mais encore contre les congrégations romaines, qu'il
appelait le «grenier du pape» (p. 165), contre le college des
cardinaux, qu'il comparait & un magasin de chapeaux (p.
166); etc.

Si donc il ne s’agissait que d’apprécier Renaudot au point
de vue religieux et moral, nous ne pourrions que l'admirer.
Mais il a joué un certain role dans le monde théologique de
son temps, et c'est ici qu'il semble moins digne d’admiration.

Remarquons, d'abord, qu’il étudia peu la théologie. Aprés
avoir fait ses premieres ¢tudes chez les jésuites du college de
Clermont a Paris, il entra & 1'Oratoire, bien qu'il n’efit «aucun
attrait pour 1'état ecclésiastique» (p. 9). Il fut aussitdét envoyé
au college de Saumur, olt il ne resta que deux ans, de 1666
a 1668. Eléeve d'un maitre inconnu (le P. Persé, p. 20), il s'ap-
pliqua surtout aux langues orientales: 1'hébreu, le syriaque,
le chaldéen, le copte, le sanscrit, etc. Pendant les quatre
années qui suivirent, il professa le grec et le latin au college
de Juilly; et en 1675, son pére se déchargea sur lui de la
rédaction de la Gazette de France, rédaction qui lui incomba
jusqu'en 1716, date a laquelle il la remit & son neveu, M. de
Verneuil, secrétaire du cabinet du roi (p. 154). Il fut ainsi



— 592 —

journaliste pendant plus de quarante ans; besogne qui, évidem-
ment, «imposa une fréquente diversion a ses études purement
scientifiques » (p. 37).

Il faut remarquer, ensuite, que c'est l'étude des langues
orientales qui le conduisit a 'étude des liturgies d’Orient et
de la question eucharistique. Il n’étudia méme cette derniere
que comme liturgiste et orientaliste, et non comme dogmatiste,
ni comme exégete: car, au fond, il ne fut ni dogmatiste,
ni exégete, ni méme historien, mais simplement liturgiste et
orientaliste. Entrainé par des nécessités de polémique, il vou-
lut faire du dogme avec des documents liturgiques et il prit
a la lettre des textes qui n’étaient que l'expression orientale
de sentiments de piété et non de doctrines strictement dogma-
tiques. De la la faiblesse de son argumentation dans les parties
de la «Perpétuité de la foi» dont il est l'auteur, et dans sa
polémique contre Richard Simon. Je regrette de ne pouvoir,
dans cette notice, mettre ce point en lumiére et citer les aveux
de son biographe en cette importante matiere. Le lecteur v
suppléera.

Bref, ce volume est instructif. Il écrase un peu son héros,
dont la valeur théologique est moins considérable; mais les
questions auxquelles il a touché méritaient une étude par-
ticuliere. Il faut méme regretter que M. Villien n’ait pas poussé
cctte ¢tude a fond et qu'il n’ait voulu faire gqu'un «Essai sur
sa vie et sur son ceuvre lturgique». Cest surtout le point de
vue dogmatique et exégétique qu'il eft fallu approfondir.

E. M.

Petites Notices.

* R. E. FUNKE: Die historischen Grundlagen des Christen-
tums,; Leipzig, P. Schimmelwitz, 282 S., Mk. 4. — 1l sera tou-
jours difficile, pour ne pas dire impossible, de dire un dernier
mot, c'est-a-dire de dissiper toute obscurité, dans une question
d’histoire qui, comme celle-ci, touche & tant d’autres questions.
Les documents que nous avons dans les livres canoniques soit
de I'A. T. soit du N., suffisent & poser des bases, a établir des
faits et & construire un édifice, mais non a faire circuler une
pleine lumiere dans toutes les parties de cet édifice. L'auteur
a raison de signaler les légendes, mais il a le tort de ne pas



— 593 —

montrer assez les vérités que ces légendes recouvrent. Ceux
qui en concluraient que 1'édifice chrétien ne repose pas sur une
base historique solide, se tromperaient. Quant aux toiles d’a-
raignée et a la poussiére accumulée ¢a et 13, il est bon qu’elles
disparaissent; mais il est nécessaire que cet utile travail soit

fait par des mains habiles qui n’endommagent ni les peintures
ni les murailles.

*D. Dr. ]J. HAUSSLEITER: Die Glanbenserziehung, wie Ssie
Jesus geiibt hat. Leipzig, Dorffling & Franke, 1904, 20 S. Preis
50 Pf. — Der Greifswalder Theologieprofessor gibt in seinem
zuerst von der Allgemeinen evangelisch-lutherischen Kirchen-
zeitung verdéffentlichten Vortrag ein Bild von der Arbeit des
Herrn an seinen Jiingern: In zuvorkommender Liebe sucht
Jesus die irrenden Seelen auf, durch Selbstzeugnis und Wunder
flihrt er sie dann «zu einem inneren Erlebnisse, das sich in
der Verbindung Jesu mit Gott gegriindet weiss, oder das die
Gnade Gottes als in Jesu ruhend und durch ihn vermittelt
erfahrt », und weiter durch die allmihliche Erkenntnis von der
Lebensmacht der Geistesworte Jesu zum Glauben, dass Jesus
der Christus, der Sohn Gottes ist. Danach leitet er sie zum
Verstindnis der Notwendigkeit seines Todes, und noch am
Kreuze ist er der grisste Erzieher zum Glauben. Das Wort
des Auferstandenen: « Selig sind, die nicht sehen und doch
glauben », driickt das Siegel auf die ganze Entwicklung. Nicht
blinder Glaube wird dabei verlangt, aber dass dem Zeugnisse
derer, die gesehen haben, geglaubt werde, weil es mit den
Weissagungen der Schrift und der eigenen Voraussage Jesu
zusammenstimmte. E. K. Z

* H. HANDLEY: The fatal Opulence of Bishops. Contents:
I. Our Impotence; II. A Cause; IIl. Riches out of Place;
IV. Palaces; V. The House of Lords; VI. More Light on the
Harm to the People; VII. More Light on the Harm to the
Church; VIII. More Light on the Harm to the Bishops; IX. Hear
the Other Side; X. The (once) Impossible Birmingham Bishopric;
XI. The See of London; XII. The See of Canterbury; XIII. Ap-
proval of Reform: Bishop Lighfoot; XIV. Inception of Reform:
Bishop Fraser; XV. A Voice from the Ends of the World:
Bishop Patteson; XVI. The Opportunity; XVIIL Pardon.

Revue intern. de Théologie. Heft 51, 1905, : 33



— 594 —

* Max JANSEN: Kaiser Maximilian 1. Autlssung des Reiches.
Neues Kulturleben. Mit 80 Illustrationen. Miinchen, Kirchheim
1905, Mk. 4. — L'époque et le personnage (1493-1519) sont tou-
jours dignes d'une nouvelle attention. Nos lecteurs liront sur-
tout les chapitres sur I'Eglise, les abus et les tentatives de
réforme, pp. 9-16, 25-29, 61-72. Ajoutons que l'impression en
caracteres gothiques et les gravures sont superbes. Ce volume
fait partie de l'histoire universelle publié¢e par MM. Kampers,
Merkle et Spahn.

* Dr. Gustav KRUGER: Kritik und Uberlieferung auf dem
Gebiete dev Forschung des Urchrvistentums. Zweiter, um ein
Nachwort vermehrter Abdruck. Giessen, |J. Ricker, 1903. 32 S.
Preis 60 Pf. — Ein rechtes Wort zur rechten Zeit. Bei der
Ubernahme des Rektorates der Universitit Giessen am 1. Juli
1903 hat Professor Kriiger seinen Mahnruf nach rechts und
links erschallen lassen, weder mit positiver noch mit negativer
Voreingenommenheit, sondern allein mit wissenschaftlicher
Wahrhaftigkeit und Gewissenhaftigkeit an die Forscherarbeit
zu gehen: «Du sollst deine Auffassung von der Geschichte
nicht zur Richterin {iber die Urkunden machen! » Die freimiitige,
von tiefem sittlichen Ernst getragene Rede fand vielfachen
Widerhall; was der zweite Abdruck in seinem Nachworte uns
dariiber wissen lidsst, beweist gleichzeitig, wie notwendig ein
solcher Mahnruf noch immer ist. E. K, Z,

* Const. vON KUGELGEN, Lic. theol.: Die Gefangenschafts-
briefe des Johann Hus. Nach dem Originaldruck vom Jahr 1536
zum Wittenberger Universitatsjubilium neu herausgegeben.
Leipzig, Richard Waopke, 1902, XII und 30 S. und 3 Tafeln.
Preis Mk. 1. 50. — In einer Zeit, da in Bohmen die religitse
Bewegung, die sich den romischen Ketten entwindet, nicht
mehr zur Ruhe kommen will und nach den Deutschen auch
die Tschechen erfasst hat, sind die erstmalig deutsch von Luther
selbst herausgegebenen Briefe des Johann Hus eine willkom-
mene Gabe. Sie wire berufen, der unbefugten Einmischung
der Politik in eine Bewegung religioser Erweckung entgegen-
zuwirken dadurch, dass sie das rein und tief religiése Zeugnis
eines Mannes fiir die Heiligkeit seiner Uberzeugung erneuert,
eines Mannes, den der Parteihunger unserer Tage als einen
vorwiegend politisch-nationalen Helden in Anspruch nehmen



— 5H95 —

mochte. Diese Briefe sind es wert, auch in unserer Zeit als

ein Beispiel frommen Martermutes in Andacht gelesen zu

werden und C. v. Kiigelgen verdient fiir die Neuausgabe Dank,
E.K; Z

* Dr. Johannes KUNZE: Die ewige Gottheit Jesu Christi.
Leipzig, Dorftling & Franke, 1904. Gr. 8°. 86 S. Preis Mk 2. —
Vorliegende Schrift ist der erweiterte Abdruck eines Vortrages,
den der Verfasser, Professor der Theologie in Wien, auf Ein.
ladung des Vorstandes der (alten) Chemnitzer Konferenz am
17. Februar 1903 gehalten hat. Seine Aufgabe ist, die ewige
Gottheit Jesu Christi im streng metaphysischen, im eigentlichen
und buchstiiblichen, dogmatischen Sinne allen Abschwichungen,
symbolischen u. s. w. Auffassungen gegeniiber ins Licht zu
setzen. Die Darstellung ist sehr ermiidend: ohne jede Gliede-
rung, die Ubersicht und hie und da einen Ruhepunkt bote,
lauft sie ununterbrochen vom ersten bis zum letzten Wort;
das wirkt um so empfindlicher, als die Erorterung der Haupt-
und aller Nebenfragen (Allwissenheit Christi, Allmacht Christi
u. s. w.) sehr eingehend und griindlich geschieht.

E.K. Z.

* D. Kvriakos: lepi Aouorias @onoxsias xai Emoriuns. Ev
Adnvere, 1905, 24 p. Ce discours, prononcé le 30 janvier der-
nier pour le jubilé de I'Université d'Athénes, a pour objet
l'accord de la religion et de la science. Le savant professeur
montre, d'abord, la nécessité et la possibilité logique de cet
accord; puis, le fait de son existence dans l'histoire grecque,
comme lattestent les écrivains ecclésiastiques de 1l'ancienne
Eglise, ainsi que les plus illustres théologiens byzantins, depuis
I'époque des Philipponos, des Damasceéne, des Photius jusqu'a
nos jours. C'est surtout cette derniére partie qui nous intéresse,

* Prof. Jul. Oskar MICHAEL: Die Gottesherrschaft als lei-
tendey Grundgedanke in der Offenbarung St Johannis. Ein
Beitrag sum Verstindnis derselben, ILeipzig, Friedrich Jansa,
1904. 74 S. Preis M. 1. — Ein Greis, der seinen greisen Bruder
in einer Festschrift zu dessen 80. Geburtstag bekannt macht mit
seiner Auffassung der Apokalypse. Von Kritik kann dabei
natiirlich so wenig #ber diese Schrift, wie 7# ihr die Rede sein.
Dem Verfasser hat sich bei immer innigerer Beschéftigung mit



— 5% —

dem réatselvollen Buche der Gedanke an die Theokratie, den
idealen Gottesstaat aufgedringt; einmal ins Bewusstsein ge-
kommen, hat er sich dann hinter jedes Bild, jeden Ritsel-
schleier gestellt und schimmert fiir das Auge des Verfassers
iiberall durch; diesem ist das Buch dadurch ein Quell tiefster
Erbauung geworden. Wer die Apokalypse einmal rein erbau-
lich auf sich wirken lassen will, wird dem Verfasser vielleicht
dankbar sein fiir die Fihrung durch diese Schrift. E. K. Z,

* K. PiLon: L’ Awnnée philosophique, 15° année, 1904 ; Paris,
Alcan, in-8°, 5 fr. Contenu: G. Rodier, La cohérence de la
morale stoicienne; O. Hamelin, L'union de 'ame et du corps
d'aprés Descartes; F. Pillon, La critique de Bayle; critique des
attributs de Dieu: aséité ou existence nécessaire; L. Dauriac,
La logique du sentiment; EF. Pillon, Bibliographie philosophique
francaise de l'année 1904.

* Dr. Eugen ZOMARIDES: Die Dumbasche Evangelienhand-
schrift vom Jahve 1226. Leipzig, Dorflling & Franke, 1904.
28 S. und 2 Lichtdrucktafeln. Preis Mk. 2. — Der Direktor der
griechischen Nationaischule in Wien beschreibt eine jetzt im
Besitze des Herrn Nikolaus Theodor Dumba in Wien befindliche,
von Michael Potlis, dem friiheren Minister Konigs Otto und
Professor an der Universitdt in Athen, dem Vater des jetzigen
Besitzers geschenkte Evangelienhandschrift. Geschrieben wurde
sie 1226 in Cidsarea von dem mowrovordgios Baoiisios, Sohn des
Priesters Orest aus Melitene, dem heutigen Malatia, im Osten
Kappodoziens, fiir den eigenen Gebrauch. Die vorliegende Be-
schreibung ist sehr eingehend und genau und wird durch die
beigegebenen Abbildungen sehr gliicklich unterstiitzt, wenn
auch vielleicht beziiglich der letzteren zu bedauern ist, dass
sie nicht in der vollen Grosse des Originals gegeben sind. Die
simtlichen aussergewdhnlich reichen Beigaben der Handschrift
zu dem eigentlichen Evangelientext sind im vollen Wortlaut
in der Reihe ihres Vorkommens gegeben, dazu Varianten an-
derer Handschriften, besonders aus peloponnesischen Kldstern.
Ein betriachtlicher Teil dieser Beigaben war bisher unbekannt.

E: K. Z.



— 3897 —

Ouvrages nouveaux.

Bericht iiber den 6. internationalen Altkatholiken-Kongress in
Olten vom 1. bis 4. September 1904 ; zusammengestellt von
den Sekretiren des Organisations-Komitees und des Kon-
gresses, herausgegeben vom Organisations-Komitee. Aarau,
E. Wirz, 1905, 2 fr.

G. BirTkAU: Leben und Glauben des Christen, nach dem Wort
und Vorbild des Heilandes im Anschluss an Luthers Kate-
chismus dargestellt. Leipzig, Diirr, 1905, 2 M. 40 Pf.

Th., CALMES: Epitres catholiques, Apocalypse, traduction et
commentaire, 2° édit Paris, Bloud, 4 fr. Ce volume fait par-
tie de la Bibliothéque de l’enseignement scripturaire, publi€e
par MM. Batiffol, Rose et Touzard.

P. CourBET: Das Dasein Gottes. Ein Postulat der Wissen-
schaft. Strassburg, Le Roux, 50 Pf.

M. G. DampiEr: The Orthodex Church in Austria-Hungary.
Rivingstons, 2 s. 6 d. net.

Prof. Th. FLOURNOY : Le génie religieux, br., 60 cent. Librai-
rie de 1I’Association chrétienne suisse d'Etudiants.

V. FRITZSCHE : Das Berufsbewusstsein Jesu mit Beriicksich-

tigung geschichtlicher Analogien untersucht. Leipzig, Diirr,
1905, 1 M. 20 Pf.

ADOLFO GIL: Prelado de la Iglesia Catdlica Cristiana en la
América Latina: Primera Pastoral. Berne, Stampfli, 1905.

Bishop J. JEWEL: On the English Reformation; translated by
Canon Meyrick; London, 8, Dower str. W., Six pence.

Dr J. KREYENBUHL: Das Evangelium der Wahrheit. Neue Lésung
der Johanneischen Frage. II. Band. Berlin, Schwetschke,
1905, 842 S., 23 M.

Dr LEepsius. Der christliche Orient. Monatschrift der deutschen
Orient-Mission. 1905, — Das Reich Christi., Monatschrift fiir
Verstandnis des Evangeliums, 1905.



— 598 —

H. LieTzmANN : Kleine Texte fiir theologische Vorlesungen und

Ubungen, NN. 9-13. Preis 0.30 M. Bonn, Marcus und Weber
1904-1905.

4

* k%o Nécessité d'une Révolution ecclésiastique en France;

Lyon, Agence des journaux, rue Thomassin, 1905, br. 14 p.
10 cent.

Dr Erwin PREUSCHEN: Zeitschrift fiir die neutestamentliche

Wissenschaft und die Kunde des Urchristentums; Giessen,
Topelmann, 1906; 10 M.

V. ROSE, o. P.: Les Actes des Apbdtres, traduction et com-
mentaire. 2° édit. Paris, Bloud, 4 fr. Ce volume fait partie
de la Collection «La Pensée chrétiennes.

Rev. G. F. TERRY: The Old Theology in the New Age. Lon-
doun-road, Hampstead, 6 s.

J. TixeroNT: Histoire des dogmes: 1. La théologie anténi-
céenne, 2¢ édit. Paris, Lecoffre, 1905, 3 fr. 50 (Sera ¢tudic
dans la prochaine livvaison).

Chez Vic et Amal, Paris, 11, rue Cassette: A. LACROIX: Les
trois sanctuaires. Massabielle; 451 p., 3 fr. 50. — F. LEFORT,
La science moderne devant le surnaturel; in-8°, 26 planches,

5 fr. — J. pu VALDOR, Les signes de la fin du monde,
1905, 4 fr.




	Bibliographie théologique

