
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 51

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 557

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

P. Batiffol : Etudes d'histoire et de théologie positive,
IIe série: L'eucharistie, la présence réelle et la
transsubstantiation. Paris, Lecoffre, in-12, 3 fr. 50, 1905.

Ce volume est très intéressant, en ce sens 1° qu'il
contient des renseignements importants et de l'érudition ; 2° qu'il
est, dans l'intention de l'auteur, un effort sérieux pour essayer
de sauver les doctrines romaines sur l'eucharistie ; 3° qu'il
contient aussi des aveux indirects contre ces mêmes doctrines ;

4° qu'en somme, à mon avis du moins, il est très faible sur
certains points, si faible qu'on peut considérer tout l'échafaudage

eucharistique de Rome comme ruiné.
J'espère mettre cette dernière assertion en pleine lumière,

dans une étude plus détaillée que ne peut l'être une simple
notice bibliographique. Je me borne donc, pour le moment, à

quelques réflexions.
Les simples titres suivants sont déjà un aveu qui prouve

en faveur de la sincérité de l'auteur, mais contre le dogme
de la transsubstantiation, si l'on doit entendre par dogme une
doctrine < crue partout, toujours et par toutes les Eglises de

même foi». Effectivement, lorsque l'auteur étudie l'eucharistie
au Ier siècle, il intitule simplement son étude: «L'eucharistie
dans le N. T.» Lorsqu'il l'étudié au IIe siècle, il dit: «Le
réalisme au second siècle», comme si le réalisme n'apparaissait
qu'au IIe siècle, et comme s'il n'en avait pas encore été question

au Ier. Puis, pour caractériser l'époque suivante, l'auteur
dit: «Premières théories du réalisme», comme si le prétendu
réalisme du IIe siècle n'avait été qu'un réalisme en germe, non
expliqué, non réfléchi, peut-être même inconscient ; étrange
foi Ce n'est que plus tard qu'on émet une théorie. Puis, plus
tard encore, « élaboration de la notion de conversion » ; quels
mots graves Le réalisme précédent n'était pas encore une



— 558 —

conversion ; il n'est devenu conversion qu'après une élaboration

Enfin, dernier titre: «Conversion et transsubstantiation
» Nous y voilà N'est-ce pas insinuer que la transsubstantiation

n'est ni dans l'Ecriture, ni dans la croyance des
premiers siècles, et qu'elle n'est que le résultat de la spéculation

de certains théologiens, à la suite de théories et d'éla-
borations Donc, évidemment, elle n'est pas un dogme divin,
enseigné par le Christ, mais seulement un système d'explication,

système accepté des uns et repoussé des autres. Cette
première considération me semble déjà très grave.

La suivante ne l'est pas moins. Lorsque l'auteur cherche
à préciser quelle a été la doctrine des premiers chrétiens et
des premiers docteurs sur l'eucharistie, il est très sobre
d'indications, et il n'en coûte pas à sa sincérité d'avouer qu'ils
ne se sont pas exprimés sur le comment, et même qu'ils n'ont
pas toujours été clairs.

Par exemple, il s'exprime ainsi sur Ignace d'Antioche (p.
123): «.Rien n'est malaisé comme de ramener à une définition
claire les expressions multiples auxquelles St. Ignace a lié
l'idée de l'eucharistie. Les images dont il use et dont
souvent il est le seul à avoir usé, ajoutent à la confusion.
Surtout, St. Ignace a pour nous ce tort, qu'il n'a jamais parlé
directement de l'eucharistie, mais seulement par allusion, par
métaphore : il est toujours à côté du sujet qui est te nôtre. » N'est-
ce pas grave qu'un évêque comme Ignace, parlant d'un sujet
d'une telle importance, n'en parle que par métaphore, et qu'il
soit toujours à côté du point de vue qui est celui des
romanistes?

Mais continuons. Relativement à St. Justin, M. Batiffol
dit: «Avec Justin, la spéculation chrétienne n'en est pas
encore arrivée à ce stade de son développement. On peut dire
même que Justin n'a pas plus de théorie du réalisme de

l'eucharistie, qu'il n'en a du réalisme de l'incarnation. Nous
donnons congé, par là, aux sens subtils que l'expression xarà
ßeTaßohf a suggérés à trop de dogmatistes, car on a été
jusqu'à vouloir y découvrir une théorie de la conversion de la
substance du pain en la substance du corps du Christ. Pareille
métaphysique n'existe pas pour St. Justin, dont la pensée s'est
arrêtée au seuil du mystère eucharistique» (p. 148-149). Ainsi
donc, selon le savant recteur de l'institut catholique de Tou-



— 559 —

louse, St. Justin n'a pas eu l'idée de la fameuse conversion
substantielle appelée transsubstantiation. Cette déclaration est à
noter à l'adresse des théologiens qui prétendent que, si
l'ancienne Eglise n'a pas connu le mot transsubstantiation, elle a
connu la chose. Bref, dit M. Batiffol, «la pensée de St. Justin
est loin d'être arrêtée » (p. 152).

Touchant St. Irénée, il concède ceci : « Quant à expliquer
comment le pain de l'eucharistie est la chair du Christ, le vin
son sang, Irénée n'en prend pas plus soin que ne faisait Justin,

car ils s'interdisent de spéculer sur les mystères de la
foi. De plus, le rapport de la chair du Christ au pain eucharistie

est un problème qui, pour être abordé autrement que
in confuso, exige que le problème de l'incarnation ait été lui-
même posé en termes précis : Irénée, Justin, viennent trop tôt.
Tous deux sont obligés de rester aux abords de ces problèmes
sans les poser, et de s'en remettre à la toute-puissance de
Dieu comme à l'explication première et dernière» (p. 162).

Ainsi donc, si j'ai bien compris la pensée de M. Batiffol,
une chose est claire, à savoir : qu'au second siècle, ni avec Ignace,
ni avec Justin, ni avec Irénée, il n'était question d'expliquer le com-
ment de l'eucharistie, c'est-à-dire la manière dont on communie

(comme dit St. Paul) au corps et au sang du Christ, en
mangeant le pain et en buvant le vin sur lesquels a été faite
la prière, ou l'action de grâce (eucharistie), de la communauté
des fidèles. Et cependant, tout en faisant cet aveu, M. Batiffol
attribue à ces mêmes Pères l'explication réaliste. Lorsqu'il veut
caractériser leur doctrine, il emploie le mot «réalisme» (p. 147,
158, etc.). Il emploie même ce mot, en parlant de l'Eglise
naissante, qui, selon lui, « a été au réalisme de son premier
mouvement » (p. 53).

M. Batiffol doit connaître les différences de sens qui existent

entre le symbole et la figure vide, entre la vérité, qui
est une réalité spirituelle, et le réalisme, qui se dit plutôt des
réalités matérielles. Il sait que les symboles (non les figures
vides, mais les symboles avec réalité spirituelle) ont existé
nombreux dans l'A. T., et qu'ils existent aussi dans le N. T.;
il sait que le mot symbole a été souvent appliqué, dans le
sens de réalité spirituelle et mystique, par les Pères, aux
rites liturgiques, et notamment à l'eucharistie. Il sait que J.-C.
a insisté sur cette vérité capitale que ses paroles sont esprit



— 560 —

et vie. Il sait que, dès le principe, il a été dit aux fidèles que
la lettre tue et que l'esprit vivifie. Pourquoi donc ne veut-il
pas que l'Eglise primitive ait entendu les paroles eucharistiques

dans le sens spirituel et vivant, et non dans le sens
littéral, matériel, qui tue? Pourquoi écrit-il, sans l'ombre d'une
preuve, que «l'interprétation symboliste est un raffinement que
la foi de l'Eglise naissante n'a pas soupçonné» (p. 53)? Pourquoi

veut-il que les premiers fidèles aient été oublieux de

l'enseignement formel du Christ et qu'ils lui aient préféré le
littéralisme et le réalisme?

Si M. Batiffol me réplique que par «réalisme» il n'entend
ni le littéralisme, ni la présence matérielle, j'applaudirai. Mais
alors je lui ferai remarquer que le mot «réalisme», employé
par lui à maintes reprises, tend à signifier, dans son sens
obvie, la réalité matérielle. Et de fait, les explications qu'il
donne de la pensée de Justin et d'Irénée tendent à faire croire
qu'ils ont admis la présence matérielle. Chose piquante, M.
Batiffol, qui gourmande les subtils transsubstantialistes de ce
qu'ils ont interprété le xuxà /.israßolr/v de St. Justin dans le
sens d'une conversion substantielle (p. 149), ne s'aperçoit pas
qu'il l'interprète lui-même dans un sens non moins fantaisiste,
lorsqu'il traduit ces mots ainsi: par assimilation (p. 145), ou
encore : selon les lois naturelles de la nutrition (p. 148), comme
si la métabole n'était pas une métaphore ou un symbole, et
comme si les mots n'étaient pas pris maintes fois dans un sens
autre que le sens littéral, donc dans un sens spirituel et
mystique, sens vrai, recouvrant une vérité positive quoique non
matérielle. Ces notions de grammaire et de critique philologique

sont élémentaires. Aussi l'explication que M. Batiffol
donne de la doctrine de St. Justin me semble-t-elle erronée,
par l'emploi qu'il se permet des mots «réalité» et «réalisme».
Par exemple, p. 147, il dit: «Le pain et le vin sur lesquels
est prononcée la formule de prière, deviennent ce qu'ils
n'étaient pas, la chair et le sang du Christ : ti]v sv%aoiGxr,d-sïGar

xqoq,rp,' sxsivov tov ouQxonoirjusvxoç Ir/Oov xal aâoxa xai aifia
sâiâdx2li]!.isv shai>. Dans la pensée de M. Batiffol, St. Justin
aurait voulu dire que le pain et le vin deviennent matériellement

la chair et le sang du Christ. Or cette citation est
incomplète ; il manque précisément, entre autres, les mots
xuxà fxsTccßolr^, qui ruinent le réalisme matériel et qu'explique



— 561 —

seule la vérité spirituelle ou la réalité mystique. Comment M.

Batiffol a-t-il pu commettre une telle omission, pour faciliter
ailleurs l'addition du mot réalisme tout court?

Ce n'est là qu'un point entre plusieurs autres. Mais, d'autre

part, que d'excellentes choses à signaler dans ce volume,
sur le critérium catholique, sur la hiérarchie, sur les simples
fidèles, etc. J'y reviendrai. E. Michaud.

Biobliothèque générale des Sciences sociales : Tome
XXVI, Religions et Sociétés. Paris. F. Alcan, in-8°, 287

p., 1905, 6 fr.

Ce volume s'ouvre par une excellente préface de M.

Théodore Reinach, dans laquelle il blâme et regrette la
suppression des Facultés de théologie catholiques, mesure prise
par le gouvernement de la République française « dans une
heure d'imprévoyance.» On ne saurait mieux dire. Que les
ambitions de Rome, les intrigues de la papauté, l'étroitesse
des congrégations romaines et autres, le misérable enseignement

des séminaires français, les agitations politiques et
perturbatrices d'un clergé ignorant et fanatique, aient poussé le

gouvernement à cette mesure, cela est certain. Mais le
gouvernement pouvait mieux faire : il pouvait noblement se venger

et se défendre en réformant les Facultés de théologie au
lieu de les supprimer ; il pouvait y nommer des ecclésiastiques
instruits, et surtout les soutenir dans leur position officielle
contre les évêques. Quelques-uns auraient tenu bon contre les
ridicules anathèmes de Rome; tous n'auraient pas eu la
faiblesse de caractère de MM. Loisy et autres. La résistance
aurait entraîné quelques évêques. Peu à peu un clergé aussi
français que catholique se serait formé sans le pape et contre
le pape, comme dans l'ancienne Eglise, et la science libre eût
sauvé une fois de plus l'Eglise et le pays.

On comprend que, dans cette situation, des esprits distingués,

convaincus de la nécessité de la religion, convaincus du
moins que la science historique et la science sociale ne
sauraient éliminer le fait de la religion et des religions, veuillent
réparer l'élimination, opérée par le gouvernement, de tout
enseignement religieux, même historique et social, dans les éta-

ReYUe intern, de Théologie. Heft 51, 1905. 36



— 562 —

blissements d'instruction publique. C'est dans ce but que, soit
au musée Guimet, soit à l'Ecole des hautes études sociales,
des conférences ont été instituées. Le présent volume en
contient sept sur des sujets fort intéressants. En voici les titres :

1. Du progrès en religion, par Th. Reinach; 2. Le christianisme

des premiers siècles et la question sociale, par A. Puech ;

3. Les frères du libre Esprit, par Raoul Allier ; 4. Le
christianisme et la démocratie, par A. Leroy-Beaulieu ; 5. Le
christianisme et le socialisme, par le même ; 6. L'islamisme en face
de la civilisation moderne, par Carra de Vaux ; 7. Le Babisme
et le Béhaïsme, par Hipp. Dreyfus.

Ces études ne sont pas toutes d'égale valeur. On remarquera
dans celles de M. A. Leroy-Beaulieu des confusions et des

méprises qui amoindrissent singulièrement la démonstration1).
Je ne saurais entrer ici clans les détails. Les lecteurs instruits
auquels les auteurs s'adressent, n'auront qu'à se féliciter de
les avoir lues. E. M.

A Confession of Faith in the Yery Words of Holy Scripture.
Compiled by Samuel Smith, M.P. (London: Plodder and

Stougthon. 94 pp. 1 sh.).

The compiler of the thirty chapters of this little book,
who bears a name well know in religious and political circles,
and of whose pure and sincere intentions one cannot entertain

a shadow of a doubt, has propounded to himself the
problem of "how7 to draw up creeds which shall truly exhibit the
fundamental truths of revelation, without the cramping
language of scholastic theology," how to '-exhibit these truths in
fair proportions and in language that does not hamper the

growth of Christian knowledge. " He can think of no other

way than by letting Scripture speak for itself. Accordingly,
he has taken the pains to search out, assort, and group in
separate chapters, without a word of "note or comment, " texts
of Scripture bearing on the fundamental truths, doctrines, and
duties of the Christian religion. It is a sort of concordance in
miniature ; though how far and in what sense it may be what
it professes itself to be—"A Confession of Faith"—w7e will

') Voir le Catholique national du 8 avril 1905, p. 25-27.



— 563 —

not take upon ourselves to say. There are the textes, say on
baptism and the Lord's Supper—grouped fully and faithfully
enough—but what of their explanation by different minds and
different schools of thought, and how under these circumstances
can they form anything approaching to a common basis for a
« Confession of Faith "

Le P. Hipp. Delehaye, S. J., Bollandiste : Les légendes
hagiographiques ; Bruxelles, Société des Bollandistes, 14, rue
des Ursulines, in-18, 1905.

Voici enfin, sur ces matières toujours délicates et souvent
difficiles, un excellent livre, plein d'érudition et surtout de

parfait bon sens et de grande loyauté. Les historiens
ecclésiastiques et surtout les hagiographes ne sauraient assez l'étudier.

On sait que, sous les titres d'Acta Sanctorum, de Vies
des Saints, etc., on a publié une quantité de prétendus faits,
miraculeux surtout, qui n'ont jamais eu lieu ; qu'on a raconté
par le menu la vie de Saints qui n'ont jamais existé ; et que
s'embarquer sur cette mer de légendes, dorées à plaisir, c'est
naviguer en pleine fantaisie. Il n'y a plus à se le dissimuler :

on a fabriqué des Vies de Saints, on a brodé des légendes,
on a menti par piété, pro pietate mentiri. De là l'embarras
des âmes pieuses ; concluant du particulier au général, elles
se figurent qu'il n'y a plus rien de vrai dans l'hagiographie ;

et passant, par analogie, de l'hagiographie à l'exégèse, à la
dogmatique, elles croient que c'est toute la religion qui s'écroule.
Elles se trompent. La seule chose qui croule, c'est l'erreur et
non la vérité; c'est la fausse hagiographie, la fausse exégèse,
la fausse dogmatique, et non la vraie. La vérité ne peut être
que consolidée par l'écroulement de l'erreur : voilà ce dont
il faut bien se persuader. Les vrais critiques ne sont donc
pas des démolisseurs de la religion, mais des purificateurs et
des sauveurs.

C'est ce qu'a compris, depuis longtemps déjà, la société
des Bollandistes ; et c'est dans ce sens que l'un d'entre eux
vient de publier le volume en question, où il explique, avec
une perspicacité psychologique très rare, le double travail



— 564

des masses et des hagiographes, comment se forme peu à

peu une légende, sous l'empire de quels sentiments,
comment elle est racontée et amplifiée ; ensuite, comment un
critique doit se mouvoir dans cette foule de documents où
l'imagination a joué un si grand rôle ; ce qu'il faut penser des
Acta sincera de dom Ruinart et des Suppléments de Leblant ;

comment on peut discerner, à propos d'un Saint (par exemple
St. Procope de Cesaree), l'histoire et la légende, comme on
peut distinguer en théologie le dogme strict et la spéculation
théologique ; enfin comment des légendes et des cérémonies
payennes ont été admises dans l'hagiographie et la liturgie
chrétiennes. L'auteur illustre ses explications par de nombreux
exemples, avec, je le répète, autant de noble sincérité que de

raison et de science.
Il tient naturellement pour le culte des Saints, mais sans

dissimuler les méprises du VIIe concile œcuménique (p. 156)

et autres; il maintient tout ce qu'une légende peut contenir
de vrai, et ne rejette que ce qu'elle contient d'erroné (p. 259-

260). Mais aussi, d'autre part, il fait sur les erreurs les aveux
les plus catégoriques, et c'est ici surtout que son livre est

précieux. Il m'est impossible de signaler toutes les pages qui
mériteraient d'être citées ; c'est la moitié du livre qu'il
faudrait reproduire. Voici quelques textes :

P. 3: «Ce n'est pas à dire que les hagiographes aient
absolument dédaigné ce genre de fantaisies (fables). L'auteur
de la vie des saints Barlaam et Joasaph a incorporé dans sa

compilation plusieurs apologues. » — P. 4-5 : « Les romans
hagiographiques sont fort nombreux et quelques-uns remontent

à une très haute antiquité. Citons les actes de Paul et
de Thècle, et cette collection des actes apocryphes des apôtres

à qui fut réservée une si longue et si extraordinaire
fortune. On connaît assez le roman des Clémentines, dont le
résumé fit longtemps partie des plus célèbres collections
hagiographiques.» — P. 6-7: «Y a-t-il des mythes hagiographiques?
Les hagiographes ont-ils du moins utilisé des éléments mythiques

Je ne vois aucune difficulté à l'admettre, et nous
constaterons qu'ils ont appliqué à des saints plus d'un récit qui
se rattache à la mythologie antique.» — P. 11 : «Il est à peine
besoin d'insister sur la place considérable occupée par la

légende, sous toutes ses acceptions, dans la littérature hagio-



— 565 —

graphique.. C'est même à l'hagiographie que le terme est
emprunté. La légende est primitivement l'histoire qu'il faut
lire le jour de la fête du saint, legenda. » — P. 173-175 : «C'est
un fait reconnu que les grands recueils de miracles que nous
a légués le moyen âge, sont des compilations où les matériaux
les plus disparates se trouvent mêlés sans discernement, et

qu'il ne faut par conséquent exploiter qu'avec la plus extrême
circonspection. La littérature hagiographique grecque est
notablement moins riche que la latine en collections de ce genre ;

mais celles qu'elle possède dépassent de beaucoup les autres
en invraisemblance et en bizarrerie. » Le P. D. cite en
particulier le recueil des miracles de St. Menas, attribué à Timothée

d'Alexandrie: c'est du pur paganisme. — P. 212: «11

peut arriver que des légendes, dont la dépendance purement
littéraire vis-à-vis de l'antiquité payenne est constatée, finissent

par donner naissance à un culte. L'histoire des Sept
Dormants est à l'origine un roman pieux qui, insensiblement,
quitte le domaine de la littérature pour passer sur le terrain
de la liturgie. Les héros d'un pur récit d'imagination sont
honorés comme des saints dont on désigne la sépulture et
dont on se procure des reliques. Barlaam et Joasaph, personnages

principaux d'un roman bouddhique, sont bien tardivement

arrivés aux mêmes honneurs.» — P. 119-120: «Il faut
bien l'avouer, la littérature hagiographique a été déshonorée

par quelques faussaires qui ne sauraient trouver d'excuse
dans leur naïveté. Des faux audacieux, produits du mensonge
et de l'ambition, ont longtemps égaré des esprits trop crédules

et des critiques trop peu défiants. Citons, par exemple, la
légende cypriote de St. Barnabe, la trop fameuse translation
de St. Denis à Ratisbonne, la vie de St. Maur par le prétendu
Fauste, qui n'est autre qu'Odon de Glanfeuil, la passion de
St. Placide par Pierre Diacre sous le nom de Gordien. Le
moine de Glastonbury qui remania la légende de Joseph d'Ari-
mathie, les premiers auteurs des légendes apostoliques de

France, ne peuvent, devant le tribunal de l'histoire, exciper
de leur bonne foi. On se détourne d'eux avec mépris, tout en
admirant la simplicité de leurs dupes». Voir aussi p. 123-124.

Etc., etc.
Est-ce clair? Donc un grand travail d'épuration s'impose

sur toute la ligne, je veux dire en hagiographie non moins



— 566 —

qu'en exégèse et en théologie dogmatique. Et cette épuration
doit se faire, non pas arbitrairement, mais d'après des règles
strictes de critique positivement scientifique. Là est le salut.

E. Michaud.

E. von Dobschütz: Das apostolische Zeitalter. Halle a. S.

1905. 70 S.

Die Schrift ist das 9. Heft der Reihe I der
„religionsgeschichtlichen Volksbücher". In der Einleitung wird gesagt,
dass die neuere Forschung den Nimbus zum guten Teil
zerstört habe, der auf dem apostolischen Zeitalter ruhte als dem
unerreichbaren Ideal der christlichen Kirche, da diese sich der
unbedingt normativen Leitung der Apostel als der weltumspannenden

Missionare, grundlegenden Organisatoren und unfehlbaren

Lehrautoritäten erfreuen durfte: „Dennoch bleibt auch
für die kritische Betrachtung das apostolische Zeitalter, oder,
wie wir lieber sagen : das Urchristentum, eine der wichtigsten
Epochen im Leben der christlichen Kirche, der nur die
Reformationszeit zur Seite treten kann. Es ist die Zeit, da das

Evangelium sich in seiner ersten Ursprünglichkeit auswirkt in
der Welt Es schafft sich einen Organismus, einen Leib in
den christlichen Gemeinden. Aber indem es sich dazu der
vorhandenen Stoffe, der Menschen mit all ihren von lange her
eingewurzelten Anschauungen und Gewohnheiten bedient, geht
es selbst mannigfache Verbindungen ein, die zu einer allmählichen

Trübung, Verweltlichung führen. Das Resultat ist die
katholische Kirche ..." Unter den Quellen des apostolischen
Zeitalters ist die sogenannte Apostelgeschichte nur mit vorsichtiger
Kritik zu benutzen: „Der gegen Ende des ersten Jahrhunderts
schreibende Verfasser hat gewiss sein bestes Wissen hier niedergelegt.

Aber er ist selbst abhängig von guten, jedoch
unzulänglichen Einzelquellen, und er ist in seiner Auswahl,
Gruppierung und Gestaltung des Stoffes bestimmt durch Gesichtspunkte

seiner Zeit Die neuere Forschung ist sich darüber
einig, dass als Quellen ersten Ranges die Paulusbriefe zu gelten
haben. Dazu haben wir gelernt, auch die Evangelien für das

apostolische Zeitalter auszunutzen, sofern die Herrnworte hier
einerseits ganz unmittelbar normativ gewirkt haben, anderseits
in der verschiedenen Fassung der Herrnworte sich Erfahrungen



— 567 —

spiegeln, die die christlichen Gemeinden gemacht haben
Der späteren Zeit gehören nach der sich immer mehr
verbreitenden Ansicht der neueren Kritik die ganzen sogenannten
katholischen Briefe, auch einzelne der unter dem Namen
des Paulus gehenden an." Dazukommen die Schriften der
sogenannten apostolischen Väter, die einst dem Neuen Testament
eingereiht waren: „Breiter und flacher als die paulinischen
Briefe, lassen diese Schriften doch in das Leben der Gemeinden
oft tiefere Blicke tun. Von der späteren kirchlichen Literatur
unterscheidet sie ihr naiver, untheologischer, man darf sagen
unliterarischer Charakter : das ist eben urchristlich Am
ungenügendsten ist die Überlieferung für die allerersten Anfänge.
Sie liegen wie die Ursprünge alles Lebens im Verborgenen.
Hier muss die Wissenschaft, wenn sie ehrlich sein will, ihr
Nichtwissen eingestehen. Nur hüte man sich vor Verwechslungen:

der Verzicht auf Erklärung bedeutet ebensowenig
Leugnung der Tatsächlichkeit wie unbesehene Anerkennung
aller späteren Vorstellungen darüber." Die Darstellung gruppiert

sich um die Kapitel: die Christenheit auf jüdischem Boden:
die Urgemeinde; die Christenheit auf griechisch-römischem
Boden: die paulinischen Gemeinden ; die Christenheit im
nachapostolischen Zeitalter : die werdende Kirche. Wir geben noch
das Schlusswort wieder, das zugleich eine Zusammenfassung
des Ganzen bietet: „Die Zeit des Urchristentums war längst
vorüber, als sich auf der Grundlage der apologetischen
Bemühungen um eine philosophische Erfassung des Christentums
im Gegensatz zu der Gnosis die kirchliche Theologie mit ihrer
Voraussetzung eines abgeschlossenen Neuen Testamentes von
apostolischer Inspiration und einer für dessen Auslegung
normativen Glaubensregel unter Garantie apostolischer Sukzession
erhob ; als aus den Gemeinden der Heiligen mit ihrer
begeisterten Glaubenszuversicht, ihrer Heilsgewissheit und
opferfreudigen Betätigung die Kirche wurde, die als grosse,
organisierte, mit einem System von Garantien versehene Anstalt
den Menschen durch Lehre und Sakramente den Weg zum
Heile zeigt, es ihnen auch zusichert, ohne es ihnen doch wirklich

geben zu können. Diesem entscheidenden Gesichtspunkt
ordnet sich für eine von dem Evangelium herkommende
Betrachtung alles andere unter. Was wir am Urchristentum
beobachtet haben an unevangelischen Zügen, an Ekstatischem,



— 568 —

Ungeordnetem, Unreifem, Schadhaftem: es wird aufgewogen
durch diese siegesfrohe Gewissheit des aus Gnaden erlangten
Heils. Das Ekstatische sahen wir abstreifen, das Unfertige zu
immer festerer Gestaltung ausreifen, viele Schäden durch
Erziehung beseitigen — in sittlicher Hinsicht ohne Zweifel ein
Fortschritt auf dem Wege der Ordnung. Die Ausbildung einer
geschlossenen hierarchischen Organisation und die Aufstellung
einer festen dogmatischen Lehre erwiesen sich als notwendige
Mittel der Selbsterhaltung, sollte nicht im Strudel der Gnosis
das Evangelium selbst verloren gehen. Aber die Gesamtentwicklung

könnte doch nur dann als ein Fortschritt betrachtet
werden, wenn die beginnende Kirchlichkeit nicht die schlicht
evangelische Frömmigkeit beeinträchtigt hätte. In dem Urchristentum
sind bereits die Keime für die ganze spätere Entwicklung
gegeben und diese ist daraus zu verstehen. In dem Urchristentum
aber ist zugleich die Kritik für die folgende Entwicklung
gegeben, und darauf muss daher immer wieder zurückgegriffen
werden, wie es auch in der Geschichte der christlichen Kirche
je und je, am durchgreifendsten in der Reformation, geschehen
ist. Nur darf dies nicht in äusserer Nachahmung urchristlicher
Formen (oder Formlosigkeit) geschehen, sondern in innerer
Erneuerung des urchristlichen Geistes, in uneingeschränkter
Wirkung des Evangeliums." G. M.

L. Emery : Introduction à l'étude de la théologie protestante,

avec index bibliographique ; Lausanne, Rouge,
in-8°, 710 p., 1905, 10 fr.

Les questions religieuses sont tellement vivaces, qu'elles
préoccupent même ceux qui en apparence les dédaignent. On
a beau déclarer qu'on veut les écarter; elles s'imposent. D'autre
part, elles sont souvent trop mal connues, mal posées et
partant mal résolues. De là tout le mal. Il faut donc en répandre

la connaissance scientifique. Comme l'a dit Renan, « la
science est la première condition de l'admiration sérieuse». Si
la religion était connue scientifiquement, elle serait sérieusement

admirée, sérieusement aimée, sérieusement prêchée et
sérieusement pratiquée. Tel est certainement le but que s'est
proposé M. le prof. Emery.



— 569 —

Le premier devoir du théologien, c'est de dire la vérité,
parce qu'en religion comme ailleurs dire la vérité est le
suprême devoir et même la suprême diplomatie. Il ne s'agit pas
de prendre les âmes, mais de les gagner à la religion en les
éclairant. Veritas liberabit. Une religion qui est opposée à
la vérité, ne peut que faire horreur à quiconque a le sentiment
de la dignité humaine. Arrière donc la théologie de sous-entendus,

de trompe-l'œil, de jeux de mots, d'escamotages. Mettre
la vérité en équivoques, c'est la trahir et injurier Dieu. Tel
est certainement l'esprit dans lequel le savant auteur a composé

son ouvrage.
En outre, une introduction n'est qu'un vestibule, et non

le temple même ; mais si modeste que soit ce vestibule,
encore faut-il qu'il introduise dignement dans le temple et qu'il
prépare suffisamment l'âme à ce qui doit s'y accomplir. Donc
il est nécessaire, avant d'étudier les éléments mêmes de la
théologie, de savoir d'une manière générale ce qu'est la
théologie, ainsi que tout ce qui est indispensable pour la bien
comprendre. Voilà pourquoi M. Emery, après avoir donné un
résumé historique très court de ce qu'a été l'enseignement
de la théologie protestante (p. 8-41), a d'abord défini la théologie

et ses parties, puis indiqué les conditions de cette étude,
et enfin signalé, dans un Index bibliographique, les principaux
ouvrages qu'un théologien peut consulter utilement.

Le théologien Paul Chapuis a défini la théologie «la science
de la religion ou des religions1)». Son collègue, M. Emery,
s'est inspiré de ce point de vue lorsqu'il a dit (p. 53): «Nous
définirons la théologie comme la science de la vraie religion,
c'est-à-dire de la religion normale ou parfaite, celle qui établit
entre l'humanité et la divinité les rapports correspondant à la
vraie nature de l'une et de l'autre, celle qui réalise véritablement

le but de la religion, la parfaite communion de l'humanité

avec la divinité ; déterminer la nature de cette vraie
religion et les moyens d'y amener tous les hommes, telle est la
noble et difficile mission de la théologie. » Peut-être cette
définition est-elle un peu diffuse, et peut-être eût-il été bon de

mettre en tout premier lieu Dieu même, la religion n'étant
qu'une suite de notre notion de Dieu.

') Revue de théologie (Lausanne), septembre 1901, p. 397-398.



— 5/0 —

Mais j'aurais mauvaise grâce à discuter sur ce point; je
préfère signaler à l'auteur la complexité de ses divisions et
subdivisions, et surtout la complexité de son Index. L'abondance

des subdivisions n'est pas toujours la clarté, surtout
quand les subdivisions sont dénommées par des termes plus
scolastiques que substantiels. Par exemple, n'est-ce pas amoindrir

la sience des relations de l'homme avec ce qui lui est
inférieur que de l'appeler «l'économique»? N'est-ce pas amoindrir

également la science psychophysique que de l'appeler
«l'hygiène» (p. 59)? Le titre de sciences «théorématiques» jette-
t-il une lumière quelconque sur les sciences qu'il prétend
désigner (p. 62) Je désirerais donc, dans un tel ouvrage, plus de

simplicité et plus de vraie clarté. Je m'étonne également que
l'auteur n'ait pas mieux précisé l'influence que les sciences

peuvent et même doivent exercer sur la théologie vraiment
scientifique. Je me représente aussi une méthodologie plus nette,
des règles plus arrêtées, pour chacune des parties constitutives

de la théologie. Enfin, je crains bien que l'auteur ne se

soit donné une peine très considérable pour peu de résultats, lorsqu'il

a fait de son Index un vrai catalogue de librairie,
catalogue forcément très incomplet et de plus si compliqué qu'il
me semble impossible de le consulter avec fruit et de trouver
le fil de ce labyrinthe. N'eût-il pas mieux valu se borner aux
auteurs réellement utiles, soit par leur contenu, soit par leur
célébrité, et laisser dans l'obscurité toutes les publications
purement encombrantes? N'eût-il pas été plus pratique pour
les recherches de suivre l'ordre alphabétique des auteurs, en
le combinant avec l'ordre des matières? Etc., etc. Une
seconde édition remédiera sans doute à ces inconvénients. Il
serait très regrettable que tant de savoir et de recherches
n'atteignissent pas leur but et n'obtinssent pas tout le succès
mérité. E. M.

Marcel Hébert : L'évolution de la foi catholique. Paris,
Alcan, in-8°, 257 p., 1905, 5 francs.

L'auteur, élevé dans la théologie romaine de St. Sulpice,
a éprouvé, un jour, le très légitime et très noble besoin de

se rendre compte des dogmes que Rome lui imposait, sous le

nom de dogmes catholiques et, disait-elle, de par l'autorité de



— 571 -
l'Eglise catholique, c'est-à-dire de par l'autorité du Christ et
de Dieu même. L'explication plus ou moins philosophique
qu'il en avait donnée, lui ou ses amis, ayant été condamnée

par Rome, il a fini par prononcer le fameux «tout ou rien» :

Puisque tu condamnes mon christianisme, moi à mon tour je
condamne le tien, qui ne vaut pas plus que le mien ; l'institution

que tu prétends être est fausse, l'autorité que tu dis avoir
reçue du Christ est nulle ; de plus, faux aussi est le christianisme,

fausse même la religion naturelle, faux le Dieu
personnel ; il n'y a qu'une seule chose qui soit et qui reste, cette
chose qu'on appelle Vérité, Justice, Solidarité, Science,
Conscience, Humanité.

Si j'ai bien compris son livre, notamment les pages 199-

201, 209-210 et 243-244, tel est à peu près son cas. C'est celui
de beaucoup d'autres qui l'ont précédé, superstitieux.devenus
athées. Les extrêmes s'appellent sans se corriger ni se
justifier. M. Hébert n'a pas vu le juste milieu, qui est précisément
cette Vérité et cette Science, qu'il aime incontestablement.
Convaincu qu'il tient enfin cette vérité tant cherchée, il a
voulu le prouver, et voici le fond de son argumentation.

Les dogmes romains actuels, tels qu'ils sont formulés par
les conciles de Trente et du Vatican, dérivent, par évolution,
des théories du moyen âge ; celles-ci, toujours par évolution,
des théories des Pères, notamment d'Origène, l'auteur du «premier

essai d'une dogmatique scientifique, la première théologie

catholique » (p. 82) ; ces théories des Pères ne sont, à leur
tour, que des évolutions systématiques des sentiments religieux
de Jésus, lequel n'avait pas de théorie, mais parlait simplement,

par images, au cœur, à l'imagination et à la conscience
pratique ; et enfin, les croyances pratiques de Jésus ne sont
qu'une évolution des sentiments religieux primitifs, lesquels
n'étaient que des illusions humaines. Car «l'homme se leurre,
comme un enfant, avec des images» (p. 12); puis il a besoin
de les remplacer par des idées générales; et c'est ainsi qu'il
se fait d'abord une théologie en images et en mythes, puis
une théologie en concepts, enfin une théologie en théories et
en dogmes scolastiques et ecclésiastiques. Mais il est évident
que toutes ces choses ne sont que des efforts et des produits
subjectifs, «constructions de cette merveilleuse et mystérieuse
faculté d'idéalisation qu'est et demeurera la conscience humaine»



— 572 —

(p. 201). Donc la foi catholique et chrétienne n'a rien d'objectif
et elle ne repose que sur les «leurres» de l'imagination.

Tel est le système.
Il n'est pas difficile à réfuter. D'abord, de ce que les temps

modernes viennent après le moyen âge, le moyen âge après
l'époque des Pères, l'époque des Pères après l'âge apostolique
et l'âge de Jésus, M. Plébert conclut que les dogmes romains
modernes et actuels dérivent du moyen âge, et que les dogmes
du moyen âge dérivent de la tradition des Pères. C'est une
profonde erreur. Sans doute, certains Pères ont émis des
opinions individuelles très naïves, incontestablement erronées,
auxquelles les théologiens du moyen âge ont cependant fait
écho et que la papauté a su merveilleusement exploiter.
Mais ces opinions privées de certains Pères, voire même de

certains gnostiques, ne constituent nullement l'enseignement
officiel et traditionnel des Pères. Il est élémentaire de savoir
que les Pères ont parlé tantôt comme docteurs privés et à

leurs risques et périls, tantôt comme témoins de la foi
universelle, constante et unanime de toutes les Eglises chrétiennes

particulières (quod ubique, quod semper, quod ab omnibus

creditum est). Or il est impossible de voir dans les dogmes
du moyen âge, de Trente et du Vatican des dérivations
logiques de cette tradition de l'ancienne Eglise. On peut même
dire que cette tradition est la réfutation péremptoire de la
dogmatique romaine. M. Hébert lui-même a très justement
remarqué, par exemple, que la transsubstantiation romaine est

une addition et non une dérivation de la croyance primitive
à la présence du Christ dans l'eucharistie. Si donc M. Hébert
s'était borné à attaquer la fausse évolution de la foi romaine,
faussement dite catholique et chrétienne, tous les vrais
catholiques, chrétiens et non romains, auraient applaudi. Mais il ne
s'en est pas tenu là et, il faut le reconnaître, il ne pouvait pas
s'en tenir là, du moment qu'il confondait l'Eglise chrétienne
avec Rome et le christianisme avec le romanisme. Cette
confusion l'a logiquement conduit à vouloir attaquer le christianisme

même.
Pour essayer d'en venir à bout, il s'est efforcé de montrer

que le christianisme n'est qu'un mythe, autre que les

mythes payens, mais au fond de même nature, et que tous les

mythes n'étant que des jeux de l'imagination, ils ne sauraient



— 573 —

tenir bon devant la raison, la critique et la science. Le savant
controversiste ne s'est pas aperçu qu'il passait précisément à

côté de la grande question philosophique et religieuse, en
déclarant que c'est l'imagination qui a produit les religions en

général et le christianisme en particulier.
Si sa psychologie avait été exacte, il aurait vu que tous

les concepts ne viennent pas des images, mais que souvent
les images viennent des concepts, concepts quelquefois très
solides ; que les émotions de l'ordre sensitif ne sont nullement
les sentiments de l'ordre intellectuel et réfléchi; que le
«sentiment» religieux, loin d'être une émotion purement sensitive,
est un sentiment impliquant des idées, résultat du principe de

causalité appliqué à l'explication des réalités objectives de

l'univers. Il aurait vu qu'il s'agit précisément d'expliquer la
cause première de toutes les forces matérielles et spirituelles
qui déterminent nos émotions, nos idées et nos sentiments ;

que la cause d'êtres réels et d'effets réels ne peut être que
réelle ; que Dieu, cause première des êtres contingents, est
donc une réalité intelligente, raison d'être des lois, des idées
et des forces de l'univers. Une fois sur ce terrain, la raison,
en bonne logique, n'a pas de peine à démontrer non seulement
la notion de la Providence, mais sa réalité. Or le christianisme

n'est pas autre chose que l'action de cette Providence
même, le résultat de la force divine agissant d'abord dans les
grands prophètes et les hommes providentiels, puis en J.-C. et

par J.-C. dans l'humanité. Cette notion du christianisme méritait

du moins d'être examinée, et M. Hébert ne l'a pas fait.
Il est clair qu'en déclarant d'abord qu'il n'y a ni Dieu

personnel ni Providence, M. Hébert n'a pas de peine à

attaquer le christianisme, qui en effet ne serait qu'une chimère si
Dieu-Providence n'existait pas. Toute la question est donc de

savoir d'abord s'il existe un Dieu, cause, maître et gouverneur
du monde ; ensuite, si le Christ bien compris, si les
enseignements et les préceptes du Christ bien compris, ne sont pas
des forces et des lumières divines. Or M. Hébert ne s'est
acquitté ni de l'une ni de l'autre de ces tâches. Il a préféré
englober, d'une façon très commode, le christianisme (confondu
in globo avec les dogmes et les institutions romanistes) dans
les mythes et les fantaisies religieuses de l'humanité, et le
traiter ainsi de non-valeur. M. Hébert, qui se pique de science



— 574 —

et de critique, s'est dispensé de faire la moindre «critique
scientifique» du christianisme et de ses doctrines. Il n'a indiqué

ni quelles ont été les doctrines du Christ; ni quelles sont
les fausses interprétations qui en ont été faites, depuis celles des

premiers gnostiques jusqu'à celles des gnostiques de l'Eglise
romaine actuelle ; ni en quoi se différencie la veritable évolution
de la fausse : toutes choses qui cependant eussent été nécessaires

pour traiter réellement le sujet énoncé par le titre de

son livre. Il a essayé, en revanche, d'attirer à lui Pascal, dont
le prétendu «fidéisme» a une tout autre signification que le
fidéisme mis à la mode avec l'évolutionisme, depuis quelques
années, dans quelques cercles romanistes. Si Pascal était là,
avec quelle indignation ne ferait-il pas valoir les raisons de

son intelligence et celles de son cœur, contre ceux qui osent
abuser de son nom pour essayer d'enlever au christianisme
ses bases rationnelles, philosophiques et dogmatiques

C'est dire que cet ouvrage de M. Hébert, loin de nous
avoir converti à la thèse de son auteur, nous en a montré
éloquemment toutes les faiblesses. Nous le remercions en
particulier des excellentes objections qu'il a dirigées contre
les systèmes de MM. Brunetière, Blondel et Loisy ; mais il
aurait pu en faire ressortir plus vigoureusement encore les
contradictions. Je regrette que la place me manque pour entrer
dans l'examen des détails et des sophismes de ce livre; cet examen
serait instructif. Le lecteur y suppléera et n'aura pas de peine,
croyons-nous, à constater qu'un tel système, malgré plusieurs
remarques justes et fines, n'est, en somme, qu'un coup d'épée
dans l'eau. E. Michaud.

J. L. de Lanessan : La morale des religions ; Paris, Alcan,
in-8°, 568 p., 1905, 10 fr.

Pour juger exactement de la morale d'une religion, il
faudrait en appeler aux faits et aux résultats, c'est-à-dire au degré
de moralité auquel s'élèvent les partisans de cette religion,
si ceux-ci conformaient toujours exactement leur conduite
aux principes et aux préceptes de cette religion.
Malheureusement il n'en est pas ainsi, pour peu que cette religion
soit austère et qu'elle combatte les passions humaines. Donc
le moraliste qui jugerait de la valeur morale du christia-



— o/o —

nisme par la conduite des adhérents de cette religion (simples

fidèles et membres de la hiérarchie), se tromperait
étrangement, parce que les préceptes moraux de cette religion sont
si élevés, si purs, si sévères, si difficiles à réaliser, que les
masses n'y atteignent pas : une élite restreinte seule arrive à

cette hauteur.
Pour juger exactement de la valeur morale du christianisme,

il faut donc examiner en eux-mêmes ses principes et
ses préceptes. Quiconque fera ce travail et les comparera aux
préceptes et aux principes des autres religions (juive, musulmane

ou payennes), se convaincra aisément de la beauté et
de la supériorité de la morale chrétienne, pourvu toutefois
qu'il en comprenne bien le sens, la portée et le but.

M. de Lanessan ne s'est point placé à ce second point de

vue, qui est le seul vrai, le seul exact. Il s'est borné à
accumuler une quantité de faits relatifs à toutes les religions
considérées au point de vue moral. Cette étude, toute historique,
est très précieuse, très documentée, et il est bon qu'elle ait
été faite par un homme de science et de bonne foi. Mais elle
ne pouvait qu'aboutir à la constatation d'une sorte de banqueroute

historique, en ce sens que les hommes ont été, partout
et toujours, à quelque religion qu'ils aient appartenu, des hommes

ignorants, superstitieux, illogiques, mêlant le mal et le bien,
l'immondice et l'aspiration à l'idéal, et cela, même chez les
chrétiens. Qu'en faut-il conclure? «Qu'il n'y a pas de loi, pas
de philosophie, pas de religion capable de vaincre la nature »

(p. 568)? C'est la conclusion de l'auteur. Elle me semble trop
pessimiste: car, de ce que les hommes ont été jusqu'à présent
trop peu raisonnables, insuffisamment religieux (au point de
vue qualitatif), il ne résulte pas qu'il en doive être toujours
ainsi. Pourquoi les chrétiens, à mesure qu'ils pénétreront
toujours davantage dans l'essence du vrai christianisme, avec les
lumières de la science, avec les progrès de la conscience et
de l'idéal, pourquoi n'arriveraient-ils pas à vaincre, je ne dis

pas les bons éléments de la nature (de cela il ne saurait être
question dans le christianisme bien compris), mais les désordres

de l'intelligence, de la raison, de l'imagination, de la
liberté, de la volonté, de la conscience? Rien dans l'histoire ne
démontre cette impossibilité. Au contraire, l'histoire bien comprise

constate un incontestable progrès dans la marche des



— 576 —

choses humaines ; et je crois qu'il est facile de démontrer en
même temps que les principes chrétiens, là où ils sont pratiqués,

aident à ce progrès. C'est peu et c'est beaucoup.
E. M.

Le P.-J. Pargoire : L'Eglise byzantine de 527 à 847; Paris,
Lecoffre, 1905, in-16. 3 fr. 50.

L'auteur a été trop modeste lorsqu'il a dit qu'il s'était
« interdit l'examen des doctrines ». Sans doute, il n'a point
discuté les ouvrages sur le monophysisme, sur le monothélisme,
sur le mouvement iconoclaste, etc. ; mais toujours est-il qu'il
en a indiqué un grand nombre, qu'il a cherché à grouper les
théologiens orientaux du VIe siècle, et que son livre doit être
recommandé à quiconque s'occupe des doctrines de l'Eglise
orientale pendant la période susdite. En outre, il contient
une foule de détails, d'inégale valeur il est vrai, sur l'organisation
intérieure de cette Eglise, sur sa vie intime, sa hiérarchie,
son épiscopat, son clergé, son monachisme, ses établissements
de bienfaisance, ses établissements de culte, ses offices, ses

sacrements, ses fêtes, ses saints, etc. Le tout, d'après des sources
très nombreuses, dont beaucoup sont très peu connues en Occident

(p. XIV-XX). L'auteur annonce deux autres volumes : l'un
qui étudiera la période de 847 à 1204; l'autre, la période de 1204

à 1453. Les amis et les adversaires de l'Eglise orientale ne
peuvent que désirer l'achèvement de cet ouvrage : les adversaires,
parce que, à en juger d'après le premier volume, ils y
trouveront de nombreux griefs à faire valoir contre elle ; les amis,
parce qu'ils auront intérêt à connaître ce qui lui est reproché
et ce qui doit être corrigé. Les Orientaux intelligents sauront
bien distinguer ce qui est fondée sur la réalité, et ce qui n'est
que l'interprétation de la rivalité.

Le P. Pargoire a beau vouloir ne faire que de l'érudition,
il voit souvent les choses orientales avec des yeux d'assomp-
tionniste. Il connaît trop bien le français pour ignorer que la
qualification de «byzantine» appliquée à l'Eglise orthodoxe
d'Orient est déjà malveillante. Il doit aussi connaître assez
l'Orient pour savoir qu'il le blesse et qu'il s'expose à être
vivement contredit par nombre d'orthodoxes, lorsqu'il prétend
(p 1) que «l'Orient chrétien a considéré l'Eglise comme la



— 577 —

doublure de l'Etat et regardé le pouvoir spirituel comme
l'envers du pouvoir civil ». Que la politique ait occupé une place
trop grande dans cette Eglise, de 527 à 847, cela n'est que
trop évident; mais, à ce point de vue, à quelles attaques
n'expose-t-il pas sa propre Eglise, l'Eglise de Rome? Que les

querelles de races et de nationalités aient aussi joué un trop
grand rôle en Orient, nul ne l'ignore ; mais qu'il songe donc
aux guerres de religion qui ont désolé l'Occident. De part et
d'autre, ne serait-il pas mieux de faire un sincère mea culpa,
au lieu d'attiser l'esprit de parti entre les deux Eglises séparées?

Cet esprit de parti, l'auteur ne l'excite-t-il pas dans
maintes pages de son livre, par exemple, lorsqu'il dit qu'au
concile de Chalcédoine «l'Orient tout entier s'est vu sacrifié
à la Nouvelle Rome dans la personne d'Antioche et d'Alexandrie,

ses vieilles métropoles » (p. 3) Si Antioche et Alexandrie

doivent être jalouses de Constantinople, elles doivent l'être
aussi de l'Eglise de Rome, qui est aussi postérieure à ces
« vieilles métropoles. » L'auteur prétend que la multiplicité des
autonomies ou autocéphalies ecclésiastiques dans l'Orient
médiéval et moderne, vient du succès des hérésies et des schismes

des Ve, VIe et VIIe siècles (p. 2). On peut lui répondre
que, d'après la constitution de l'Eglise primitive, toute Eglise
particulière régulièrement constituée est autonome de droit, et
qu'aux yeux de Tertullien Corinthe était pour l'Achaïe ce que
Philippes et Thessalonique étaient pour la Macédoine, Ephèse
pour l'Asie, Rome pour l'Italie1). On peut lui répondre qu'aux
yeux de St. Jérôme «Rome n'était pas une Eglise différente
de celles de tout l'univers... et que, partout où il y a un évêque,

qu'il soit à Rome ou à Eugube, à Constantinople ou à

Rhège, à Alexandrie ou à Tanis, il a la même autorité»2).
On peut lui rappeler ce mot de l'évêque Avitus de Vienne au
patriarche de Jérusalem : «Votre apostolat exerce une primauté
qui lui a été accordée par Dieu et il a soin de montrer qu'il
occupe la principale place, principem locum, dans l'Eglise, non
seulement par ses privilèges, mais par ses mérites. » Etc.

L'auteur en veut terriblement à Justinien, ce «théologas-
tre couronné» (p. 41). Nous pourrions lui dire que nous lui

') De Prescript. 36.

') Ep. 146.

Bevae intern, de Théologie. Heft 51, 1905. 37



— 578 —

en voulons peut-être davantage encore. Mais Justinien était-il
l'Eglise d'Orient Non. Donc ne serait-il pas plus exact de ne

pas imputer à cette Eglise les fautes et les erreurs de cet
empereur? Que les moines et les évêques qui l'ont applaudi
en portent la peine; mais ceux-ci non plus n'étaient pas l'Eglise.
Que dirions-nous, nous chrétiens occidentaux, si l'on déclarait
l'Eglise d'Occident coupable des fautes des empereurs occidentaux,

voire même des papes? Nous nous récrierions avec
raison contre ce sophisme. Ne le commettons donc pas envers
l'Eglise d'Orient.

Je regrette vivement que la place me manque pour citer
une foule de passages intéressants, dont je ne saurais contrôler

l'exactitude, et sur lesquels l'attention des Orientaux doit
être appelée non moins que celle des Occidentaux. Par exemple,

p. 96-97: «Vordre est conféré au jour et à l'heure qu'il
plaît à l'évêque, seul ministre, par l'imposition des mains. Ici,
touchant la puissance d'ordre, une remarque s'impose: C'est

que certains milieux monastiques peu éclairés n'y attachent
pas toujours une suffisante importance. Ils feignent de croire,
en ce qui regarde l'eucharistie, que les paroles de la
consécration n'ont pas besoin d'être prononcées par un prêtre en

certains cas pour attirer le St. Esprit sur les substances
liturgiques et les transformer au corps et au sang du Christ. Ils
prétendent, en ce qui regarde la pénitence, que le pouvoir de

remettre les péchés constitue moins une prérogative du sacerdoce

qu'un charisme de la sainteté. Dans le mariage, la
cérémonie la plus remarquée est celle des couronnes posées sulla

tête des deux conjoints. Mais la loi reconnaît encore la

légitimité du lien conjugal sans l'intervention de l'Eglise, et

le mal serait tolerable si telle novelle de 542 n'énumérait com-
plaisamment, au surplus, jusqu'à cinq causes différentes du

divorce. » On remarquera aussi les prescriptions insérées par
Justinien dans le code et dans plusieurs novelles, relativement

aux conditions dans lesquelles doit être tout chrétien
eligible à l'épiscopat, conditions dont quelques-unes, paraît-il,
seraient encore maintenues (p. 57-58). Etc., etc. E. M.



579

A. PouGET : Les idées religieuses et réformatrices de
l'évêque constitutionnel Grégoire ; Paris, Société nouvelle
de librairie et d'édition, 17 rue Cujas, 1905.

On a beaucoup écrit sur les «Cultes révolutionnaires»:
M. Aulard a étudié le Culte de la Raison et de l'Etre suprême,
M. Gazier l'Eglise constitutionnelle, M. Matthiez la
Théophilanthropie et le culte décadaire ; M. Hippolyte Carnot a publié en
1840 les Mémoires de Grégoire écrits en 1808 (2 vol. in-8°). Mais
le sujet est loin d'être épuisé. M. Pouget, pasteur à Moulins, vient
de consacrer à l'évêque de Blois une étude très objective que
nous nous plaisons à signaler aux lecteurs de la Revue. Comment

il a été amené à cette étude très spéciale pour un
protestant, l'auteur nous le dit excellemment (p. 14): «L'étude
des idées religieuses de Grégoire n'est pas seulement justifiée
par l'intérêt qui s'attache à une des figures les plus sympathiques

de la Révolution : elle nous permet aussi en raison de
l'ascendant que Grégoire a exercé sur ses collègues du Clergé
constitutionnel de mieux connaître cette Eglise, qui a été l'une
des dernières manifestations du Gallicanisme d'autrefois et de

répondre à ceux qui, dans un intérêt de parti, ont travesti ses
doctrines et méconnu ses intentions. Il y a aussi, ajoute-t-il,
une raison d'actualité dans le choix de notre sujet. Les mêmes
questions qui préoccupaient Grégoire et ses contemporains se

posent de nouveau à l'heure actuelle dans les mêmes termes
et d'une manière tout aussi aiguë. Grégoire n'a pas seulement

été l'apôtre éloquent et convaincu du catholicisme
constitutionnel et libéral, l'adversaire résolu des abus qui existaient
dans l'Eglise au XVIIIe siècle, le défenseur d'une morale plus
austère et d'une religion plus haute et plus pure ; il a, et c'est
ce qui constitue son plus beau titre de gloire, soutenu avec
une indomptable énergie la plus sainte des causes : celle de

la liberté de conscience... il a combattu «tous les fanatismes,
toutes les intolérances», soit au sein de l'Eglise catholique,
soit au sein de la Convention nationale.» On se rappelle en
effet avec quel courage l'évêque de Blois s'élança à la tribune
dans cette fameuse séance où l'évêque de Paris, Gobel, disait
pour plaire à la Convention: «La volonté du peuple fut ma
première loi, la soumission à sa volonté mon premier devoir. »

«Catholique par conviction et par sentiment, s'écria à son tour



— 580 —

Grégoire, prêtre par choix, j'ai été désigné par le peuple pour
être évêque, mais ce n'est ni de lui, ni de vous que je tiens
ma mission. Je reste évêque. » Des rugissements s'élevèrent
pour étouffer sa voix. «Je doute, a-t-il écrit plus tard, que le
pinceau de Milton, accoutumé à peindre le spectacle des

démons, pût retracer cette scène. Pendant dix-huit mois, je me
suis attendu à l'échafaud. »

Rien d'étonnant qu'un si noble caractère ait séduit un
jeune écrivain français comme M. Pouget. Dans un simple
article bibliographique nous ne pouvons suivre pas à pas l'auteur

dans les 150 belles et bonnes pages qu'il consacre à

l'évêque de Blois. Disons seulement qu'il étudie successivement
avec beaucoup de bonheur la vie, le caractère, les idées
religieuses et les idées réformatrices de Grégoire. Nous ne
pouvons cependant pas passer sous silence les lignes que l'auteur
consacre à la fin de son étude au catholicisme libéral du XIX0
siècle et spécialement à l'ancien-catholicisme : elles sont
sympathiques, mais elles mériteraient des distinctions, des
additions, des corrections que seuls peuvent faire et feront, sans
notre concours, nos lecteurs bien informés. «L'esprit, dit M.

Pouget, qui a dirigé et inspiré toute la conduite de Grégoire,
n'a pas cessé de vivre et de se manifester dans l'Eglise de

France au XIXe siècle. Le mouvement religieux que l'on
désigne généralement sous le nom de catholicisme libérai n'a-
t-il pas lutté, lui aussi, pour des causes qui ont été chères à

l'ancienne Eglise constitutionnelle Le vieux-catholicisme n'a-
t-il pas repris et poussé jusqu'à leurs extrêmes conséquences
les idées gallicanes et réformatrices de Grégoire Le jansénisme

lui-même ne se survit-il pas dans les petites communautés
de Hollande. » L'auteur passe ensuite en revue

quelques-uns des chefs du catholicisme libéral. Il en omet des

plus notoires, soit parmi les morts, soit parmi les vivants. Il
a tort aussi de confondre parfois ceux qui sont restés unis
avec Rome et ceux qui s'en sont séparés. C'est là plus qu'une
nuance, c'est un principe. De plus, quand M. Pouget écrit que
ni Lacordaire ni Montalembert n'ont jamais pu s'assimiler les
théories ultramontaines et qu'ils se sont résignés plutôt que
soumis à la proclamation du dogme de P infaillibilité pontificale,
il fait, quant à cette dernière assertion, un double anachronisme,

Montalembert et Lacordaire étant morts avant la pro-



— 581 —

clamation de ce dogme. Egalement, dans le rapprochement
qu'il fait entre l'Eglise constitutionnelle et l'Eglise ancienne-
catholique, comme aussi dans les différences qu'il signale, il
montre qu'il ne connaît qu'imparfaitement l'ancien-catholicisme.

Nous n'en dirons pas davantage et nous terminerons cette
courte critique, en remerciant et en félicitant M. le pasteur
de Moulins de son très intéressant et consciencieux travail sur
celui qu'on a appelé le Patriarche de l'Eglise constitutionnelle.
Désormais, M. Pouget devra être consulté quand on écrira
sur l'histoire religieuse de la Révolution française.

Dr A. Chrétien.

Die Schriften des Neuen Testamentes: neu übersetzt und für
die Gegenwart erklärt von Baumgarten, Bousset, Gunkel,
Heitmüller, Hollmann, Jülicher, Knopf, Fr. Köhler, W. Lueken,
Joh. Weiss. Göttingen 1905. 2 Bände in 10 Lieferungen zu
Mk. 1.

Die Namen der Verfasser, die sämtlich der sogenannten
„religionsgeschichtlichen" Richtung in der evangelischen Theologie

angehören, lassen schon im voraus erkennen, wie dieses

bedeutungsvolle Unternehmen sich gestalten wird. Während
das Neue Testament von Bernhard Weiss noch an den Luthertext

sich anschliesst und in den dazwischen gesetzten
wissenschaftlichen Erläuterungen im allgemeinen in konservativen
Bahnen bleibt (vgl Revue 1905, S. 161), erklären hier die
Verfasser, dass es sich von selbst versteht, „dass dies Werk
sich nicht an solche Leser wendet, denen die von Kindheit

an ihnen liebgewordene Auffassung der Bibel und die
herrschende kirchliche Lehre genügt. Wer in seinem religiösen
Leben ruhig und ohne Zweifel ist, wer nicht das Bedürfnis
nach Aufklärung und Vertiefung empfindet, für den ist es nicht
geschrieben, und wir wünschen nicht, ihn zu beunruhigen und
in Zweifel zu stürzen. Wir denken vielmehr an die ungezählte
Menge derer, die an ihrem Kinderglauben mehr oder weniger
irre geworden sind, auf die die moderne Kultur einströmt,
tausend Fragen und Zweifel weckend. Wir wollen denen helfen,
die den Boden zu verlieren beginnen oder ihn schon verloren
haben, indem wir durch offene Mitteilung des Tatbestandes



— 582 —

ihre Zweifel und Unklarheit in Wissen und Überzeugung zu
verwandeln suchen." Und in der Tat ist das Werk auch nur
für „starke" Leser. Schon die Übersetzung, die eine frische
lesbare Wiedergabe, nicht peinliche Wörtlichkeit sein will, in
welcher der griechische Text „ins Deutsche umgedacht ist",
nimmt manchen alteingewurzelten Satz und Ausdruck weg.
In den allgemeinen und besonderen Einleitungen aber und den
oft umfangreichen Exkursen zwischen den einzelnen Kapiteln
und Kapitelabschnitten sieht der von der Kritik noch
unberührte Leser eine Vorstellung nach der anderen, die er bisher
sowohl von seinem dogmatischen als von seinem individuell
frommen Standpunkte aus hatte, jäh zusammenbrechen. Die
Verfasser meinen freilich, dass man dadurch sehr vieles gewinnen
werde, was einem bisher unbekannt war: „Vor allem wird das
Wesentliche und Ewige in diesen Schriften deutlich werden,
nachdem wir das Zeitliche und Unwesentliche als solches
erkannt haben." Ob wirklich nach all diesen Wenn und Aber,
nach diesem Zerlegen und Zerreissen, nach diesem reinen
Vermenschlichen und Herunternehmen aus der transzendentalen
Höhe viel „Wesentliches und Ewiges", besonders in der Person
Jesu übrig bleibt, ist eine andere Frage, die sicher derjenige
sich am schmerzlichsten beantworten wird, der von der
„dogmatischen" Auslegung des Neuen Testamentes ausgehend, bei
der „kritisch-geschichtlichen" endet, ohne den Weg in die
verlassene Überzeugung wiederzufinden. Und dass diesen Weg
auch solche nehmen, die bisher von Zweifeln nicht berührt
wurden, werden die Verfasser nicht hindern können. Obschon
sie sagen, dass der Leser mit einem abschliessenden Urteil
warten soll, bis er eine Übersicht über das Ganze gewonnen
hat, lässt doch schon die erste (128 Seiten umfassende) Lieferung

die Tendenz der Arbeit erkennen. Nach einer Abhandlung

von Otto Baumgarten über den praktischen Wert einer
geschichtlichen Auslegung des Neuen Testamentes und einer
solchen über die drei älteren Evangelien (von Joh. Weiss) folgt
als erste Übersetzung die des Markusevangeliums, das „nach
den immer wieder neu geprüften Untersuchungen der kritischen
Theologie" das älteste der 3 synoptischen Evangelien ist, und
eine Hauptquelle für die anderen beiden bildet, „und zwar so,
dass sie ihm einfach nacherzählen" (S. 32). x41s besondere
Einzelheiten seien hervorgehoben : die Ausführung über die Aufer-



— 583 —

stéhungsgeschichten als „ein höchst lehrreiches Beispiel, wie die
Phantasie der gläubigen Gemeinde in die dunkeln Räume des

Nichtwissens hineinleuchtet und auf die Fragen der frommen
Wissbegier zu antworten verstellt" (S. 41). Über den „Sohn
Gottes"- (im Anschluss an Mark. 1, 11) wird gesagt, dass Paulus
und Johannes im Gegensatz zu den Synoptikern eine wesentlich

andere Auffassung haben : „Beide meinen mit diesem
Namen nicht mehr einen irdischen Menschen, der durch
eine besondere Berufung Gottes diese Würde erhalten habe,
sondern sie verstehn darunter ein Wesen, das von Anfang
an göttlicher Herkunft ist, aus dem Himmel stammt und
Gottes Art und Wesen an sich trägt Bemerkenswert ist,
wie Paulus und Johannes nicht davon reden, dass diese
göttliche Herkunft durch eine besondere Art der Geburt bedingt
sei. Wie sie sich die Menschwerdung vorgestellt haben,
bleibt unklar In den späten Kindheitsgeschichten (Matth. 1

und Luk. 1 f.) findet sich nun endlich der Name „Sohn Gottes"
in der Auffassung, die den griechischen Heidenchristen natürlich

war, dass nämlich Jesus vom heiligen Geiste geboren sei

(Matth. 1, 20; Luk. 1, 35). Diese beiden letzten Deutungen des
Namens sind in der Kirche zur Herrschaft gekommen, sowohl
im Dogma als in der religiösen Volksvorstellung. Heute ist
dies der Punkt, wo immer wieder alte und neue Weltanschauung
aufeinander stossen. Und da von berufenen und unberufenen
Verteidigern des christlichen Glaubens dies als wesentliches
und unentbehrliches Kernstück unserer Religion ausgegeben
wird, so kann man sich nicht wundern, wenn viele um dieser
ihnen unverständlichen und fremden Lehre willen dem Christentum

überhaupt den Rücken wenden. Die Geschichte dieser
Ideen lehrt, dass der Gedanke der übernatürlichen Geburt ein
Stück heidnischer Mythologie ist, das, zu Anfang in der christlichen

Gemeinde noch unbekannt, erst in den späteren Schriften
der neutestamentlichen Literatur auftaucht. Er gehört nicht
zum „Wesen" des Christentums. Der moderne Mensch aber,
der in jeder Geburt ein unbegreifliches Wunder Gottes verehrt,
wird sich gerade aus dieser seiner ihm eigentümlichen
Frömmigkeit heraus gegen den Gedanken sträuben, dass Gott um
der Sendung Jesu willen seine wundervolle Ordnung hätte
korrigieren müssen. Gerade dass Jesus nichts weiter war als
ein Menschenkind, wie wir anderen auch, und dass er dennoch



— 584 —

der Gewaltige sein konnte, der er Avar, das ist das Grosse, in
das wir uns andächtig versenken. Die Zeit ist endgültig
vorüber, da man die Offenbarungen Gottes über und trotz der
Natur suchte ; wir finden sie in der Natur, und nirgends grösser
und überzeugender als in diesem Menschenleben. Wir bekennen,
dass Gott der Menschheit kein schöneres und wertvolleres
Geschenk gemacht hat, als Jesum, und wir haben es erfahren,
dass wir durch niemand besser und wahrhafter zu Gott, zur
Erkenntnis seines Wesens und zum Leben nach seiner Art
geführt werden, als durch ihn. Etwas anderes wollte im Grunde
genommen auch die alte Gemeinde nicht mit dem Namen
„Sohn Gottes" ausdrücken. Auch sie wollte damit sagen, dass
durch ihn Gott zur ihr geredet habe. Das ist der bleibende
religiöse Kern dieses Lehrstückes, das uns in seiner altertümlichen

Ausdrucksform fremd geworden ist" (S. 67). G. M.

Hermann Schulze, Pastor em. in Naunhof: Die Ursprüng-
lichkeit des Galaterbriefes. Versuch einer Apologie auf
literarhistorischem Wege. Leipzig, Richard Wöpke. 1903. 88 S.

Preis Mk. 2.

Schulze sucht die in der modernen Kritik aufgetauchte
Behauptung zu entkräften, der Galaterbrief sei erst um 130

n. Chr. entstanden. Er greift zunächst Stecks Ausführung in
dessen „Galaterbrief, nach seiner Echtheit untersucht" auf,
nach der die biographischen Notizen des Galaterbriefes auf der
Apostelgeschichte beruhen sollen, und weist das so gedachte
Abhängigkeitsverhältnis als unmöglich nach, dreht es vielmehr
dahin um, dass die Apostelgeschichte erweiterte Exzerpte aus
dem Galaterbriefe zusammenarbeite und auch sonst paulinische
Briefstellen benütze; im besondern sucht er Pauli Abschiedsrede

in Milet als „ein gelungenes Kunstprodukt, aus
Äusserungen des ersten Thessalonicherbriefes (und einiger anderer
Briefe) zusammengebaut, gleichsam ein Mosaikbild paulinischer
Aussprüche" nachzuweisen. Weiter sucht er in ähnlicher Weise
die Spuren der wichtigsten Paulusbriefe, in erster Linie immer
des Galaterbriefes, in der Offenbarung, dem Markusevangelium,
dem Jakobus- und dem Hebräerbriefe aufzuzeigen, damit „die
Echtheit oder Priorität des Galaterbriefes auf dem Wege des



— 585 —

literarhistorischen Nachweises, wie gediegenes Gold aus dem

Prüfungsfeuer der Untersuchung hervorgehe".
Schulzes Nachweise bieten dem Spezialforscher manche

interessante Einzelheit, von zwingender Beweiskraft sind sie

für den nicht, der nicht etwa schon durch andere Gründe von
dem Ergebnis seiner Untersuchung überzeugt ist. Da er ihm zweimal

ausdrücklich im voraus begegnet, scheint er selbst die
Berechtigung des Einwandes empfunden zu haben, dass er in seinem
Nachweise gegenseitiger Abhängigkeit aus der Übereinstimmung
einzelner Worte jedenfalls zu weit geht, denn das tut er, wenn
er z. B. die Übereinstimmung der Worte fxsxà ndorjç xuTcsivoipQo-

avvrjQ Eph. IV, 2 und Apg. XX, 19 betont, oder gar, wenn er
die wunderliche Behauptung aufstellt, auf die Parteizerrissenheit
(1. Kor. I, 12) in Korinth werde, nur in streng umgekehrter
Ordnung, angespielt im Gleichnisse vom Säemann (Mark. IV,
4—20). Bezüglich des Markusevangeliums schweifen diese Nachweise

der Abhängigkeit von paulinischen Quellen so weit aus,
dass zum Schluss das Bild des Herrn selbst nur mehr ein

dürftiger Abklatsch seines Apostels scheint. Diese Übertreibungen

schaden dem Buch. E. K. Z.

Moderne Predigtbibliothek. Verlag von Richard Wöpke in
Leipzig. Preis für jedes Heft Mk. 1. 20, Subskriptionspreis
für 4 Hefte, welche immer eine Serie bilden, Mk. 4.

Der Wöpkesche Verlag für moderne Theologie gibt seit
einigen Jahren „eine der modernen Weltanschauung Rechnung
tragende Sammlung von Predigten" heraus. Die erste, 1902

erschienene Serie umfasste folgende vier Hefte zu je fünf
Predigten: Aus Höhen und Tiefen, von Pfarrer D. Paul Mehl-
horn in Leipzig ; Für die Wahrheit, von Pfarrer em. Hermann
Schulze in Naunhof ; Fünf Brote zur Seelenspeise, von Pfarrer
Ernst Ludwig in Thielschitz; Wahre Lebenskraft, von Pfarrer
Karl König in Urspringen. Die darin zusammengetragenen
Predigten sind nicht gerade etwas ganz besondersHervorragendes,
aber doch zum grössten Teil sehr ansprechende Beispiele
unserer Zeit angepasster Kanzelreden; am wirkungsvollsten
scheinen mir die im 4. Hefte vereinigten von Karl König. Die
Sammlung trägt ihren Namen nach dessen Gefühl mit Unrecht,



— 586 —

der in einer „modernen Predigtbibliothek" die religiöse
Durchdringung moderner Fragen, etwa nach Friedrich Naumanns
Art, erwartet; die vorliegende Sammlung will in anderem
Sinne modern sein: einmal vermeidet sie den berüchtigten
salbungsvollen Kanzelton der älteren Zeit und bemüht sich,
schlicht und verständlich, einfach, aber dabei durchaus edel
die Sprache unserer Zeit zu reden ; das ist sehr wohltuend und
um dessentwillen kann sie manchem Seelsorger warm empfohlen
werden, der daran lernen könnte, wie Frömmigkeit und
Erbauung wirkungsvollen Ausdruck finden können, ohne allein
für pietistische Weichlichkeit geniessbar zu sein. Zum zweiten
und hauptsächlich sucht die Wöpkesche Sammlung überall die
zeitlich bedingten Bestandteile der Schrift durch die Anschauungs-
formen unserer heutigen wissenschaftlichen Weltanschauung zu
ersetzen und so den religiösen Gehalt des Christentums
unseren Zeitgenossen so nahe als möglich zu bringen. Es ist
anzuerkennen, dass dabei nur ganz selten ein Ausgleiten in
unerbaulich lehrhaften Rationalismus vorkommt.

E. K. Z.

Paul Seeberg: Vorstudien zur Dogmatik. Leipzig, Richard
Wöpke, 1902. 60 S. Preis M. 1. 20.

Das Schriftchen schliesst sich den in den letzten Jahren
häufiger gewordenen Versuchen an, „dem Verlangen ernst-
gerichteter Gemüter, die sich über die Grundlagen unserer
religiösen und sittlichen Weltanschauung orientieren wollen,
entgegenzukommen". Sollte der Verfasser dabei den Kreis seiner
Leser nicht nur über die Theologen, sondern auch über die
mit philosophischem Fachwissen Ausgerüsteten hinaus sich
ausgedehnt gedacht haben, so ist zu fürchten, dass seine Darstellung

sich als zu akademisch-fachwissenschaftlich erw7eise. Im
ersten Abschnitte, „Zur Erkenntnistheorie", sucht er im Kapitel
„Endlichkeit und Unendlichkeit" dem Raum-, im Kapitel „Zeit
und Ewigkeit" dem Zeitbegriff gegenüber Stellung zu gewinnen.
Im zweiten Abschnitte, „Zur Theologie und Anthropologie", fasst
er im Kapitel „Vom Grunde aller Dinge" Gott als absolute
Kausalität, im Kapitel „Gott" führt er zum Verständnis Gottes
als einer selbstbewussten geistigen Realität und seiner
Dreipersönlichkeit, in den folgenden Kapiteln „Gottes Wille", „Unser



— 587 —

Wille", „Der Zusammenstoss", behandelt er Gewissen, ethischen
Dualismus im Menschen, Willensfreiheit, Sünde und Strafe. Die
Ausführungen regen fruchtbar an und weisen mehrfach in
glücklichster Weise die Richtung zu innerer Fortarbeit; gelöst
ist damit natürlich keine dieser grossen Fragen, aber diesen

Anspruch erhebt der Verfasser selbst nicht. Da er übrigens
Günther und seine Schule nie erwähnt, scheint er sich gar
nicht bewusst zu sein, wie er sich mit ihr in manchem Punkte,
wie ausserordentlich innig besonders in der Erfassung der
Trinität berührt. Güntherianer seien deshalb besonders auf
das Schriftchen aufmerksam gemacht. E. K. Z.

Sully Prudhomme : La vraie religion selon Pascal ; Paris,
Alcan, in-8°, 1905, 7 fr. 50.

La meilleure manière de connaître Pascal, c'est de le
lire, de le relire, de l'approfondir en l'expliquant par lui-
même. M. Sully Prudhomme a compris cette vérité, et, ne se

rapportant plus aux critiques qui ont insuffisamment étudié

Pascal et qui n'en ont vu qu'un des nombreux côtés, il a
voulu en appeler à Pascal même ; il a cherché en lui, dans
ses Pensées, la logique ou l'ordonnance logique qui s'y trouve,
indépendamment de la date de leur rédaction. Son travail est
énorme ; il décèle non seulement une grande application, mais
encore une remarquable perspicacité, un esprit d'analyse poussé
jusqu'à la finesse presque subtile et pourtant exacte. Il a su
mettre à nu, en quelque sorte, la pensée directrice et maîtresse
de Pascal, et trouver le fil conducteur qui dissipe les prétendues

contradictions qu'on a imputées au grand penseur. Non
pas que Pascal ne se soit jamais trompé et que son Apologétique

soit en tout péremptoire. Nullement. Le but de l'auteur
n'était pas d'en prendre la défense et de la justifier, mais
seulement de la faire connaître exactement en expliquant le
mieux possible l'esprit même de Pascal et son point de vue
fondamental. Il y a réussi, ce me semble.

Je dis «ce me semble», parce que, dans plusieurs détails,
je ferais des réserves et je désirerais plus de précision, voire
même plus d'exactitude. Mes réserves porteraient, d'abord,



— 588 —

sur quelques appréciations contenues dans le corps même du
volume ; ensuite et surtout sur Y Appendice intitulé : « Critique
des formules dogmatiques par les règles de Pascal pour les
définitions» (p. 391-414). Cet Appendice est rempli de méprises
provenant de ce que l'auteur juge les vrais dogmes chrétiens
d'après des textes de quelques catéchismes, de Thomas d'Aquin,
etc., qui ne prêtent que trop à de fausses interprétations,
surtout si l'on donne aux mots anciens le sens qu'ils ont aujourd'hui

et qu'ils n'avaient pas lors de leur admission en théologie.

La scolastique, loin d'être l'orthodoxie, n'est, dans trop
de questions, que la caricature du christianisme. Mais, dans
son ensemble, cette étude me semble l'une des meilleures,
peut-être même la mieux suivie et la plus logique que nous
ayons. Le rôle du cœur et du sentiment, le sens particulier
de ces deux expressions dans la langue de Pascal, le rôle de

la raison, celui de la volonté, les rapports du raisonnement
et de la foi, de la foi et de la charité, ce sont là des questions
très délicates que M. Sully Prudhomme a très finement
analysées. L'appréciation du pari comme argument ad hominem,
à l'adresse des rationalistes rebelles qui refusent de se rendre

aux arguments psychologiques et historiques, me paraît
aussi très étudié. La grande place occupée par le Christ dans
l'âme de Pascal, est également bien marquée.

Ce qui me frappe surtout dans cette étude et ce que j'y
admire particulièrement, c'est la facilité avec laquelle M.

Sully Prudhomme a pu faire abstraction de ses propres
sentiments en matière de religion, sortir de son moi, s'objectiver,
entrer en quelque sorte dans l'âme de Pascal, âme si différente
de la sienne, et la juger avec une si parfaite impartialité. Je

pense que ce qui a aidé M. Sully Prudhomme dans cet effort
psychologique, c'est son attrait pour Pascal ; et la cause de

cet attrait, c'est la profonde sincérité de Pascal, qui n'a rien dissimulé

ni dans les difficultés de la religion chrétienne, ni dans sa
ferme attitude envers la philosophie courante et les philosophes,

ni dans ses propres sentiments en face des énigmes du
monde. Une telle âme, effectivement, ne peut qu'attirer toutes
les âmes loyales que tourmente le mystère de la vie.

Pour justifier mon admiration pour ce beau livre, je devrais
en citer maintes pages, mais cette Revue n'y suffirait pas. Les
lecteurs s'accorderont le plaisir de le lire en entier; je dirai



— 589 —

même que tout ami de Pascal devrait le posséder, les méprises

de VAppendice pouvant être facilement écartées par d'exactes
définitions. E. Michaud.

D. Préciel Tostivint : Les 70 ans de Jérémie et les 70
semaines de Daniel; Louvain, Istas, 1903.

Cette savante et importante étude a paru dans le Muséon,
Revue qui s'imprime à Louvain, qui fut fondée en 1881 par
Ch. de Harlez, et qui actuellement, sous la direction de MM.
Colinet et L. de la Vallée Poussin, s'occupe d'études philologiques,

historiques et religieuses. Nous ne pouvons que la
recommander, si nous la jugeons d'après l'étude de M. Préciel
Tostivint. L'auteur commence par indiquer les diverses
opinions qui se sont exprimées sur les deux prophéties susdites
(vol. IV, n. 3). Du fait de ces opinions, il conclut qu'il n'y a
dans l'interprétation des 70 semaines « aucune tradition ferme »

(p. 263). «Les Evangiles ne les rapportent point au Sauveur;
St. Justin n'en fait pas usage contre Tryphon, et les traductions

sont en désaccord sur beaucoup de points importants.
On s'est demandé si le nombre 70 était un nombre indéterminé

ou s'il équivalait à 490 ans. Les Testaments des patriarches

ne se préoccupent nullement du nombre des années de

ces 70 semaines, et plusieurs exégètes modernes voient dans
ce chiffre l'annonce d'une période indéterminée. On a examiné
si les semaines étaient réellement des semaines, si elles n'étaient
point des décades, des jubilés de 49, de 50 ou de 100 ans,
des périodes quelconques. Ainsi le livre d'Hénoch voit dans
ces 70 semaines 70 périodes. Après avoir admis que ces 70

semaines étaient de vraies semaines, il a fallu rechercher si
elles étaient des semaines de jours, de mois ou d'années, et,
quand on s'est arrêté à des semaines d'années, il a été
nécessaire d'examiner si elles se composaient d'années lunaires
ou solaires. Etait-ce la fin des recherches Non. Beaucoup
d'exégètes se sont demandé si les semaines avaient toutes.la
même longueur.» Ici encore, désaccord. En outre, «les passages

prophétiques qui annoncent la captivité ne contiennent
point le nombre 70, et ils n'indiquent ni le commencement ni
la durée de l'exil. D'autre part, l'histoire, sinon le texte lui-
même, ne nous permet point de confondre les 70 ans de rui-



— 590 —

nés de Jérusalem avec les prétendus 70 ans de captivité. Orr
si la Bible ne prédit point 70 ans d'exil, il devient impossible
de montrer la réalisation d'une prophétie qui n'existe pas et
de justifier les 70 ans de ruines dont parle Zacharie (I, 12)
seize ans après la fin de la captivité. Une seconde raison qui explique

les controverses anciennes, c'est l'incertitude où se
trouvaient certains exégètes relativement à la chronologie de cette
époque » (p. 272). — En outre : «Jérémie n'a point prophétisé
70 ans de captivité. Le texte hébreu qui emploie le mot hdbedou,
celui des versions qui traduisent ce terme par nefleoun, iple-
houn, douleuçouçin et servient prouvent assez qu'il n'est point
question ici d'une déportation. La captivité dont Jérémie
menaça les Juifs dans les autres passages de ses écrits et qui
tomba sur leur tête, dura 49 ans » (p. 373). Pour la justification

de ce dernier chiffre, voir p. 305. — « Quant au v. 11 du
ch. XXV de Jérémie, il contient en réalité deux prophéties,
car on peut et on doit l'interpréter ainsi: «ce pays sera une
ruine pendant 70 ans et ces nations serviront le roi de Babylone

pendant 70 ans». La forme de la phrase dans l'original,
l'étude de Zacharie et de Daniel démontrent la vérité de cette
interprétation. L'histoire et la chronologie affirment la réalisation

de ces deux prophéties» (p. 374). C'est sur cette base

que l'auteur a fondé son interprétation des 70 semaines de

Daniel. Lorsque nous connaîtrons la fin de son étude, nous la
ferons connaître aux lecteurs. E. M.

Ant. Villien : L'abbé Eusèbe Renaudot; Paris, Lecoffre,
1904, in-16, 4 fr.

L'abbé Eusèbe Renaudot, quoique d'une santé chétive, fut
un travailleur infatigable ; comme orientaliste, il se fit une
réputation distinguée. Quoiqu'il ne pût jamais arriver, à son
très grand regret, à être nommé bibliothécaire du roi, il fut
cependant très écouté des Colbert et de Pomponne. Il fut lié
avec Bossuet, Boileau, Labruyère, Racine, et surtout avec
Arnauld et Nicole, dont il fut le collaborateur. Il n'appartint
au clergé que par les ordres mineurs. Il entra à l'Oratoire en
1665, mais il le quitta en 1672, à cause de sa mauvaise santé.
Dévoué à Port-Royal, il fut toujours d'une piété austère, même



— 591 —

mélancolique et sombre. Son nouveau biographe, M. l'abbé
Villien, qui lui reproche de la vanité (p. 167), est toutefois
obligé de faire son éloge en ces termes : « Il devint de plus
en plus gallican. Etre gallican, c'était, pour lui, concilier sa

religion et son patriotisme... Au reste, tout ce que l'Eglise de

France comptait de plus vénérable et de plus estimé parmi ses
docteurs et ses prélats, partageait à cette époque le même
sentiment » (p. 149). Un tel éloge sous la plume d'un membre
du clergé romaniste actuel, est rare, surtout si l'on considère
que Renaudot se déclara opposé à l'opinion de l'immaculée-
conception et qu'il combattait le livre étrange de Marie
d'Agréda (La mystique cité de Dieu, 1694) ; qu'il contribua à
faire condamner par le Parlement l'ouvrage de Roccaberti
(De romani pontificis auctoritate, 1694), où l'infaillibilité du

pape était enseignée (p. 54-55) ; qu'il fut opposé aux jésuites,
notamment dans la question des rites chinois (p. 79-83) et dans
celle de l'attrition (p. 85-87) ; et qu'il ne se gênait pas pour
diriger sa verve caustique et son «ironie méprisante» non
seulement contre les «torticolis» c'est ainsi qu'il appelait les
jésuites), mais encore contre les congrégations romaines, qu'il
appelait le «grenier du pape» (p. 165), contre le collège des

cardinaux, qu'il comparait à un magasin de chapeaux (p.
166); etc.

Si donc il ne s'agissait que d'apprécier Renaudot au point
de vue religieux et moral, nous ne pourrions que l'admirer.
Mais il a joué un certain rôle dans le monde théologique de
son temps, et c'est ici qu'il semble moins digne d'admiration.

Remarquons, d'abord, qu'il étudia peu la théologie. Après
avoir fait ses premières études chez les jésuites du collège de
Clermont à Paris, il entra à l'Oratoire, bien qu'il n'eût «aucun
attrait pour l'état ecclésiastique» (p. 9). Il fut aussitôt envoyé
au collège de Saumur, où il ne resta que deux ans, de 1666
à 1668. Elève d'un maître inconnu (le P. Perse, p. 20), il
s'appliqua surtout aux langues orientales : l'hébreu, le syriaque,
le chaldéen, le copte, le sanscrit, etc. Pendant les quatre
années qui suivirent, il professa le grec et le latin au collège
de Juilly ; et en 1675, son père se déchargea sur lui de la
rédaction de la Gazette de France, rédaction qui lui incomba
jusqu'en 1716, date à laquelle il la remit à son neveu, M. de

Verneuil, secrétaire du cabinet du roi (p. 154). Il fut ainsi



— 592 —

journaliste pendant plus de quarante ans; besogne qui, évidemment,

«imposa une fréquente diversion à ses études purement
scientifiques » (p. 37).

Il faut remarquer, ensuite, que c'est l'étude des langues
orientales qui le conduisit à l'étude des liturgies d'Orient et
de la question eucharistique. Il n'étudia même cette dernière
que comme liturgiste et orientaliste, et non comme dogmatiste,
ni comme exégète : car, au fond, il ne fut ni dogmatiste,
ni exégète, ni même historien, mais simplement liturgiste et
orientaliste. Entraîné par des nécessités de polémique, il voulut

faire du dogme avec des documents liturgiques et il prit
à la lettre des textes qui n'étaient que l'expression orientale
de sentiments de piété et non de doctrines strictement dogmatiques.

De là la faiblesse de son argumentation dans les parties
de la « Perpétuité de la foi » dont il est l'auteur, et dans sa
polémique contre Richard Simon. Je regrette de ne pouvoir,
dans cette notice, mettre ce point en lumière et citer les aveux
de son biographe en cette importante matière. Le lecteur y
suppléera.

Bref, ce volume est instructif. Il écrase un peu son héros,
dont la valeur théologique est moins considérable ; mais les

questions auxquelles il a touché méritaient une étude
particulière. Il faut même regretter que M. Villien n'ait pas poussé
cette étude à fond et qu'il n'ait voulu faire qu'un «Essai sur
sa vie et sur son œuvre liturgique*. C'est surtout le point de

vue dogmatique et exégétique qu'il eût fallu approfondir.
E. M.

Petites Notices.
* R. E. Prunke: Die historischen Grundlagen des Christentums;

Leipzig, P. Schimmelwitz, 282 S., Mk. 4. — Il sera
toujours difficile, pour ne pas dire impossible, de dire un dernier
mot, c'est-à-dire de dissiper toute obscurité, dans une question
d'histoire qui, comme celle-ci, touche à tant d'autres questions.
Les documents que nous avons dans les livres canoniques soit
de l'A. T. soit du N., suffisent à poser des bases, à établir des
faits et à construire un édifice, mais non à faire circuler une
pleine lumière dans toutes les parties de cet édifice. L'auteur
a raison de signaler les légendes, mais il a le tort de ne pas



— 593 —

montrer assez les vérités que ces légendes recouvrent. Ceux
qui en concluraient que l'édifice chrétien ne repose pas sur une
base historique solide, se tromperaient. Quant aux toiles
d'araignée et à la poussière accumulée çà et là, il est bon qu'elles
disparaissent; mais il est nécessaire que cet utile travail soit
fait par des mains habiles qui n'endommagent ni les peintures
ni les murailles.

* D. Dr. J. Haussleiter: Die GlaubenserZiehung, wie sie

Jesus geübt hat. Leipzig, Dörffling & Franke, 1904, 20 S. Preis
50 Pf. — Der Greifswalder Theologieprofessor gibt in seinem
zuerst von der Allgemeinen evangelisch-lutherischen Kirchenzeitung

veröffentlichten Vortrag ein Bild von der Arbeit des

Herrn an seinen Jüngern : In zuvorkommender Liebe sucht
Jesus die irrenden Seelen auf, durch Selbstzeugnis und Wunder
führt er sie dann « zu einem inneren Erlebnisse, das sich in
der Verbindung Jesu mit Gott gegründet weiss, oder das die
Gnade Gottes als in Jesu ruhend und durch ihn vermittelt
erfährt», und weiter durch die allmähliche Erkenntnis von der
Lebensmacht der Geistesworte Jesu zum Glauben, dass Jesus
der Christus, der Sohn Gottes ist. Danach leitet er sie zum
Verständnis der Notwendigkeit seines Todes, und noch am
Kreuze ist er der grösste Erzieher zum Glauben. Das Wort
des Auferstandenen : « Selig sind, die nicht sehen und doch
glauben», drückt das Siegel auf die ganze Entwicklung. Nicht
blinder Glaube wird dabei verlangt, aber dass dem Zeugnisse
derer, die gesehen haben, geglaubt werde, weil es mit den
Weissagungen der Schrift und der eigenen Voraussage Jesu
zusammenstimmte. E. K. Z.

* H. Handley : The fatal Opulence of Bishops. Contents :

1. Our Impotence ; II. A Cause ; III. Riches out of Place ;

IV. Palaces ; V. The House of Lords ; VI. More Light on the
Harm to the People; VII. More Light on the Harm to the
Church ; Vni. More Light on the Harm to the Bishops ; IX. Hear
the Other Side; X. The (once) Impossible Birmingham Bishopric;
XI. The See of London; XII. The See of Canterbury ; XIII.
Approval of Reform : Bishop Lighfoot ; XIV. Inception of Reform :

Bishop Fraser; XV. A Voice from the Ends of the World:
Bishop Patteson ; XVI. The Opportunity ; XVII. Pardon.

Revue intern, de Théologie, Heft 51, 1905. ^b



— 594 —

* Max Jansen: Kaiser Maximilian I. Auflösung des Reiches.
Neues Kulturleben. Mit 80 Illustrationen. München, Kirchheim
1905, Mk. 4. — L'époque et le personnage (1493-1519) sont
toujours dignes d'une nouvelle attention. Nos lecteurs liront
surtout les chapitres sur l'Eglise, les abus et les tentatives de

réforme, pp. 9-16, 25-29, 61-72. Ajoutons que l'impression en
caractères gothiques et les gravures sont superbes. Ce volume
fait partie de l'histoire universelle publiée par MM. Kampers,
Merkle et Spann.

* Dr. Gustav Krüger: Kritik und Überlieferung auf dem
Gebiete der Forschung des Urchristentums. Zweiter, um ein
Nachwort vermehrter Abdruck. Giessen, J. Ricker, 1903. 32 S.

Preis 60 Pf. —• Ein rechtes Wort zur rechten Zeit. Bei der
Übernahme des Rektorates der Universität Giessen am 1. Juli
1903 hat Professor Krüger seinen Alahnruf nach rechts und
links erschallen lassen, weder mit positiver noch mit negativer
Voreingenommenheit, sondern allein mit wissenschaftlicher
Wahrhaftigkeit und Gewissenhaftigkeit an die Forscherarbeit
zu gehen: «Du sollst deine Auffassung von der Geschichte
nicht zur Richterin über die Urkunden machen » Die freimütige,
von tiefem sittlichen Ernst getragene Rede fand vielfachen
Widerhall ; was der zweite Abdruck in seinem Nachworte uns
darüber wissen lässt, beweist gleichzeitig, wie notwendig ein
solcher Mahnruf noch immer ist. E. K. Z.

* Const, von Kügelgen, Lie. theol. : Die Gefangenschaftsbriefe

des Johann Hus. Nach dem Originaldruck vom Jahr 1536

zum Wittenberger Universitätsjubiläum neu herausgegeben.
Leipzig, Richard Wöpke, 1902. XII und 30 S. und 3 Tafeln.
Preis Mk. 1. 50. — In einer Zeit, da in Böhmen die religiöse
Bewegung, die sich den römischen Ketten entwindet, nicht
mehr zur Ruhe kommen will und nach den Deutschen auch
die Tschechen erfasst hat, sind die erstmalig deutsch von Luther
selbst herausgegebenen Briefe des Johann Hus eine willkommene

Gabe. Sie wäre berufen, der unbefugten Einmischung
der Politik in eine Bewegung religiöser Erweckung entgegenzuwirken

dadurch, dass sie das rein und tief religiöse Zeugnis
eines Mannes für die Heiligkeit seiner Überzeugung erneuert,
eines Mannes, den der Parteihunger unserer Tage als einen
vorwiegend politisch-nationalen Helden in Anspruch nehmen



— 595 —

möchte. Diese Briefe sind es wert, auch in unserer Zeit als
ein Beispiel frommen Martermutes in Andacht gelesen zu
werden und C. v. Kügelgen verdient für die Neuausgabe Dank.

E. K. Z.

* Dr. Johannes Kunze: Die ewige Gottheit Jesu Christi.
Leipzig, Dörffling & Franke, 1904. Gr. 8°. 86 S. Preis Mk 2.—
Vorliegende Schrift ist der erweiterte Abdruck eines Vortrages,
den der Verfasser, Professor der Theologie in Wien, auf
Einladung des Vorstandes der (alten) Chemnitzer Konferenz am
17. Februar 1903 gehalten hat. Seine Aufgabe ist, die ewige
Gottheit Jesu Christi im streng metaphysischen, im eigentlichen
und buchstäblichen, dogmatischen Sinne allen Abschwächungen,
symbolischen u. s. w. Auffassungen gegenüber ins Licht zu
setzen. Die Darstellung ist sehr ermüdend: ohne jede Gliederung,

die Übersicht und hie und da einen Ruhepunkt böte,
läuft sie ununterbrochen vom ersten bis zum letzten Wort;
das wirkt um so empfindlicher, als die Erörterung der Haupt-
und aller Nebenfragen (Allwissenheit Christi, Allmacht Christi
u. s. w.) sehr eingehend und gründlich geschieht.

E. K. Z.

* D. Kyriakos: HsqI 'Ao/.ioriaç &Qit0xsiuç xal 'EmGxi]f.iqç. Ev
'Ad-vyaic, 1905, 24 p. Ce discours, prononcé le 30 janvier
dernier pour le jubilé de l'Université d'Athènes, a pour objet
l'accord de la religion et de la science. Le savant professeur
montre, d'abord, la nécessité et la possibilité logique de cet
accord ; puis, le fait de son existence dans l'histoire grecque,
comme l'attestent les écrivains ecclésiastiques de l'ancienne
Eglise, ainsi que les plus illustres théologiens byzantins, depuis
l'époque des Philipponos, des Damascène, des Photius jusqu'à
nos jours. C'est surtout cette dernière partie qui nous intéresse.

* Prof. Jul. Oskar Michael: Die Gottesherrschaft als
leitender Grundgedanke in der Offenbarung St. Johannis. Ein
Beitrag sum Verständnis derselben. Leipzig, Friedrich Jansa,
1904. 74 S. Preis M. 1. — Ein Greis, der seinen greisen Bruder
in einer Festschrift zu dessen 80. Geburtstag bekannt macht mit
seiner Auffassung der Apokalypse. Von Kritik kann dabei
natürlich so wenig über diese Schrift, wie in ihr die Rede sein.
Dem Verfasser hat sich bei immer innigerer Beschäftigung mit



— 596 —

dem rätselvollen Buche der Gedanke an die Theokratie, den
idealen Gottesstaat aufgedrängt; einmal ins Bewusstsein
gekommen, hat er sich dann hinter jedes Bild, jeden
Rätselschleier gestellt und schimmert für das Auge des Verfassers
überall durch; diesem ist das Buch dadurch ein Quell tiefster
Erbauung geworden. Wer die Apokalypse einmal rein erbaulich

auf sich wirken lassen will, wird dem Verfasser vielleicht
dankbar sein für die Führung durch diese Schrift. E. K. Z.

* F. Pillon: L'Année philosophique, 15e année, 1904; Paris,
Alcan, in-8°, 5 fr. Contenu : G. Rodier, La cohérence de la
morale stoïcienne ; O. Hamelin, L'union de l'âme et du corps
d'après Descartes; F. Pillon, La critique de Bayle; critique des
attributs de Dieu : aséité ou existence nécessaire ; L. Dauriac,
La logique du sentiment; F. Pillon, Bibliographie philosophique
française de l'année 1904.

* Dr. Eugen Zomarides : Die Dumbasche Evangelienhandschrift

vom Jahre 1226. Leipzig, Dörffling & Franke, 1904.
28 S. und 2 Lichtdrucktafeln. Preis Mk. 2. — Der Direktor der
griechischen Nationalschule in Wien beschreibt eine jetzt im
Besitze des Herrn Nikolaus Theodor Dumba in Wien befindliche,
von Michael Potlis, dem früheren Minister Königs Otto und
Professor an der Universität in Athen, dem Vater des jetzigen
Besitzers geschenkte Evangelienhandschrift. Geschrieben wurde
sie 1226 in Cäsarea von dem TTQcoxovoxdoioç BaGiXsToz. Sohn des
Priesters Orest aus Melitene, dem heutigen Malatia, im Osten
Kappodoziens, für den eigenen Gebrauch. Die vorliegende
Beschreibung ist sehr eingehend und genau und wird durch die
beigegebenen Abbildungen sehr glücklich unterstützt, wenn
auch vielleicht bezüglich der letzteren zu bedauern ist, dass
sie nicht in der vollen Grösse des Originals gegeben sind. Die
sämtlichen aussergew7öhnlich reichen Beigaben der Handschrift
zu dem eigentlichen Evangelientext sind im vollen Wortlaut
in der Reihe ihres Vorkommens gegeben, dazu Varianten
anderer Handschriften, besonders aus peloponnesischen Klöstern.
Ein beträchtlicher Teil dieser Beigaben war bisher unbekannt.

E. K. Z.



- 597

Ouvrages nouveaux.

Bericht über den 6. internationalen Altkatholiken-Kongress in
Ölten vom 1. bis 4. September 1904; zusammengestellt von
den Sekretären des Organisations-Komitees und des

Kongresses, herausgegeben vom Organisations-Komitee. Aarau,
E. Wirz, 1905. 2 fr.

G. Bittkau : Leben und Glauben des Christen, nach dem Wort
und Vorbild des Heilandes im Anschluss an Luthers
Katechismus dargestellt. Leipzig, Dürr, 1905, 2 M. 40 Pf.

Th. Calmes : Epîtres catholiques, Apocalypse, traduction et
commentaire, 2e édit Paris, Bloud, 4 fr. Ce volume fait partie

de la Bibliothèque de l'enseignement scripturaire, publiée
par MM. Batiffol, Rose et Touzard.

P. Courbet: Das Dasein Gottes. Ein Postulat der Wissenschaft.

Strassburg, Le Roux, 50 Pf.

M. G. Dampier : The Orthodox Church in Austria-Hungary.
Rivingstons, 2 s. 6 d. net.

Prof. Th. PLoüRNOY : Le génie religieux, br., 60 cent. Librairie

de l'Association chrétienne suisse d'Etudiants.

V. Fritzsche : Das Berufsbewusstsein Jesu mit Berücksichtigung

geschichtlicher Analogien untersucht. Leipzig, Dürr,
1905, 1 M. 20 Pf.

Adolfo Gil : Prelado de la Iglesia Catòdica Cristiana en la
America Latina: Primera Pastoral. Berne, Stämpfli, 1905.

Bishop J. Jewel: On the English Reformation; translated by
Canon Meyrick; London, 8, Dow7er str. W., Six pence.

Dr J. Kreyenbühl: Das Evangelium der Wahrheit. Neue Lösung
der Johanneischen Frage. IL Band. Berlin, Schwetschke,
1905, 842 S., 23 M.

Dr Lepsius. Der christliche Orient. Monatschrift der deutschen
Orient-Mission. 1905. — Das Reich Christi. Monatschrift für
Verständnis des Evangeliums, 1905.



— 598 —

H. Lietzmann : Kleine Texte für theologische Vorlesungen und
Übungen, NN. 9-13. Preis 0.30 M. Bonn, Marcus und Weber,
1904-1905.

* * * : Nécessité d'une Révolution ecclésiastique en France ;
Lyon, Agence des journaux, rue Thomassin, 1905, br. 14 p.
10 cent.

Dr Erwin Preuschen : Zeitschrift für die neutestamentliche
Wissenschaft und die Kunde des Urchristentums ; Giessen,
Töpelmann, 1906 ; 10 M.

V. Rose, o. P. : Les Actes des Apôtres, traduction et
commentaire. 2e édit. Paris, Bloud, 4 fr. Ce volume fait partie
de la Collection «La Pensée chrétienne>.

Rev. G. F. Terry : The Old Theology in the New Age. Lon-
doun-road, Hampstead, 6 s.

J. Tixeront : Histoire des dogmes : I. La théologie anténi-
céenne, 2S édit. Paris, Lecoffre, 1905, 3 fr. 50 (Sera étudié
dans la prochaine livraison).

Ches Vie et Amat, Paris, 11, rue Cassette: A. Lacroix: Les
trois sanctuaires. Massabielle; 451 p., 3 fr. 50. — F. Lefort,
La science moderne devant le surnaturel ; in-8°, 26 planches,
5 fr. — J. du Valdor, Les signes de la fin du monde,
1905, 4 fr.


	Bibliographie théologique

