
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 51

Artikel: Notes sur l'Union des Églises

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403626

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403626
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


437

NOTES SUR L'UNION DES ÉGLISES.
IIIe article l).

III. Quelques tentatives d'union entre l'Orient et
l'Occident aux XVIe, XVIIe et XVIIIe siècles.

Indiquons dans cet article quelques Tentatives : 1° entre
protestants et orthodoxes orientaux ; 2° entre anglicans et orthodoxes
orientaux; 30 entre Rome et orthodoxes orientaux.

I. Tentatives entre protestants et orthodoxes orientaux.

i° Lorsque la première effervescence du protestantisme fut
passée et que les chefs du mouvement purent se rendre un compte
exact de leur situation, soit des fautes commises, soit des lacunes
et des faiblesses, soit des résultats acquis et de ceux qui restaient
à obtenir, ils comprirent de quelle importance il serait, pour le

triomphe de leur cause, d'isoler Rome de plus en plus du reste
du monde chrétien, et surtout de la cerner en unissant contre elle
toutes les forces chrétiennes. Tel fut le motif qui les détermina à

entrer en relation avec l'Eglise orthodoxe d'Orient2).
Ce fut Mélanchton qui commença, en 1558 ou 1559. Ayant

connu à Wittemberg un prêtre grec nommé Démétrius Myssus, il
lui donna une traduction grecque de la Confession d'Augsbourg,
avec prière de la remettre à Joasaph II, patriarche de Constantinople.

Cette traduction fut-elle remise? Toujours est-il qu'elle ne

provoqua aucune réponse du patriarche.
Ce fut en 1574 que deux théologiens de Tubingue, Jacques

d'André et Martin Crussius, écrivirent au patriarche Jérémie II,
pour lui demander son sentiment au sujet de la Réforme et sur

') Voir la Revue, janvier 1905, p. 1-33; avril, p. 273-307.

2) L'histoire de ces premières tentatives des protestants d'Allemagne a été

résumée en 1863 par l'EvayyeXlxoç Kï]gv2; d'Athènes, et traduite en français par
N. A., dans l'Union chrétienne de Paris (juillet 1863). C'est à cette dernière que
nous empruntons ces renseignements.



— 438 —

quels points il estimait qu'il y avait accord entre les deux Eglises x).

Dans une lettre du 17 septembre 1574 (qui n'est pas la première),
le prévôt de l'Eglise de Tubingue, Jacques d'André, après avoir
exprimé à Sa Sainteté le désir qu'il y ait accord entre les deux
Eglises, ajoute : « Dites-nous, selon la volonté de Dieu, si nous
avons les mêmes croyances en J.-C. Salut à vous, Très-Saint
Père, et à toute votre Eglise: agréez ma demande chrétienne avec
des dispositions paternelles. »

Le patriarche répondit au commencement de 1575. Sa réponse
fut ainsi qualifiée par Jacques d'André et Martin Crussius : «

Réponse pleine d'une sagesse, d'une piété digne d'un bon pasteur
du royaume des cieux, pleine d'un amour paternel et d'une tendre
sollicitude pour notre salut, nous recommandant de demeurer
fermes à jamais dans la croyance saine et dans les commandements
salutaires du Christ, le premier pasteur, et de ses ministres inspirés
de Dieu, sans innover et sans faire de faux pas, afin que par là
nous obtenions le royaume des cieux. Voilà avec quelle sagesse et
avec quel amour paternel Votre Sainteté nous a répondu. *

Le 20 mars de la même année, les deux luthériens lui écrivirent

de nouveau dans les termes suivants : « Que Votre Sainteté

sache que nous n'avons rien plus à cœur que les commandements

du Christ et de ses saints ministres. Le pontife de Rome
nous appelle novateurs, parce que, il y a cinquante ans, les habitants

de l'Allemagne et de plusieurs autres pays se sont séparés
du souverain pontife, dont les dogmes sont contraires a la sainte
Ecriture et à la tradition. Il y a quarante-six ans, nos très pieux
chefs et nos théologiens écrivaient un abrégé de l'ancienne croyance
qui nous est venue dès le commencement. Cet abrégé prit le
nom de Confession d'Augsbourg... Nous vous l'avons envoyé il y
a cinq mois. espérant que, à part quelques coutumes dans
lesquelles nous différons, à cause de la longue distance qui sépare
nos pays, nous sommes tout à fait d'accord dans les points
fondamentaux nécessaires au salut; que nous n'avons rien innové, et

que nous gardons et nous embrassons, autant que nous pouvons
la comprendre, la croyance qui nous a été donnée par les saints
apôtres, les prophètes, par les Pères et les patriarches inspirés de

Dieu, et par les sept conciles basés sur les saintes Ecritures qui
nous sont données de Dieu... Nous attendons votre réponse et
votre pieux et sage jugement sur cette Confession.. Puisse notre

l) Les lettres du patriarche furent imprimées d'abord à Wittemberg en 1574,
dans les Acta et scripta theologorum; puis à Leipzig, en 1578, en latin et en français,

par le prêtre-moine Gédéon, de Chypre, sous ce titre : Livre appelé Juge de la
Vérité, divisé en deux volumes.



— 439 —

miséricordieux Père céleste, par son Fils bien-aimé et notre commun

Sauveur, nous rapprocher dans l'orthodoxie, malgré l'éloigne-
ment de nos pays; puisse-t-il lier, par des nœuds de charité et
de conformité dans la croyance, l'Eglise de Constantinople et celle
de Tubingue. Rien n'est plus désirable. En effet, nous ne désirons
reconnaître d'autre fondement de la foi, selon le désir bienveillant
de Votre Sainteté, que celui qui est posé et qui est J.-C, la

pierre angulaire et inébranlable et la Vérité elle-même, sans innover

sur aucun point et sans boiter. »

Le 15 mai 1576, le patriarche Jérémie répondit : « .Nous nous
empressons de vous donner, conformément à votre demande, des

éclaircissements touchant les points sur lesquels nous sommes d'accord
et touchant ceux sur lesquels nous différons. Quant à la charité,
elle renferme la loi et les prophètes. Et vous, hommes savants
de l'Allemagne, qui manifestez cette même charité envers nous,
vous faites rejaillir tout son éclat sur vous : vos lettres l'attestent.
Nous serons les interprètes des sept saints conciles œcuméniques
que vous reconnaissez et que vous adoptez ; vos lettres en font
foi et nous vous en félicitons. Nous parlerons d'après la croyance
des maîtres et interprètes divins de la sainte Ecriture, que l'Eglise
catholique du Christ a unanimement reconnus. > Suit un exposé,
en vingt points, des doctrines de l'Eglise orthodoxe ; exposé que
l'Union chrétienne ne donne malheureusement pas, et qu'il eût été
nécessaire de contrôler. Le patriarche ajoute: «Il ne nous est pas
permis d'entendre et d'interpréter les passages des saintes Ecritures

en nous confiant dans notre propre interprétation, mais d'après
les théologiens dont l'intention pieuse dans le Saint-Esprit est
approuvée par les saints conciles. Telle est notre réponse : Il ne
faut ni faire ni penser autre chose que ce que les ordonnances
des apôtres et les saints conciles nous ordonnent '). Il n'y a

qu'une manière de corriger ou de réformer les choses actuelles:
c'est de marcher ensemble d'après les saints conciles et de suivre
les canons apostoliques, et, ainsi, de suivre en tout J.-C. //
suffit, pour que vous nous soyez unis, de suivre les ordonnances
apostoliques et synodales, et de vous y soumettre comme nous
nous y soumettons. Ainsi les deux Eglises devenues une avec
l'aide de Dieu, nous vivrons ensemble d'une manière agréable à

Dieu, jusqu'à ce que nous obtenions le royaume des cieux. »

') La pensée du patriarche est évidemment celle-ci : Il faut n'attaquer, ni en
pensée ni en actions, ce que les apôtres et les conciles œcuméniques ont ordonné;
mais comme ils n'ont ni pensé à tout ni tout ordonné, il est encore beaucoup d'autres

choses que l'on peut penser et faire.



— 440 -
Dans une seconde lettre, plus courte, le patriarche exprime

de nouveau son vif désir que l'union des deux Eglises se réalise,
et il espère que les protestants ne préféreront à l'orthodoxie, c'est-
à-dire « à la vérité ou à la sagesse elles-mêmes de N. S. J.-C. »,
ni une législation innovée en sens contraire à la philosophie
évangélique de N. S., ni l'époque où l'on a changé les dogmes,
ni des coutumes peu raisonnables.

Donc, il est certain : d'une part, que les protestants de

Tubingue admettaient alors la tradition catholique et les sept conciles
œcuméniques; et d'autre part, que le patriarche ne posait, comme
condition de l'union, que la profession de la saine doctrine,
doctrine des Ecritures interprétées par toute l'Eglise (Eglise « dont
tous les membres sont membres de la vérité »), doctrine admise
dans les premiers siècles chrétiens et consacrée par les sept conciles

œcuméniques. Il est manifeste que le patriarche n'a exprimé
aucune velléité de se mêler de l'organisation intérieure des Eglises
occidentales, et qu'il n'a parlé que de « l'Eglise du Christ » comme
dépositaire de la saine doctrine, sans prétendre aucunement que
l'Eglise orientale fût, à elle seule, toute l'Eglise du Christ ').

2° De 1600 à 1620, les orthodoxes de Russie, pour mieux
lutter contre Rome (ou plutôt contre la Pologne de Sigismond III,
qui n'était qu'un jouet entre les mains des jésuites et de Rome),
n'hésitèrent pas à s'allier avec les protestants. M. Papkoff a
raconté, dans la Revue (janvier 1897, P- I24'I25)> comment,
pendant les quatorze années de l'épiscopat de l'uniate Ignace Potey,
véritable persécuteur des orthodoxes, la noblesse orthodoxe et la
noblesse protestante conclurent «un pacte d'alliance pour se
défendre contre l'ennemi commun ». C'est un fait qu'en Lithuanie
surtout, les jésuites, soutenus par le roi de Pologne et par la cour
de Vienne, considéraient comme ennemis non seulement les orthodoxes

qui résistaient à l'Union de Bresc (1596), mais aussi les
luthériens et les calvinistes. L'hostilité des jésuites, lorsqu'ils avaient
la force, devenait une véritable persécution. Le comte Dmitri
Tolstoy, en particulier, a raconté leurs violences contre les Russes
de Lithuanie2). Certes, il était bien naturel en pareil cas que les

victimes, protestants et orthodoxes, se rapprochassent pour tâcher de
faire face à l'ennemi. Les Russes orthodoxes, tout en considérant
les protestants comme des hérétiques, n'hésitaient pas à louer leur
science, et à la considérer comme supérieure à celle des jésuites 3).

*) Voir l'Union chrétienne, juillet 1863, pp. 293-309. — Voir aussi le récit de
ces négociations dans l'ouvrage de P. Trivier sur Cyrille Lticar, 1877, p. 35-39.

2) Le Catholicisme romain en Russie, T. II, p. 63-64; Paris, Dentu, 1864.

a) T. I6', p. 209 et 217.



— 441 —

D'ailleurs, les protestants ne cherchaient point à faire de propagande

confessionnelle en ces pays, et ils étaient loin de leur être
suspects comme les catholiques-romains. Vers 1650, le calvinisme
perdit beaucoup de terrain et fut même très réduit en Lithuanie

J). L'alliance en question (si même alliance il y eut) fut donc
très peu profonde, et d'un caractère plus politique et plus moral
que strictement religieux.

3° Il n'en fut pas de même avec Cyrille Lucar, dont le but fut
exclusivement religieux. Soit, en effet, qu'il tendit la main aux
anglicans, soit qu'il cherchât à s'expliquer avec les protestants, il
fut profondément religieux. L'agitation qu'il créa, ou plutôt que
ses adversaires créèrent autour de lui et surtout contre lui, est
très compliquée; et même encore aujourd'hui, après toutes les
études dont il a été l'objet, il est difficile d'en faire disparaître
toutes les obscurités. Un point qui sera sans doute hors de
conteste, c'est que dans ce débat, mieux encore dans ce drame,
les passions et les questions de personnes jouèrent le plus grand
rôle et que par leur vivacité elles refoulèrent à l'arrière-plan les

questions de doctrine. Sans doute, il y eut des confessions de foi
rédigées à cette occasion, mais comment le furent-elles Aucun
document authentique ne prouve qu'elles furent discutées sérieusement,

et qu'il y eut un examen sérieux des documents dans les

synodes relatifs à cette question. « Nous remarquons, dit Trivier,
que les six chapitres du Bouclier de l'orthodoxie, ainsi que la
Confession de foi qui les termine sont certainement l'œuvre de
Dosithée lui-même, qui n'a probablement fait autre chose que de
lire son écrit devant le concile de Jérusalem et de demander les

signatures des membres présents. Tout cela est fort simple, et les

trois conciles de Constantinople (1638), de Jassy (1642) et de
Jérusalem (1672) nous semblent avoir été organisés tous les trois
d'après cette méthode de simplification. On ne voit, en effet, aucune
trace de discussion, aucune trace d'opposition, mais une touchante
unanimité que l'on pourrait admirer, si l'on ne savait qu'au fond
de tout cela il y a eu peut-être bien des menées secrètes,
indignes. » 2).

Ce qui paraît clair au milieu de ces confusions, c'est que
Lucar fut accusé de calvinisme par des adversaires qui étaient
eux-mêmes des romanisants ; tel fut, par exemple, Cyrille de Bérée,
son plus impitoyable ennemi, qui déclara se soumettre au siège
de Rome3) La vérité est que Lucar fut très hostile au latinisme

') p. 228.

2) Cyrille Lucar, par Paul Trivier, p. 161; Paris, 1877.

3) P- 75-



— 442 —

(romanisme), et que, voyant le romanisme pénétrer de plus en plus
dans l'Eglise grecque de son temps, il voulut réformer celle-ci,
rendre son clergé plus instruit et son peuple moins superstitieux.
C'est dans ce but qu'il tendit la main aux anglicans et aux
protestants. Se trompa-t-il sur tel et tel point? C'est possible : nul
n'est parfait, surtout dans les milieux de polémique violente.
Toujours est-il qu'il se déclara jusqu'à la fin «catholique orthodoxe»,
et qu'il voyait dans les doctrines de Calvin plutôt le côté unitif
que le côté séparatiste. Ses compatriotes et ses coreligionnaires
étaient à une trop grande distance de ses idées et de son point
de vue pour qu'il pût réaliser son plan. Il fut, de fait, écrasé, ses

partisans étant en minorité.

Dans une étude objective et impartiale comme celle-ci, on ne
saurait taire les déclarations suivantes. A son ami, le conseiller
hollandais David le Leu de Wilhem, il écrivit, vers 1619:
«J'approuve entièrement le projet que vous avez formé et sur lequel
on pourrait se régler pour la réformation de l'Eglise... Qu'on
écarte l'ambition, l'avarice et les superstitions, et qu'on substitue
à leur place l'humilité selon l'exemple de J.-C, le mépris des
choses temporelles et la simplicité évangélique, et l'on obtiendra
facilement ce qu'on désire.» A J. Diodati, en 1632: «Si l'Eglise
grecque a quelque superstition — car c'est une lèpre qui n'est
que trop commune — je puis dire en toute bonne conscience
qu'elle lui est venue depuis longtemps de l'Eglise romaine, qui a

coutume d'infecter tout ce qu'elle touche (usa infettar dove tocca) ;

voilà pourquoi il faut la traiter avec des remèdes doux et lents. »

A Antoine Léger, en 1637: «Nous espérons que par la bénédiction

de Dieu l'état ecclésiastique se rétablira, que la foi orthodoxe
de l'Evangile s'augmentera, que la vérité brillera et que tout sera
réformé selon la règle de la parole de Dieu. »

De fait, Lucar ne se laissa circonvenir par aucune des
fractions du protestantisme. Il fut en relations avec toutes et parut
vouloir les réunir toutes dans l'orthodoxie même, en écartant de

celle-ci les ignorances et les superstitions qui s'abritaient sous son
nom. Il était patriarche d'Alexandrie, lorsqu'il envoya le jeune
Metrophanes Critopoulos étudier en Angleterre C1616), comme il
avait étudié lui-même à Venise et à Padoue. Ce fut à cette occasion

qu'il correspondit avec Abbot, archevêque de Cantorbéry,
pour lui recommander son protégé, ainsi qu'avec son successeur
sur le siège de Cantorbéry, William Laud ; c'est à ce dernier qu'il
envoya un exemplaire arabe du Pentateuque. Il écrivit aussi à

Antoine de Dominis, ancien archevêque de Spalatro (Dalmatie) :

à David le Leu de Wilhem, de 1617 à 1619; au pasteur hollan-



— 443 —

dais Jean Uitenbogaart ; etc. En 1621, il devint patriarche de

Constantinople, et ne cacha pas son hostilité contre les latinisants.
Ceux-ci le firent passer pour protestant et lui suscitèrent de
puissantes oppositions. L'ambassadeur anglais, Th. Rowe, essaya de
le défendre, mais en vain.

En 1627, un prêtre de Céphalonie, Nicodème Metaxas,
arrivant de Londres, débarqua à Constantinople avec tout un matériel
d'imprimerie. Il commença par imprimer une Confession de foi de

Lucar, composée depuis quelque temps, et un traité de Mélétius
Pégas contre la suprématie du pape. La Confession était dédiée à

Charles Ier, roi d'Angleterre. En 1628, Lucar admit aussi dans

ses relations Antoine Léger, chapelain de l'ambassade hollandaise
à Constantinople.

En 1632, Lucar fut aussi en correspondance avec le roi
Gustave-Adolphe et avec le chancelier Axel Oxenstiern. Pour
défendre sa Confession, qui était vivement attaquée, il la traduisit
du latin en grec en 1631, avec un appendice, et l'envoya par
Antoine Léger au professeur genevois Jean Diodati, qui la fit
imprimer à Genève. Lucar le chargea d'en envoyer deux exemplaires
à l'archevêque Abbot de Cantorbéry et à sir Thomas Rowe. On
voit par cette variété de relations l'étendue de son point de vue
et la largeur de son esprit. Mais, d'autre part, son travail fut
précipité, ses procédés imprudents ; plusieurs de ses doctrines
manquèrent de précision, et surtout les jalousies et les haines dont sa

personne fut poursuivie, toutes ces causes réunies firent que l'union
désirée, loin de gagner du terrain, en perdit considérablement.

La faute n'en fut pas seulement aux patriarches et aux
évêques orthodoxes latinisants qui compromettaient l'orthodoxie; elle
fut aussi du côté des calvinistes, qui, en s'eftbrçant de prouver
que les orthodoxes orientaux avaient la même foi qu'eux,
semblaient ne considérer l'Eglise orientale que comme un moyen,
pour eux, d'avoir raison et de triompher. Sans doute, ce n'était
pas une raison suffisante, pour les Orientaux, de se rapprocher de
Rome et d'accepter, comme ils firent, plusieurs doctrines romaines.
Les Orientaux romanisants furent, sur ce point, injustifiables.
Toutefois la maladresse des calvinistes n'en parut pas moins blessante.
L'ambassadeur Nointel ne manqua pas de l'exploiter au profit de
Rome, en représentant au patriarche Dosithée combien l'Eglise
orthodoxe serait compromise aux yeux de Rome, de l'empereur,
du roi de France et de tous les Etats catholiques, s'il était vrai,
comme le prétendait Claude, ministre de Charenton, que cette
Eglise professât les mêmes croyances que les calvinistes. Dosithée,
qui manquait de perspicacité, tomba dans le piège, s'entendit aussitôt



— 444 —

avec le patriarche Denys de Constantinople, rédigea sa confession de
foi et la fit adopter par son synode de Jérusalem. Que les choses

se soient passées ainsi entre Nointel et Dosithée, nous le
voyons dans la confirmation que Nointel a lui-même publiée, en
septembre 1673, des actes et des décrets du concile de
Jérusalem *).

Il faut, de plus, reconnaître que cette attitude de la majorité
des patriarches orientaux contre les Eglises protestantes, et, en
définitive, au profit de l'Eglise romaine, était d'autant plus illogique
que Rome, depuis le concile de Florence, n'avait cessé d'affecter
des droits de supériorité et de domination vis-à-vis des Eglises
d'Orient. On connaît, en particulier, les exigences formulées à

l'égard des uniates par Grégoire XIII (1572-1585), dans la Constitution

5 1 (Sanctissimus Dominus noster), ainsi que par Urbain VIII
(1623-1644) et, plus tard, par Benoît XIV (1740-1758), dans la Constitution

79 (Nuper ad nos); Constitutions qui non seulement imposaient

les définitions de Florence, mais précisaient encore les
additions dogmatiques de Trente. Dans de telles conditions, l'union
entre protestants et Orientaux devenait manifestement de plus en
plus difficile, étant données surtout les oppositions de races, de
nationalités et d'intérêts politiques, qui éloignaient les Slaves des

Allemands et qui rapprochaient la politique des Grecs de la

politique de la France.

II. Tentatives entre anglicans et orthodoxes orientaux.

L'Eglise anglicane renfermant des éléments calvinistes et comptant

parmi ses membres de nombreux partisans du calvinisme,
devait logiquement considérer comme dirigées contre elle-même
toutes les déclarations des orthodoxes orientaux contre les doctrines

calvinistes. Cette hostilité des Eglises orientales se précisa
plus encore dans la lettre que les patriarches adressèrent directement

aux archevêques et évêques anglicans, en septembre 1723,
en leur envoyant la Confession de foi de Dosithée, extraite des

Actes du synode de 1672. Cette lettre était la seconde que les

patriarches envoyaient aux évêques anglicans, ceux-ci leur ayant
écrit deux fois précédemment. Nous en avons publié la traduction
allemande dans la Revue d'avril 1893. Il a été remarqué, en outre,

') Trivier, pp. 147, 160-161. — Trivier ajoute (p. 162) : Ce que nous reprochons

au concile de Jérusalem, ou plutôt à l'écrit de Dosithée, c'est d'abord une
tendance latinisante très prononcée, puis quelques contradictions assez graves pour
invalider l'autorité de tout le document.» De fait, la vraie question, dans tout le procès
de Lucar, a été escamotée par ce concile, ou plutôt par Dosithée, et l'on peut dire
qu'une revision s'impose.



— 445 —

que ce document historique et théologique, quoique très important,

a été écourté et modifié en certaines circonstances, et qu'on
ne saurait en aucune manière le tenir pour une expression
œcuménique du dogme.

III. Tentatives entre Rome et orthodoxes orientaux.

i° Les papes et la Russie au XVIe siècle. Voir la Correspondance

des papes avec les souverains de Russie au seizième siècle;
St-Pétersbourg, 1834. Le comte Dmitri Tolstoy a utilisé ce document

et une quantité d'autres non moins importants dans son
précieux ouvrage, si richement documenté, sur le Catholicisme
romain en Russie. Je ne puis ici qu'en extraire quelques faits.

Les papes, craignant surtout l'invasion des Turcs dans l'Europe

occidentale, cherchaient à contracter une alliance avec la
Russie; et pour qu'elle fût plus solide, ils auraient voulu qu'elle
fût basée sur l'union des deux Eglises. De là de fréquentes
ambassades de légats et d'agents romains en Russie au XVIe siècle.
En 1518, Léon X, qui venait de proclamer au concile de Latran
(1517) une croisade contre le sultan Selim, envoya à Moscou le
dominicain Nicolas Shomberg (plus tard archevêque de Capoue et

cardinal), avec mission de gagner aux doctrines de Florence le

grand-duc Basile Joannowicz ; en 1519, nouvel envoi de Zacharie,
évêque de Gardien, dans le même but; en 1521, autre envoi de
Paul Centurion; en 1526, envoi par le pape Clément VIII de Jean
François, évêque de Scarène. Mais aucun ne réussit ').

En 1550, Jules III, et en 1561, Pie IV prièrent le tsar d'envoyer
à Rome des ministres pour y discuter la réunion des Eglises, ainsi

que des jeunes Russes pour y être instruits dans la langue latine
et dans les rites romains. « Cette idée, dit Tolstoy, n'abandonna
jamais la cour de Rome et elle l'a mise à exécution, non pas à

l'égard des Russes, mais des Grecs-unis. Tous les efforts faits par
les papes pour attirer la Russie au concile de Trente restèrent
sans effet ; c'est à peine si le tsar répondit à leurs lettres : le concile

de Florence était trop connu et trop présent encore à la
mémoire du clergé russe; on comprenait parfaitement quelle espèce
de réunion la papauté voulait établir entre les Eglises au concile
de Trente2). »

En 1576, le pape Grégoire XIII forma le projet d'envoyer en
Russie le théologien Klenchen avec des instructions qu'avait rédigées

le cardinal Moroni et dans lesquelles le pape promettait au
tsar de l'élever à la dignité royale s'il voulait reconnaître sa su-

») T. I, p. 18-21. — a) P. 23.



— 446 —

prématie. La même année, Cobenzl, agent de l'empereur romain
en Russie, écrivit à l'archevêque latin Drascovitius que les Russes
passeraient facilement au latinisme, si on laissait de côté les
différences qui existent entre les deux Eglises; selon lui, ces différences
portaient sur les noms et non sur les choses (non re, sed nomine
differunt) ; la grosse difficulté était que les Russes ne reconnaissaient

que sept conciles œcuméniques *). Cobenzl s'illusionnait ; on
le vit clairement par les discussions qui eurent lieu entre le tsar
Jean IV et le jésuite Possevin, à partir de 1581.

Je ne saurais raconter ici, en détail, toutes ces discussions2).
Qu'il suffise de rappeler: que, pour remercier le pape d'avoir
incliné le roi de Pologne, Bathory, à la paix avec la Russie, le
tsar permit aux prêtres latins de résider en Russie, sans toutefois
les autoriser à y construire des églises romaines 3j ; que le tsar ne
cessa de faire entendre à Possevin que, n'étant délégué ni par le
métropolitain ni par le synode, il ne pouvait rien décider dans les
affaires religieuses4) ; que Possevin avait pour but de traduire en
russe plusieurs ouvrages latins, afin de les répandre parmi les
orthodoxes et d'amener ceux-ci peu à peu à professer le romanisme

sans qu'ils entrassent dans les cadres de l'Eglise romaine5).
Possevin, sur ce dernier point, fut perspicace, et, dès le XVIIe
siècle, trop d'orthodoxes se laissèrent, en effet, pénétrer, sous
l'influence des nombreux et habiles agents de Rome, de l'esprit et
des doctrines romanistes.

Rappelons le fameux concile de Bresc de 1596, qui jette une
vive lumière sur l'état des esprits à cette époque. Sigismond III
et les jésuites, ayant gagné au concile de Florence Ipatius Pocej,
évêque de Wladimir, Terlecky, évêque de Luck, et le métropolitain

Michel Ragosa, les déterminèrent à se réunir en concile dans
l'intention de soumettre leur Eglise au pape. Pocej et Terlecky
portèrent à Rome l'acte par lequel l'Eglise grecque de Lithuanie
reconnaissait la suprématie du pape. Cette décision avait été prise
malgré quelques évêques présents, qui refusèrent de signer l'acte
en question.

« Ce fut alors, dit Tolstoy, que la cour de Rome proclama
l'union des deux Eglises, à des conditions qui, à première vue.
pouvaient paraître assez avantageuses pour ceux qui appartenaient
à l'Eglise grecque. En effet, non seulement on leur conserva leur
langue ecclésiastique et leurs rites, mais on ne toucha même point
à quelques expressions dogmatiques ou pratiques sacramentelles,
différentes de celles de l'Eglise latine. C'est ainsi qu'on ne les

') P. 26-27. — 2) P. 29-80. — 3) P. 63. — 4) P. 61. — 6) Voir la liste de

ces ouvrages, p. 69-70.



— 447 —

força point d'abord à ajouter au symbole de la foi le fameux
Filioque, de reconnaître le purgatoire tel qu'on l'a imaginé à

Rome, de communier sous une seule espèce. On leur conserva
leurs prêtres et leurs évêques, et Rome conserva même au
métropolitain le droit de sacrer les évêques sans demander leur institution

au pape. En outre, on défendit aux évêques et aux prêtres
latins d'officier dans les églises grecques, même en langue slave.
On dirait, par conséquent, que l'Union des deux Eglises ne
consistait que dans la reconnaissance de la suprématie du pape, et
dans les prières qui étaient dites pour lui pendant la liturgie, au
lieu que jusque-là on priait seulement pour le patriarche de
Constantinople : les dogmes, les rites, le clergé restèrent les mêmes.
C'est pourquoi aussi les Latins disaient que la réunion des Eglises
ne signifiait nullement la fusion des deux Eglises en une seule,
mais qu elle était seulement une couvention conclue entre les deux.
De cette manière, en apparence, rien ne fut changé pour l'homme
du peuple : son église était restée la même, les images ne
changèrent pas de place, il voyait le même curé, les mêmes cérémonies

religieuses auxquelles il était habitué. Mais en réalité, les
doctrines propres de l'Eglise grecque furent anéanties par l'Union :

car, d'après l'acte confirmé par le pape, on conserva au peuple
la doctrine et les rites de l'Eglise grecque, en tant qu'ils ne
contrariaient point ceux de l'Eglise latine (dummodo veritati et
doctrinal fidei catholica; non adversentur et communionem cum romana
Ecclesia non excludant). Au commencement, on n'insista point
sur la mise à exécution de cette clause si importante ; tout au
contraire, la cour de Rome montra dans cette circonstance une
circonspection, une patience, une prudence qu'on ne rencontre
que rarement dans l'histoire des réorganisations politico-religieuses ;

elle n'exigea d'abord que la reconnaissance officielle du pape, ce
prétendu symbole d'union, en réservant tout le reste au temps et
à des circonstances plus favorables. L'acte principal était accompli;
les conséquences devaient être réalisées graduellement, paisiblement

et d'une manière imperceptible, selon l'opportunité. Rome
ne se désista point de ce système, même par la suite; ce sont
les exécuteurs par trop zélés de ses vues qui se départirent de
cette voie *). »

2° C'est surtout pendant le XVIIe siècle, comme je l'ai dit,
que Rome s'efforça, soit par ses moines, soit par les puissances
catholiques, de romaniser l'Orient, c'est-à-dire d'y conquérir des
sujets (uniates) et d'y répandre, parmi les orthodoxes non unis,
sa théologie et son genre de piété. J'ai déjà exposé dans la Revue

>) P. 197-198.



— 448 —

une partie de ses efforts '). Cette question est si grave que les
lecteurs ne sauraient assez méditer les documents qui leur ont
été communiqués. Je suis loin toutefois d'avoir épuisé la question
et beaucoup d'autres faits seraient encore à signaler. Je me bornerai,
dans cet article, à l'analyse de quelques Relations de plusieurs
Pères jésuites. On y verra, d'une manière très nette, le fait de la
romanisation de nombreuses localités orthodoxes du Levant par
les jésuites du XVIIe siècle. Nous ferons ressortir la portée de ce
fait à la fin de cet article.

Les Français en général, les Marseillais en particulier, avaient
de gros intérêts commerciaux dans les pays baignés par la
Méditerranée. Les rois de France voulaient naturellement protéger et
étendre le plus possible le commerce de leurs sujets ; de là leurs
ambassadeurs et leurs consuls dans le Levant, en Grèce, à Athènes,

à Andrinople, à Constantinople, en Arménie, en Anatolie, à

Smyrne surtout, etc. Mais ces ambassadeurs et ces consuls ne
suffisaient pas. On leur adjoignait des religieux, des missionnaires,
des jésuites surtout. Ceux-ci faisaient coup double : d'une part, en
enseignant le français, l'italien, le latin, aux enfants et aux jeunes
gens de leurs écoles, ils facilitaient les relations entre Orientaux et
Latins, et par conséquent l'extension des échanges et du
commerce ; d'autre part, ils gagnaient par les enfants l'attachement
des parents ; à ceux-ci, qui étaient généralement ignorants, ils
distribuaient des livres qu'ils leur expliquaient, et ils ultramontanisaient
ainsi, très habilement, leurs dogmes, par des commentaires erronés
ou superstitieux qui s'y incrustaient avec le temps et en devenaient
inséparables. Même stratagème avec les Polonais, les Russes, les

Moscovites, qui étaient visités par eux dans leurs prisons. C'est
ainsi que le commerce aidait à la diffusion du romanisme jésuitique,

et que celui-ci aidait à l'extension commerciale. Les jésuites

y mettaient une telle condescendance qu'ils distribuaient leurs sacrements

indistinctement à qui les leur demandait, et que, lorsque
les Grecs ne voulaient pas sortir de leur Eglise et faire profession
publique de catholicisme romain, ils laissaient ces derniers emporter

en liberté avec eux les doctrines de Rome, qu'ils prenaient
toujours pour les doctrines orthodoxes de l'ancienne Eglise. La
transformation était faite

Tels sont, en résumé, les faits exposés dans un très curieux
volume, trop peu connu, quoique publié en 1864, intitulé: Relations

inédites des -missions de la Compagnie de Jésus a Constantinople

et dans le Levant au XVIIe siècle, publiées par le P. Au-

J) Voir la Revue, 1895, n" X, p. 217-242 ; n° XI, p. 488-504; n° XII, p. 673-
689; voir surtout 1896, n" XIII, p. 108-129.



— 449 —

guste Carayon, de la même Compagnie ; Paris, Douniol, 1864,
in-8«, 288 p.

Analysons les principaux passages et citons quelques extraits.
Les conséquences se tireront d'elles-mêmes.

Ite Partie (160Q-1610). Ire Lettre du Père François de Canil-
lac, S. J., aux Pères de France.

P. 21. Le P. loue les chrétiens d'Orient à cause de leur
dévotion à Marie: image miraculeuse de Marie, sans l'enfant Jésus,

image dite de Néamoni. Ces chrétiens « font honte à ceux qui
sont au cœur de la chrétienté ; ils aiment et révèrent singulièrement

la Compagnie, à la résidence de laquelle ils confessent
communément devoir cette dévotion et ferveur, après Dieu ; ce qui
nous donna bon courage pour venir cultiver cette vigne de
Constantinople».

P. 29. Le P. raconte que le Bascha, recevant la visite de
l'ambassadeur du roi de France (le baron de Salagnac), se plaignit

à lui de ce que des prêtres latins étaient nouvellement venus
(c'étaient les jésuites), «personnages dangereux et haïs de tout le
monde et qu'il était meilleur qu'ils s'en retournassent en leur

pays au plus tôt». Mais l'ambassadeur les loue, et lui dit que
c'est le roi ¦- qui les lui a envoyés pour le service de sa maison et de

toute la nation». Le Bascha capitule.
P. 33. Le P. dit que c'est M. Lesdos, aumônier de l'ambassadeur,

qui a développé « la dévotion et la fréquence des Saints
Sacrements, qui n'étaient pas encore en vogue, ni même en
pratique en ces quartiers». C'est aussi la dévotion que les jésuites
cherchent à répandre.

P. 40-41. On voit que les jésuites à Péra s'efforcent de se

fortifier, de prêcher en italien ; que le vendredi soir, ils exposent
le saint sacrement, et cherchent à frapper les yeux. «La St.
Benoit qui échut en ce saint temps, fut solennellement fêtée avec
un bel appareil, entre autre d'un théâtre en demi rond de degrés
sur l'autel, garni de langes, sur le milieu duquel était le St.
Sacrement exposé pour les quarante heures, qui vont chaque dimanche
en l'une des églises de Péra, par l'ordonnance de Mgr le visiteur
apostolique». L'ambassadeur y assiste et favorise cette dévotion.

IP Partie (1612-1616). Lettre datée de Constantinople, 1612,

par le même: La peste sévit; l'ambassadeur loge les jésuites «en
un quartier de son logis» pendant trois mois (p. 59). Les jésuites
ont des écoles, où ils instruisent orthodoxes, musulmans, latins,
gratuitement ; grand moyen de succès.

P. 61-3. Le P. raconte que le patriarche grec de Constantinople,

nommé Néofite, a invité les jésuites à célébrer avec lui la

Revue intern, de Théologie. Heft 51, 1905. 29



— 450 —

fête de l'Epiphanie, et avec le patriarche d'Alexandrie qui était
alors à Constantinople; que ces deux prélats leur firent mille
caresses ; mais qu'ils eurent des piques entre eux ; que celui d'Alexandrie

fit exiler celui de Constantinople, lequel, en quittant cette
ville, excommunia ses ennemis, qui c périrent misérablement, si

que leurs corps ne pouvaient se dissoudre, qui est l'ordinaire effet
des excommunications grecques, disent-ils, jusques à tant que le

prélat les absolve morts, ne l'ayant été vifs ». Néofite fut remplacé
par le métropolitain de Patras. «Nous espérons être vus de même
œil de celui-ci que de l'autre. » « Néofite nous a souvent montré
le désir qu'il avait d'être uni avec l'Eglise latine, sinon par
déclaration extérieure, qui le rendit soupçonnable en cette cour, au
moins de cœur et d'affection en croyant les points différents,
justement selon le vrai sens des anciens Pères grecs. A quoi a servi
beaucoup un certain caloyer grec venu de nouveau, qui a été

nourri au séminaire grec de Rome, sous la discipline des Nôtres,
qu'il affectionne et respecte beaucoup, qui prêche publiquement les
vérités catholiques, non sans aiurmure de quelques Grecs. Le
même patriarche de ce lieu, en signe de l'affection qu'il nous
porte, expédia dernièrement une lettre patente pour les Nôtres de

Scio, commandant à l'archevêque du lieu de les laisser pratiquer
librement nos fonctions. Et ici, quand quelqu'un, voire des Grecs,
voulait quelque faveur près de lui, il implorait notre aide et faveur,
Tel fut le motif pour lequel il fut déposé et exilé en l'île de
Rhodes.

C'est un précurseur du patriarche Dosithée de Jérusalem et
autres; il fut considéré comme traître à l'orthodoxie.

Ce P. jésuite trouvait encore plus d'ouverture chez les Arméniens

que chez certains Grecs. Il dit (p. 64) :

«Les Arméniens, plus simples que les Grecs, nous font bon
accueil, et particulièrement le vicaire général de leur patriarche,
qui demeure en l'Arménie majeure, lequel a été à Rome, pour
reconnaître Sa Sainteté de la part dudit patriarche. Nous espérons,

en apprenant la langue qui leur est familière, de les aider,
voire en Arménie même, avec le temps, moyennant la grâce de
Dieu. Ils consacrent en pain azyme, et ont leurs autels, parements
et cérémonies plus semblables aux Latins que les Grecs. >

Ce P. loue la générosité de l'ambassadeur à leur égard. Il
leur a fait remettre « une fort bonne aumône » (p. 68). Les Pères
lui doivent des obligations de poids. «Il se montre en notre
endroit plus que protecteur des Français, nous faisant paraître en
toutes occasions une fort remarquable affection, accompagnée de

ses propres bienfaits et libéralités» (p. 69). C'est lui qui les a
nourris pendant la peste, alors qu'ils étaient aussi logés par lui.



— 451 —

Le Grand Seigneur est très hostile aux Français à cause des
Pères ; il « commande pour avoir plus tôt fait qu'on tue tous
les Français ». L'ambassadeur a défendu les jésuites avec succès.
C'est un docteur de Sorbonne qui est auprès de l'ambassadeur
et qui l'écrit au père de ce dernier, à M. de Sancy :

« Le succès de l'affaire des PP. jésuites a apporté beaucoup
de réputation à Mgr l'ambassadeur, d'autant que c'est une des

plus difficiles affaires qui ait jamais été traitée en cette Porte. L'on
n'a jamais entendu parler d'une telle furie turquesque. L'on eût dit
que Constantinople venait d'être prise d'assaut par les chrétiens.
Le Grand Seigneur est dans une colère extraordinaire». Cette
lettre est signée «Loys de Moranvilliers, de Constantinople, ce 27
janvier 1617». p. 86-92.

IIP Partie (i66p-i66q). Une lettre du 28 décembre 1663, du
P. Robert Saulger, S. J., loue Mgr l'évêque de Salamine, de l'ordre

de St. François, suffragant du patriarche latin de Constantinople,

comme «homme d'une grande capacité et d'une illustre
vertu» (p. 95). — Ce P. raconte qu'un jour, il fut arrêté dans
son école par des Turcs et conduit en prison (p. 104-106), mais
relâché presque aussitôt. Il ajoute: « On nous souhaite en plusieurs
endroits, sans pouvoir assister ceux qui nous demandent. Si une
armée seulement de 20 mil hommes paraissaient en ce pays, ce serait

pour s'en rendre maître. Les Turcs sont plus faibles qu'on ne s'imagine»

(p. 108).
IVe Partie. On raconte que les jésuites ont eu du succès dans

l'île de Naxie ; qu'il y a une image miraculeuse ; que les habitants,
grecs, ont «une très grande dévotion au très saint-sacrement», avec
procession, exposition de malades qui veulent être guéris à la fête
du S. Sacrement. Le P. Simon Fournier, supérieur de la résidence
de Naxie, écrit le 6 novembre 1641 (p. 112-113):

«La dévotion croît envers le Saint Sacrement: le jour de la
Fête-Dieu, y viennent en procession trois ou quatre mille, et
plusieurs se prosternent par les rues, contre terre, à ce que celui qui
porte le saint Sacrement, marche dessus eux. Tous les ans. on a

remarqué quelques miracles, qui se sont faits de quelque malade
qui, après la procession faite, ayant passé le saint-Sacrement sur
lui, s'est trouvé sain et gaillard. J'en ai vu un cette année, qu'il
fallut apporter de trois ou quatre lieues à la ville, parce qu'il ne

pouvait marcher, et après la procession s'en retourna guéri, le
même jour, en son village. Le P. Mathieu écrit qu'un pauvre Grec,
s'étant fait apporter des champs, reçut la guérison et s'en retourna
à pied dans sa maison. »

Suit une lettre du P. Mathieu Hardy, jésuite, datée d'avant
1641, où il mentionne qu'il a reçu à Naxie «la boîte et le ballot



— 452 —

de chapelets, croix, Agnus Dei, etc.» ; que les Grecs le prient de
leur prêcher ; que « le plus grand contentement de ce pauvre peuple

est en la doctrine chrétienne» (p. Il5); que les prêtres grecs
et le métropolite lui donnent pleine et entière liberté de catéchiser

et d'évangéliser. «Des Grecs, j'en ai confessé 21, tant hommes

que femmes» (p. 116).
Les jésuites s'établirent en l'île de Paros en 1641. Il n'y avait

avant eux qu'un seul prêtre latin, de grande immoralité (p. 124).
«Les insulaires désiraient des jésuites.» Il y avait clans toute l'île
une douzaine de Turcs au plus, à peine soixante latins, le reste

grec sur 15 ou [6 mille âmes. Les Grecs étaient très ignorants
des choses de Dieu (p. 126) ; ils ne communiaient qu'une fois l'an.
Les jésuites les firent communier les dimanches et les bonnes fêtes

(p. 127). Le P. Jacques d'Anjou en guérit plusieurs, à sa grande
stupéfaction, en leur disant d'avoir confiance en Dieu. Il y a à

Agoussa une image miraculeuse de la Vierge. Ce P. dit qu'il
réfutera, l'an prochain, le ministre Du Moulin qui a prétendu que
les Grecs sont d'accord avec les protestants et contre les Romains
(p. 136-137).

Lettre du P. François Blaiseau, écrite de Chalcis le 2 janvier
1642 ; où il est dit qu'on le désire à Athènes; que «les Grecs ont
plus de confiance en eux (jésuites) que je n'osais pas espérer >

(p. 142) ; qu'il en a confessé quelques-uns.
Suit une lettre des principaux Grecs d'Athènes au Supérieur

des jésuites de CP., pour le prier de leur laisser le P. Blaiseau et
de lui envoyer un compagnon (p. 146-147;.

En 1627, envoi du P. Dominique Maurice en Chypre; il y
a des jésuites à Smyrne. à Ephèse. Les Grecs du Mont Athos
demandent des jésuites fp. 151).

Le P. Jean Amieu écrit d'Alep, le 16 août 1641, qu'il est
facile à la CiP de faire des progrès dans le Levant. « Nous prions
votre Révérence de considérer: i° que l'entretien aux études de
6 ou 7 enfants serait grandement utile, attendu que la science de

ce pays là se termine à savoir lire le psautier en arabe; et qui
a cette qualité est passé maître en toute science et jugé capable
d'etre patriarche » (p. 153). Ils fondent ainsi des «congrégations»,
toutes jésuitisées ; « ce qui achemine peu à peu la réunion des

Eglises» fp. 154). Il demande qu'on lui envoie de Paris de l'argent
pour faire imprimer et répandre des « petits traités » de propagande

(p. 154-155). Il se loue du consul de France à Alep, M.
Bonin, qui «mène la vie d'un saint, nous aime à bon escient, se

sert de nous » (p. 157).
Ve Partie (1658). Notes sur l'établissement des jésuites à

Smyrne en 1623 (p. 159 et suiv.). C'est le consul français, Samson



— 453 —

Napollon, grand ami de la C'°, qui pria l'ambassadeur de France,
M. de Cesy, de lui octroyer deux jésuites comme chapelains.
L'ambassadeur y consentit et pria le P. de Canillac de les lui
envoyer. Ce P. y alla avec le frère Jean Colaro. Pendant sept ans.
ce furent des jésuites qui furent chapelains de la chapelle du
consulat, confessant, communiant, administrant les sacrements, au grand
contentement des Grecs et des Arméniens, etc. Et l'archevêque
de Smyrne, qui était Mgr de Marchi, dominicain, fit du supérieur
de la résidence des jésuites son vicaire général; cet archevêque
mourut en 1645. Puis il y eut réaction contre les jésuites pendant
5 ans. L'auteur de ce récit dit qu'ils furent «persécutés», comme
«le rebut des hommes».

Puis l'ambassadeur de la Playe les protégea ; ils firent
construire «une belle maison », avec école et église, où ils confessèrent,
prêchèrent et communièrent. Le comte de Marcheville, ambassadeur

au Levant sous Louis XIII, les protégea aussi fp. 167-169),
et cela, de par l'ordre exprès du roi de France. On lit :

ï Ce grand monarque faisait gloire de poursuivre les desseins
de son père, Henri IV, et comme il savait que c'était lui qui
avait envoyé au Levant les Pères de notre compagnie, aussi il
désirait extrêmement de les y maintenir, et il a plu à Dieu de
donner les mêmes sentiments à son fils Louis XIV, notre bon roi,
qui nous a recommandés très expressément à Mr. de la Playe,
son ambassadeur très zélé pour la religion, aussi bien que pour
les intérêts de la couronne : mais ce qui est encore très obligeant,
c'est que la reine, sa mère, a pour nos missions des bontés qui
ne se peuvent expliquer, tellement que nous avons toute sorte

d'obligation de prier continuellement pour la conservation de Leurs
Majestés et pour leur prospérité, et de nous efforcer de correspondre

à leurs saints désirs et bonnes intentions» (p. 169-170).
Le ch. II de ce document de 1658 est intitulé : « De la

réduction des Grecs de Smyrne a l'union de lEglise romaine, avec
un authentique témoignage de leur affection vers les Pères missionnaires

et de leur dévotion à St. Pgnace. »

Il y est dit que le Père de Canillac fit venir de CP. à cet
effet le P. Hierosme Queyrot, orientaliste savant, qui transforma
sa chambre en école et eut beaucoup de succès auprès des Grecs
et leur fit embrasser la foi de l'Eglise romaine. Leur archevêque

envoya son neveu et son filleul au P. Queyrot, et même son diacre
« pour recevoir l'absolution de ses fautes, donnant toute liberté à

ses sujets de se confesser aux Nôtres. Ce bon prélat un jour reprit
aigrement un caloyer, qui avait refusé la communion à une femme

pour s'être confessée a nos Pères, et obligea un autre caloyer qui
avait mal parlé du pape à demander pardon de sa faute au consul



— 454 —

français, qu'il croyait d'être offensé des insolents discours de ce
caloyer ; outre ce, il accorda, à la requête du P. Queyrot, un lieu
qui lui appartenait pour la sépulture de Français et des autres
Latins, et durant le temps de notre persécution, nos Pères n'ayant
pas la liberté d'entendre les confessions en la chapelle consulaire, il
leur donna tout pouvoir de confesser dans son église, et les latins
et les grecs, qui se présentaient pour recevoir Tabsolution; ce qui était
un privilège très signalé, duquel se servit merveilleusement bien
le P. Artaud Rioudet, pendant tout un carême, qu'il entendit les
confessions dans son église, et ne les interrompait pas, quand
l'office divin se faisait» (p. 172-173).

Bien plus, l'auteur raconte que cet archevêque grec de Smyrne
alla trouver l'archevêque latin de Naxie, Mgr Rafael Schiatini, en
1629, lorsqu'il vint à Smyrne pour s'embarquer pour Rome; qu'il
le chargea de baiser de sa part « les pieds de S. S. et de lui témoigner

qu'il n'avait autre créance que celle qui est couchée dans
le décret de l'Union de Florence».

Bien plus, en 1632, « ce vertueux métropolitain» écrivit, au
nom de tous les Grecs de Smyrne, à Louis XIII, une lettre que
l'auteur cite (traduction française), p. 174-175, et dans laquelle il
fait l'éloge des Pères jésuites, de leur « explication de la doctrine
chrétienne», etil lui demande des secours pour que leur résidence
soit stable à Smyrne. Il est dit (p. 176) que Smyrne compte plus de
18000 Grecs, et il bénit Dieu que «tant de milliers d'âmes sont
retournées au bercail du souverain pasteur».

L'auteur raconte des miracles opérés par l'intercession de
St. Ignace à Smyrne : ce saint accorde à des femmes de devenir
mères ou d'enfanter sans perdre la vie (p. 177-180). Et ces miracles

sont opérés non seulement par l'attouchement d'une relique
de St. Ignace, mais aussi par de la terre de la grotte de St. Paul
à Malte; on avale un peu de cette terre dans un peu d'eau bénite,
et on est guéri de la fièvre (p. 181). Plus de 50 guérisons sont
ainsi produites! Les serpents n'ont plus de venin à Malte, et la
grotte de St. Paul subsiste toujours malgré la quantité de terre
qu'on enlève! (p. 181).

Un prédicateur de cette église grecque de Smyrne, très
fervent et zélé, a étudié à Rome chez les jésuites et a adhéré à la
foi romaine; preuve que Dieu chérit cette Eglise grecque de Smyrne
(p. 182).

Les Arméniens sont encore plus faciles à attirer à la foi
romaine que les Grecs mêmes. Il y en a plus de 8000 à Smyrne
(p. 193). C'est surtout depuis l'établissement des jésuites à Smyrne
que ces Arméniens se sont soumis à Rome. «Les Arméniens
s'accordent beaucoup plus dans leurs cérémonies avec l'Eglise romaine,



— 455 —

se portent avec beaucoup plus de facilité à embrasser sa doctrine
et n'ont pas tant de difficultés de se soumettre au Souverain
Pontife» (p. 194).

«Depuis qu'ils ont été instruits de notre croyance et de notre
façon d'administrer les sacrements, ils viennent avec dévotion
recevoir l'absolution de nous; et quelques-uns s'étant confessés à

nous, ne font nulle difficulté de communier de nos mains, apportant

pour raison que, puisque nous consacrons comme eux en azyme,
il n'y a point de différence entre leur communion et la nôtre. »

Et l'auteur voit dans ce respect des Arméniens pour les jésuites
une preuve non petite «de la sincérité de leur foi et de l'union
qu'ils ont avec l'Eglise romaine» (p. 195).

Ces Arméniens de Smyrne ont écrit au pape Urbain VIII et
a Louis XIII, en 1632, une lettre dont la traduction française est citée
(p. 196-199], et dans laquelle ils louent les jésuites, montrant «leur
union avec l'Eglise romaine» (p. 197). Cette lettre est signée

Jean Xalepti, métropolitain».
L'auteur de cette étude dit que, pour convertir les Arméniens

à Rome, il faudrait leur envoyer en Arménie un Nonce et des

missionnaires, qui « n'eussent point les mains vides » (p. 204) ; qu'ils
eussent des aumônes à faire, des livres à distribuer, pour expliquer

la foi et les mystères ; que le livre est plus utile que les

disputes et les altercations, « où souvent les plus imprudents l'emportent».

Il ajoute (p. 205) :

« Nous espérons, Dieu aidant, d'en voir bientôt l'expérience en
Grèce par les 1200 copies du livre grec que nous avons fait imprimer

et que nous allons distribuer aux Grecs. Oh qu'il serait à
souhaiter qu'on fit le même pour l'Arménie »

Le consul des Anglais à Smyrne vivait secrètement « à la
catholique » et était un ami du P. de Canillac ; il finit par « faire

profession publique de la vraie foi » (p. 207). Il mourut entre les

mains des jésuites (p. 208). Son successeur se déclara aussi catholique

et fréquenta les sacrements chez les jésuites.
Un caloyer grec, venu de Tine à Smyrne, se convertit à

Rome chez les jésuites. «Son exemple et ses discours furent si

puissants que plusieurs autres voulurent l'imiter, et à cet effet

quittèrent le rit grec pour reprendre le leur et participer avec lui
aux divins sacrements en notre chapelle. Le nombre de ceux-ci
s'accrut tellement, et leur dévotion fut si grande que, pour les

contenter, il fallut, l'an 1631, leur dresser une congrégation séparée

de celle des marchands, à qui plusieurs autres grecs s'étant
joints, ils rendaient tous ensemble leurs devoirs à la Reine du ciel»
(p. 211). Elle fut l'origine de la «congrégation des artisans» de

Smyrne.



— 456 —

Le P. Charles Boilesve a écrit en 1657 que leur congrégation
de Smyrne porte le titre de l'Immaculée-Conception et est une des

plus florissantes du Levant (p. 214). Il dit que le P. Vabois et lui
ont « entendu, cette année, plus de 14,000 confessions en leur
chapelle, desquelles une partie étaient générales » (p. 224).
Pendant le carême, leur chapelle était trop petite ; le consul français
les «honorait de sa présence».

VP Partie. En 1695, le P. Thomas Charles Fleuriau écrivit
un rapport sur l'état des missions des jésuites en Grèce. Sur
le désir de l'ambassadeur de France, le P. de Canillac fit un

voyage en France pour y «ramasser une nouvelle troupe d'ouvriers
évangéliques » (p. 235). Le P. Fleuriau dit que dans leur église
les six missionnaires jésuites prêchent et administrent les sacrements

en toute liberté (p. 241) ; qu'il y a des chrétiens qui leur
avouent qu'ils sont «convaincus de la fausseté de leur secte, sans
oser la quitter » ; que beaucoup de grecs se mirent sous la direction

du P. de Ste. Geneviève, qui était très savant, et qui passa
28 ans en Grece, dont 20 à Constantinople (p. 242), où il mourut
âgé de 84 ans. Il fit un Lexicon en grec vulgaire, qui fut très
utile.

Le P. Fleuriau indique la méthode des missionnaires jésuites :

ils font l'école aux jeunes gens, leur apprennent aussi «les dogmes de
notre foi » (la foi romaine), les fortifient « contre le schisme et
l'erreur», enseignent même le latin à ceux qu'ils jugent «les plus
propres pour entrer un jour dans l'état ecclésiastique et parvenir
à ses dignités». Ii ajoute: «Nous voyons aujourd'hui dans
plusieurs prélats les heureux fruits de cette éducation » (p. 244).

Et encore: «L'ignorance des Grecs est si grande que la
plupart ne connaissent point d'autre différence entre leur Eglise et la
nôtre, que celle qu'ils remarquent à l'extérieur, c'est-à-dire dans
les jeûnes et les cérémonies qu'ils observent et que nous n'observons

pas : ils ne savent ce qu'ils doivent croire, ni ce que nous

croyons, et ainsi ils sont toujours exposés à tomber dans autant
d'erreurs qu'il y a d'hérétiques qui les approchent. Leurs prêtres,
bien loin de les instruire, ont pour la plupart besoin d'être
instruits eux-memes. Leur patriarche songe à se maintenir dans sa
dignité, qui est continuellement exposée à des enchères. Les
évêques, de leur côté, ne sont occupés qu'à amasser de quoi vivre;
plusieurs même sont contraints de le chercher dans des métiers »

(p. 245).
«Deux de nos missionnaires sont continuellement occupés à

faire les visites des chrétiens ; ils prennent tantôt un quartier, tantôt

un autre ; ils vont de boutique en boutique; ils y amassent



— 457 —

toute la famille avec autant de voisins qu'il est possible, et dans
ce petit auditoire ils font une instruction familière conforme aux
besoins des personnes auxquelles ils parlent. Ils se font ensuite
proposer des difficultés, et en proposent eux-mêmes ; ils expliquent
les unes et les autres, et finissent chaque visite en interrogeant les
enfants sur leur catéchisme, pour l'instruction des grands, aussi
bien que pour celle des petits. Les mêmes missionnaires vont
souvent rendre leurs devoirs aux évêques, et à leur clergé, avec
lesquels nous entretenons une intelligence parfaite ; la conversation
est toujours sur quelque point de religion : car plusieurs ne demandent

qu a être instruits : depuis peu nous avons eu le bonheur de
contribuer a rendre quelques-uns d'eux de parfaits catholiques »

(p. 246).
On voit combien il était facile aux jésuites, dans un tel état

de choses, de glisser dans leurs conversations et dans leurs
enseignements les erreurs romaines, que les Grecs ignorants, ecclésiastiques

et laïques, ne savaient pas distinguer des vrais dogmes
orthodoxes. C'est ainsi que les doctrines romaines ont pénétré
dans une grande partie du clergé et des fidèles de l'Eglise grecque.

Les missionnaires allaient « pratiquer » dans les bagnes du
Grand Seigneur et de quelques seigneurs particuliers. * Il y a
jusqu'à 3000 prisonniers dans celui du Grand Seigneur, tous pour la

plupart moscovites, polonais, roux, allemands et français ». Suit
une peinture déchirante de leur triste sort. « C'est dans ces bagnes

que nos missionnaires trouvent une très riche moisson Le
soir, les Pères retournent aux bagnes pour entretenir plus à loisir
ceux dont il faut affermir la foi, ou changer la religion, corriger
les vices. » (p. 249).

Le Père loue le zèle pour favoriser la mission, zèle déployé
par «feu Monsieur Girardin, ambassadeur du roi», dans la ville
d'Andrinople, et aussi par M. de Castagnière, marquis de Château-
neuf, son successeur (p. 251). Le P. Pierre Bernard convertit à

Rome un certain nombre d'Arméniens d'Andrinople. « Sitôt que
la nouvelle de sa mort eut été répandue, ils vinrent 1?« foule
chez nous, pleurant et gémissant : leur évêque voulut faire les

obsèques... les prêtres arméniens allèrent faire de longues prières
sur son tombeau pendant sept jours de suite » (p. 252). A cette
époque, il y avait à Andrinople plus de 8000 Grecs, plus de 4OO

familles arméniennes et beaucoup d'autres chrétiens de diverses
nations et de diverses sectes.

A Chio, les jésuites avaient un collège où ils élevaient 300
écoliers (p. 256), instruisaient « quantité de jeunes ecclésiastiques
et les préparaient à recevoir les ordres sacrés ». La maison des

jésuites était favorisée par le roi de Pologne ; elle entretenait dix



— 458 —

ou douze jésuites, natifs de l'île même. En 1677, le P. Albertin
et un autre Père, plus âgé, déployèrent un grand zèle comme
missionnaires ; ils furent bientôt aidés de deux autres, envoyés par
la république de Venise. «L'évêque voulut qu'un des quatre
s'appliquât uniquement a l'instruction de son clergé, qui en avait grand
besoin. Il l'assemblait régulièrement deux fois la semaine dans sa
cathédrale. Tous les curés des villages de l'île s'y trouvaient :

l'assemblée était d'environ 80 ecclésiastiques; l'évêque était a la
tête. Le missionnaire leur faisait des conférences sur les devoirs
de leur état et sur les cas de conscience» (p. 259).

Grand succès des missionnaires dans l'île de Thyne. Alors,
« l'évêque les pria de parcourir les îles de Thermia, de Zia, de

Micono, d'Andros et de Milo. Il voulut qu'un d'eux y allât en
qualité de son grand vicaire, et il lui mit entre les mains un bref
du pape, par lequel le Père avait le pouvoir de relever des
censures ecclésiastiques un évêque, quelques prêtres et des clercs qui
y étaient tombés».

« Pour faire un bien solide parmi les Grecs de cette île (de
Naxie), on élève leurs enfants avec beaucoup de soin. Quelques-
uns parmi eux sont si zélés et si instruits que nous les avons vus
souvent disputer avec les schismatiques, qui avaient de la peine à

leur répondre et qui en étaient souvent confondus. Par le moyen
de ces enfants, nous avons réconcilié à PEglise romaine plusieurs
de leurs parents et des familles entières Cette île a pris
St. François Xavier pour son patron. Nos habitants lui ont fait
bâtir une chapelle, qui est continuellement fréquentée des Grecs et
des Latins » (p. 264).

En 1688, un affreux tremblement de terre détruisit les deux
tiers de la ville de Smyrne, entre autre la chapelle des jésuites.
Cette chapelle fut reconstruite, et mêaie transformée en église,
grâce aux soins de l'ambassadeur de France, M. Girardin, et de

son chancelier, M. Blondel. La chambre royale du commerce de
Marseille fournit des fonds à cet effet, et « ordonna des levées

sur tous les vaisseaux français qui chargeraient à l'échelle de

Smyrne » (p. 273-274). L'ouverture de la nouvelle église donna
lieu à une grande fête, où le consul fit décharger tous les canons
de tous les vaisseaux français. « Tout ce qu'il y avait de Grecs et
d'Arméniens à Smyrne y vinrent donner des marques de leur
piété » (p. 274). « Deux esclaves polonais on fait depuis peu leur
abjuration entre nos mains. On a tout sujet d'être content des

Grecs et des Arméniens de cette ville. Le nombre des catholiques
s augmente parmi eux » (p. 277).

Le volume se termine en jetant sur toute cette question une
lumière très nette :



— 459 —

« Nous avons encore donné ici commencement à un autre
établissement d'une grande importance pour détruire peu h peu
le schisme, si enraciné dans l'Orient, et pour ramener tant de
brebis égarées au commun pasteur de l'Eglise. C'est l'établissement
d'un séminaire, dont le projet a été formé à Paris depuis deux
ans, et qui est destiné non seulement pour former nos nouveaux
missionnaires à la vie apostolique et pour leur donner le temps
d'apprendre les langues et les dogmes des Orientaux, mais encore
pour y élever des enfants choisis dans les différentes nations du
Levant, et les instruire pour être un jour en état de remplir les

dignités ecclésiastiques, et d'en chasser le schisme qui s'en est
emparé » (p. 280). Les jésuites ont à cette date, dans leur maison,
six séminaristes qui leur donnent les plus grandes espérances. Ils
demandent des secours de France avec instance ; se félicitent de
la générosité de Messieurs du commerce de Marseille et de M. le
Bret, premier président du parlement d'Aix. « Lorsque le séminaire
sera achevé, nous aurons de quoi loger plusieurs missionnaires et
plusieurs séminaristes; et cette mission aura l'avantage de fournir
des ouvriers évangéliques à toutes les provinces d'Orient, et de
ieur donner un jour des prélats pour les gouverner t. L'auteur
exalte la générosité de Mme la présidente de Nesmond, pour
l'éducation de jeunes gens qui remportent des succès auprès des

Orientaux; de Mme de Miramion, dont les remèdes font des cures
merveilleuses « et nous ont servi aussi à guérir des âmes plus
malades que les corps. Enfin, la plus grande marque que nous
puissions donner des bénédictions que Dieu verse sur la mission
de Saint Erini, c'est que de tous les Grecs et de tous les Latins
qui y habitent, à peine en voyons-nous présentement qui ne soient
très catholiques (p. 283).

Conclusions : 1. Si des Grecs se font romains, combien d'entre
eux «n'osent pas quitter leur Eglise > (p. 241)! C'est ainsi que les

doctrines de Rome, ses sentiments, ses appréciations, ses points
de vue, ses superstitions, en un mot, son idéal religieux et
ecclésiastique, ont pénétré dans le clergé et dans nombre de fidèles de

l'Eglise d'Orient. Ce fait historique est extrêmement important; il
est mis en lumière non seulement par des historiens protestants,
mais aussi, on le voit, par les jésuites eux-mêmes, qui ont été les

principaux et les plus habiles acteurs. Les véritables orthodoxes
d'Orient doivent donc reconnaître combien sont fondés, légitimes,
sages, vraiment chrétiens, vraiment orthodoxes, les efforts des

anciens-catholiques pour résister à l'ultramontanisme de certains
théologiens orientaux, et pour rétablir dans toute sa pureté la
doctrine vraiment orthodoxe soit de l'Orient, soit de l'Occident.



— 460 —

2. Quoiqu'il nous reste encore à mentionner d'autres
documents sur la période moderne, nous pouvons déjà nous rendre
compte des causes qui ont fait échouer toutes les tentatives
précédentes. Cette époque était trop passionnée, trop partiale, trop
divisée, trop militante pour pouvoir réaliser une union religieuse des

esprits, à plus forte raison une union ecclésiastique. Au fond, très

peu de théologiens semblent avoir désiré l'union des Eglises en

vue de l'unique triomphe du Christ et du christianisme. A y
regarder de près, chaque Eglise paraît avoir cherché, avant tout,
son propre triomphe ; et lorsque les hommes d'Etat s'en sont
mêlés, ils l'ont fait dans des buts politiques intéressés. De telles
tentatives ne pouvaient donc qu'échouer.

Il était impossible, en effet, qu'il y eût place pour la paix et

pour la calme recherche de la vérité dans une lutte aussi ardente
que le fut, par exemple, la lutte contre le patriarche Cyrille Lucar.
Ce n'est pas seulement sa mort qui fut tragique, sa vie aussi fut
un drame où les passions les plus étroites et les haines les plus
féroces se firent jour. Dans de tels conflits, la langue théologique
ne pouvait que dépasser la juste mesure des idées et des choses,
outre qu'elle était encore toute façonnée « à la scolastique » et
toute pleine des impropriétés et des inexactitudes du moyen âge.
Avec un instrument aussi défectueux, manié par des ouvriers aussi

malhabiles, il n'est, hélas! que trop facile de s'expiiquer la
recrudescence des divisions.

E. MlCHAUD.
(A continuer.)


	Notes sur l'Union des Églises

