Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 51

Artikel: Notes sur I'Union des Eglises
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403626

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403626
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NOTES SUR L'UNION DES EGLISES.
' IITe article 1),

III. Quelques tentatives d'union entre 1'Orient et
I'Occident aux XVI°, XVII° et XVIII® siécles.

Indiquons dans cet article quelques Tentatives : 1° entre pro-
testants et orthodoxes orientaux; 2° entre anglicans et orthodoxes
orientaux; 3° entre Rome et orthodoxes orientaux.

I. Tentatives entre protestants et orthodoxes orientaux.

1°© Lorsque la premicre effervescence du protestantisme fut
passée et que les chefs du mouvement purent se rendre un compte
exact de leur situation, soit des fautes commises, soit des lacunes
et des faiblesses, soit des résultats acquis et de ceux qui restaient
a obtenir, ils comprirent de quelle importance il serait, pour le
triomphe de leur cause, d’isoler Rome de plus en plus du reste
du monde chrétien, et surtout de la cerner en unissant contre elle
toutes les forces chrétiennes. Tel fut le motif qui les détermina a
entrer en relation avec I'Eglise orthodoxe d’Orient?).

Ce fut Mélanchton qui commenga, en 1558 ou 1559. Ayant
connu a Wittemberg un prétre grec nommé Démétrius Myssus, il
lui donna une traduction grecque de la Confession d’Augsbourg,
avec priere de la remettre a Joasaph II, patriarche de Constanti-
nople. Cette traduction fut-elle remise? Toujours est-il qu’elle ne
provoqua aucune réponse du patriarche.

Ce fut en 1574 que deux théologiens de Tubingue, Jacques
d’André et Martin Crussius, écrivirent au patriarche Jérémie II,
pour lui demander son sentiment au sujet de la Réforme et sur

1) Voir la Revue, janvier 19035, p. 1-33; avril, p. 273-307.

%) L’histoire de ces premiéres tentatives des protestants d’Allemagne a été
résumée en 1863 par I'Eveyyedixog Kngv& d’Athénes, et traduite en frangais par
N. A., dans U'Union chrétienne de Paris (juillet 1863). Clest 4 cette derniere que
nous empruntons ces renseignements.



438 —

quels points il estimait qu'il y avait accord entre les deux Eglises 1).
Dans une lettre du 17 septembre 1574 (qui n’est pas la premiére),
le prévot de 'Eglise de Tubingue, Jacques d’André, apreés avoir
exprimé a Sa Sainteté le désir qu'il y ait accord entre les deux
Eglises, ajoute: « Dites-nous, selon la volonté de Dieu, si nous
avons les mémes croyances en J.-C. Salut a vous, Tres-Saint
Pere, et a toute votre Eglise; agréez ma demande chrétienne avec
des dispositions paternelles. »

Le patriarche répondit au commencement de 1575. Sa réponse
fut ainsi qualifiée par Jacques d’André et Martin Crussius: « Ré-
ponse pleine d’une sagesse, d'une piété digne d'un bon pasteur
du royaume des cieux, pleine d’'un amour paternel et d’'une tendre
sollicitude pour notre salut, nous recommandant de demeurer fer-
mes a jamais dans la croyance saine et dans les commandements
salutaires du Christ, le premier pasteur, et de ses ministres inspirés
de Dieu, sans innover et sans faire de faux pas, afin que par la
nous obtenions le royaume des cieux. Voila avec quelle sagesse et
avec quel amour paternel Votre Sainteté nous a répondu. »

Le 20 mars de la méme année, les deux luthériens lui écrivi-
rent de nouveau dans les termes suivants: ¢ ...Que Votre Sain-
teté sache que nous n’avons rien plus a cceur que les commande-
ments du Christ et de ses saints ministres. Le pontife de Rome
nous appelle novateurs, parce que, il y a cinquante ans, les habi-
tants de ’Allemagne et de plusieurs autres pays. .. se sont séparés
du souverain pontife, dont les dogmnes sont contraires & la sainte
Ecriture el a la tradition. 11 y a quarante-six ans, nos trés pieux
chefs et nos théologiens écrivaient un abrégé de l'ancienne croyance

qui nous est venue deés le commencement... Cet abrégé prit le
nom de Confession d’Augsbourg... Nous vous l'avons envoyé il y
a cing mois. .. espérant que, a part quelques coutumes dans les-

quelles nous différons, 4 cause de la longue distance qui sépare
nos pays, nous sommes tout a fait d'accord dans les points fon-
damentaux nécessaires awn salut; que nous n’avons rien innové, et
que nous gardons et nous embrassons, autant que nous pouvons
la comprendre, la croyance qui nous a ¢été donnée par les saints
apotres, les prophetes, par les Péres et les patriarches inspirés de
Dieu, ¢t par les sept conciles basés sur les saintes Ecritures qui
nous sont données de Dieu... Nous attendons votre réponse et
votre pieux et sage jugement sur cette Confession... Puisse notre

1) Les lettres du patriarche furent imprimées d’abord a Wittemberg en 1574,
dans les Acta et scripta theologorum ; puis 4 Leipzig, en 1578, en latin et en fran-
gais, par le prétre-moine Gédéon, de Chypre, sous ce titre : Livre appelé Juge dela
Vérité, divisé en deux volumes.



— 40 —

miséricordieux Pére céleste, par son Fils bien-aimé et notre com-
mun Sauveur, nowus rapprocher dans ['orthodoxie, malgré I'éloigne-
ment de nos pays; puisse-t-il lier, par des neouds de charité et
de conformité dans la croyance, 'Eglise de Constantinople et celle
de Tubingue. Rien n’est plus désirable. En effet, nous ne désirons
reconnaitre d’autre fondement de la foi, selon le désir bienveillant
de Votre Sainteté, que celui qui est posé et qui est J.-C. la
pierre angulaire et inébranlable et la Vérité clle-méme, sans inno-
ver sur aucun point et sans boiter, »

Le 15 mai 1576, le patriarche Jérémie répondit: <« ...Nous nous
empressons de vous donner, conformément a votre demande, des
éclaircissements touchantles points sur lesquels nous sommes d’accord
et touchant ceux sur lesquels nous différons... Quant a la charité,
elle renferme la loi et les prophétes... Et vous, hommes savants
de T'Allemagne, qui manifestez cette méme charité envers nous,
vous faites rejaillir tout son éclat sur vous: vos lettres 'attestent. . .
Nous serons les interpretes des sept saints conciles cecuméniques
que vous reconnaissez et que vous adoptez; vos lettres en font
foi ¢t nous vous en {€licitons. Nous parlerons d’aprés la croyance
des maitres et interpretes divins de la sainte Ecriture, que I'Eglise
catholique du Christ a unanimement reconnus.» Suit un exposé,
en vingt points, des doctrines de I'Eglise orthodoxe; exposé que
V' Union chrétienne ne donne malheureusement pas, et qu'il et été
nécessaire de controler. Le patriarche ajoute: «Il ne nous est pas
permis d’entendre et d’interpréter les passages des saintes Ecritu-
res en nous confiant dans notre propre interprétation, mais d'apres
les théologiens dont l'intention pieuse dans le Saint-Esprit est ap-
prouvée par les saints conciles... Telle est notre réponse: Il ne
faut ni faire ni penser autre chose que ce que les ordonnances
des apdtres et les saints conciles nous ordonnent?)... Il n'y a
qu'une mani¢re de corriger ou de réformer les choses actuelles:
c’est de marcher ensemble d'aprés les saints conciles et de suivre
les canons apostoliques, et, ainsi, de suivre en tout J.-C... //
suffit, pour que vous nous soyes unis, de suivre les ordonnances
apostoligues et synodales, et de vous y soumettre comme nous
nous y soumettons... Ainsi les deux Eglises devenues une avec
Paide de Dieu, nous vivrons ensemble d’une maniére agréable a
Dieu, jusqu’a ce que nous obtenions le royaume des cieux. »

1) La pensée du patriarche est évidemment celle-ci: Il faut n’attaquer, ni en
pensée ni en actions, ce que les apltres et les conciles cecuméniques ont ordonné;
mais comme ils n’ont ni pensé a tout ni tout ordonné, il est encore beaucoup d’au-
tres choses que l'on peut penser et faire.



s A s

Dans une seconde lettre, plus courte, le patriarche exprime
de nouveau son vif désir que 'union des deux Eglises se réalise,
et il espere que les protestants ne préféreront a I'orthodoxie, c’est-
a-dire « a la vérité ou a la sagesse elles-mémes de N. S. ]J.-C. »,
ni une législation innovée en sens contraire a la philosophie
évangélique de N. S., ni I'époque ou l'on a changé les dogmes,
ni des coutumes peu raisonnables.

Dong, il est certain: d’une part, que les protestants de Tu-
bingue admettaient alors la tradition catholique et les sept conciles
cecuméniques; et d’autre part, que le patriarche ne posait, comme
condition de l'union, que la profession de la saine doctrine, doc-
trine des Ecritures interprétées par toute I'Eglise (Eglise «dont
tous les membres sont membres de la vérité »), doctrine admise
dans les premiers siécles chrétiens et consacrée par les sept con-
ciles cecuméniques, Il est manifeste que le patriarche n’a exprimé
aucune velléité de se méler de l'organisation intérieure des Eglises
occidentales, et qu'il n'a parlé que de <« I’Eglise du Christ » comme
dépositaire de la saine doctrine, sans prétendre aucunement que
IEglise orientale fiit, a elle seule, toute I'Eglise du Christ?).

2° De 1600 a 1620, les orthodoxes de Russie, pour mieux
lutter contre Rome (ou plutdt contre la Pologne de Sigismond III,
qui n’était qu'un jouet entre les mains des jésuites et de Rome),
n’hésitérent pas a s'allier avec les protestants, M. Papkoff a ra-
conté, dans la Revue (janvier 1897, p. 124-125), comment, pen-
dant les quatorze années de I'épiscopat de l'uniate Ignace Potey,
véritable persécuteur des orthodoxes, la noblesse orthodoxe et la
noblesse protestante conclurent «un pacte d’alliance pour se dé-
fendre contre l'ennemi commun». Clest un fait qu’'en Lithuanie
surtout, les jésuites, soutenus par le roi de Pologne et par la cour
de Vienne, considéraient comme ennemis non seulement les ortho-
doxes qui résistaient a 1I'Union de Bresc (1596), mais aussi les
luthériens et les calvinistes. L’hostilité des jésuites, lorsqu’ils avaient
la force, devenait une véritable persécution. Le comte Dmitri
Tolstoy, en particulier, a raconté leurs violences contre les Russes
de Lithuanie?). Certes, il était bien naturel en pareil cas que les
victimes, protestants et orthodoxes, se rapprochassent pour tacher de
faire face a l'ennemi. Les Russes orthodoxes, tout en considérant
les protestants comme des hérétiques, n’hésitaient pas a louer leur
science, et a la considérer comme supérieure 3 celle des jésuites 3).

1) Voir I'Union chrétienne, juillet 1863, pp. 293-309. — Voir aussi le récit de
ces négociations dans l'ouvrage de P. Trivier sur Cyrille Lucar, 1877, p. 35-39.

®) Le Catholicisme romain en Russie, T. II, p. 63-64; Paris, Dentu, 1864.

8) T. Ier, p. 209 et 217.



— 44—

D’ailleurs, les protestants ne cherchaient point a faire de propa-
gande confessionnelle en ces pays, et ils étaient loin de leur étre
suspects comme les catholiques-romains. Vers 1650, le calvinisme
perdit beaucoup de terrain et fut méme trés réduit en Lithua-
nie ). L’alliance en question (si méme alliance il y eut) fut donc
trés peu profonde, et d’'un caractére plus politique et plus moral
que strictement religieux.

3° Il n’en fut pas de méme avec Cyrille Lucar, dont le but fut
exclusivement religieux. Soit, en effet, qu'il tendit la main aux
anglicans, soit qu'il cherchat a s’expliquer avec les protestants, il
fut profondément religieux. L’agitation qu’il créa, ou plutét que
ses adversaires créérent autour de lui et surtout contre lui, est
trés compliquée; et méme encore aujourd’hui, aprés toutes les
études dont il a été l'objet, il est difficile d’en faire disparaitre
toutes les obscurités. Un point qui sera sans doute hors de con-
teste, c'est que dans ce débat, mieux encore dans ce drame,
les passions et les questions de personnes jouerent le plus grand
rOle et que par leur vivacité elles refoulérent a 'arriére-plan les
questions de doctrine. Sans doute, il y eut des confessions de foi
rédigées a cette occasion, mais comment le furent-elles? Aucun
document authentique ne prouve qu’elles furent discutées sérieuse-
ment, et qu'il y eut un examen sérieux des documents dans les
synodes relatifs a cette question. « Nous remarquons, dit Trivier,
que les six chapitres du Bouclier de ['orthodoxie, ainsi que la
Confession de foi qui les termine sont certainement 1l'ceuvre de
Dosithée lui-méme, qui n’a probablement fait autre chose que de
lire son écrit devant le concile de Jérusalem et de demander les
signatures des membres présents. Tout cela est fort simple, et les
trois conciles de Constantinople (1638), de Jassy (1642) et de Jé-
rusalem (1672) nous semblent avoir été organisés tous les trois
d’apreés cette méthode de simplification. On ne voit, en effet, aucune
trace de discussion, aucune trace d'opposition, mais une touchante
unanimité que 'on pourrait admirer, si l'on ne savait qu’au fond
de tout cela il y a eu peut-étre bien des menées secrétes, indi-
gNes: v 3 )

Ce qui parait clair au milieu de ces confusions, c’est que
Lucar fut accusé de calvinisme par des adversaires qui étaient
eux-mémes des romanisants; tel fut, par exemple, Cyrille de Bérée,
son plus impitoyable ennemi, qui déclara se soumettre au siege
de Rome?)! La vérité est que Lucar fut trés hostile au latinisme

1y P. 228.
2) Cyrille Lucar, par Paul Trivier, p. 161; Paris, 1877.
%) P. 75.



(romanisme), et que, voyant le romanisme pénétrer de plus en plus
dans 'Eglise grecque de son temps, il voulut réformer celle-ci,
rendre son clergé plus instruit et son peuple moins superstitieux.
C’est dans ce but qu'il tendit la main aux anglicans et aux pro-
testants. Se trompa-t-il sur tel et tel point? C'est possible : nul
n’est parfait, surtout dans les milieux de polémique violente. Tou-
jours est-il qu'il se déclara jusqu’a la fin «catholique orthodoxe »,
et qu’il voyait dans les doctrines de Calvin plutét le coté unitif
que le coté séparatiste. Ses compatriotes et ses coreligionnaires
étaient a une trop grande distance de ses idées et de son point
de vue pour qu'il pit réaliser son plan. Il fut, de fait, écrasé, ses
partisans €tant en minorité.

Dans une étude objective et impartiale comme celle-ci, on ne
saurait taire les déclarations suivantes. A son ami, le conseiller
hollandais David le Leu de Wilhem, il écrivit, vers 1619: « J'ap-
prouve enticrement le projet que vous avez formé et sur lequel
on pourrait se régler pour la réformation de I'Eglise... Qu’on
ecarte l'ambition, 'avarice et les superstitions, et qu'on substitue
a leur place 'humilité selon I'exemple de J.-C., le mépris des
choses temporelles et la simplicité évangélique, et 1'on obtiendra
facilement ce qu'on désire.» A ]J. Diodati, en 1632: «Si "Eglise
grecque a quelque superstition — car c'est une lépre qui n’est
que trop commune — je puis dire en toute bonne conscience
qu’elle lui est venue depuis longtemps de I'Eglise romaine, qui a
coutume d’infecter tout ce qu’elle touche (usa enfettar dove tocca);
voila pourguoi il faut la traiter avec des remcdes doux et lents.»
A Antoine Léger, en 1637: « Nous esperons que par la bénédic-
tion de Dieu l'état ecclésiastique se rétablira, que la foi orthodoxe
de I’Evangile s’augmentera, que la vérité brillera et que tout sera
réformé selon la regle de la parole de Dieu. »

De fait, Lucar ne se laissa circonvenir par aucune des frac-
tions du protestantisme. 1l fut en relations avec toutes et parut
vouloir les réunir toutes dans 'orthodoxie méme, en écartant de
celle-ci les ignorances et les superstitions qui s’abritaient sous son
nom. Il était patriarche d’Alexandrie, lorsqu’il envoya le jeune
Métrophanes Critopoulos étudier en Angleterre (1616), comme il
avait €tudié lui-méme a Venise et a Padoue, Ce fut a cette occa-
sion qu'il correspondit avec Abbot, archevéque de Cantorbéry,
pour lui recommander son protégé, ainsi qu'avec son successeur
sur le siége de Cantorbéry, William Laud; c’est a ce dernier qu'il
envoya un exemplaire arabe du Pentateuque. Il écrivit aussi a
Antoine de Dominis, ancien archevéque de Spalatro (Dalmatie):
a David le Leu de Wilhem, de 1617 a 1619; au pasteur hollan-



o A4S e

dais Jean Uitenbogaart; etc. En 1621, il devint patriarche de
Constantinople, et ne cacha pas son hostilité contre les latinisants.
Ceux-ci le firent passer pour protestant et lui suscitérent de puis-
santes oppositions. L’ambassadeur anglais, Th. Rowe, essaya de
le défendre, mais en vain.

En 1627, un prétre de Céphalonie, Nicodeme Metaxas, arri-
vant de Londres, débarqua a Constantinople avec tout un matériel
d'imprimerie. Il commenga par imprimer une Confession de jfo: de
Lucar, composée depuis quelque temps, et un traité de Mélétius
Pégas contre la suprématie du pape. L.a Confession était dédiée a
Charles 1I°r, roi d’Angleterre, En 1628, Lucar admit aussi dans
ses relations Antoine Léger, chapelain de 'ambassade hollandaise
a Constantinople.

En 1632, Lucar fut aussi en correspondance avec le roi
Gustave-Adolphe et avec le chancelier Axel Oxenstiern. Pour dé-
fendre sa Comfession, qui était vivement attaquée, il la traduisit
du latin en grec en 1631, avec un appendice, et 'envoya par
Antoine Léger au professeur genevois Jean Diodati, qui la fit im-
primer a Genéve. Lucar le chargea d’en envoyer deux exemplaires
a larchevéque Abbot de Cantorbéry et a sir Thomas Rowe. On
voit par cette variété de relations I'étendue de son point de vue
et la largeur de son esprit. Mais, d’autre part, son travail {ut pré-
cipité, ses procédés imprudents; plusieurs de ses doctrines man-
querent de précision, et surtout les jalousies et les haines dont sa
personne fut poursuivie, toutes ces causes réunies firent que I'union
désirée, loin de gagner du terrain, en perdit considérablement.

La faute n’en fut pas seulement aux patriarches et aux évé-
ques orthodoxes /atinisanis qui compromettaient 'orthodoxie; elle
fut aussi du co6té des calvinistes, qui, en s’efforcant de prouver
que les orthodoxes orientaux avaient la méme foi qu’eux, sem-
blaient ne considérer U'Eglise orientale que comme un moyen,
pour eux, d’avoir raison et de triompher. Sans doute, ce n’était
pas une raison suffisante, pour les Orientaux, de se rapprocher de
Rome et d’accepter, comme ils firent, plusieurs doctrines romaines.
Les Orientaux romanisants furent, sur ce point, injustifiables. Tou-
tefois la maladresse des calvinistes n’en parut pas moins blessante.
L’ambassadeur Nointel ne manqua pas de l'exploiter au profit de
Rome, en représentant au patriarche Dosithée combien I'Eglise
orthodoxe serait compromise aux yeux de Rome, de l'empereur,
du roi de France et de tous les Etats catholiques, s’il était vrai,
comme le prétendait Claude, ministre de Charenton, que cette
Eglise professat les mémes croyances que les calvinistes, Dosithée,
qui manquait de perspicacité, tomba dans le piege, s’entendit aussitot



— 444 —

avec le patriarche Denys de Constantinople, rédigea sa confession de
foi et la fit adopter par son synode de Jérusalem. Que les cho-
ses se soient passées ainsi entre Nointel et Dosithée, nous le
voyons dans la confirmation que Nointel a lui-méme publiée, en
septembre 1673, des actes et des décrets du concile de Jéru-
salem 1),

Il faut, de plus, reconnaitre que cette attitude de la majorité
des patriarches orientaux contre les Eglises protestantes, et, en
définitive, au profit de 'Eglise romaine, était d’autant plus illogique
que Rome, depuis le concile de Florence, n’avait cessé d’affecter
des droits de supériorité et de domination vis-a-vis des Eglises
d'Orient. On connait, en particulier, les exigences formulées a
I'égard des uniates par Grégoire XIII (1572-1585), dans la Consti-
tution 51 (Sanctzssemus Dominus noster), ainsi que par Urbain VIII
(1623-1644) et, plus tard, par Benoit XIV (1740-1758), dans la Consti-
tution 79 (Nuper ad nos); Constitutions qui non seulement impo-
saient les définitions de Florence, mais précisaient encore les
additions dogmatiques de Trente. Dans de telles conditions, I'union
entre protestants et Orientaux devenait manifestement de plus en
plus difficile, étant données surtout les oppositions de races, de
nationalités et d’intéréts politiques, qui €loignaient les Slaves des
Allemands et qui rapprochaient la politique des Grecs de la
politique de la France.

II. Tentatives entre anglicans et orthodoxes orientaux,

L’Eglise anglicane renfermant des éléments calvinistes et comp-
tant parmi ses membres de nombreux partisans du calvinisme,
devait logiquement considérer comme dirigées contre elle-méme
toutes les déclarations des orthodoxes orientaux contre les doctri-
nes calvinistes. Cette hostilit¢ des Eglises orientales se précisa
plus encore dans la lettre que les patriarches adresserent directe-
ment aux archevéques et évéques anglicans, en septembre 1723,
en leur envoyant la Confession de foi de Dosithée, extraite des
Actes du synode de 1672, Cette lettre était la seconde que les
patriarches envoyaient aux évéques anglicans, ceux-ci leur ayant
écrit deux fois précédemment. Nous en avons publié la traduction
allemande dans la Revwe d'avril 1893. Il a été remarqué, en outre,

1) Trivier, pp. 147, 160-161. — Trivier ajoute (p. 162): Ce que nous repro-
chons au concile de Jérusalem, ou plutét a I'écrit de Dosithée, c’est d’abord une
tendance latinisante trés prononcée, puis quelques contradictions assez graves pour
invalider Vautorité de tout le document.» De fait, la vraie question, dans tout le proces
de Lucar, a été escamotée par ce concile, ou plutdt par Dosithée, et l'on peut dire
qu’une revision s’impose.



445 —

que ce document historique et théologique, quoique trés impor-
tant, a été écourté et modifié en certaines circonstances, et qu'on
ne saurait en aucune maniere le tenir pour une expression cecu-
ménique du dogme.

III. Tentatives entre Rome et orthodoxes orientaux.

1° Les papes et la Russie au XVIe siecle. Voir la Correspon-
dance des papes avec les souverains de Russie aw seizieme siécle;
St-Pétersbourg, 1834. Le comte Dmitri Tolstoy a utilisé ce docu-
ment et une quantité d’autres non moins importants dans son
précieux ouvrage, si richement documenté, sur le Catholiczisme
romain en Russze, Je ne puis ici qu'en extraire quelques faits.

Les papes, craignant surtout l'invasion des Turcs dans I'Eu-
rope occidentale, cherchaient a contracter une alliance avec la
Russie; et pour qu’elle fit plus solide, ils auraient voulu qu’elle
fiit basée sur l'union des deux Eglises. De la de fréquentes am-
bassades de légats et d’agents romains en Russie au XVI® siecle.
En 1518, Léon X, qui venait de proclamer au concile de Latran
(1517) une croisade contre le sultan Selim, envoya a Moscou le
dominicain Nicolas Shomberg (plus tard archevéque de Capoue et
cardinal), avec mission de gagner aux doctrines de Florence le
grand-duc Basile Joannowicz; en 1519, nouvel envoi de Zacharie,
évéque de Gardien, dans le méme but; en 1521, autre envoi de
Paul Centurion; en 1526, envoi par le pape Clément VIII de Jean
Frangois, évéque de Scaréne. Mais aucun ne réussit !).

En 1550, Jules III, et en 1561, Pie IV prierent le tsar d’envoyer
a Rome des ministres pour y discuter la réunion des Eglises, ainsi
que des jeunes Russes pour y étre instruits dans la langue latine
et dans les rites romains. «Cette idée, dit Tolstoy, n’abandonna
jamais la cour de Rome et elle I'a mise a exécution, non pas a
I'égard des Russes, mais des Grecs-unis. Tous les efforts faits par
les papes pour attirer la Russie au concile de Trente resterent
sans effet; c’est a peine si le tsar répondit a leurs lettres: le con-
cile de Florence était trop connu et trop présent encore a la mé-
moire du clergé russe; on comprenait parfaitement quelle espéce
de réunion la papauté voulait établir entre les Eglises au concile
de Trente?). »

En 1576, le pape Grégoire XIII forma le projet d’envoyer en
Russie le théologien Klenchen avec des instructions qu’avait rédi-
gées le cardinal Moroni et dans lesquelles le pape promettait au
tsar de l'élever a la dignité royale §'il voulait reconnaitre sa su-

N T. I, p. 18-21. — %) P, 23.



446 —

prématie. LLa méme année, Cobenzl, agent de I'empereur romain
en Russie, écrivit a l'archevéque latin Drascovitius que les Russes
passeraient facilement au latinisme, si on laissait de coté les diffé-
rences qui existent entre les deux Eglises; selon lui, ces différences
portaient sur les noms et non sur les choses (non re, sed nomine
differunt); la grosse difficulté était que les Russes ne reconnais-
saient que sept conciles cecuméniques?!). Cobenzl s'illusionnait; on
le vit clairement par les discussions qui eurent lieu entre le tsar
Jean IV et le jésuite Possevin, a partir de 1581,

Je ne saurais raconter ici, en détail, toutes ces discussions 2).
Qu’il suffise de rappeler: que, pour remercier le pape d'avoir
incliné le roi de Pologne, Bathory, a la paix avec la Russie, le
tsar permit aux prétres latins de résider en Russie, sans toutefois
les autoriser a y construire des églises romaines?); que le tsar ne
cessa de faire entendre a Possevin que, n’étant délégué ni par le
métropolitain ni par le synode, il ne pouvait rien décider dans les
affaires religieuses?); que Possevin avait pour but de traduire en
russe plusieurs ouvrages latins, afin de les répandre parmi les
orthodoxes et d’amener ceux-ci peu a peu a professer le roma-
nisme sans qu’ils entrassent dans les cadres de I’Eglise romaine ?).
Possevin, sur ce dernier point, fut perspicace, et, dés le XVII®
siecle, trop d’orthodoxes se laissérent, en effet, pénétrer, sous
I'influence des nombreux et habiles agents de Rome, de l'esprit et
des doctrines romanistes,

Rappelons le fameux concile de Bresc de 1596, qui jette une
vive lumiére sur I'état des csprits a cctte époque. Sigismond III
et les jésuites, ayant gagné au concile de Florence Ipatius Pocej,
évéque de Wiladimir, Terlecky, évéque de Luck, et le métropoli-
tain Michel Ragosa, les déterminérent a se réunir en concile dans
Uintention de soumettre leur Eglise au pape. Pocej et Terlecky
portérent a Rome l'acte par lequel 'Eglise grecque de Lithuanie
reconnaissait la suprématie du pape. Cette décision avait été prise
malgré quelques évéques présents, qui refusérent de signer l'acte
en question.

« Ce fut alors, dit Tolstoy, que la cour de Rome proclama
I'union des deux Eglises, a des conditions qui, a premiére vue,
pouvaient paraitre assez avantageuses pour ceux qui appartenaient
a 'Eglise grecque. En effet, non seulement on leur conserva leur
langue ecclésiastique et leurs rites, mais on ne toucha méme point
a quelques expressions dogmatiques ou pratiques sacramentelles,
différentes de celles de I'Eglise latine. Clest ainsi qu'on ne les

) P. 26-27. — %) P, 29-80. — %) P. 63. — %) P, 61. — %) Voir la liste de
ces ouvrages, p. 6g-7o0.



447 —

forga point d’abord a ajouter au symbole de la foi le fameux
Filiogue, de reconnaitre le purgatoire tel qu'on I'a imaginé i
Rome, de communier sous une seule espéce. On leur conserva
leurs prétres et leurs évéques, et Rome conserva méme au métro-
politain le droit de sacrer les évéques sans demander leur institu-
tion au pape. En outre, on défendit aux évéques et aux prétres
latins d’officier dans les églises grecques, méme en langue slave.
On dirait, par conséquent, que I’'Union des deux Eglises ne con-
sistait que dans la reconnaissance de la suprématie du pape, et
dans les prieres qui étaient dites pour lui pendant la liturgie, au
lieu que jusque-la on priait seulement pour le patriarche de Cons-
tantinople : les dogmes, les rites, le clergé restérent les mémes,
C’est pourquoi aussi les Latins disaient que la réunion des Eglises
ne signzfiair nullement la fusion des deux LEglises en une seule,
mais qu’elle élait seulement une cowvention conclue entre les deux.
De cette maniére, en apparence, rien ne fut changé pour 'homme
du peuple : son église était restée la méme, les images ne chan-
gerent pas de place, il voyait le méme curé, les mémes cérémo-
nies religieuses auxquelles il était habitué. Mais en réalité, les
doctrines propres de 1'Eglise grecque furent anéanties par 'Union:
car, d'aprés l'acte confirmé par le pape, on conserva au peuple
la doctrine et les rites de I'Eglise grecque, en Zant gu'ils ne con-
trariaient point ceux de I Eglise latine (dummodo veritati et doc-
trine fidei catholicze non adversentur et communionem cum romana
Ecclesia non excludant). Au commencement, on n’insista point
sur la mise a exécution de cette clause si importante; tout au
contraire, la cour de Rome montra dans cette circonstance une
circonspection, une patience, une prudence qu’on ne rencontre
que rarement dans l'histoire des réorganisations politico-religieuses ;
elle n'exigea d’abord que la reconnaissance officielle du pape, ce
prétendu symbole d’'union, en réservant tout le reste au temps et
a des circonstances plus favorables. L’acte principal était accompli;
les conséquences devaient étre réalisées graduellement, paisible-
ment et d’une maniere imperceptible, selon l'opportunité. Rome
ne se désista point de ce systéme, méme par la suite; ce sont
les exécuteurs par trop zélés de ses vues qui se départirent de
cette voie 1), »

2° C'est surtout pendant le XVII® siécle, comme je l'ai dit,
que Rome s'efforga, soit par ses moines, soit par les puissances
catholiques, de romaniser I'Orient, c’est-a-dire d'y conquérir des
sujets (unzates) et d'y répandre, parmi les orthodoxes non unis,
sa théologie et son genre de piété. J'ai déja exposé dans la Revue

N P, 197-198,



— 448 —

une partie de ses efforts!). Cette question est si grave que les
lecteurs ne sauraient assez méditer les documents qui leur ont
été communiqués. Je suis loin toutefois d’avoir épuisé la question
et beaucoup d’autres faits seraient encore a signaler. Je me bornerai,
dans cet article, a l'analyse de quelques Relations de plusieurs
Péres jésuites. On y verra, d’'une manicre tres nette, le fait de la
romanisation de nombreuses localités orthodoxes du Levant par
les jésuites du XVII® siécle. Nous ferons ressortir la portée de ce
fait a la fin de cet article.

. Les Francais en général, les Marseillais en particulier, avaient
de gros intéréts commerciaux dans les pays baignés par la Médi-
terranée, Les rois de France voulaient naturellement protéger et
étendre le plus possible le commerce de leurs sujets; de la leurs
ambassadeurs et leurs consuls dans le Levant, en Gréce, & Atheé-
nes, a Andrinople, a Constantinople, en Arménie, en Anatolie, a
Smyrne surtout, etc. Mais ces ambassadeurs et ces consuls ne
suffisaient pas. On leur adjoignait des religieux, des missionnaires,
des jésuites surtout. Ceux-ci faisaient coup double: d’une part, en
enseignant le frangais, l'italien, le latin, aux enfants et aux jeunes
gens de leurs écoles, ils facilitaient les relations entre Orientaux et
Latins, et par conséquent l'extension des échanges et du com-
merce ; d’autre part, ils gagnaient par les enfants l'attachement
des parents; a ceux-ci, qui étaient généralement ignorants, ils dis-
tribuaient des livres qu'ils leur expliquaient, et ils ultramontanisaient
ainsi, trés habilement, leurs dogmes, par des commentaires erronés
ou superstitieux qui s’y incrustaieni avec le temps et en devenaient
inséparables. Méme stratagéme avec les Polonais, les Russes, les
Moscovites, qui ¢étaient visités par eux dans leurs prisons, Clest
ainsi que le commerce aidait a la diffusion du romanisme jésui-
tique, et que celui-ci aidait & I'extension commerciale. Les jésuites
y mettaient une telle condescendance qu’ils distribuaient leurs sacre-
ments indistinctement a qui les leur demandait, et que, lorsque
les Grecs ne voulaient pas sortir de leur Eglise et faire profession
publique de catholicisme romain, ils laissaient ces derniers empor-
ter en liberté avec eux les doctrines de Rome, qu’ils prenaient
toujours pour les doctrines orthodoxes de l'ancienne Eglise. La
transformation était faite!

Tels sont, en résumé, les faits exposés dans un trés curieux
volume, trop peu connu, quoique publié en 1804, intitulé: Rela-
tions inédites des inissions de la Compagnie de Fésus a Constan-
tinople et dans le Levant an XVII® sizécle, publiées par le P. Au-

1) Voir la Revue, 1895, n° X, p. 217-242; n° XI, p. 488-504 ; n°® XII, p. 673-
689, voir surtout 71896, n° XIII, p. 108-129.



— 449

guste Carayon, de la méme Compagnie; Paris, Douniol, 1864,
in-8°, 288 p.

Analysons les principaux passages et citons quelques extraits.
Les conséquences se tireront d’elles-mémes.

Ire Partie (1609-1610). I Lettre du Peére Frangois de Canil-
lac, S. J., aux Péres de France.

P. 21. Le P. loue les chrétiens d'Orient a cause de leur dé-
votion a Marie: image miraculeuse de Marie, sans l'enfant Jésus,
image dite de Néamoni, Ces chrétiens «font honte a ceux qui
sont au cceur de la chrétienté; ils aiment et réveérent singuliere-
ment la Compagnie, a la résidence de laquelle ils confessent com-
munément devoir cette dévotion et ferveur, aprés Dieu; ce qui
nous donna bon courage pour venir cultiver cette vigne de Cons-
tantinoples.

P. 29. Le P. raconte que le Bascha, recevant la visite de
I'ambassadeur du roi de France (le baron de Salagnac), se plai-
gnit a lui de ce que des prétres latins étaient nouvellement venus
(c’étaient les jésuites), «personnages dangereux et hais de tout le
monde et qu'il était meilleur qu'ils s’en retournassent en leur
pays au plus tots. Mais l'ambassadeur les loue, et lui dit que
c'est le roi « qui les lui a envoyés pour le service de sa maison et de
toute la nation». Le bascka capitule.

P. 33. Le P. dit que c’est M. Lesdos, aumonier de 'ambas-
sadeur, qui a développé «<la dévotion et la fréquence des Saints
Sacrements, qui n’étaient pas encore en vogue, ni meéme en pra-
tique en ces quartiers», C'est aussi la dévotion que les jésuites
cherchent a répandre.

P. 40-41. On voit que les jésuites a Péra s’efforcent de se
fortifier, de précher en italien; que le vendredi soir, ils exposent
le saint sacrement, et cherchent a frapper les yeux. «La St.
Benoit qui échut en ce saint temps, fut solennellement fétée avec
un el appareil, entre autre d'un théatre en demi rond de degrés
sur lautel, garni de langes, sur le milieu duquel était le St. Sa-
crement exposé pour les quarante heures, qui vont chaque dimanche
en I'une des églises de Péra, par l'ordonnance de Mgr le visiteur
apostolique ». L’ambassadeur y assiste et favorise cette dévotion.

7 Fartie (1612-1616). Lettre datée de Constantinople, 1612,
par le méme: La peste sévit; 'ambassadeur loge les jésuites <en
un quartier de son logis» pendant trois mois (p. 59). Les jésuites
ont des écoles, ou ils instruisent orthodoxes, musulmans, latins,
gratuitement ; grand moyen de succés.

P. 61-3. Le P. raconte que le patriarche grec de Constanti-
nople, nommé Néofite, a invité les jésuites a cé€lébrer avec lui la

Revue intern. de Théologie. Heft 51, 1905. 29



— 450 —

féte de 1'Epiphanie, et avec le patriarche d’Alexandrie qui était
alors a Constantinople; que ces deux prélats leur firent mille ca-
resses ; mais qu'ils eurent des piques entre eux ; que celui d’Alexan-
drie fit exiler celui de Constantinople, lequel, en quittant cette
ville, excommunia ses ennemis, qui «<périrent misérablement, si
que leurs corps ne pouvaient se dissoudre, qui est l'ordinaire effet
des excommunications grecques, disent-ils, jusques a tant que le
prélat les absolve morts, ne l'ayant été vifs». Néofite fut remplacé
par le métropolitain de Patras. «Nous espérons étre vus de méme
ceil de celui-ci que de l'autre.» <Néofite nous a souvent montré
le désir qu'il avait d’étre uni avec U'Eglise latine, sznon par décla-
ration extérieure, qui le vendit soupconnable en cette cour, au
moins de cceur et d’affection en croyant les points diftérents, jus-
tement selon le vvai sens des anciens FPeres grecs. A quoi a servi
beaucoup un certain caloyer grec venu de nouveau, gui a ét
nourr: au séminatre grec de Rome, sous la discipline des Noires,
qu'el affectionne et vespecte beaucoup, qui préche publiquement les
vérités catholiques, non sans murmure de quelques Grecs. Le
méme patriarche de ce liew, en signe de [affection qi'il nous
porte, expédia derniérement une lettre patente pour les Notres de
Scio, commandant a l'archevéque du lieu de les laisser pratiquer
librement nos fonctions. Et ici, quand quelqu’un, wvoire des Grecs,
voulait quelque faveur pres de lui, 2/ azplorait notre aide et faveur. »
Tel fut le motif pour lequel il fut déposé et exilé en lile de
Rhodes.

C'est un précurseur du patriarche Dosithée de Jérusalem et
autres; il fut considéré comme traitre a 'orthodoxie.

Ce P. jésuite trouvait encore plus d’ouverture chez les Armé-
niens que chez certains Grecs. Il dit (p. 64):

«Les Arméniens, plus simples que les Grecs, nous font bon
accueil, et particulierement le vicaire général de leur patriarche,
qui demeure en I'Arménie majeure, lequel a été a Rome, pour
reconnaitre Sa Sainteté de la part dudit patriavche. Nous espé-
rons, en apprenant la langue qui leur est familiere, de les aider,
voire en Arménie méme, avec le temps, moyennant la griace de
Dieu. Ils consacrent en pain azyme, et ont leurs autels, parements
et cérémonies plus semblables aux Latins gue les Grecs. s

Ce P. loue la générosité de l'ambassadeur a leur égard. Il
leur a fait remettre <une fort bonne auméne» (p. 68). Les Péres
lui doivent des obligations de poids. «Il se montre en notre en-
droit plus que protecteur des Frawgais, nous faisant paraitre en
toutes occasions une fort remarquable affection, accompagnée de
ses propres bienfaits et libéralités» (p. 6g). Cest lui qui les a
nourris pendant la peste, alors qu’ils étaient aussi logés par lui.



S T3 -

Le Grand Seigneur est trés hostile aux Frangais a cause des
Péres; il « commande pour avoir plus tot fait qu’on tue tous
les Frangais ». L’ambassadeur a défendu les jésuites avec succés.
C'est un docteur de Sorbonne qui est auprés de 'ambassadeur
et qui I'écrit au pere de ce dernier, a M. de Sancy:

«Le succes de l'affaire des PP. jésuites a apporté beaucoup
de réputation a Mgr l'ambassadeur, d’autant que c’est une des
plus difficiles affaires qui ait jamais été traitée en cette Porte. L’on
n'a jamais entendu parler d’une telle {urie turquesque. L’on elt dit
que Constantinople venait d’étre prise d’assaut par les chrétiens.
Le Grand Seigneur est dans une col¢re extraordinaire». Cette
lettre est signée <Loys de Moranvilliers, de Constantinople, ce 27
janvier 1617>. p. 86-92.

II7° Partie (1663-1664). Une lettre du 28 décembre 1663, du
P. Robert Saulger, S. J., loue Mgr l'évéque de Salamine, de¢ ['or-
dre de St. Frangors, suffragant du patriarche latin de Constanti-
nople, comme <homme d'une grande capacité et d’'une illustre
vertu» (p. 95). — Ce P. raconte qu’'un jour, il fut arrété dans
son ¢cole par des Turcs et conduit en prison (p. 104-100), mais
relaché presque aussitot. Il ajoute: «On nous souhaite en plusieurs
endroits, sans pouvoir assister ceux qui nous demandent... Si une
armée seulement de 20 mil hommes paraissaient en ce pays, ce serait
pour s'en rendre maitre. Les Turcs sont plus faibles qu'on ne s'ima-
gine» (p. 108).

IVe Partie. On raconte que les jésuites ont eu du succes dans
I'ile de Naxie; qu’il y a une image miraculeuse ; que les habitants,
grecs, ont «une trés grande dévotion au trés saint-sacrement », avec
procession, exposition de malades qui veulent étre guéris a la féte
du S. Sacrement. Le P. Simon Fournier, supérieur de la résidence
de Naxie, écrit le 6 novembre 1641 (p. 112-113):

«La dévotion croit envers le Saint Sacrement; le jour de la
Iéte-Dieu, y viennent en procession trois ou quatre mille, et plu-
sieurs se prosternent par les rues, contre terre, a ce que celui qui
porte le saint Sacrement, marche dessus eux. Tous les ans, on a
remarqué quelques miracles, qui se sont faits de quelque malade
qui, aprés la procession faite, ayant passé le saint-Sacrement su#
luz, s'est trouvé sain et gaillard. J'en ai vu un cette année, qu’il
fallut apporter de trois ou quatre lieues a la ville, parce qu’il ne
pouvait marcher, et aprés la procession s’en retourna guéri, le
méme jour, en son village. Le P. Mathieu écrit qu'un pauvre Grec,
s’étant fait apporter des champs, regut la guérison et s’en retourna
a pied dans sa maison.»

Suit une lettre du P. Mathieu Hardy, jésuite, datée d’avant
1641, ou il mentionne qu'il a recu a Naxie «<la boite et le ballot



452 —

de chapelets, croix, Agnrus Dez, etc.»; que les Grecs le prient de
leur précher; que «<le plus grand contentement de ce pauvre peu-
ple est en la doctrine chrétienne» (p. 115); que les prétres grecs
et le métropolite lui donnent pleine et enticre liberté de catéchi-
ser et d'évangéliser. «Des Grecs, j'en ai confessé 21, tant hommes
que femmes» (p. 110),

Les jésuites s'établirent en l'tle de Paros en 1641. Il n’y avait
avant eux qu'un seul prétre latin, de grande immoralité (p. 124).
«Les insulaires désiraient des jésuites.» Il y avait dans toute l'ile
une douzaine de Turcs au plus, a peine soixante latins, le reste
grec sur 15 ou 16 mille ames, Les Grecs étaient trés ignorants
des choses de Dieu (p. 120); ils ne communiaient qu’une fois l'an.
Les jésuites les firent communier les dimanches et les bonnes fétes
(p. 127). Le P. Jacques d’Anjou en guérit plusieurs, a sa grande
stupéfaction, en leur disant d’avoir confiance en Dieu, Il y a a
Agoussa une image miraculeuse de la Vierge. Ce P. dit qu'il
réfutera, 'an prochain, le ministre Du Moulin qui a prétendu que
les Grecs sont d’accord avec les protestants et contre les Romains
(p. 136-137).

Lettre du P. Francois Blaiseau, écrite de Chalcis le 2 janvier
1642 ; ou il est dit qu'on le désire a Athénes; que ¢les Grecs ont
plus de confiance en eux (jésuites) que je n'osais pas espérery
(p- 142); qu’il en a confessé¢ quelques-uns.

Suit une lettre des principaux Grecs d’Athénes au Supérieur
des jésuites de CP., pour le prier de leur laisser le P. Blaiseau et
de lui envoyer un compagnon (p. 140-147).

En 1627, envoi du P. Dominique Maurice en Chypre; il y
a des jésuites a Smyrne, a Ephese. Les Grecs du Mont Athos
demandent des jésuites (p. 151).

Le P. Jean Amicu décrit d'Alep, le 16 aolt 1641, qu’il est
facile a la Ci* de faire des progres dans le Levant. « Nous prions
votre Révérence de considérer: 1° que l'entretien aux études de
6 ou 7 enfants serait grandement utile, attendu que la science de
ce pays la se termine & savoer lire le psautier en arabe; et qui
a cette qualité est passé maitre en toute science e7 jugé capabdle
d'étre patriarche » (p. 153). Ils fondent ainsi des ¢ congrégationss,
toutes jésuitisées; «ce qui achemine peu a peu la réunion des
Eglises»> (p. 154). Il demande qu’on lui envoie de Paris de 'argent
pour faire imprimer et répandre des «petits traitéss de propa-
gande (p. 154-155). Il se loue du consul de France a Alep, M.
Bonin, qui «meéne la vie d’un saint, nous aime a bon escient, se
sert de nous» (p. 157).

Ve Partze (1658). Notes sur ['établissement des jésuites a
Smyrne en 1623 (p. 159 et suiv.). C'est le consul frangais, Samson



— 453 —

Napollon, grand ami de la C', qui pria I'ambassadeur de France,
M. de Cesy, de lui octroyer deux jésuites comme chapelains.
L’ambassadeur y consentit et pria le P. de Canillac de les lui en-
voyer. Ce P. y alla avec le frére Jean Colaro. Pendant sept ans,
ce furent des jésuites qui furent chapelains de la chapelle du con-
sulat. confessant, communiant, administrant les sacrements, au grand
contentement des Grecs et des Arméniens, etc. Et l'archeveque
de Smyrne, qui était Mgr de Marchi, dominicain, fit du supérieur
de la résidence des jésuites son vicaire général; cet archeveque
mourut en 1045. Puis il y eut réaction contre les jésuites pendant
5 ans. L'auteur de ce récit dit qu'ils furent « persécutés», comme
«le rebut des hommes».

Puis 'ambassadeur de la Haye les protégea; ils firent cons-
truire «une belle maison », avec école et église, ou ils confesserent,
précherent et communicrent. Le comte de Marcheville, ambassa-
deur au Levant sous Louis XIII, les protégea aussi (p. 107-169),
et cela, de par 'ordre expres du roi de France. On lit:

« Ce grand monarque faisait gloire de poursuivre les desseins
de son pere, Henri IV, et comme il savait que c'était lui qui
avait envoy¢ au Levant les Péres de notre compagnie, aussi il
désirait extrémement de les y maintenir, et il a plu a Dieu de
donner les mémes sentiments a son {ils Louis XIV, notre bon roi,
qui nous a recommandés tres expressément a Mr. de la Haye,
son ambassadeur trés zélé pour la religion, aussi bien que pour
les intéréts de la courcnne; mais ce qui est encore tres obligeant,
c'est que la reine, sa meére, a pour nos missions des bontés qui
ne se peuvent expliquer, tellement que nous avons toute sorte
d’obligation de prier continuellement pour la conservation de Leurs
Majestés et pour leur prospérité, et de nous efforcer de correspon-
dre a leurs saints désirs et bonnes intentions» (p. 169-170).

Le ch. II de ce document de 1658 est intitulé: « De la ré-
duction des Grees de Smyrne a Uunion de I Eglise vomaine, avec
un authentique témoignage de leur affection vers les Péres mission-
naires e? de leur dévotion a St [gnace,»

Il y est dit que le Pere de Canillac fit venir de CP. a cet
effet le P. Hierosme Queyrot, orientaliste savant, qui transforma
sa chambre en école et eut beaucoup de succés aupres des Grecs
et leur fit embrasser la foi de 'Eglise romaine. Leur archevéque
envoya son neveu et son filleul au P. Queyrot, et méme son dzacre
«pour recevoir l'absolution de ses fautes, donnant toute liberié a
ses sujets de se comfesser aux Notres. Ce bon prélat un jour reprit
aigrement un caloyer, qui avait refusé la communion a une femme
pour sétre confessée i nos Peres, et obligea un autre caloyer gquz
avait mal parlé du pape 3 demander pardon de sa faute au consul



francais, qu'il croyait d’étre offensé des insolents discours de ce
caloyer; outre ce, il accorda, a la requéte du P, Queyrot, un lieu
qui lui appartenait pour la sépulture de Frangais et des autres
Latins, et durant le temps de notre persécution, nos Péres n'ayant
pas la liberté d’entendre les confessions en la chapelle consulaire, z/
leur donna tout pouvoir de confesser dans son église, et les latins
et les grecs, qui se présentazent pour vecevoir !’ absolution; ce qui était
un privilege trés signalé, duquel se servit merveilleusement bien
le P. Artaud Rioudet, pendant tout un caréme, qu’il entendit les
confessions dans son église, et ne les interrompait pas, quand
loffice divin se faisait » (p. 172-173).

Bien plus, l'auteur raconte que cet archevéque grec de Smyrne
alla trouver l'archevéque latin de Naxie, Mgr Rafaél Schiatini, en
1629, lorsqu’il vint a Smyrne pour s’embarquer pour Rome; qu'il
le chargea de baiser de sa part ¢les pieds de S. S. et de lui témoi-
gner gqu'il wavait autve créance que celle qui est couchée dans
le décvet de I Union de Florence ».

Bien plus, en 1632, «ce vertueux métropolitains écrivit, au
nom de tous les Grecs de Smyrne, a Louis XIII, une lettre que
l'auteur cite (traduction francaise), p. 174-175, et dans laquelle il
fait I'éloge des Péres jésuites, de leur «explication de la doctrine
chrétienne», et il lui demande des secours pour que leur résidence
soit stable a Smyrne. Il est dit (p. 176) que Smyrne compte plus de
18000 Grecs, et il bénit Dieu que «<tant de milliers d’ames sont
retournées au bercail du souverain pasteur s.

L’auteur raconte des miracles cpérés par lintercessicn de
St. Ignace a Smyrne: ce saint accorde a des femmes de devenir
meres ou d’enfanter sans perdre la vie (p. 177-180). Et ces mira-
cles sont opérés non seulement par l'attouchement d'une relique
de St. Ignace, mais aussi par de la terre de la grotte de St. Paul
a Malte; on avale un peu de cette terre dans un peu d'eau bénite,
et on est guéri de la fievre (p. 181). Plus de 50 guérisons sont
ainsi produites! Les serpents n’ont plus de venin a Malte, et la
grotte de St. Paul subsiste toujours malgré la quantité de terre
qu'on enléve! (p. 181).

Un prédicateur de cette église grecque de Smyrne, tres fer-
vent et z¢lé, a étudié a Rome chez les jésuites et a adhéré a la
foi romaine; preuve que Dieu chérit cette Eglise grecque de Smyrne
(p- 182).

Les Armeéniens sont encore plus faciles a attirer a la foi ro-
maine que les Grecs mémes, Il y en a plus de 8000 a Smyrne
(p. 193). Cest surtout depuis I'établissement des jésuites a Smyrne
que ces Arméniens se sont soumis a Rome. «Les Arméniens s’'ac-
cordent beaucoup plus dans leurs cérémonies avec I'Eglise romaine,



— 485

se portent avec beaucoup plus de facilité & embrasser sa doctrine
et n'ont pas tant de difficultés de se soumettre au Souverain
Pontife» (p. 104).

¢Depuis qu’ils ont été instruits de notre croyance et de notre
facon d’administrer les sacrements, ils viennent avec dévotion re-
cevoir l'absolution de nous; et quelques-uns s'étant confessés a
nous, ne font nulle difficulté de communier de nos mains, appor-
tant pour raison que, puisque nous consacrons comme eux en azyme,
il n'y a point de différence entre leur communion et la notre. »
Et lauteur voit dans ce respect des Arméniens pour les jésuites
une preuve non petite <de la sincérité de leur foi et de l'union
qu’'ils ont avec I'Egllse romaine» (p. 195).

Ces Arméniens de Smyrne ont écrit au pape Urbain VIII et
a Louis XIII, en 1632, une lettre dont la traduction francaise est citée
(p. 196-19g), et dans laquelle ils louent les jésuites, montrant «leur
union avec I'Eglise romaine» (p. 197). Cette lettre est signée
« Jean Xalepti, métropolitain s.

L’auteur de cette étude dit que, pour convertir les Arméniens
a Rome, il faudrait leur envoyer en Arménie un Nonce et des
missionnaires, qui <n’eussent point les mains vides» (p. 204) ; qu’ils
eussent des aumoénes a faire, des livres a distvibuer, pour expli-
quer la foi et les mystéres; que le livre est plus utile que les dis-
putes et les altercations, ¢ou souvent les plus imprudents I'’empor-
tent». Il ajoute (p. 203):

« Nous espérons, Dieu aidant, d’en voir bientot 'expérience en
Gréce par les 1200 copies du livre grec que nous avons fait impri-
mer e¢f que nous allons distribuer awx Grecs. Oh qu’il serait a sou-
haiter qu’on fit le méme pour I’Arménie!>»

Le consul des Anglais a Smyrne vivait secrétement ca la
catholique» et était un ami du P. de Canillac; il finit par «faire
profession publique de la vraie foi» (p. 207). Il mourut entre les
mains des jésuites {p. 208). Son successeur se déclara aussi catho-
lique et fréquenta les sacrements chez les jésuites,

Un caloyer grec, venu de Tine a Smyrne, se convertit a
Rome chez les jésuites. «Son exemple et ses discours furent si
puissants que plusieurs autres voulurent limiter, et a cet effet
quitterent le rit grec pour reprendre le leur et participer avec lui
aux divins sacrements en notre chapelle. Le nombre de ceux-ci
s'accrut tellement, et leur dévotion fut si grande que, pour les
contenter, il fallut, l'an 1631, leur dresser wne congrégation sépa-
rée de celle des marchands, a qui plusieurs autres grecs s'étant
joints, ils rendaient tous ensemble leurs devoirs a la Reine du ciel»
(p.- 211). Elle fut T'origine de la «congrégation des artisans> de
Smyrne.



— #Bb —

Le P. Charles Boilesve a écrit en 1657 que leur congrégation
de Smyrne porte le titre de I'Immaculée-Conception et est une des
plus florissantes du Levant (p. 214). Il dit que le P. Vabois et lui
ont ¢entendu, cette année, plus de 14,000 confessions en leur
chapelle, desquelles une partie étaient généraless (p. 224). Pen-
dant le caréme, leur chapelle était trop petite; le consul francais
les <honorait de sa présence ».

Vie Partze. En 1695, le P. Thomas Charles Fleuriau écrivit
un rapport sur l'état des missions des jésuites en Gréce. Sur
le désir de l'ambassadeur de France, le P. de Canillac fit un
voyage en France pour y «ramasser une nouvelle troupe d’ouvriers
évangéliques » (p. 233). Le P. Fleuriau dit que dans leur église
les six missionnaires jésuites préchent et administrent les sacre-
ments en toute liberté (p. 241); qu’il y a des chrétiens qui leur
avouent qu’ils sont «convaincus de la fausseté de leur secte, sans
oser la quitter > ; que beaucoup de grecs se mirent sous la direc-
tion du P. de Ste. Genevieve, qui était trés savant, et qui passa
28 ans en Grece, dont 20 & Constantinople (p. 242), ou il mourut
agé de 84 ans. Il fit un Lexicon en grec vulgaire, qui fut trés
utile.

Le P. Fleuriau indique la méthode des missionnaires jésuites:
ils font I'école aux jeunes gens, leur apprennent aussi ¢les dogmes de
notre foi» (la foi romaine), les fortifient «contre le schisme et
Verreur», enseignent méme le latin a ceux qu’ils jugent cles plus
propres pour entrer un jour dans l'état ecclésiastique et parvenir
a ses dignités». Il ajoute: «Nous voyons aujourd’hui dans plu-
sieurs prélats les heureux fruits de cette éducation» (p. 244).

Et encore: «L’ignorance des Grecs est si grande que la plu-
part ne connaissent point d’autre différence entre leur Eglise et la
notre, que celle qu’ils remarquent a lextérieur, c’est-a-dire dans
les jetnes et les cérémonies qu'ils observent e/ que nous 12’ 0bser-
vons pas: tls ne savent ce qu'ils dowent croive, ni ce que nous
croyons, et ainsi ils sont toujours exposés a tomber dans autant
d'erreurs qu’il y a d’hérétiques qui les approchent. Leurs prétres,
bien loin de les instruire, onf pour la plupart besoin d'étre ins-
trutts eux-mémes. Leur patriarche songe a se maintenir dans sa
dignité, qui est continueillement exposée a des encheéres. Les évé-
ques, de leur coOté, ne sont occupés qu’a amasser de quoi vivre;
plusieurs méme sont contraints de le chercher dans des métiers»
(p- 245). ..

«Deux de nos missionnaires sont continuellement occupés a
faire les visites des chrétiens; ils prennent tantdt un quartier, tan-
t6t un autre; ils vont de boutique en boutique; ils y amassent



e AR =

toute la famille avec autant de voisins qu’il est possible, et dans
ce petit auditoire ils font une instruction familiére conforme aux
besoins des personnes auxquelles ils parlent. Ils se font ensuite pro-
poser des difficulteés, et en proposent eux-mémes ; ils expliquent
les unes et les autres, et finissent chaque visite en interrogeant les
enfants sur leur catéchisme, pour [l'instruction des grands, aussi
bien que pour celle des petits. Les mémes missionnaires vont
souvent rendre leurs devoirs aux évéques, et a leur clergé, avec
lesquels nous cntvezenons une intelligence parfaite; la conversation
est toujours sur quelque point de religion : car plusicurs ne demian-
dent qu’a étre instruits: depuis peu nous avons eu le bonheur de
contribuer @ rendre quelques-uns d'eux de pavfaits catholiquces »
(p. 246).

On voit combien il était facile aux jésuites, dans un tel état
de choses, de glisser dans leurs conversations et dans leurs ensei-
gnements les erreurs romaines, que les Grecs ignorants, ecclésias-
tiques et laiques, ne savaient pas distinguer des vrais dogmes
orthodoxes. Clest ainsi que les doctrines romaines ont pénétré
dans une grande partie du clergé et des fideles de I'Eglise grecque.

Les missionnaires allaient « pratiquer» dans les bagnes du
Grand Seigneur et de quelques seigneurs particuliers. <Il y a jus-
qu'a 3000 prisonniers dans celui du Grand Seigneur, tous pour la
plupart oscovites, polonais, rouz, allemands et francais». Suit
une peinture déchirante de leur triste sort. « C'est dans ces bagnes
que nos missionnaires trouvent une trés riche moisson... Le
soir, les Péres retournent aux bagnes pour entretenir plus a loisir
ceux dont il faut affermir la foi, ox changer la religeon, corriger
les vices... » (p. 249).

Le Pére loue le zeéle pour favoriser la mission, zéle déployé
par «feu Monsieur Girardin, ambassadeur du roi», dans la ville
d’Andrinople, et aussi par M. de Castagniére, marquis de Chateau-
neuf, son successeur (p. 231). Le P. Fierre Bernard convertit a
Rome un certain nombre d’Arméniens d’Andrinople. « Sitot que
la nouvelle de sa mort eut été répandue, ils vinrent en foule
chez nous, pleurant et gémissant: /leur évéque voulut faire les
obséques... les prétres arméniens allerent faire de longues prieres
sur son tombeau pendant sept jours de suite » (p. 252). A cette
époque, il y avait a Andrinople plus de 8ooo Grecs, plus de 400
familles irméniennes et beaucoup d'autres chrétiens de diverses
nations et de diverses sectes.

A Chio, les jésuites avaient un college ou ils élevaient 300
écoliers (p. 256}, instruisaient ¢ quantité de jeunes ecclésiastiques
et les préparaient a recevoir les ordres sacrés ». La maison des
jésuites était favorisée par le roi de Pologne; elle entretenait dix



458 —

ou douze jésuites, natifs de llle méme. En 1677, le P. Albertin
et un autre Pére, plus agé, déployérent un grand zéle comme
missionnaires; ils furent bientdt aidés de deux autres, envoyés par
la république de Venise. «L’évéque voulut qu’'un des quatre s'ap-
pliguat uniquement a instruction de son clergé, qui en avait grand
besozn. 11 'assemblait régulierement deux fois la semaine dans sa
cathédrale. Tous les curés des villages de lile s’y trouvaient:
I'assemblée ¢était d'environ &o ecclésiastiques; ['évéque était a la
téte. Le missionnaire leur faisait des conférences sur les devoirs
de leur état et sur les cas de conscience» (p. 259).

Grand succés des missionnaires dans lile de Thyne. Alors,
«’éveéque les pria de parcourir les iles de Thermia, de Zia, de
Micono, d’Andros et de Milo, Il voulut qu'un d'eux y allat en
qualité de son grand wvicaire, et il lul mit entre les mains un bref
du pape, par lequel le Pere avait le pouvoir de relever des cen-
sures ecclésiastiques un évéque, quelques prétres et des clercs qui
y étaient tombés».

« Pour faire un bien solide parmi les Grecs de cette ile (de
Naxic), on éléve lewrs enfants avec beaucoup de soin. Quelques-
uns parmi eux sont si z€lés et si instruits que nous les avons vus
souvent disputer avec les schismatiques, qui avaient de la peine a
leur répondre et qui en étaient souvent confondus. FPar /e wmoyen
de ces enfants, nous avons réconcilié a I'Eglise romazne plusieurs
de leurs parents et des familles entieves... Cette ile a pris
St. Frangois Xavier pour son patron. Nos habitants lui ont fait
batir une chapelle, qui est contenucllement fréquentée des Grees et
des Latins » (p. 204).

En 1688, un affreux tremblement de terre détruisit les deux
tiers de la ville de Smyrne, entre autre la chapelle des jésuites.
Cette chapelle fut reconstruite, et méme transformée en église,
grace aux soins de l'ambassadeur de France, M. Girardin, et de
son chancelier, M. Blondel. La chambre royale du commerce de
Marseille fournit des fonds a cet effet, et « ordonna des levées
sur tous les vaisseaux frangais qui chargeraient a l’échelle de
Smyrne » (p. 273-274). L’ouverture de la nouvelle église donna
lieu a une grande féte, ou le consul fit décharger tous les canons
de tous les vaisseaux frangais. « Tout ce qu’il ¥y avait de Grecs et
d’Arméniens a Smyrne y vinrent donner des marques de leur
piété » (p. 274). « Deux esclaves polonais on fait depuis peu leur
abjuration entre nos mains. Or a #fout swjet d’'Ctre content! des
Grees et des Arméniens de cette ville. Le mnombre des catholiques
Saugmente parmi eux » (p. 277).

Le volume se termine en jetant sur toute cette question une
lumiere tres nette :



— 459 —

« Nous avons encore donné ici commencement a un autre
¢tablissement d’une grande importance pour détruire pen & peu
le schisme, si enraciné dans 1'Orient, et pour ramener tant de
brebis égarées aw commun pasteur de I Eglise. Cest 'établissement
d’un séminaire, dont le projet a été¢ formé a Paris depuis deux
ans, et qui est destiné non seulement pour former nos nouveaux
missionnaires a la vie apostolique et pour leur donner le temps
d’apprendre les langues ez les dogimmes des Orientaux, mais encore
pour y élever des enfants choisis dans les différentes nations du
Levant, et les instruire pour €tre un jour en état de remplir les
dignités ecclésiastiques, ez d’en chasser le schisme qui s'en est
eniparé » (p. 280). Les jésuites ont a cette date, dans leur maison,
six séminaristes qui leur donnent les plus grandes espérances. Ils
demandent des secours de France avec instance; se félicitent de
la générosité de Messieurs du commerce de Marseille et de M. le
Bret, premier président du parlement d’Aix. « Lorsque le séminaire
sera achevé, nous aurons de quoi loger plusieurs missionnaires et
plusieurs séminaristes; et cette mission aura l'avantage de fournir
des ouvriers évangéliques a toutes les provinces o’ Orzent, et de
ieur donner un jour des prélats powur les gouverner ». L’auteur
exalte la générosité de M™® la présidente de Nesmond, pour l'édu-
cation de jeunes gens qui remportent des succés aupres des
Orientaux; de Mm™¢ de Miramion, dont les remédes font des cures
merveilleuses «et nous ont servi aussi a guérir des ames plus
malades que les corps. Enfin, la plus grande marque que nous
puissions donner des bénédictions que Dieu verse sur la mission
de Saint Erini, c'est que de fous les Grecs et de tous les Latins

qui y habitent, a peine en voyons-nous présentemment qui ne sotent
tres catholiques » (p. 283).

Concluszons: 1. Si des Grecs se font romains, combien d’entre
eux «n'osent pas quitter leur Eglise» (p. 241)! Clest ainsi que les
doctrines de Rome, ses sentiments, ses appréciations, ses points
de vue, ses superstitions, en un mot, son idéal religieux et ecclé-
siastique, ont pénétré dans le clergé et dans nombre de fideles de
I'Eglise d’Orient. Ce fait historique est extrémement important; il
est mis en lumiére non seulement par des historiens protestants,
mais aussi, on le voit, par les jésuites eux-mémes, qui ont ¢té les
principaux et les plus habiles acteurs. Les véritables orthodoxes
d'Orient doivent donc reconnaitre combien sont fondés, légitimes,
sages, vraiment chrétiens, vraiment orthodoxes, les efforts des an-
ciens-catholiques pour résister a l'ultramontanisme de certains
théologiens orientaux, et pour rétablir dans toute sa pureté la
doctrine vraiment orthodoxe soit de 1'Orient, soit de 1'Occident.



e A0

2. Quoiqu’ill nous reste encore a mentionner d'autres docu-
ments sur la période moderne, nous pouvons déja nous rendre
compte des causes qui ont fait échouer toutes les tentatives pré-
cédentes, Cette époque était trop passionnée, trop partiale, trop
divisée, trop militante pour pouvoir réaliser une union religieuse des
esprits, a plus forte raison une union ecclésiastique. Au fond, tres
peu de théologiens semblent avoir désiré l'union des Eglises en
vue de l'unique triomphe du Christ et du christianisme. A y re-
garder de prés, chaque Eglise parait avoir cherché, avant tout,
son propre triomphe; et lorsque les hommes d’Etat s’en sont
mélés, ils 'ont fait dans des buts politiques intéressés. De telles
tentatives ne pouvaient donc qu’échouer.

Il était impossible, en effet, qu'il y elt place pour la paix et
pour la calme recherche de la vérité dans une lutte aussi ardente
que le fut, par exemple, la lutte contre le patriarche Cyrille Lucar.
Ce n'est pas seulement sa mort qui fut tragique, sa vie aussi fut
un drame ou les passions les plus étroites et les haines les plus
féroces se firent jour. Dans de tels conflits, la langue théologique
ne pouvait que dépasser la juste mesure des idées et des choses,
outre qu'elle ¢tait encore toute fagconnée <a la scolastique» et
toute pleine des impropriétés et des inexactitudes du moyen age.
Avec un instrument aussi défectueux, mani¢ par des ouvriers aussi
malhabiles, il n'est, hélas! que trop facile de s’expliquer la recru-
descence des divisions.

E. MICHAUD.
(A continuer.)



	Notes sur l'Union des Églises

