
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 49

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 164 —

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* La Transfiguration et la Parousie du Christ. — A l'article
publié dans le « Catholique National » du 3 décembre 1904 (p. 97),
sous ce titre : «J.-C. et la fin du monde», ajoutons ce qui suit:

Le fait de la transfiguration du Christ sur le Thabor en
présence de Pierre, Jacques et Jean, a été la figure de la future
parousie du Christ, lorsqu'il viendra pour juger l'humanité. Pour
s'en convaincre, il suffit de lire le récit de la transfiguration, et de

l'expliquer par les prophéties messianiques d'Ezéchiel, d'Isaie, de
Daniel, du Psalmiste, du livre d'Enoch, etc. M. P. Camuset, qui a
fait ce rapprochement avec une grande clarté dans la Revue du
clergé français (du 15 novembre, p. 584-590), s'exprime ainsi
(p. 591-596):

« Le Messie est dans la scheschina (nuée, trône, gloire) ; son
extérieur est celui même de Dieu. 11 paraîtra avec ces deux
caractéristiques, au jour du jugement, Tant qu'on n'aura pas assisté à

cette scène finale, on pourra croire que Jésus est le Messie, on ne
le verra pas. Cependant Pierre \ient de confesser cette messianité,
et pour récompenser en même temps que pour fortifier sa foi et
celle des autres apôtres à l'approche de graves événements, Jésus se
détermine à leur montrer cette dignité messianique, qu'ils reconnaissaient

sans l'avoir A'ue. Il le fait par la Transfiguration, qui suit
immédiatement dans les synoptiques. Telle est l'exégesc uniforme de tous les
commentateurs. Mais comment pourra-t-il fournir cette preuve de sa

dignité, sinon en apparaissant dans la scheschina et sous la forme
éblouissante qui l'assimile à Dieu? Toute autre manière est insui-
fisante. Celle-ci est nécessaire et complète. Elle satisfait l'esprit des

apôtres en leur montrant leur Maître reA'êtu des deux caractéristiques

que la tradition attribue au Messie. Mais en même temps
que le Seigneur les gratifie de cette vision, il fait pour eux d'une
manière privée ce qui doit être fait pour tous, d'une maniere
publique, au jour du jugement. 11 leur donne une vue anticipée de

ce qui doit paraître seulement au dernier jour. Il est donc dans la



— 165 —

stricte vérité quand il leur déclare, la veille de ce grand événement:

«Quelques-uns de vous ne mourront pas, qu'ils n'aient vu
le Fils de l'homme venu dans son règne. > Si en effet les apôtres
voient Jésus dans la scheschina, s'ils le voient avec les caractéristiques

messianiques du Juge du monde, ils auront vu, bien des siècles
d'avance, un spectacle réservé au dernier jour: celui du Fils de
l'homme venant prendre possession de son règne, exercer sa royauté
dans son appareil royal. Au jour de la Transfiguration, la scheschina
a-t-elle apparu Jésus y prenait-il place d'honneur? Portait-il en lui
les aspects traditionnels du Messie, ceux mêmes de Dieu Oui. « Ce
n'est pas, dit St. Pierre (II Ep., I, 16), en suivant des fables habilement

conçues que nous avons fait connaître la puissance et la parousie
de N. S. J.-C, mais c'est comme ayant vu sa majesté de nos propres
yeux. Car il a reçu de Dieu le Père gloire et honneur, lorsque de
l'éclatante gloire une voix se fit entendre qui disait: Celui-ci est

mon Fils bien-aimé... Et nous avons entendu cette voix venant du
ciel, lorsque nous étions avec lui sur la sainte montagne. >

Ce texte de la IIe Epître de St. Pierre est la claire explication
de la transfiguration du Christ, comme réalisation de la promesse
faite six jours auparavant: Quelques-uns de vous ne mourront pas
qu'ils n'aient vu le règne de Dieu venant (naqoiaia) avec
puissance (sv ÔUVUj.lSt).

Et M. P. Camuset termine ainsi : « La thèse présente fortifie
celle que nous avons déjà publiée sur le texte: Cette génération
ne passera pas... (Revue du clergé français, 15 janvier 1904). On
voit ainsi que les passages allégués naguère pour prouver la
proximité de la Parousie dans l'esprit du Christ n'ont pas la valeur
qu'on voulait leur attribuer. Mais il faut aller plus loin et affirmer
que le Seigneur regardait la parousie comme assez éloignée. En
signifiant que quelques-uns ne mourraient pas sans avoir vu une
image de la Parousie, il montre clairement qu'ils mourront avant
d'avoir vu la Parousie elle-même dans sa réalité historique. » —
L'importance de cette interprétation n'échappera certainement à

personne.

* Encore la crise doctrinale dans l'Eglise catholique-romaine
de France. — Au congrès ancien-catholique d'Olten, il a été fait
mention de cette crise, avec indication de quelques faits et de
quelques documents à l'appui (Voir la Revue, octobre 1904, p. 691-
716). Comme les découvertes à faire dans l'histoire de la théologie
et l'histoire de l'Eglise, sont très nombreuses, il est probable que
cette crise durera longtemps encore. Elle ne pourrait cesser que si
Rome en rendait impossible la publication, ce qui, espérons-le,
n'arrivera pas: car si une partie du clergé romaniste, absorbée



— 166 —

aujourd'hui par la politique et par ce qu'on appelle « les œuvres >,

se dispense de tout travail intellectuel et scientifique, il est, d'autre
part, une minorité curieuse, qui veut savoir, qui travaille, et qui
éprouvera toujours le besoin de mettre en lumière sinon toutes ses

trouvailles, du moins une partie. Dans les trois mois qui viennent
de s'écouler, cette minorité laborieuse a publié des études fort
importantes. Le défaut de place ne nous permet pas de les analyser
aussi complètement que nous le voudrions, encore moins d'en
faire ressortir soit la justesse, soit l'inexactitude. Notre but dans
cette chronique, où la rubrique susdite paraîtra sans doute souvent,
n'est donc ni d'approuver, ni de réfuter, mais simplement de faire
connaître. La gravité des aveux, l'importance des textes et des

faits, ressortiront d'elles-mêmes.
— Sur les évangiles synoptiques. — Se référant particulièrement

à l'étude de M. Loisy sur la composition de l'évangile de
Marc, un « Professeur de grand séminaire > (qui ne se nomme pas)
a publié, dans les Annales de philosophie chrétienne (octobre 1904),
un article intitulé : « La valeur historique des synoptiques. » En
voici quelques passages :

P. 40-41 : « La Critique a définitivement renoncé, ce semble,
à reconnaître une valeur historique aux < Récits de l'enfance ». A
la suite des Allemands, on groupe sous ce titre un certain nombre

de narrations: «L'histoire de Zacharie», Luci, 5-22;
«l'Annonciation de l'ange », ibid., 26 - 38 ; «la visite de Marie à sa
cousine Elisabeth», ibid., 39-56; «les circonstances qui accompagnent

la naissance de J.-B.», ibid., 57-80: «la naissance de Jésus
dans la crèche » ; « l'apparition de l'ange aux bergers et la visite
des bergers à la crèche », ibid., II, 7-20 : « la visite des mages à la
même crèche», Matth. II, 1-12'). Ce groupe de récits serait à

éliminer de la trame de l'histoire, comme n'offrant pas des garanties

sérieuses. Si l'on prend à leur égard une attitude défiante, ce
n'est pas parce qu'ils supposent des miracles ou des faits
extraordinaires... On est conduit à cette conclusion par des inductions
et des raisons d'ordre exclusivement critique. Pourvu qu'on lise ces
récits avec attention, on ne tarde pas à s'apercevoir que, par leur
facture interne, par leur structure organique, ils ne sont aucunement

dans le ton de la Synopse. L'on sent presque spontanément
qu'on a affaire à une soudure, à une branche greffée sur un tronc
étranger; ce sont comme des fragments adventices au corps
primitif de la rédaction. Dès lors ne portent-ils pas la marque d'une
interpolation postérieure? D'où viennent-ils, et par quel intervalle

') Certains critiques rangent dans la même classe la Fuite en Egypte et le

Massacre des innocents, Matth. II, 13-23.



— 167 —

de temps sont-ils séparés du texte primitif? La critique n'est pas
encore en état de le dire. La A'oie est ouverte aux hypothèses,
mais le mot de l'énigme nous fait présentement défaut. Il est sûr

que les rédacteurs de la Synopse n'avaient pas été témoins
oculaires des faits racontés dans les « Récits de l'enfance »...

P. 42-43: «La finale de St. Marc, XVI, 19-20, a le même
sort aux yeux de la Critique. Ce fragment constitue pour elle une
addition postérieure. Il n'y a d'ailleurs là rien d'étonnant, ni même
de bien choquant pour les idées traditionnelles; car on sait que
cette péricope manque dans les meilleurs manuscrits, et que la
plupart des Pères, à l'exception d'Irénée, l'ignorent... Il suffit, au
surplus, d'examiner la nature des faits racontés dans ce fragment
pour se convaincre qu'ils sont une addition postérieure...»

P. 44-45 : Autres soudures et interpolations dans l'évangile de
Marc.

Bref, tout cet article est extrêmement grave.

— Contre la papauté ultramontaine. — Dans une étude très
Curieuse et très documentée, intitulée : < Le sénat ecclésiastique de
Rome » et publiée dans les Annales de philosophie chrétienne
(novembre 1904), M. l'abbé de Meissas s'est exprimé ainsi:

P. 136-137: «Rien n'est plus obscur que l'histoire de l'église
de Rome avant Constantin. Pas d'archives; pas de chroniques1).
Sous Damase (366-384), cette église ne connaissait même pas ses

martyrs. Et, pour comble de malheur, en l'absence de documents
sincères, les apocryphes foisonnaient. On connaît environ une
centaine de ces apocryphes, rien que pour le premier siècle... Le
catalogue de Libère correspond aux idées que l'Eglise romaine avait
de ses antécédents en jjq. Or ce catalogue est l'œuvre d'un
homme qui connaît la succession des consuls et celle des empereurs,

et qui y raccroche comme il peut celle des papes, sur
lesquels il est beaucoup moins renseigné. » Suivent les dates de ce
catalogue sur l'arrivée de Pierre à Rome, sur Lin, Clément, Clet,
Anaclet. M. de Meissas ajoute : « Sans aller plus loin, l'évidente
fausseté des dates, l'incertitude des noms et de leur ordre, la
discordance avec les autres listes pontificales, accusent assez le manque

d'informations certaines. »

P. 138-139: « St. Jérôme, avec une rigueur de logique irréprochable,

établit que toutes les églises étaient primitivement gouvernées
par une collectivité de personnages, qu'on appelait soit presbytres,
soit épiscopes, presbytre étant le nom d'âge, épiscope le nom d'office

') La première entreprise d'une histoire des évêques de Rome date de 514.
Elle fut faite pour soutenir Symmaque contre la compétition de Laurent. V. le
Liber pontificalis de Duchesne, p. 213.



— 168 —

ou de dignité. Comme il voit de son temps un épiscope unique,
élevé au-dessus de ses collègues primitifs, ayant autorité sur eux
et chargé à leur exclusion de faire les ordinations ') ; comme d'autre

part le passé ecclésiastique est pour lui, comme pour tous ses
contemporains, enveloppé de telles ténèbres qu'il ne peut constater
nulle part ni quand, ni comment s'est faite la transition entre deux
régimes si différents, il conjecture que « peu à peu », — < dans la
suite », le danger des schismes amenés par les rivalités entre chefs
égaux, a déterminé la concentration de l'autorité supérieure dans
les mains d'un seul, auquel le nom d'épiscope fut réservé2).

Le Nouveau Testament, si bien interprété par St. Jérôme, nous
apprend donc que primitivement il existait dans chaque église un
sénat (corps d'épiscopes ou presbytres) chargé de son gouvernement.

Mais qu'est devenu ce sénat, à mesure que l'épiscopat
uninominal a été établi A-t-il subsisté à côté de l'évêque, au moins
dans certaines églises, notamment dans celle de Rome A-t-il gardé
son autorité propre La mention de la lettre à Paula nous porterait à

penser que Jérôme le croyait. Malheureusement elle manque de
précision; et c'est ailleurs qu'il faut chercher plus de lumière sur ces
questions.

P. 140-141. A propos de «l'épître de l'Eglise de Rome à

l'Eglise de Corinthe », épître souvent attribuée à Clément, M. de
Meissas dit de ce dernier : « S'il a jamais occupé la chaire episcopale

de Rome...». C'est donc douteux à ses yeux. — «Quoi qu'il
en soit, l'épître nous apprend: i° Que les apôtres ont établi eux-
mêmes leurs premiers prosélytes épiscopes et diacres des futurs
fidèles ; en quoi elle confirme l'existence primitive de ce clergé à
deux degrés seulement, et de cet épiscopat plural, déjà attestés

par sept textes du Nouveau Testament, et par la Didaché. 20 Que
cette organisation est encore celle de l'église de Corinthe. Et
comme, parmi les remontrances des Romains aux Corinthiens,
aucune observation n'est faite sur ce point, on peut ajouter, à titre
de grande probabilité, que la même organisation subsiste partout,
notamment à Rome. 30 Que le nom de presbytre est déjà en usage

*) 11 dit dans sa lettre à Océanus: «Que l'ait donc l'évêque, excepté l'ordina-
tioD, que ne fasse le prêtre » On peut en conclure que de son temps les évêques
ne s'étaient encore réservé, ni la confirmation, ni les consécrations, bénédictions, etc.,
qui par la suite ont aggravé la distance entre eux et les prêtres.

2) St. Jérôme proclame d'ailleurs l'égalité de tous les évêques. <t Partout où il
y a un évêque, soit à Rome, soit à Eugubium, soit à Constantinople, soit à Rhé-
gium, soit à Alexandrie, soit à Tanis, il a le même droit (merilum), et le même
sacerdoce » (Lettre à Océanus). Il veut que tous « reconnaissent dans la coutume,
plutôt que dans une disposition du Seigneur, l'origine de leur supériorité sur les

prêtres» (Comment, sur l'Epître à Tite).



— 169 —

à Corinthe, avec un sens distinct de celui d'épiscope. Seulement il
ne paraît désigner que des notables, jouissant d'une autorité
morale, mais sans fonctions, parmi lesquels se recrutent les épiscopes ;

en sorte que ceux-ci ne sont que des presbytres constitués en
charge, et investis de l'administration. Il est question aussi d'higou-
mènes (conducteurs); mais ce terme ne paraît désigner que les

épiscopes. En tout cas l'un et l'autre sont au pluriel; et de toute
façon nous trouvons encore à la tête de l'Eglise un véritable sénat
ecclésiastique. »

P. 149. A propos de la condamnation d'Origène à Rome,
vers 231 : « L'idée que les Philosophumena donnent du sénat
ecclésiastique romain est celle d'un corps très puissant, héritier de
l'autorité des apôtres, gardien de l'Eglise, juge de la doctrine, chargé
d'en instruire tous les peuples. Ce corps agit en vertu de sa propre
autorité. Non seulement il n'est pas soumis au pape; mais on le
voit en lutte ouverte avec lui. Il porte en conséquence des arrêts
qui lui sont propres. »

Bref, dans toutes les Eglises, même dans celle de Rome, un
sénat ecclésiastique aurait existé à côté de l'évêque; l'évêque n'aurait

été que l'un des presbytres, membres de ce sénat; puis, après
Constantin, cet épiscopat plural aurait peu à peu disparu pour
faire place à l'épiscopat monarchique. Ainsi s'expliqueraient
aisément plusieurs détails de l'histoire des papes Zéphyrin et Calliste,
de 202 à 222, de Caïus et d'Hippolyte, etc.

C'est aussi M. de Meissas qui signale « l'illusion » de ceux qui,
à propos du christianisme actuel (qui n'est qu'un christianisme
évolué) « ne défendent en réalité qu'un état de choses, une
organisation, qui ne vient aucunement du Christ ni des apôtres », tout
en prétendant « défendre ce que ceux-ci ont fondé ». Faire cette
démonstration, ce sera, selon M. de Meissas (p. 228), « rendre
grand service à l'Eglise et à l'humanité ».

— Contre les néo-scolastiques. —- A propos du volume du
chanoine Lamine sur les quatre éléments, M. l'abbé Charles Denis
s'exprime ainsi (Annales, ibid., p. 226-227): « Depuis la Révolution,
tous les efforts des néo-scolastiques n'ont abouti qu'à une solution
équivoque, incomplète et surtout stérile. Elle a consisté à montrer
que l'accord de la physique et de la chimie modernes existe, moyennant

certaines retouches, avec la physique de St. Thomas et d'Albert
le Grand. On ne voit pas bien où mène une pareille constatation.
J'aime mieux la conclusion loyale de M. Lamine: «Nous pensons,
dit-il, que l'hypothèse des quatre éléments, avec les principes philosophiques

qu'elle comprend, doit être rangée parmi ces choses qui, selon
le mot de Léon XIII, ne s'accordent pas avec les enseignements



— 170 —

certains de notre temps. » p. 191. Le malheur est que si la
philosophie catholique, je veux dire celle des manuels, est en dissidence

sur le terrain de la physique aA'ec notre temps, elle l'est plus encore
dans les domaines de la psychologie et de la sociologie! Et alors quel
avenir attend une doctrine que rien ne rattache plus aux « enseignements

certains de notre temps »

— Contre les jésuites. — M. Ch. Denis, après avoir reproché
au P. Bouvier, jésuite, et « aux siens », d'avoir la prétention « de

nous dire ce que nous ne savons pas », il affirme nettement avec M. Ch.
Bota et M. Léon Chane que, si les catholiques (romains) ont perdu la
bataille, c'est parce qu'on a semé la division parmi eux. Et qui a

causé cette division La réponse est facile à deviner. Voici les

propres paroles de l'auteur : « Tant qu'on cherchera des causes
éparpillées, secondaires, on n'expliquera pas la constance du principe
de désunion, la durée de la mésintelligence, et la cause visiblement
uniforme et toujours identique de nos impuissances. J'attends avec
impatience celui qui nous dira cela : je lui souhaite l'éloquence
émue de M. Naudet, la sincérité de M. Chane et la clarté méthodique

de M. Bota, mais avec quelque chose en plus, quoi? l'ironie
cinglante de Pascal... (p. 225) »

Lire aussi les franches attaques du même auteur contre La
Croix (p. 220-221.)

— Contre les théories thomistes eucharistiques. —- M. le Dr Koch,
que les lecteurs de la « Revue » connaissent déjà, n'hésite pas à

expliquer « le problème eucharistique » dans un sens opposé à celui
de l'école thomiste, et à donner la préférence aux explications
scotistes, qui tendent à remplacer le substantialisme matérialiste

par le « moralisme », c'est-à-dire par le spiritualisme de l'ancienne
Eglise. Citons quelques passages de cette très intéressante étude :

< On ne peut pas parler d'une descente du corps du Christ
du ciel sur l'autel ; le Christ ne perd pas sa présence au ciel, son
ubi céleste, comme dit Duns Scot; il n'acquiert non plus aucun
nouvel ubi, aucune présence locale sur l'autel... Il n'y a pas de

contact du Christ avec l'hostie, et les parties du corps du Christ
ne correspondent pas à des parties déterminées de l'hostie, dans
leur situation... Le corps du Christ n'est pas présent dans l'eucharistie

ut in loco t (Annales, n. cité, p. 172) — «La plupart des

propositions citées de Scot furent répétées dans la suite non seulement

par les Scotistes, mais par d'autres théologiens considérables,
comme Aureolus, Durand, d'Ailly, etc. » (p. 173). — « Il n'y a pas
de lien physique entre le Christ et l'hostie, l'union du Christ avec
l'hostie est donc produite par la volonté divine. Le Christ est uni
aux espèces parce que Dieu le veut. Le Christ est présent dans



— 171 —

l'hostie parce qu'il veut y être (volonté de Dieu et volonté du
Christ dans le langage des théologiens précités sont des termes
équivalents, en sorte que l'un peut remplacer l'autre). xAlnsi nous
arriverions par un développement logique de la doctrine scotis e

à comparer l'union entre le Christ et l'hostie à l'union qui existe
entre le roi et son ambassadeur. Le roi n'est pas uni à son
ambassadeur physiquement, mais moralement, en tant qu'il veut s'identifier

avec lui par la délégation qu'il lui transmet... A la délégation
correspondrait, dans le sacrement, la consécration comme expression

de la volonté du Christ par laquelle il veut s'identifier
moralement avec l'hostie... Donc le Christ ne serait pas uni avec l'hostie

naturaliter, mais solum voluntate » (p. 174-175). — < Si l'on veut
caractériser d'un mot la théologie des thomistes, on peut l'appeler
une physique religieuse... D'après les scotistes, l'Homme-Jésus a sa

propre existence comme tout autre homme » (p. 176-177)... Cette

espèce de dévotion qui cherche la religion dans le domaine
physique (thomiste), nous paraît être d'un degré inférieur et encore
grossière» (p. 178). —- «Comme tous les effets de la sainte
communion appartiennent à l'ordre moral, il est bien clair qu'ils ne

supposent pas une union physique avec le Christ ; il n'y a pas à

s'arrêter davantage ici. Les théologiens mentionnent encore une
union du Christ avec le corps du communiant et ils en attendent
des effets extraordinaires: on parle d'une domination des appétits
sensibles, d'un apaisement du sang ou des nerfs comme résultats
de la communion : on parle d'une disposition du corps à la
résurrection glorieuse; quelques théologiens nous assurent même aA'ec
Contenson que le corps reçoit par la communion une qualité
durable qui serait en lui le germe de la résurrection glorieuse: tout
cela peut être exact, nous ne nous en occuperons pas. Peut-être
les physiologistes de l'avenir, pourvus d'instruments plus sensibles

que les nôtres, viendront-ils en aide aux théologiens dans l'examen
de ces phénomènes physiologiques. Mais tous ces événements
accomplis dans le corps ne sont que des effets de l'union
eucharistique, ils ne sont pas cette union même. Il ne viendra à l'idée
de personne de considérer ces effets comme des suites naturelles
d'une union physique avec le Christ» (p. 183-184). — Bref, conclut

M. le Dr Koch, « nous pensons que l'hypothèse d'une union
morale du Christ avec l'hostie répond à cette double exigence de
l'entendement mieux que l'hypothèse d'une union physique. >

* L'abbé Hemmer et le cardinal Mathieu. — Le cardinal
Mathieu a émis, dans son volume sur Le Concordat de 1801, des

jugements inexacts, que M. l'abbé Hemmer a relevés dans la
«Revue d'histoire et de littérature religieuses >, juillet 1904, p. 360-



— 172 —

361). M. H. remarque d'abord que le volume du cardinal «ne
dispense pas de recourir aux publications antérieures», et cela,

parce que S. E. s'en est tenue « à une esquisse rapide des négociations

relatives au seul concordat». Il lui reproche son optimisme
sur plusieurs points; il lui reproche aussi d'avoir dit qu'il n'y avait
« presque plus » de prêtres en France, lorsqu'il y en avait 28,000,.
dont 6000 constitutionnels; il lui reproche également des développements

« oratoires » et des « morceaux » qui détonnent dans un
livre. Puis il ajoute : « L'Eglise n'impose pas seulement des dogmes
et une règle morale, elle impose aussi souvent et uniformément les
allures, les méthodes particulières de gouvernement qui lui viennent
de son passé, du passé politique des peuples avec lesquels trop
longtemps elle s'est identifiée, et cela explique en grande partie les
préventions qu'elle inspire. « L'inquisition, dit le cardinal, la
condamnation de Galilée, la révocation de l'Edit de Nantes ne sont
que des prétextes dont on l'accable. Est-ce qu'on reproche à nos
magistrats la torture qu'infligeaient leurs prédécesseurs et à nos
soldats les excès de la guerre de Trente ans?» C'est que ni les
magistrats ni les soldats français ne maintiennent aujourd'hui les
principes de droit pénal ou de droit public sur lesquels se
fondaient l'usage de la torture comme moyen d'instruction criminelle
ou certaines barbaries entre belligérants. Si l'Eglise désavouait
nettement et proscrivait de sa théologie officielle et de son droit
ecclésiastique les principes d'intolérance civile qui, à l'occasion, permettraient

de renouveler l'antique appareil de l'inquisition ou le
bannissement contre les hérétiques, peu de personnes songeraient
aujourd'hui à lui reprocher des actes qu'on mettrait, aussi bien que
la torture infligée jadis par nos magistrats, uniquement sur le compte
d'un état social déterminé. »

Remarquons, de plus, que la leçon infligée par M. H. au
cardinal pourrait être beaucoup plus sévère : car la papauté n'a-t-elle
pas été elle-même, en très grande partie, la cause du triste état
social dans lequel de telles iniquités ont pu être perpétrées? Loin
de répandre le christianisme et de civiliser la société, la papauté
s'est apppliquée à exploiter à son profit les erreurs et les vices
qu'elle aurait dû et pu entraver. L'excuse présentée par M. H. n'en
est donc pas une.

* Un aveu sur le XVIIe siècle. — M. Jules Croulbois écrit
dans la « Revue d'histoire et de littérature religieuses > (septembre
1904, p. 401) : « L'histoire religieuse du XVIIe siècle est loin de
nous être connue. Trop d'intérêts plus ou moins respectables, trop
de passions en ont jusqu'à présent dissimulé ou troublé les sources...
Nous n'avons pas encore une histoire du Jansénisme et nous ne



— 173 —

faisons que découvrir l'existence de la Compagnie du Saint-Sacrement...

On peut voir dans Sainte-Beuve (Port-Royal) et dans M. Fuzet
(Les Jansénistes du XVIP siècle) comment, deux siècles après
Arnaud et Saint-Cyran, le parti pris pour et contre a faussé la

critique. »

Cet aveu honore son auteur. Espérons qu'un jour une histoire
de la théologie et des mouvements religieux, aux XVIIe et XVIIIe
siècles, sera écrite dans un esprit impartial. Nous appelons sur ce

point l'attention de nos amis de Hollande. Ne serait-ce pas le
moment d'utiliser les précieux trésors qu'ils possèdent dans leurs
bibliothèques et leurs archives?

* Autres aveux. •— M. Paul Lejay a publié, dans la «Revue
d'histoire et de littérature religieuses » (juillet-août 1904), plusieurs
remarques judicieuses qui, sous la plume d'un catholique-romain,
sont de précieux aveux. D'abord, il concède, à l'occasion de la
Geschichte der altkirchlichen Litteratur de BardenheAver, que tous
les historiens du christianisme ont subi jusqu'ici une influence
spéciale et de parti. < Avec la meilleure volonté du monde et la plus
réelle sincérité, dit-il, chacun penche du côté de ses préjugés, de

sa foi ou de son système. On écrit beaucoup d'« histoires », on
recueille beaucoup de matériaux. Il n'y a pas d'historien » (p. 380).
— Dans la Patrologie, du même auteur, M. Lejay trouve insuffisante

la place accordée à la littérature hérétique. « M. B., dit-il, se
défend par diverses raisons. L'une est bien mauvaise. Les écrits
hérétiques ne nous sont connus le plus souvent que par des
fragments ou par leurs réfutations. Raison de plus pour être minutieux
et ne rien laisser échapper de ces données qui peuvent mettre sur
la voie des hypothèses et des identifications. Les catholiques, qui
ont détruit les œuvres des hérétiques, devraient bien, après un si
long temps, avoir un peu de pitié de ce qui en a échappé. Enfin,
l'intelligence des Pères orthodoxes ne gagne pas à manquer des
lumières qui viennent des écrits réfutés. Il ne peut être dans les
intentions de M. B. de passer pour craindre que la lutte contre
l'hérésie soit placée dans un jour trop vif. Il aime à faire briller
les contradictions ou plutôt les conclusions diverses et successives
d'un Harnack. Ce sont cependant les alternatives où passe l'esprit
qui cherche et où la science s'élabore. Ne pourrait-on pas trouver
aussi des variations d'un Père à l'autre, ou, dans la longue et
féconde existence d'un même Père, d'un ouvrage à l'autre? Ne
trouverait-on pas, dans plus d'un ancien écrit, des propositions mal
sonnantes à l'oreille d'un théologien postérieur Un écrivain catholique

a écrit, sur la Patrologie, des articles dont bien des points
valent encore contre le grand ouvrage. Il commençait ainsi : « Dans



— 174 —

l'exposé des doctrines, B. est parfois plus préoccupé de cacher la
vérité que de la faire connaître » (Revue d'hist. et de litt, rei., V,
1900, p. 553;.

M. Lejay proclame toutefois l'utilité de l'ouvrage de B. Pourquoi

« Nous avons eu, depuis quarante ans, dit-il, beaucoup à

apprendre des protestants allemands et d'eux presque seuls. Il est
utile à la république des lettres d'avoir la contrepartie. Audiatur
et altera pars» (p. 383).

Plus loin, critiquant le premier volume de l'Histoire de la
théologie positive de M. Turmel, il constate que, d'après M. Turmel,

les textes scripturaires sur lesquels les papes se sont fondés

pour établir leur primauté, étaient entendus, dans l'Eglise primitive,

de l'Eglise ou des évêques par les Pères; que ceux-ci tiraient
de l'Evangile les enseignements les plus appropriés aux besoins
du peuple à qui ils s'adressaient; or le droit des évêques à

gouverner les Eglises, le droit de l'Eglise à remettre les péchés, étaient

pour les fidèles des sujets d'instruction beaucoup plus pratiques
que la primauté du pape. A quoi M. Lejay ajoute (p. 398): «Si
cette explication est acceptée, il reste que la primauté n'était alors
un sujet de préoccupation pour personne. » — Pntelligenti panca.

M. Lejay juge ainsi la manière dont on pratique le respect de
l'autorité dans son Eglise : < Dans notre temps, les laïques pieux
et les prêtres s'en remettent à l'autorité pour le détail de leurs

croyances. C'est une forme de l'indifférence religieuse. Il appartient
à d'autres de dire si elle est louable ou si elle doit être combattue.»
— Que de réserve et de prudence!

Et encore. A propos d'une exagération du «bon Sacy»,
M. Lejay ajoute (p. 400) : « Mais il faut quelquefois exagérer. Dans
un livre d'enseignement surtout et à une époque qui n'a ni le
goût ni la patience du détail, gardons-nous de la crasse de l'auto-
mobilisme et de la théologie. C'est une réconciliation à laquelle il
nous est interdit de travailler. »

Oh! si les hommes qui savent pouvaient parler!... Mais, au
fait, pourquoi n'ont-ils pas le courage de parler?

* Le critérium catholique et l'Appel aux six premiers
siècles. — Ceux des anglicans qui se rattachent à la tendance catholique

(non romaine) admettent en principe la maxime de l'ancienne
Eglise : < Cela est catholique qui a été cru partout, toujours et par
tous. » Mais comme très peu de théologiens la mettent en pratique
dans les discussions théologiques, où il s'agirait cependant de
connaître avant tout ce que l'Eglise a universellement et constamment
enseigné comme étant de foi; comme cette façon de procéder
n'aboutit qu'à des affirmations individuelles, souvent très arbitraires



— 175 —

et même erronées, suivies de dénégations non moins arbitraires ;

comme les débats ainsi engagés peuvent se perpétuer sans issue et
sans conclusion, des théologiens avisés ont pensé qu'il serait utile
de circonscrire le champ des recherches et de faire la lumière en
précisant les documents des six premiers siècles de l'Eglise
chrétienne. C'est à cette intention, croyons-nous, que MM. les chanoines
Meyrick et Wace ont publié leur Appeal to the first six centuries.

— Pourquoi six, et non pas cinq, ou sept, ou huit? Les anciens-
catholiques font appel aux huit premiers siècles, parce que ces
huit siècles forment la période des sept conciles œcuméniques, et

que c'est au IXe siècle qu'a commencé, avec l'institution de la
papauté romaine, le système scolastique romain, qui, sur des points
nombreux, est une corruption de la dogmatique, de l'ecclésiologie
et de la liturgie de l'Eglise des huit premiers siècles. Mais comme
cette dogmatique, cette ecclésiologie et cette liturgie étaient déjà
précises pendant les cinq premiers siècles; comme du VIe siècle à
la fin du VIIIe rien d'important n'a été établi qui ne fût déjà clair
auparavant, nous sommes persuadés qu'une étude, exactement
faite, des documents des cinq premiers siècles, d'après le critérium
sus-indiqué, établirait clairement, sur tous les points qui divisent
encore les Eglises, la ligne de démarcation entre ce qui a été cru
universellement, constamment et unanimement, d'une part, et, d'autre
part, ce qui a été laissé à la liberté individuelle, telle opinion étant
affirmée par tels Pères, telle autre opinion par tels autres. De la
sorte, la paix pourrait être faite aisément et sans compromis
arbitraire, entre gens de bonne foi et soumis aux règles de la critique
soit historique, soit philologique.

Nous ne pouvons donc qu'applaudir à l'Appel de MM. Meyrick
et Wace.

Toutefois, quelques anglicans semblent ne pas le comprendre
dans son vrai sens et donnent lieu à des malentendus; ils paraissent

croire qu'il s'agit de constater quelles ont été les pratiques
rituelles des six premiers siècles (encens, costumes ecclésiastiques,
cérémonies, etc.), et cela, dans le but de savoir ce qu'il est permis
ou non d'établir actuellement dans ce domaine. Expliquer ainsi cet
Appel, c'est lui enlever toute raison d'être : car les questions de
discipline et de liturgie ont toujours été laissées à l'autonomie des

Eglises particulières. C'est donc à l'Eglise établie d'Angleterre à
savoir ce qu'elle doit faire au sujet de l'encens et des cérémonies

pour donner satisfaction à la piété des fidèles. Il n'est aucunement
besoin, pour cela, d'en appeler aux six premiers siècles : les Eglises
des six premiers siècles ont pratiqué des liturgies diverses, et nos
Eglises doivent jouir de la même autonomie. La raison d'être de



— 176 —

XAppel est ailleurs : il s'agit uniquement de savoir ce que l'Eglise
des huit premiers siècles a cru universellement et unanimement
comme venant de J.-C; de constater ainsi la foi objective de l'Eglise
et d'y puiser une direction pour la discipline ecclésiastique et la
liturgie. Je dis une direction, et non une obligation stricte.

M. Meyrick ayant dit que l'étude de cette période démontrerait,

entre autres, le fait de la croyance eucharistique dans le sens
spirituel, les partisans de la croyance opposée se sont récriés et
ont concouru, à leur insu sans doute, à détourner quelques esprits
de la question même. L'étude objective des six premiers siècles
éclaircira non seulement la question eucharistique, mais toutes le,-

questions doctrinales qui divisent encore l'Eglise établie et les autres
Eglises.

Citons quelques documents :

— The Dean of Canterbury's proposal to appeal to the verdict

of the first six centuries as to Avhat is truly Catholic has met
Avith a generally favourable reception. Speaking at the Church
Congress, the Dean referred back to the challenge of Jewel in a

sermon preached at St. Paul's Cross, in which he declared that if
any learned men of their adversaries "could bring any one
sufficient sentence out for any old Catholic Doctor or Father, or out
of any old General Council, or out of the Holy Scriptures of God,
or any one example of the PrimitiA^e Church, Avhereby it may be

clearly and plainly proved" that certain practices which he
enumerated prevailed for the space of 600 years after Christ, he would
"give over and subscribe to him". Jewel allowed that any practice
Avhich had the support of adequate authority during the first six
centuries should not be inadmissible. But this did not mean that
the irregular or isolated act of individual churches should be

accepted as evidence that such a practice was preAralent during
the first six centuries. Dean Wace falls back upon Jewel's suggestion

to enable us to distinguish what may be "truly" termed
Catholic, as distinguished from what is so often now claimed as

Catholic, and Avhich is only Roman and mediaeval. Of course, it
opens up a wide question as to what was prevalent during the first
six centuries, and already some acrid discussion has taken place
on this matter. Still, it indicates a limit for those who agree to it
Avhich Avould rule out much that has of late been claimed as

Catholic, though it would not, of course, prove that a practice,
even if allowed to be Catholic, would be legal in the Church of
England. We hold that on non-essential matters each Church has
a right to decide for herself. The Dean of Canterbury's proposal
has received a very wide support. It has been signed by the



— 177 —

Bishops of Durham, Liverpool, Sodor and Man, Bishops Ingham
and Royston, the Deans of Norwich, Peterborough and Winchester
Archdeacons Madden and Lawrence, Dr. Sanday, and a considerable

number of well-known men, both Evangelicals and High
Churchmen ; and as it simply asserts " that nothing can be accepted
as truly Catholic which cannot claim the general assent and
observance of the Christian Church before the end of the sixth
century", it should be supported by all moderate Churchmen, and
be widely subscribed by the clergy.

(Church Family Newspaper, November u, 1904.)

— The Dean of Canterbury has issued a further letter to the
clergy asking them to add their signatures to the statement of the
principle involved in his appeal to the first six centuries, and
enclosing a list of over 1,000 clergy who have already signed. He
says :—"It is possible that it may be of importance to present such
a statement to the Archbishop of Canterbury and to the Royal
Commission on Ecclesiastical Discipline now sitting. You will
observe that all that is invited is adherence to the principle. The
application in detail is a matter for discussion among scholars.

My simple object is to reassert as our standard in doctrine and
practice, subject to the supreme authority of Holy Scripture, the
Primitive Church to Avhich our Reformers appealed within limits
adopted by them, as distinguished in Bishop Ken's words, 'from
all Papal and Puritan innovation'." Among recent signatories
are the Dean of Wells, Canon F. J. Holland, Chancellor
Bernard, Dr. Selwyn (headmaster of Uppingham), and Prebendary
Shelford.

Dr. Wace, in a letter to the Times, replies to a correspondent

(X.) who, he says, seems to be under the strange misapprehension

that the declaration implies that all practices which can
claim general, or Catholic, authority in the first six centuries should
be admitted in our Church. To illustrate how preposterous such a

suggestion would be, Dr. Wace adds, "It is enough to say that
one of the first practices which could claim adoption would be the
general exchange of the kiss of peace among communicants.
There are few customs so primitive and Catholic as that. But even
Catholic customs are subject to the supreme authority of Holy
Scripture, an to the discretion of particular Churches.

"All that the declaration does is tho acknowledge that Catholic
authority can, at any rate, not be claimed for practices of Avhich
the general adoption is later than the sixth century. The effect is
to deprive of that authority many, if not most, of the innovations
which have given occasion for the Royal Commission now sitting.

Revue intern, de Theologie. Heft 49, 1905. 12



- 178 -
It draws a clear, and I hope a useful, line between Avhat is
primitive, on the one side, and what is mediaeval or Roman, on
the other. How much of Avhat is primitive is now admissible is a

very different question, on Avhich it pronounces no opinion. "
(Pbid., November 18.)

— In the Guardian, November 23 :

Sir—It seems due to the consideration with which, in your
last issue, you have treated my appeal to antiquity that I should
reply to two questions which you suggest. You ask, first, Avhether I
am willing that such usages as cannot claim Catholicity should be
considered on their merits. I should have thought that no other
than an affirmative answer Avas conceivable. I am only anxious
that they should be considered on their merits alone, in reference
to Scripture, law, and practical usefulness, and that no prejudice
should be admitted in their favour on the ground of a supposed
Catholicity.

Your second question is, whether it is proposed that the
principle suggested should be applied inclusively as well as exclusively

on this point. I adhere to Avhat I stated in my address at
Bristol. Jewel's position seems to me, as I then said, a practical
admission—

"That if a doctrine or a practice could be shown to have
adequate authority Avithin the first six centuries it would
fall Avithin the sphere of that Avhich had Catholic countenance:
and, therefore, on the Catholic principles on Avhich the Church of
England is reformed, it would have a prima facie claim to be

regarded as allowable to be taught by her ministers and accepted
by her people."

But it is obviously impossible to admit that every practice
which can claim this Catholic authority should be alloAved in the
present day. Our Commination Service mentions one such custom,
of Avhich, it says, the use is much to be wished, but which could
not then be restored. A still more striking instance is the exchange
of the Kiss of Peace at the Holy Communion, than which no custom
is more primitive, Catholic, and even Scriptural. Exceptions must,
therefore, be made in practice to the inclusive application of the
rule in question, and it is not for any individual to presume to
say what those exceptions should be. That must be left to the
synodical authority oi the Church itself, as Avas done at the
Reformation.

My object is to suggest the true basis for comprehension
within the Church of England. My own sympathies are with usages
which Avere Catholic at a much earlier date than the sixth cen-



— 179 —

tury. But men whose sympathies are Avith later developments have
an historic right Avithin the Church of England, an the practical
question is, within hoAv late a period that development can be

fairly admitted. I submit that the fair limit is that which Avas accepted
by our Reformers, and by the great Anglican divines of the
seventeenth century, as affording an adequate barrier against Roman
corruptions. Some barrier against those corruptions, alike in fait
and in practice, is indispensable, and I do not think a more
liberal one can be found than that which I have ventured— not
to suggest but—to recall.

Henry Wace.
Canterbury, November 21, 1904.

* Discussions anglicanes. — Il est aisé de remarquer que
plus le parti romanisant gagne du terrain en Angleterre, plus il y
propage son animosité, ses procédés cassants, ses mots blessants,
ses personnalités injurieuses, etc. Les anglicans mêmes l'avouent
et s'en plaignent. Que quelques exemples suffisent en cette triste
matière.

— Un théologien romanisant, au lieu d'opposer à M. le
chanoine Meyrick des arguments de valeur, a adressé au Guardian
du 16 novembre dernier ces simples mots : « Sir—Mr. M. can no
longer be taken seriously. » Et cependant l'honorable chanoine a

publié, entre autres, les ouvrages suivants, qui sont fort appréciés
par des théologiens sérieux : Scriptural and Catholic Truth and
Worship ; Old Anglicanism and Modern Ritualism ; Sunday Observance.

Citons, à ce sujet, l'article publié par le « Ch. F. N. » du
4 novembre, sous ce titre : Party Tactics in the Church, où sont
condamnés avec une parfaite raison de tels procédés :

Everyone in this country is aware—except those who do not
choose to see it—that the continued advance of the ritual movement

is extremely unpopular with the people of this country as a

whole; and that, energetically as it is pressed on by a few enthusiasts,

it not only makes no progress in the hearts of our countrymen

in general, but is regarded with increasing dissatisfaction both
in the Church and outside it. The Bishop of Oxford, no prejudiced
authority as every one will allow, has plainly intimated his belief
that, if not checked shortly, it will lead to disruption. Under these
circumstances it might have been thought that the leaders of the
party which arrogates to itself the title of the "Catholic" would
have welcomed heartily any attempt to build a bridge which might
enable them to retreat Avith honour from a position they ought
never to have occupied. Such an attempt has, in fact, been made.
Last year, at the Church Congress, Dean Wace suggested Jewel's



— ISO —

celebrated challenge as forming the basis of a possible understanding.

If, he proposed, there were any practices at present in vogue
which could be shown to have existed during the first six centuries
of the Christian era, all opposition to them should be Avithdrawn
on the part of those Avho were aggrieved by them. Later on the
Dean repeated his suggestion, and as we understand, a pamphlet
by Canon Meyrick, stating what, in his vieAV, were the practices
tolerated or otherwise during the period named, was widely
circulated among the clergy. The present is certainly a moment when
every reasonable man would Avish to terminate the internecine Avar
which has been raging betAveen various sections in our Church for
more than half a century. It is instructive to note how a proposal
fort its termination is received by the party addressed. Let it be
clearly understood that we do not make ourselves responsible for
the accuracy of all Canon Meyrick's statements. But at least he is
a theologian of repute, has served the Church long and faithfully,
and has reached an advanced age. He Avas the close personal friend
of men so well remembered and highly respected as Bishops Christopher
Wordsworth and Harold Browne. It might have been thought that
the antecedents of such a man would have given him some claim
to respect from opponents calling themselves Christians, even if
his utterances were not always correct. Unfortunately this is not
the case. In a leading article in a journal devoted to the cause of
"advanced" ritual he is dubbed, ad invidiam, a "Low Churchman,"

where as all his life he has been a member of the old-
fashioned High Church party; his pamphlet is described as a

"preposterous piece of work," and as "devoted to the narroAvest
of partizan (sic) uses." He himself, it is intimated, is not Avorthy
of the slightest notice, though it is admitted that Dean Wace—Ave
hope the Dean is duly sensible of the compliment—cannot altogether
be " ignored." Having thus gibbeted Canon Meyrick in a leading
article, this organ of extreme High Church vieAvs proceeds elsewhere
to dissect Canon Meyrick's argument at lenght. Its chief Aveapons,
wo are sorry te see, are evasion and misrepresentation. There is
no attempt to meet the canon half-Avay—no disposition to concede
even the minutest point to any body of fellow-Churchmen however
numerous or influential. There is nothing but a dogged determination
not to yeld one jot to opponents, to make the most of any trifling
errors in their statements of fact, and to endeavour, when they
cannot be fairly disputed, to obscure or shirk the issue that has
been raised.

— On lira aussi avec intérêt, comme peinture des nouvelles
mœurs religieuses qui s'accréditent en Angleterre, l'article sui-



— 181 —

vant, paru dans les « Church Bells » du 4 novembre dernier et
signé A. B.

Secession to Rome : Disloyalty to our Lord. I have often protested
against the disloyal schismatic conduct of Churchmen and Church-
Avomen, who attend Roman chapels in this country. They are not
always to blame for their conduct. Some English clergymen are
inconsistent and disloyal enough to encourage them in their wrongdoing.

A correspondent sends me an account of a person who,
when visiting a friend in Dublin, Avas asked by his host if he could
take him to St. BartholomeAv's, the Avell-knoAvn church, Avhere

Canon Travers Smith officiates. He replied that he Avas told by
his English parish priest to avoid the churches of the, Irish Church,
and only to Avorship in the Roman churches. Besides this case in
Ireland, my correspondent informes me of a lady in England being
insulted by a Roman gentleman of her acquaintance, Avho saw her
in the congregation of a Roman Church. I do not think many
Roman priests Avould have approved of his conduct, as they generally
do all they can to encourage non-Romans, of all sorts, to attend
their services, hoping to catch them some day.

A Roman friend tells me that at one of the controversial
lectures, delivered in London, by a Romanist, the lecturer was asked
if it Avas not the case that a Pope persecuted Galileo? The lecturer
replied, 'Persecuted him! Why, on the contrary, the Pope loaded
him with honours, and made him Bishop of "Savaranola." ' I have
come across assertions made in the same quarters, as audacious or
as ignorant as this.

One of the most helpful and most powerful things against
Roman claims that I have ever read, is Dr. Pusey's sermon on "The
Rule of Faith,' the last edition of it, 1878. It proves beyond a
shadoAv of a doubt, that an Anglican going over to Rome is going
to a communion Avhere there is plenty of autorised teaching which
cannot possibly be reconciled with loyalty to our Lord. If some
rich person would enable a reprint to be published for a penny, it
would be a most invaluable service to render to the Church and
to souls. In his 'Eirenicon,' published in 1865, Dr. Pusey had laid
great stress upon Marian devotions, encouraged and used in the
Roman Communion. In 1878 he dreAv attention to the fact, that
these unorthodox devotions could no longer be pretended to be the
mere expressions of individuals, but that the very things which he
had protested against many years before had now been ratified and
confirmed. He adduced Pius IX.'s assertion, that ' the Most Blessed
Virgin is constituted Intercessor between Christ and His Church,
as justifying as infallible truth all AA'hich, Ave hoped, Avere the



— 182 —

exaggerated expressions of individuals'. This was no assertion of
the Pope, as his mere private personal opinion, but the words
occur in the Bull, in which the Pope, by his supreme judgment
and authority, defined the doctrine of the Immaculate Conception
of the blessed Virgin, and made it an article of faith. As Dr. Pusey
says, 'It is no longer a question of more, hoAvever poAverful
intercession. It is an office as distinct as our Blessed Lord's own
Mediatorial Office Avith the Father.' Then, as regards the instances
in proof, quoted by Dr. Pusey, there is no explaining them away
as not genuine. Since the publication of the first edition of this
sermon, 1851, Dr. Pusey verified all the quotations from Liguori's
' Glories of Mary ' once more. The first verifications Avere somehow-

mislaid, and the learned and careful Doctor verified them all over
again. The quotations Avere every one of them accurate. The
proofs, then, are abundantly given in this sermon and its preface,
that in one way or another, in the most uncatholic and unscriptural
manner, our Lourd's position and office as Saviour of souls is

obscured, and that souls are counselled to have recourse to
St. Mary rather than to our Lord. Any one, then, thinking of
secession to Rome, who has these proofs before his eyes, if he

perseveres in his intention, and carries it out, practically in his
own mind, dethrones our Lord from His position as our most
merciful and all-sufficient SaA'iour, Intercessor, and Advocate.

* Ce qu'un laïque doit croire dans l'Eglise anglicane. —
Dans un article intitulé : What a layman must believe, et publié
dans le «Church Family Newspaper» du 11 novembre 1904,
M. le Dr Armitage Robinson, chanoine de Westminster, ne semble
exiger ni les Trente-neuf Articles, ni le Symbole d'Athanase, ni la
doctrine sacramentelle du Prayer Book, mais simplement la croyance
en Dieu le Père, en Dieu le Fils et en Dieu le Saint-Esprit. Voici
ses propres paroles :

«...What, then, Avas intended by the Avords, "That I should
believe all the Articles of the Christian faith"? They did not mean,
in the first place, all the Thirty-nine Articles of Religion. Those
were not compiled at the time the Catechism Avas Avritten, and
they Avere not binding on the English layman. He Avas free to use
them for his guidance, but he was not asked to assent to them.
The more of theology he kneAV, and the more of English history
he kneAv, the better he Avould understand and appreciate them :

the more clearly he Avould see their purpose for their own age,
and their value to the present age. Beyond that the layman had
nothing to do Avith them. Secondly, neither Avas the so-called
Athanasian Creed imposed on the layman as a condition of com-



— 1S3 —

munion. Much mischief resulted from forgetfulness of that. Nor,
thirdly, Avas it required as a condition of communion that every
member of the Church should hold the sacramental teaching which
the Prayer-book so plainly enforced. Right vieAvs of the sacraments
Avere of very great importance ; but they might not exclude a man
from Communion for lack of them Let them go back to the
Catechism, and to Avhat they chiefly learned in those Articles of
Belief: first, to believe in God the Father; secondly, in God the
Son ; thirdly, in God the Holy Ghost. »

* Le « Filioque » dans l'Eglise anglicane. — On lit dans le
Guardian du 16 novembre dernier :

Nicene Churchmen's Union.—A letter is about to be sent by
this society to the archbishops of Canterbury and York, entreating
them to take such steps as may be necessary for the removal ot
the Filioque from the Nicene Creed as used by the Church of
England, and so disengage her from further complicity (as they
put it) in a "stupendous outrage against the General Councilsand
against the whole Church of God, in which she has hitherto seemed
to be a partaker with the Church of Rome." Special stress is of
course laid on the absence of the Filioque from the original Nicene
and Constantinopolitan Creeds ; on the absolute prohibition by the
Fourth, Fifth, and Sixth General Councils of any addition whatever
to the doctrine already laid down " concerning the Father, the
Son, an the Holy Ghost," which Avas declared to be "perfect";
and on the steadfast refusal of the Orthodox Eastern Churches to
accept the addition in question. It is necessarily admitted that an
Act of Parliament Avould be required to make the change legal,
but it is not considered that this Avould be impossible of attainment.

The objection that Dr. Pusey strenuously advocated the
retention of the clause is met by the ansAver that "his arguments
are open to question, and his quotations from the Fathers fail Avhen

carefully examined." The letter will be sent as soon as a considerable

number of signatures have been received : these should be
forwarded to the Rev. G. B. HoAvard, hon. secretary N.C.U., 29,
Cambridge-road, Bromley, Kent.

* Le « Church Times » et l'intercommunion. — On lit dans
le Ch. T. du 23 octobre 1904: «An English Catholic residing
abroad would not be permitted to communicate in any Church in
communion with Rome, and Avould therefore have to be content,
where there is no English chaplain in residence, to make an
occasionnai Communion, as opportunity afforded. The present divided
State of Christendom is ansAverable for many anomalies, but the



— 184 —

individual is not responsible, and ought not to seek a remedy apart
from the communion to which he belongs. »

* Anglicans et Orthodoxes d'Orient. — Dans son récent
voyage à Constantinople, M. l'évêque de Gibraltar et S. S. le
patriarche Joachim semblent avoir échangé entre eux des sentiments
de cordiale entente. Dans une correspondance envoyée de Constantinople

au Guardian du 2 novembre 1904, on lit: «The Bishop
had the advantage of finding in Constantinople the Rev. G. Tekno-
poulos, a Greek deacon Avho has lived in England for the last five
years, and was able to act as interpreter for the Bishop. The Bishop
visited his Holiness the Greek Patriarche and many members of
the Holy Synod, and also the ex-Patriarchs, of whom the ex-
Patriarch Constantine has always been specially well-disposed towards
the English Church. He also paid a visit to the great Greek
Theological College at Halki, and promised to interest himself in
the matter of obtaining some standard English theological Avorks
for the college library. At present English theology is practically
unrepresented. There was formerly a fairly large number of English
books, but in the great earthquake of then years ago, which, Avith
the subsequent fire, did much damage to the college, the majority
were lost. The Bishop Avas present at the Ordination of Mr. Tekno-
poulos to the priesthood, Avhich took place in the chapel of the
collège at Halki. In his interview Avith the Armenian Patriarch of
Constantinople the Bishop spoke of the difficulty of Westerns scholars
in understanding the exact position of the Armenian Church owing
to their ignorance of Armenian, and expressed his sense of the
need there Avas of a compilation of authoritative theological
documents of the Armenian Church, especially those of the fifth and
sixth centuries, which might be translated and so become available
for the use of Western scholars and theologians. During his stay
he visited Robert College, the great American educational institution

which has done so much for the higher education of subjects
of the Ottoman Empire, and addressed the students. He also

inspected several of the Greek schools in the city, and at the

English High School for Girls delivered and address to the pupils.

— On lit, dans le Church Times du 28 octobre 1904, l'importante

lettre du 8 août 1892, du Patriarche Gerassimos de Jérusalem

à l'évêque Goe de Melbourne, et la lettre récente du Rev. Hughes
sur le fait d'intercommunion entre les deux Eglises. Le Rev. Hughes
s'exprime ainsi :

The Melbourne Scandai. — Some amount of interest seems to
be taken in the questions involved in the re-baptism by a Syrian
priest of children already baptized according to the Greek rites by



— 185 —

the clergy of St. Peter's, Melbourne. In the current number of
the Church Quarterly Review a writer touches upon The
Melbourne Scandal. As Avith one exception all the Greek Orthodox
Children Avere baptized by me, I may be alloAved to point out
several errors in the article in question.

The Syrians who came to Melbourne first fell under the care
of the diocesan deaconesses (not the Kilburn Sisters). It was during

their kind charge that the following letter Avas received from
the Patriarch of Jerusalem by the Bishop of Melbourne :—
From the Patriarch of Jerusalem to the Right Rev. Field Flowers

Goe, Bishop of Melbourne. Greeting in Christ the Saviour
and God.

Praised be God, the Father of our Lord Jesus Christ, and of
all mercies and consolations ; for He granted us consolation in
your praiseworthy virtues and fatherly care, proved by your
praiseworthy virtues and fatherly care, proved by your kindness to
the sons of the most Holy Orthodox Church, residing in
Melbourne.

The bearer of this letter, the. Rev. T. Dowling, English
Chaplain, having informed us that there are in Melbourne many
persons members of the Orthodox Church, Avho emigrated from Syria,
and Avho are in complete privation and Avithout ecclesiastical help,
they find comfort in a manner pleasing to God through your
evangelical care and protection.

We, therefore, as leader of those Avho are executing God's
words, beg to tender our thanks on behalf of our most Holy
Orthodox Church, the Mother of all the Churches entrusted to us
by His Divine grace.

At the same time Ave Avarmly beg you to take into your
benevolent and spiritual solicitude the above-mentioned Orthodox
strangers, and all others Avho are not umvorthy of your aid, and
to be good enough to receive them lovingly, kindly, and meekly,
according to the teaching of Christ, in order that they may not
err and fall into temptations, but that they may obtain the
inheritance of heaven.

In thanking you again on behalf of our Orthodox Christians,
we conclude in praying the Almighty to grant your beloved
Eminence long life and peace Avherever you are, and to bestow
upon you the grace of His boundless mercies with everlasting and
invincible power and strength.

Given in the Holy City of Jerusalem, this 8th day of
August, 1892. (Signed)

Gerassimos, Patriarch of Jerusalem.



— 186 —

Bishop Goe authorized the clergy of St. Peter's, Melbourne,
to minister to these Greek Orthodox. Most of the ministrations
Avere performed by myself. I can assure the writer of the article
that the action of the Arab priest, Athanasios Kautopoulos, in re-
baptizing some children already baptized by me according to the
Greek rite has been fully censured by the Patriarchs and Synods
of the East. The Committee appointed by the Holy Synod of
Athens to examine into the Melbourne scandal expressed its
disapproval of the re-baptism "with exclamation."

Athanasios has been recalled and the Archimandrite Nicandros
Bettinis has been sent from Athens to take charge of the Greek
Orthodox. At an intervieAv at which I Avas present, the
Archimandrite called at the Melhourne Chapter Plouse upon the Bishop,
and solemnly pledged his Avord that there would be no more
" rebaptisms ". Bishop Clarke thereupon gave him the right hand
of fellowship. Finally, may I correct the Avriter about the
non-recognition of a marriage performed by a priest of the English
Church between two Orthodox? I am far from my papers, but in
the presence of the Russian Consul at Melbourne, I myself married

according to the Greek rites the son of an Archangel
ecclesiastic to his bride. St. Peter's Avas attended by the majority of
the Greek Orthodox in Melbourne for the ceremonial, and I received,

through the Consulate, the thanks of the Russian authorities
for my services, and certainly never received any hint that the
marriage Avould be considered uncanonical. Much has yet to be

done, but I can assure the Avriter of the article that the labours
of Bishop Blyth and his clergy, now so happily reinforced by the
appointment of Bishop Collins in the Mediterranean, are bearing
much more fruit than he apparently is aware of.

E. S. Hughes.

* Une consécration episcopale orthodoxe. — On lit dans le

Katholik, de Berne, du 5 novembre 1904, p. 387: «In Nordamerika

gibt es nun drei Bischöfe der orthodoxen morgenländischen
Kirche. Nach der neuesten Zählung haben die betreffenden
Gemeinden gegenwärtig zusammen eine Seelenzahl von 32, 194.
Ihrer Abstammung nach gehören diese Orthodoxen etwa 12
verschiedenen Nationen an. Haupt der Gemeinschaft ist der in San
Francisco residierende Bischof Tikhon; ihm Avurde jüngst ein in
Moskau konsekrierter Bischof Innocenz als Koadjutor beigegeben ;

diese beiden haben den syrischen Archimandriten Raphael Hawa-
Aveeny in Brooklyn zum Bischof gemacht. Die Ernennung war
durch den Patriarchen Weletinus von Antiochia erfolgt. Auffällig
ist, dass auch die orthodoxe Kirche nicht streng an der kanoni-



— 187 —

sehen Vorschrift festhält, nach Avelcher eine bischöfliche Konsekration

durch drei Bischöfe zu vollziehen ist. »

* La propagande romaniste en Orient. — D'après une
source française, il serait question d'établir une ambassade turque
auprès du Vatican et une nonciature du pape à Constantinople.
L' «Altkatholisches Volksblatt», du 21 octobre dernier, s'exprime
ainsi à ce sujet (p. 343-344) : « Ein Plan dieser Art war Leo XIIL.
fügt die Nachricht hinzu, schon vor einigen Jahren von der Türkei

unter Fürsprache Deutschlands vorgelegt Avorden. Der
verstorbene Papst weigerte sich indes, ihm Folge zu geben, um nicht
Frankreich zu verletzen. Der gegemvärtige Papst zeigt sich aber

geneigter, die Eröffnungen der Türkei anzuhören, doch sei es

Avahrscheinlich, dass ein endgültiger Entschluss darüber nicht
erfolge, bevor die französische Kammer sich über die Frage de:

Trennung von Staat und Kirche ausgesprochen habe. Nur in dem
Falle, dass sie das Konkordat kündige, würde der hl. Stuhl einem
Plane näher treten, der zum Ziele habe, den Ruin des französischen

Stuhlrechtes im Orient zu besiegeln. »

* La Revue catholique des Eglises. — Cette Revue est
exclusivement ultramontaine, et, comme telle, elle n'admet pas la
discussion des doctrines romaines. Son but est donc de ne reproduire,

dans les documents ou les renseignements qu'elle publiera, que
ce qui sera conforme à ces doctrines. Cet exclusivisme, qui ne se

comprend que trop (au point de vue romain), ôte à cette Revue
tout caractère scientifique sérieux. Si nous la mentionnons, c'est

pour montrer à quelle partialité et à quelle extrémité est réduite
la théologie romaniste. Toutefois, cette Revue a su jusqu'ici se

préserver du ton grossier et des procédés injurieux dont les
écrivains ultramontains sont généralement coutumiers. Sa politesse est
certainement un de ses mérites. Signalons, dans son numéro
d'octobre 1904, un article du Rev. Lacey (anglican) sur Newman,
article qui ne contient rien de neuf, sinon i° que Newman « ne
fut jamais Anglican » fp. 441), qu'il « n'avait pas d'Anglicanisme
positif» (p. 446), et que, comme défenseur de l'Eglise anglicane,
il était à vrai dire «un traître inconscient» (p. 445); 2° que son
Essai sur le Développement est pour un grand nombre d'Anglicans

« le fondement des principes sur lesquels ils s'appuient »

(p. 439). Quelle confusion! — Signalons aussi l'article de P.

Richard, sur le Concordat de François Ier, article très ultramontain
où l'on semble insinuer que l'Eglise gallicane a été constituée et
organisée par ce Concordat (p. 447); que l'on a voulu arracher
des concessions à Rome (p. 448), tandis que c'est Rome qui a



— 188 —

cherché à accaparer le plus possible ce qui ne lui appartenait pas.
L'auteur prétend « que le Pape seul, chef de la chrétienté, a le
droit de procéder à sa propre réforme...; qu'il ne pouvait rien
accepter d'une autorité qui contredisait la sienne, et qui, par là
même, perdait tous ses droits» (p. 451). Tissu de contrevérités. —
La correspondance de Russie est dénuée de toute idée générale; ce
sont des détails d'une rare banalité. — Celle d'Angleterre est plus
banale encore. — Dans l'article bibliographique, il est dit que la
Revue a pour but de favoriser « la réunion avec Rome » (non pas
la réunion de Rome avec les autres Eglises), et de plus qu'elle
espère devenir « la Revue intégrale de la pensée et de la vie
chrétiennes » (p. 479) — Suivent des actes échangés entre la cour de
Rome et le gouvernement français au sujet des évêques Geay et
Le Nordez.

* Dœllinger attaqué par M. Turmel. — Nous connaissons
déjà les arguments de M. l'abbé Ch. Denis contre La Papauté de
Dœllinger (voir cette livraison, p. 114-121). Voici ceux que
M. l'abbé Turmel a fait valoir dans la «Revue du clergé français»,
Ier décembre 1904, p. 57-66.

Le savant critique commence par faire un excellent résumé
de la thèse de Dœllinger (p. 57-60). Puis, il essaie de la réfuter
par les considérations suivantes :

i° Selon Dœllinger, toutes les misères qui ont affligé l'Eglise,
notamment le concubinage du clergé, sont la résultante de
l'établissement de la papauté, et elles n'auraient pas eu lieu si l'Eglise
avait conservé le régime episcopal qu'elle possédait pendant les
premiers siècles. Or, dit M. Turmel, cette assertion est erronée:
car le concubinage en question existait déjà avant Grégoire VII,
qui a fondé la monarchie pontificale; un fait antérieur ne saurait
être causé par un fait postérieur. — Réponse. Dœllinger savait
très bien qu'il n'est pas besoin que l'institution de la papauté
existe pour qu'il existe des prêtres corrompus. Il n'a jamais eu
l'idée baroque d'expliquer l'origine du concubinage clérical par
l'établissement de la monarchie papale. Lui attribuer une telle
aberration, c'est dénaturer sa pensée. Dœllinger a su et nous
savons tous que les papes qui ont souillé le siège de Rome et
scandalisé l'Eglise par leur infâme conduite, depuis Formose à la fin
du IXe siècle, depuis surtout les Sergius III, les Jean X, les Jean
XI, les Jean XII, au Xe siècle, depuis Benoît IX au XIe siècle,
Jean XXIII au XVe siècle, jusqu'à Alexandre VI, etc., nous savons
tous, dis-je, que ces papes ont favorisé la corruption dans le clergé
soit séculier, soit régulier; nous savons tous que les papes, en
rendant obligatoire un célibat antinaturel, antichrétien, et qu'eux-



— 189 —

mêmes d'ailleurs ne violaient que trop souvent, peuvent et doivent
être considérés comme causes, en grande partie, du mal en question.

Et cela est d'autant plus vrai que, sans la papauté, la loi du
célibat n'aurait pas pu devenir générale, attendu que de simples
évêques n'auraient pas eu une autorité suffisante pour l'imposer et

pour dénaturer à ce point la morale chrétienne. L'accusation de

Dœllinger contre la papauté est donc fondée, dans le sens exact
où il l'a formulée.

2° M. Turmel reproche à Dœllinger de « vouloir nous faire
croire que l'excès de défiance (contre la science) est le monopole
exclusif de la papauté, et qu'une Eglise constituée sous le régime
episcopal offrirait plus de garanties de libéralisme » (p.62). Et
M. Turmel, à son tour, tombe sur les évêques qui s'érigent en
« dictateurs de la doctrine » ; et il signale en particulier la dictature
de Bossuet, qui a « fait bâillonner » les Launoi, les Richard Simon,
les Mabillon, etc. — Réponse. M. Turmel a mille fois raison de

s'élever contre les évêques dictateurs, et en particulier contre
Bossuet. Mais il a bien tort de croire que Dœllinger était partisan de

l'autoritarisme episcopal. Dœllinger a suffisamment montré son
indépendance de savant et de prêtre, lorsqu'il a rappelé son propre

archevêque à son devoir. Il est surprenant, en vérité, que des

théologiens qui, à la première admonestation de leur évêque et de
leur pape, se prosternent jusqu'à terre en signe de soumission,
osent faire à Dœllinger un pareil reproche. Jamais Dœllinger n'a
professé l'opinion que M. Turmel lui prête. Il a simplement dit
que là où il n'y a que des évêques, des évêques véritables dans
le sens de l'ancienne Eglise, donc des évêques liés à leur Eglise,
unis à leurs prêtres et à leurs fidèles, les fidèles et les prêtres ont
des garanties de liberté qu'ils peuvent faire valoir, s'ils ont toutefois

la conscience de leurs droits et le courage de les défendre.

3° M. Turmel, après ces deux attaques, est de bonne humeur,
et il lance cette troisième à Dœllinger : « Aussi ne peut-on

s'empêcher de sourire, quand on entend l'auteur de la Papauté nous
assurer que la proclamation du dogme de l'infaillibilité pontificale
est l'arrêt de mort de toute étude sérieuse dans le domaine des

sciences ecclésiastiques. Comme si, depuis vingt-cinq ans, nous
n'assistions pas à un mouvement intellectuel qui, sans avoir toute
lapuissance que désireraient ses promoteurs, n'en est pas moins
considérable! Ou comme si le niveau général de la culture ecclésiastique

avait baissé depuis le concile du Vatican » (p. 63.) —
Réponse. Oui certes, et Dieu soit béni, il existe actuellement, en

France, peut-être aussi en Allemagne, une trentaine de prêtres
studieux, instruits, qui publient des études remarquables. Mais que



— 190 —

M. Turmel me permette deux réflexions sur ce point. La première
est que trente prêtres sur les milliers qui existent en France, sont
un nombre bien minime, et qu'on ne saurait s'en prévaloir pour
affirmer que le niveau général de la culture ecclésiastique est
vraiment élevé. Les ouvrages des Houtin, des Saintyves, ne prouvent
que trop, hélas! la faiblesse des études théologiques dans les
séminaires français. Il est d'ailleurs manifeste que, depuis le concile
du Vatican, le clergé français s'est absorbé en très grande partie
dans la politique, et quelle politique! Vraiment, la mesure
d'intelligence qu'il a déployée, a été au-dessous du médiocre, et la
papauté sous Pie X est loin de la sublimité et du triomphe que les

prophètes de l'infaillibilité lui promettaient en 1870. Et dire que
ce démenti qui leur est infligé par les faits n'est qu'un premier
démenti — Une seconde réflexion m'est inspirée par la mélancolique

incidente que M. Turmel a jetée dans sa phrase, lorsqu'il a
dit que le mouvement intellectuel en question « n'a pas toute la
puissance que désireraient ses promoteurs ». Je le crois volontiers.
Mais à qui la faute N'est-ce pas aux promoteurs eux-mêmes
Faut-il appeler considérable un mouvement qui, à la première
difficulté du côté de Rome, recule? Est-il vraiment bien élevé le
niveau psychologique et moral de ces savants qui voient la vérité,
qui la disent, qui la démontrent même, et qui, lorsque Rome les
condamne, s'arrêtent, deviennent muets et semblent se rétracter?
Hélas! Dœllinger n'aA'ait que trop raison: dès qu'un homme infaillible

est là pour « bâillonner » et pour réduire au silence quiconque
le contredit, c'est bien « l'arrêt de mort de toute étude sérieuse
dans le domaine des sciences ecclésiastiques ».

40 M. Turmel prétend que Dœllinger « joue de malheur »,

quand il associe les deux derniers dogmes de la Papauté, celui de

l'immaculée-conception et celui de l'infaillibilité papale, « pour prouver

que le dogme de l'infaillibilité est en antagonisme avec l'étude
de la Tradition». M. Turmel semble triompher de ce que
l'immaculée-conception a été, d'une part, combattue par Thomas
d'Aquin, qui a été, dit-il, un infaillibiliste, et, d'autre part, soutenue

par le concile de Bàie et la Sorbonne, forteresses du gallicanisme!

«Voilà ce que Avalent les déductions et les inductions
auxquelles s'abandonne le savant professeur de Munich!» (p. 63.) —
Le savant professeur de Munich connaissait la tradition relative à

l'immaculée-conception et à l'infaillibilité papale aussi bien, je crois,
que le très savant aumônier de Rennes. Il a dit, d'une part, que
la Tradition catholique a été violée par les théologiens de la
papauté, soit lorsqu'ils ont poussé à la définition du faux dogme de

l'imaculée-conception, soit lorsqu'ils ont poussé à la définition du faux



— 191 —

dogme de l'infaillibilité papale; et certes Dœllinger a fourni les preuves
du tait de cette double violation. Ce fait, M. Turmel ne le dément

pas et ne le démentira pas. Et, d'autre part, Dœllinger a remarqué
que la façon dont l'immaculée-conception a été définie par Pie IX,
en présence des évêques témoins passifs de ce méfait, impliquait
déjà l'infaillibilité personnelle du pape; et qu'ainsi le pseudo-dogme
de l'immaculée-conception a servi de pont pour faire passer le

pseudo-dogme de l'infaillibilité papale. Rien de plus vrai que ces
faits et que la remarque de Dœllinger. Et « voilà ce que valent
les déductions et les inductions, auxquelles s'abandonne » le savant
aumônier de Rennes!

M. Turmel est plus exact, lorsqu'il fait les aveux suivants :

« D'éminents historiens catholiques reconnaissent aujourd'hui
qu'aucun des huit premiers conciles œcuméniques n'a été convoqué
par le pape, qu'aucun même n'a été confirmé par lui... J'accepte
donc, sans le discuter, l'exposé des relations de Rome avec le
reste de l'Eglise, tel que le présente Dœllinger... Dœllinger attire
surtout notre attention sur les falsifications de textes. Qu'on ait
interpolé des documents, qu'on en ait même fabriqué de toutes
pièces pour mettre en relief la puissance du siège apostolique,
c'est un fait malheureusement trop vrai, et nous ne pouvons que
déplorer de pareils procédés (p. 64)... On peut aussi tenir pour
certain que le pape Urbain IV fut mystifié par les textes du

pseudo-Cyrille, tout autant que St. Thomas, à qui il les fit
transmettre... Les Fausses Décrétales ont provoqué un accroissement de
la puissance judiciaire des papes. Soit. Mais elles-mêmes ont été

provoquées par un malaise général. C'est dans ce malaise, et non
dans les fraudes dont elles usent, qu'il faut chercher la raison
dernière de la transformation opérée par les Fausses Décrétales »

(p. 65).
M. Turmel ne prouve pas cette dernière assertion, toute

gratuite sous sa plume. A qui fera-t-il croire que le malaise dont on
souffrait en Occident, suffit pour légitimer soit les Fausses Décrétales

qu'il a provoquées, soit l'accroissement de la puissance papale
qui en est résulté? A qui fera-t-il croire que le malaise n'aurait
pas pu être guéri par le retour à la constitution primitive de

l'Eglise, et qu'au lieu de revenir à la vérité catholique, il fallait,
pour mettre fin au malaise, aggraver le premier mal par un
second et se servir de falsifications comme remèdes! A qui le savant
adversaire de Dœllinger fera-t-il croire que les papes, en se croyant
seuls capables de guérir le «malaise», 1' «anarchie», le «gâchis»
des élections pontificales par la suppression même du régime électif,

ont ipso facto légitimé cette suppression A qui fera-t-il croire



— 192 —

que c'était là soumettre la force au droit? N'est-ce pas, au
contraire, sanctionner purement et simplement le fait accompli? N'est-ce
pas légitimer la violence sous le prétexte fallacieux qu'elle est
nécessaire? N'est-ce pas mettre sur le même rang les papes et les

tyrans ambitieux qui ont confisqué les pouvoirs de la nation et
qui se les ont adjugés à eux-mêmes comme s'ils leur étaient dus?
N'est-ce pas faire gloire à la papauté de son crime même, du fait
d'avoir dérobé aux évêques, aux prêtres, aux fidèles, en un mot à

l'Eglise, les droits mêmes de l'Eglise? Voir un acte de la Providence

dans un acte aussi criminel, n'est-ce pas le comble de
l'immoralité? Et voilà ce que valent les déductions et les inductions
de M. Turmel!

Enfin, il faut que la cause soutenue par M. Turmel soit bien
mauvaise, pour qu'il essaie de la défendre par des considérations
comme celles-ci, que nos lecteurs sauront apprécier à leur juste
valeur : « Qu'importe que l'ambition ait trouvé son compte à cet
épanouissement du pouvoir pontifical? Qu'importe que des ouvriers
maladroits aient cru devoir employer la fraude à son service?
Ce sont là des misères inséparables de toute œuvre terrestre.
On se tromperait si l'on voulait mettre les papes à l'abri des
passions qui agitent le reste des hommes. Mais l'on se tromperait plus
lourdement si l'on prétendait que le jeu des passions suffit à

expliquer la papauté. Voiià ce que Dœllinger n'a pas compris!... Et
c'est pour cela que son livre, malgré la prodigieuse érudition qui
s'y étale, ne peut être considéré comme une histoire de la
papauté » (p. 66).

Pour satisfaire M. Turmel, disons que le livre de Dœllinger
n'est pas une histoire de la papauté, mais l'exécution même de la
papauté. M. Turmel n'a-t-il pas avoué (p. 60) que c'est un <

implacable réquisitoire? » Il suffit. E. M.

->-<&>-<=-

Le Directeur-Gérant : Prof. Dr E. Michaud

Berne. — Imprimerie Stämpfli & ClE.



Verlag von O, A. Schwetschke und Sohn, Berlin W. 35.

Bischof von Anzer
die Berliner amtliche Politik und die evangelische Mission.

Von

Friedrich Nippold.
Preis Mk. 1. 80.

Römische Taktik
in den Vereinigten Staaten.

Von

Karl Knortz,
Evansville, Indiana.

Preis Mk. 1.50.

Beitrage zur Reformationsgeschichte.

Bibliographia Brentiana.
Bibliographisches Verzeichnis der gedruckten
und ungedruckten Schriften und Briefe des

Beformators Johannes Brenz, fr Nebst
einem Verzeichnis der Literatur über Brenz,
kurzen Erläuterungen und ungedruckten Akten.

Mit Unterstützung der Württembergischen
Kommission für Landesgesehichte

bearbeitet von

Lie. Dr. W. Köhler,
Privatdozenten an der Universität Giessen.



Verlag von 0. A, Schwetschke und Sohn, Berlin W, 35.

Lie. Friedr. Reinh. Lipsius:

Kritik der theologischen Erkenntnis.
Preis Mk. 5. 50.

Dr. Emil Ott:

Die Religionsphilosophie Hegels,
in ihrer Genesis dargestellt und in ihrer Bedeutung für die

Gegenwart gewürdigt.
Preis Mk. 3. —.

D. Georg Graue:

Selbstbewusstsein und Willensfreiheit,
die Grundvoraussetzungen der christlichen Lebensanschauung

mit besonderer Berücksichtigung ihrer modernen
Bestreitung geprüft und dargestellt.

Preis Mk. 3. 20.

Dr. Karl Heim:

Das Weltbild der Zukunft.
Eine Auseinandersetzung zwischen Philosophie, Naturwissen¬

schaft und Theologie.
Preis Mk. 4. —. gebunden Mk. 5. —.

Professor Goswin Uphues:

Religiöse Vorträge.
Preis Mk. 1. 80, kartonniert Mk. 2. 40.

Professor Dr. J. Kohl er:

Der Geist des Christentums.
Preis Mk. 1. 20.

Professor D. A. Dorner:

Grundprobleme der Religionsphilosophie.
V o r t r ä g e. Preis Mk. 3. 20.


	Chronique

