Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)
Heft: 49
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

e {6 =

CHRONIQUE

THEOLOGIQUE ET ECCLESIASTIQUE.

* La Transfiguration et la Parousie du Christ. — A l'article
publié¢ dans le « Catholique National» du 3 décembre 1904 (p.97),
sous ce titre : « J.-C. et la fin du monde», ajoutons ce qui suit:

Le fait de la transfiguration du Christ sur le Thabor en pré-
sence de Pierre, Jacques et Jean, a été la figure de la future pa-
rousie du Christ, lorsqu’il viendra pour juger !'humanité. Pour
s’en convaincre, il suffit de lire le récit de la transfiguration, et de
I'expliquer par les prophéties messianiques d’Ezéchiel, d’Isaie, de
Daniel, du Psalmiste, du livre d’Enoch, etc. M. P. Camuset, qui a
fait ce rapprochement avec une grande clarté dans la Revue du
clevgé jfrancais (du 15 novembre, p. 3584-500), s'exprime ainsi
(p. 591-396):

« Le Messie est dans la scheschina (nuée, trone, gloirej; son
extérieur est celui méme de Dieu. Il paraitra avec ces deux carac-
téristiques, au jour du jugement. Tant au’on n'aura pas assisté a
cette scéne finale, on pourra crozre que Jésus est le Messie, on ne
le verra pas. Cependant Pierre vient de confesser cette messianité,
et pour récompenser en méme temps que pour fortifier sa foi et
celle des autres apotres a I'approche de graves événements, Jésus se
détermine a leur montrer cette dignité messianique, qu’ils reconnais-
saient sans l'avoir vue. Il le fait par la Zransfiguration, qui suit immé-
diatement dans les synoptiques. 7elleestl'exégése uniforme de tous les
commentatenrs. NMais comment pourra-t-il fournir cette preuve de sa
dignité, sinon en apparaissant dans la scheschina et sous la forme
¢blouissante qui l'assimile 4 Dieu? Toute autre manic¢re est insuf-
fisante. Celle-ci est nécessaire et compléte. Elle satisfait I'esprit des
apotres en leur montrant leur Maitre revetu des deux caractéris-
tiques que la tradition attribue au Messie. Mais en méme temps
que le Seigneur les gratifie de cette vision, il fait pour eux d’une
maniere privée ce qui doit étre fait pour tous, d’'une maniere pu-
blique, au jour du jugement. Il leur donne une vue anticipée de
ce qui doit paraitre seulement au dernier jour. Il est donc dansla



— 165 —

stricte vérité quand il leur déclare, la veille de ce grand événe-
ment: ¢ Quelques-uns de vous ne mourront pas, qu'ils n’aient vu
le Fils de 'homme venu dans son régne.» Si en effet les apoétres
voient Jésus dans la scheschina, s'ils le voient avec les caractéristi-
ques messianiques du Juge du monde, ils auront vu, bien des siécles
d’avance, un spectacle réservé au dernier jour: celui du Fils de
I’homme venant prendre possession de son régne, exercer sa royauté
dans son appareil royal. Au jour de la Transfiguration, la scheschina
a-t-elle apparu? Jésus y prenait-il place d’honneur? Portait-il en lui
les aspects traditionnels du Messie, ceux mémes de Dieu? Oui. ¢ Ce
n’est pas, dit St. Pierre (II Ep., I, 16), en suivant des fables habile-
ment congues que nous avons fait connaitre la puissance et la parousie
de N. S. J.-C., mais c’est comme ayant vu sa majesté de nos propres
yeux. Car il a requ de Dieu le Pére gloire et honneur, lorsque de
Péclatante gloire une voix se fit entendre qui disait: Celui-ci est
mon Fils bien-aimé... Et nous avons entendu cette voix venant du
ciel, lorsque nous étions avec lui sur la sainte montagne. »

Ce texte de la II® Epitre de St. Pierre est la claire explication
de la transfiguration du Christ, comme réalisation de la promesse
faite six jours auparavant: Quelques-uns de vous ne mourront pas
qu’ils n’aient vu le régne de Dieu venant (weporowe) avec puis-
sance (&v dovaus).

Et M. P. Camuset termine ainsi: «l.a thése présente fortifie
celle que nous avons déja publiée sur le texte: Cette génération
ne passera pas... (Revue du clergé francais, 15 janvier 1904). On
voit ainsi que les passages allégués nagueére pour prouver lz pro-
xzmeté de la Parousie dans Pesprit du Christ #'ont pas la valeur
qu’on voulait leur attribuer. Mais il faut aller plus loin et affirmer
que le Seigneur regardait la parousie comme assez éloignée, En
signifiant que quelques-uns ne mourraient pas sans avoir vu #ne
zmage de la Parousie, il montre clairement qu’ils mourront avant
d’avoir vu la Parousie elle-meme dans sa réalité historique. » — L’im-
portance de cette interprétation n’échappera certainement a per-
sonne. '

* Encore la crise doctrinale dans I’Eglise catholique-romaine
de France. — Au congres ancien-catholique d’Olten, il a été fait
mention de cette crise, avec indication de quelques faits et de
quelques documents a 1'appui (Voir la Revue, octobre 1904, p. 691-
716). Comme les découvertes a faire dans I’histoire de la théologie
et 'histoire de I'Eglise, sont trés nombreuses, il est probable que
cette crise durera longtemps encore. Elle ne pourrait cesser que si
Rome en rendait impossible la publication, ce qui, espérons-le,
n'arrivera pas: car si une partie du clergé romaniste, absorbée



— 166 —

aujourd’hui par la politique et par ce qu'on appelle «les ceuvres »,
se dispense de tout travail intellectuel et scientifique, il est, d’autre
part, une minorité curieuse, qui veut savoir, qui travaille, et qui
éprouvera toujours le besoin de mettre en lumiére sinon toutes ses
trouvailles, du moins une partie. Dans les trois mois qui viennent
de s’écouler, cette minorité laborieuse a publié¢ des études fort im-
portantes. Le défaut de place ne nous permet pas de les analyser
aussi completement que nous le voudrions, encore moins d’en
faire ressortir soit la justesse, soit l'inexactitude. Notre but dans
cette chronique, ou la rubrique susdite paraitra sans doute souvent,
n'est donc ni d’approuver, ni de réfuter, mais simplement de faire
connaitre. La gravité des aveux, l'importance des textes et des
faits, ressortiront d’elles-mémes.

— Sur les évangiles synoptiques. — Se référant particuliere-
ment a I’étude de M. Loisy sur la composition de l'évangile de
Marc, un «Professeur de grand séminaire » (qui ne se nomme pas)
a publié, dans les Annales de philosophie chrétienne (octobre 1904),
un article intitulé: <« La valeur historique des synoptiques.» En
voicl quelques passages:

P. 40-41: «La Critique a définitivement renoncé, ce semble,
a reconnaitre une valeur historique aux ¢ Récits de l'enfances». A
la suite des Allemands, on groupe sous ce titre un certain nom-
bre de narrations: « L’histoire de Zacharie», Luc 1, 5-22; «!’An-
nonciation de l'ange», 7bzd., 26-38; «la visite de Marie a sa
cousine Elisabeth », Z6:d., 39-56; <les circonstances qui accompa-
gnent la naissance de J.-B.», 7b7d., 57-80: <la naissance de Jésus
dans la créche»; «l'apparition de I'ange aux bergers et la visite
des bergers a la créches, Zbzd., 11, 7-20; «la visite des mages a la
méme creche», Matth. 1I, 1-121). Ce groupe de récits serait a
¢liminer de la trame de l'histoire, comme n’offrant pas des garan-
ties sérieuses. Si l'on prend i leur égard une attitude défiante, ce
n'est pas parce qu’ils supposent des miracles ou des faits extra-
ordinaires... On est conduit a4 cette conclusion par des inductions
et des raisons d’ordre exclusivement critique. Pourvu qu'on lise ces
récits avec attention, on ne tarde pas a s'apercevoir que, par leur
facture interne, par leur structure organique, ils ne sont aucune-
ment dans le ton de la Synopse. L’on sent presque spontanément
qu'on a affaire & une soudure, a une branche greffée sur un tronc
étranger; ce sont comme des fragments adventices au corps pri-
mitif de la rédaction. Dés lors ne portent-ils pas la marque d’une
interpolation postérieure? D’ou viennent-ils, et par quel intervalle

1) Certains critiques rangent dans la méme classe la Fuite en Egypte et le
Massacre des innocents, Matth, II, 13-23.



— 167 —

de temps sont-ils séparés du texte primitif? La critique n'est pas
encore en état de le dire. La voie est ouverte aux hypotheses,
mais le mot de l'énigme nous fait présentement défaut. Il est sur
que les rédacteurs de la Synopse n’avaient pas été témoins ocu-
laires des faits racontés dans les ¢« Récits de l'enfance ...

P. 42-43: «La finale de St. Marc, XVI, 10-20, a le méme
sort aux yeux de la Critique. Ce fragment constitue pour elle une
addition postérieure. Il n’y a d’ailleurs la rien d’étonnant, ni méme
de bien choquant pour les idées traditionnelles; car on sait que
cette péricope manque dans les meilleurs manuscrits, et que la
plupart des Peres, a I'exception d’Irénée, l'ignorent... Il suffit, au
surplus, d’examiner la nature des faits racontés dans ce fragment
pour se convaincre qu’ils sont une addition postérieure...»

P. 44-45: Autres soudures et interpolations dans l'évangile de
Marec.

Bref, tout cet article est extrémement grave.

— Contre la papauté ultramontaine. — Dans une étude trés
curieuse et trés documentée, intitulée: « Le sénat ecclésiastique de
Rome » et publiée dans les Annales de philosophie chrétienne (no-
vembre 1904), M. 'abbé de Meissas s’est exprimé ainsi:

P. 136-137: ¢« Rien n’est plus obscur que lhistoire de l'église
de Rome avant Constantin. Pas d’archives; pas de chroniques?).
Sous Damase (366-384), cette église ne connaissait méme pas ses
martyrs. Et, pour comble de malheur, en 'absence de documents
sincéres, les apocryphes foisonnaient. On connait environ une cen-
taine de ces apocryphes, rien que pour le premier siécle... Le ca-
talogue de Libere correspond aux idées que I'Eglise romaine avait
de ses antécédents erz 354. Or ce catalogue est l'ccuvre d'un
homme qui connait la succession des consuls et celle des empe-
reurs, et qui y raccroche comme il peut celle des papes, sur les-
quels il est beaucoup moins renseigné.» Suivent les dates de ce
catalogue sur l'arrivée de Pierre 3 Rome, sur Lin, Clément, Clet,
Anaclet. M. de Meissas ajoute: « Sans aller plus loin, l’évidente
Jausseté des dates, l'incertitude des noms et de leur ordre, la dis-
cordance avec les autres listes pontificales, accusent assez le man-
que d’'informations certaines. »

P. 138-139: «St. Jérome, avec une rigueur de logique irrépro-
chable, établit que Zoutes les églises étaient primitivement gouvernées
par une collectivité de personnages, qu'on appelait soit presbytres,
soit épiscopes, presbytre étant le nom d'age, épiscope le nom d’'of fice

1) La premiére entreprise d’une histoire des évéques de Rome date de 514.
Elle fut faite pour soutenir Symmaque contre la compétition de Laurent. V, le
Liber pontificalis de Duchesne, p, 213.



— 168 —

ou de dignité. Comme il voit de son temps un épiscope unique,
élevé au-dessus de ses collegues primitifs, ayant autorité sur eux
et chargé a leur exclusion de faire les ordinations?!); comme d’au-
tre part le passé ecclésiastique est pour lui, comme pour tous ses
contemporains, enveloppé de telles ténébres qu’il ne peut constater
nulle part ni quand, ni comment s’est faite la transition entre deux
régimes si différents, il conjecture que ¢« peu 4 peus, — ¢ dans la
suite », le danger des schismes amenés par les rivalités entre chefs
égaux, a déterminé la concentration de l'autorité supérieure dans
les mains d’un seul, auquel le nom d’épiscope fut réservé?).

Le Nouveau Testament, si bien interprété par St. Jérome, nous
apprend donc que primitivement il existait dans chaque église un
sénat (corps d’épiscopes ou presbytres) chargé de son gouverne-
ment. Mais qu’est devenu ce sénat, a mesure que l'épiscopat uni-
nominal a été établir A-t-1] subsisté a c6té de 1’évéque, au moins
dans certaines églises, notamment dans celle de Rome:? A-t-il gardé
son autorité propre: L.a mention de la lettre a Paula nous porterait a
penser que JérOme le croyait. Malheureusement elle manque de pré-
cision; et c’est ailleurs qu'il faut chercher plus de lumiére sur ces
questions.

P. 140-141. A propos de «lépitre de ['Eglise de Rome a
I’Eglise de Corinthe », épitre souvent attribuée a Clément, M. de
Meissas dit de ce dernier: « S’il a jamais occupé la chaire épisco-
pale de Rome...». C’est donc douteux a ses yeux. — « Quoi qu’il
en soit, I'épitre nous apprend: 1° Que les apdtres ont établi eux-
mémes leurs premiers prosélytes épiscopes et diacres des futurs
fideles; en quoi elle confirme l'existence primitive de ce clergé a
deux degrés seulement, et de cet épiscopat plural, déja attestés
par sept textes du Nouveau Testament, et par la Didaché. 2° Que
cette organisation est encore celle de l'église de Corinthe. Et
comme, parmi les remontrances des Romains aux Corinthiens, au-
cune observation n’est faite sur ce point, on peut ajouter, a titre
de grande probabilité, que la méme organisation subsiste partout,
notamment a2 Rome. 3° Que le nom de presbytre est déja en usage

') II dit dans sa lettre & Océanus: «Que fait donc I’évéque, excepté l'ordina-
tion, que ne fasse le prétre? » On peut en conclure que de son temps les évéques
ne s’étaient encore réservé, ni la confirmation, ni les consécrations, hénédictions, etc.,
qui par lg suite ont aggravé la distance entre eux et les prétres.

%) St. Jéréme proclame d’ailleurs P’égalité de tous les évéques. «Partout ou il
y a un évéque, soit 2 Rome, soit & Eugubium, soit & Constantinople, soit & Rhé-
gium, soit & Alexandrie, soit 4 Tanis, il a le méme droit (meritum), et le méme
sacerdoce » (Lettre & Océanus). Il veut que tous «reconnaissent dans la coutume,
plutét que dans une disposition du Seigneur, l'origine de leur supériorité sur les
prétres» (Comment. sur I'Epitre & Tite).



169 —

a Corinthe, avec un sens distinct de celui d’épiscope. Seulement il
ne parait désigner que des notables, jouissant d’une autorité mo-
rale, mais sans fonctions, parmi lesquels se recrutent les épiscopes;
en sorte que ceux-ci ne sont que des presbytres constitués en
charge, et investis de l'administration. Il est question aussi &’/zgou-
meénes (conducteurs); mais ce terme ne parait désigner que les
épiscopes. En tout cas l'un et l'autre sont au pluriel; et de toute
facon nous trouvons encore a la téte de I'Eglise un véritable sénat
ecclésiastique. »

P. 149. A propos de la condamnation d’Origéne a Rome,
vers 231: ¢ L’idée que les Philosophumena donnent du sénat ecclé-
siastique romain est celle d’'un corps tres puissant, héritier de l'au-
torit¢ des apotres, gardien de I'Eglise, juge de la doctrine, chargé
d’en instruire tous les peuples. Ce corps agit en vertu de sa propre
autorité. Non seulement il n’est pas soumis au pape; mais on le
voit en lutte ouverte avec lui. Il porte en conséquence des arréts
qui lui sont propres. >

Bref, dans toutes les Eglises, méme dans celle de Rome, un
sénat ecclésiastique aurait existé a co6té de 'évéque; 1'évéque n’au-
rait été que l'un des presbytres, membres de ce sénat; puis, aprés
Constantin, cet épiscopat plural aurait peu a peu disparu pour
faire place & 1'épiscopat monarchique. Ainsi s'expliqueraient aisé-
ment plusieurs détails de l'histoire des papes Zéphyrin et Calliste,
de 202 a 222, de Caius et d'Hippolyte, etc.

C’est aussi M. de Meissas qui signale «1'z//usion » de ceux qui,
a propos du christianisme actuel (qui n’est qu’un christianisme
évolué) «ne défendent en réalité qu'un état de choses, une orga-
nisation, guz ne vient aucunement du Christ ni des apdtres», tout
en prétendant « défendre ce que ceux-ci ont fondé ». Faire cette
démonstration, ce sera, selon M. de Meissas (p.228), «rendre
grand service a I'Eglise et a 'humanité ».

— Conire les néo-scolastiques. — A propos du volume du
chanoine Lamine sur les quatre éléments, M. I’abbé Charles Denis
s'exprime ainsi (Annales, ibid., p. 226-227): « Depuis la Révolution,
tous les efforts des néo-scolastiques n’ont abouti qu’a une solution
€quivoque, incomplete et surtout stérile. Elle a consisté a montrer
que l'accord de la physique et de la chimie modernes existe, moyen-
nant certaines retouches, avec la physique de St. Thomas et d’Albert
le Grand. On ne voit pas bien ol meéne une pareille constatation.
J’aime mieux la conclusion loyale de M. Lamine: « Nous pensons,
dit-il, que I’hypothése des quatre éléments, avec les principes philoso-
phaques gu'elle comprend, doit étre rangée parmi ces choses qui, selon
le mot de Léon XIII, ne s’accordent pas avec les enseignements



— 170 —

certains de notre temps.» p. 19I. Le malheur est que si la philo-
sophie catholique, je veux dire celle des manuels, est en dissidence
sur le terrain de la physique avec notre temps, elle 'est plus encore
dans les domaines de la psychologie et de la sociologie! Et alors quel
avenir attend une doctrine que rien ne rattache plus aux ¢ enseigne-
ments certains de notre temps » ?

— Contre les jésustes. — N. Ch. Denis, aprés avoir reprocheé
au P. Bouvier, jésuite, et «aux siens», d'avoir la prétention «de
nous dire ce que nous ne savons pas », il afirme nettement avec M. Ch.
Bota et M. Léon Chane que, si les catholiques (romains) ont perdu la
bataille, c’est parce qu'on a semé la division parmi eux. Et qui a
causé cette division: l.a réponse est facile a deviner. Voici les pro-
pres paroles de l'auteur: «Tant qu’on cherchera des causes épar-
pillées, secondaires, on n’expliquera pas la constance du principe
de désunion, la durée de la mésintelligence, et la cause visiblement
uniforme et toujours identique de nos impuissances. J'attends avec
impatience celui qui nous dira cela: je lui souhaite 1'éloquence
émue de M. Naudet, la sincérité de M. Chane et la clarté métho-
dique de M. Bota, mais avec quelque chose en plus, quoi? l'ironie
cinglante de Pascal... (p. 2235)»

Lire aussi les franches attaques du méme auteur contre La
Crozx (p. 220-221.)

— Contre les théories thomistes cucharistiques. —- M. le DT Koch,
que les lecteurs de la « Revue» connaissent déja, n'hésite pas a
expliquer «le probléme eucharistique » dans un sens opposé a celui
de lécole thomiste, et a donner la préférence aux explications
scotistes, qui tendent a remplacer le substantialisme matérialiste
par le «moralisme », c'est-a-dire par le spiritualisme de l'ancienne
Eglise. Citons quelques passages de cette trés intéressante étude:

<« On ne peut pas parler d’'une descente du corps du Christ
du ciel sur lautel; le Christ ne perd pas sa présence au ciel, son
ubi céleste, comme dit Duns Scot; il n’acquiert non plus aucun
nouvel bz, aucune présence locale sur lautel.. Il n'y a pas de
contact du Christ avec l'hostie, et les parties du corps du Christ
ne correspondent pas a des parties déterminées de I'hostie, dans
leur situation... L.e corps du Christ n’est pas présent dans I’eucha-
ristie ut in loco» (Annales, n. cité, p. 172) — «La plupart des
propositions citées de Scot furent répétées dans la suite non seule-
ment par les Scotistes, mais par d'autres théologiens considérables,
comme Aureolus, Durand, d'Ailly, etc.» (p. 173). — «Iln’y a pas
de lien physique entre le Christ et I'hostie, l'union du Christ avec
I'hostie est donc produite par la volonté divine. Le Christ est uni
aux especes parce que Dieu le veut. Le Christ est présent dans



171

I'hostie parce qu'il veut y étre (volonté de Dieu et volonté du
Christ dans le langage des théologiens précités sont des termes
équivalents, en sorte que l'un peut remplacer l'autre). Ainsi nous
arriverions par un développement logique de la doctrine scotis e
a comparer 'union entre le Christ et I'hostie 2 ['union qui existe
entre le roi et son ambassadeur. Le roi n’est pas uni a son am-
bassadeur physiquement, mais moralement, en tant qu’il zexz s’iden-
tifier avec lui par la délégation qu’il lui transmet... A la délégation
correspondrait, dans le sacrement, la consécration comme expres-
sion de la wolonté du Christ par laquelle il veut s’identifier mora-
lement avec l'hostie... Donc le Christ ne serait pas uni avec ’hos-
tie naturaliter, mais solum voluntate» (p. 174-175). —— <« Sil'on veut
caractériser d’'un mot la théologie des thomistes, on peut l'appeler
une physique religzeuse... 1D’apres les scotistes, 'Homme-]Jésus a sa
propre existence comme tout autre homme» (p. 176-177)... Cette
espece de dévotion qui cherche la religion dans le domaine phy-
sique (thomiste), nous parait étre d’un degré inférieur et encore
grossiére » (p. 178). — «Comme tous les effets de la sainte com-
munion appartiennent a 'ordre moral, il est bien clair qu’ils ne
supposent pas une union physique avec le Christ; il n'y a pas a
s'arréter davantage ici, Les théologiens mentionnent encore une
union du Christ avec le corps du communiant et ils en attendent
des effets extraordinaires: on parle d’'une domination des appétits
sensibles, d’un apaisement du sang ou des nerfs comme résultats
de la communion; on parle d’une disposition du corps a la résur-
rection glorieuse: quelques théologiens nous assurent méme avec
Contenson que le corps recoit par la communion une qualité du-
rable qui serait en lui le germe de la résurrection glorieuse: tout
cela peut étre exact, nous ne nous en occuperons pas. Peut-étre
les physiologistes de l'avenir, pourvus d'instruments plus sensibles
que les notres, viendront-ils en aide aux théologiens dans l'examen
de ces phénomeénes physiologiques. Mais tous ces événements
accomplis dans le corps ne sont que des effets de ['union eucha-
ristique, ils ne sont pas cette union méme. Il ne viendra a lidée
de personne de considérer ces effets comme des suites naturelles
d'une union physigque avec le Christs» (p. 183-184). — Bref, con-
clut M. le Dr Koch, «<nous pensons que I'hypothése d’une union
morale du Christ avec 'hostie répond a cette double exigence de
Pentendement mieux que I'hypothése d’une union physique. »

* L’abbé Hemmer et le cardinal Mathieu. — Le cardinal
Mathieu a émis, dans son volume sur Le Concordat de rSor, des
jugements inexacts, que M. l'abbé Hemmer a relevés dans la
« Revue d'histoire et de littérature religieuses», juillet 1904, p. 360-



— 172 —

361). M. H. remarque d’abord que le volume du cardinal <ne
dispense pas de recourir aux publications antérieuress, et cela,
parce que S.E. s’en est tenue «a une esquisse r@pide des négocia-
tions relatives au seul concordats. Il lui reproche son optimisme
sur plusieurs points; il lui reproche aussi d’avoir dit qu’il n’y avait
« presque plus» de prétres en France, lorsqu’il y en avait 28,000,
dont 6000 constitutionnels; il lui reproche également des dévelop-
pements « oratoires» et des «morceaux » qui détonnent dans un
livre. Puis il ajoute: « L.’Eglise n’'impose pas seulement des dogmes
et une reégle morale, elle zmpose aussi souvent et uniformément les
allures, les méthodes particuliéres de gouvernement que luz viennent
de son passé, du passé politique des peuples avec lesquels frop
longtemps elle s’est identifiée, et cela explique en grande partie /es
préventions qu’clle inspive. « L’inquisition, dit le cardinal, la con-
damnation de GGalilée, la révocation de I'Edit de Nantes ne sont
que des prétextes dont on l'accable. Est-ce qu'on reproche a nos
magistrats la torture qu'infligeaient leurs prédécesseurs et 4 nos
soldats les exceés de la guerre de Trente ans?» Clest que ni les
magistrats ni les soldats francais ne maintiennent aujourd’hui les
principes de droit pénal ou de droit public sur lesquels se fon-
daient 'usage de la torture comme moyen d’instruction criminelle
ou certaines barbaries entre belligérants. Si I'Eglise désavouast nei-
lement et proscrivait de sa théologie officielle et de son droit ecclé-
siastique les principes d'intolévance civile qui, a V'occasion, permet-
traient de renouveler l'antique appareil de linquisition ou le
bannissement contre les hérétiques, peu de personnes songeraient
aujourd’hui a lui reprocher des actes qu’on mettrait, aussi bien que
la torture infligée jadis par nos magistrats, uniquement sur le compte
d’un état social déterminé. »

Remarquons, de plus, que la legon infligée par M. H. au car-
dinal pourrait étre beaucoup plus sévére: car la papauté n’a-t-elle
pas été elle-méme, en trés grande partie, la cause du triste éiat
soczal dans lequel de telles iniquités ont pu étre perpétrées? Loin
de répandre le christianisme et de civiliser la société, la papauté
s'est apppliquée a exploiter a son profit les erreurs et les vices
qu’elle aurait di et pu entraver. L’excuse présentée par M. H. n'en
est donc pas une.

* Un aveu sur le XVII® siécle. — M. Jules Croulbois écrit
dans la ¢Revue d’histoire et de littérature religieuses » (septembre
1904, p. 401): <« L’histoire religieuse du XVII® siécle est loiz de
nous étre connue. Trop d’zmtéréts plus ou moins respectables, trop
de passions en ont jusqu'a présent dissimulé ou troublé les sources...
Nous n’avons pas encore une histoire du Jansénisme et nous ne



faisons que découvrir l'existence de la Compagnie du Saint-Sacre-
ment... On peut voir dans Sainte-Beuve (Porz-Royal) et dans M. Fuzet
(Les Fansénistes du XVII® siécle) comment, deux siecles apres
Arnaud et Saint-Cyran, le parti pris pour et contre a faussé la
critique. »

Cet aveu honore son auteur. Espérons qu’un jour une histoire
de la théologie et des mouvements religieux, aux XVII® et XVIII®
siecles, sera écrite dans un esprit impartial. Nous appelons sur ce
point l'attention de nos amis de Hollande. Ne serait-ce pas le mo-
ment d’utiliser les précieux trésors qu’ils possedent dans leurs biblio-
théques et leurs archives?

* Autres aveux. -— M. Paul Lejay a publié, dans la < Revue
d’histoire et de littérature religieuses » (juillet-aolit 19o4), plusieurs
remarques judicieuses qui, sous la plume d'un catholique-romain,
sont de précieux aveux. D’abord, il concede, a l'occasion de la
Geschichte der altkivchlichen Litteratur de Bardenhewer, que tous
les historiens du christianisme ont subi jusqu'ici une influence spé-
ciale et de parti. « Avec la meilleure volonté du monde et la plus
réelle sincérité, dit-il, chacun penche du coté de ses préjugés, de
sa foi ou de son systéme. On écrit beaucoup d’« histoires», on
recueille beaucoup de matériaux. Il n’y a pas d’historien» (p. 380).
— Dans la Patrologie, du méme auteur, M. Lejay trouve insuffi-
sante la place accordée a la littérature hérétique. «M. B., dit-il, se
défend par diverses raisons. L’une est bien mauvaise. Les écrits
hérétiques ne nous sont connus le plus souvent que par des frag-
ments ou par leurs réfutations. Raison de plus pour étre minutieux
et ne rien laisser échapper de ces données qui peuvent mettre sur
la voie des hypotheéses et des identifications. Les catholiques, qui
ont détruit les ceuvres des hérétiques, devraient bien, aprés un si
long temps, avoir un peu de pitié de ce qui en a échappé. Enfin,
I'intelligence des Péres orthodoxes ne gagne pas a manquer des
lumieres qui viennent des écrits réfutés. Il ne peut étre dans les
intentions de M. B. de passer pour craindre que la lutte contre
I'hérésie soit placée dans un jour trop vif. Il aime A faire briller
les contradictions ou plutét les conclusions diverses et successives
d’un Harnack. Ce sont cependant les alternatives ou passe 'esprit
qui cherche et ol la science s'élabore. Ne pourrait-on pas trouver
ausst des variations d'un Pere a l'autre, ou, dans la longue et
féconde existence d’'un méme Peére, d'un ouvrage a l'autre?! Ne
trouverait-on pas, dans plus d’un ancien écrit, des propositions mal
sonnantes a l'oreille d'un théologien postérieur: Un écrivain catho-
lique a écrit, sur la Patrologze, des articles dont bien des points
valent encore contre le grand ouvrage. Il commengait ainsi: « Dans



-z T =

’exposé des doctrines, B. est parfois plus préoccupé de cacker la
vérité que de la faire connaitre» (Revue d’hist. et de litt. rel., V,
1600, p. §53)- .

M. Lejay proclame toutefois I'utilit¢é de l'ouvrage de B. Pour-
quoi? «Nous avons eu, depuis quarante ans, dit-il, beaucoup a
apprendre des protestants allemands et d’eux presque seuls. Il est
utile a la république des lettres d’avoir la contrepartie. Audiatur
et altera pars» (p. 383).

Plus loin, critiquant le premier volume de 'Hzstorre de la
théologee positive de M. Turmel, il constate que, d’aprés M. Tur-
mel, les textes scripturaires sur lesquels les papes se sont fondés
pour établir leur primauté, étaient entendus, dans 'Eglise primi-
tive, de I'Eglise ou des évéques par les Peres; que ceux-ci tiraient
de I'Evangile les enseignements les plus appropriés aux besoins
du peuple a qui ils s’adressaient; or le droit des évéques a gou-
verner les Eglises, le droit de I'Eglise a remettre les péchés, étaient
pour les fidéles des sujets d’instruction beaucoup plus pratiques
que la primauté du pape. A quoi M. Lejay ajoute (p. 398): « Si
cette explication est acceptée, il reste que la primauté n’était alors
un sujet de préoccupation pour personne.» — Intellzgent: pauca.

M. Lejay juge ainsi la maniere dont on pratique le respect de
lautorité dans son Eglise: « Dans notre temps, les laiques pieux
et les prétres s’en remettent & lautorité pour le détail dc leurs
croyances. (’est une jforme de lindifférence relegicuse. 11 appartient
a d'autres de dire si elle est louable ou si elle doit étre combattue.»
— Que de réserve et de prudence!

Et encore. A propos d'une exagération du <«bon Sacys,
M. Lejay ajoute (p. 400): « Mais il faut quelquefois exagérer. Dans
un livre d’enseignement surtout et a une époque qui n'a ni le
golt ni la patience du détail, gardons-nous de la crasse de lauio-
mobilisme et de la théologie. C'est une réconciliation a laquelle il
nous est znferdst de travailler. »

Oh! si les hommes qui savent pouvaient parler!.. Mais, au
fait, pourquoi n'ont-ils pas le courage de parler?

* Le critérium catholique et I’Appel aux six premiers sie-
cles. — Ceux des anglicans qui se rattachent a la tendance catho-
lique (non romaine) admettent en principe la maxime de 'ancienne
Eglise: «Cela est catholique qui a €té cru partout, toujours et par
tous.» Mais comme tres peu de théologiens la mettent en pratique
dans les discussions théologiques, ou il s'agirait cependant de con-
naifre avant tout ce que I'Eglise a universellement et constamment
enseigné comme étant de foi; comme cette facon de procéder
n’aboutit qu'a des affirmations individuelles, souvent trés arbitraires.



et méme erronées, suivies de dénégations non moins arbitraires;
comme les débats ainsi engagés peuvent se perpétuer sans issue et
sans conclusion, des théologiens avisés ont pensé qu'il serait utile
de circonscrire le champ des recherches et de faire la lumiére en
précisant les documents des six premiers siécles de I'Eglise chré-
tienne. C'est a cette intention, croyons-nous, que MM. les chanoines
Meyrick et Wace ont publié leur Appeal to the first six centuries.
— Pourquoi six, et non pas cing, ou sept, ou huit? Les anciens-
catholiques font appel aux /Auzt premiers siecles, parce que ces
huit siécles forment la période des sept conciles cecuméniques, et
que c’est au IX°® si¢cle qu'a commencé, avec linstitution de la
papauté romaine, le systéme scolastique romain, qui, sur des points
nombreux, est une corruption de la dogmatique, de l'ecclésiologie
et de la liturgie de I'Eglise des huit premiers siécles. Mais comme
cette dogmatique, cette ecclésiologie et cette liturgie étaient déja
précises pendant les cinq premiers siécles; comme du VI° siécle a
la fin du VIII® rien d’important n’a été €tabli qui ne fat déja clair
auparavant, nous sommes persuadés qu’une étude, exactement
faite, des documents des cinq premiers siecles, d’apres le critérium
sus-indiqué, établirait clairement, sur tous les points qui divisent
encore les Eglises, la ligne de démarcation entre ce qui a été cru
universellement, constamment et unanimement, d’une part, et, d’autre
part, ce qui a €été laissé a la liberté individuelle, telle opinion étant
affirmée par tels Peres, telle autre opinion par tels autres. De la
sorte, la paix pourrait €tre faite aisément et sans compromis arbi-
traire, entre gens de bonne foi et soumis aux regles de la critique
soit historique, soit philologique.

Nous ne pouvons donc qu’applaudir a I'dppe/ de MM. Meyrick
et Wace.

Toutefois, quelques anglicans semblent ne pas le comprendre
dans son vrai sens et donnent lieu a des malentendus; ils parais-
sent croire qu'il s’'agit de constater quelles ont été les pratiques
rituelles des six premiers siecles (encens, costumes ecclésiastiques,
cérémonies, etc.), et cela, dans le but de savoir ce qu'il est permis
ou non d’établir actuellement dans ce domaine. Expliquer ainsi cet
Appel, c’est lui enlever toute raison d’étre: car les questions de
discipline et de liturgie ont toujours été laissées a l'autonomie des
Eglises particuliéres. C’est donc a 'Eglise établie d'Angleterre a
savoir ce qu’elle doit faire au sujet de l'encens et des cérémonies
pour donner satisfaction a la piété des fideéles. Il n’est aucunement
besoin, pour cela, d’en appeler aux six premiers siécles : les Eglises
des six premiers si¢cles ont pratiqué des liturgies diverses, et nos
Eglises doivent jouir de la méme autonomie. La raison d’étre de



— 176 —

I'Appel est ailleurs: il s’agit uniquement de savoir ce que I'Eglise
des huit premiers siecles a c¢r# universellement et unanimement
comme venant de J.-C.; de constater ainsi la foi objective de I'Eglise
et d'y puiser une dzrecizon pour la discipline ecclésiastique et la
liturgie. Je dis une dzrection, et non une obligation stricte.

M. Meyrick ayant dit que 'étude de cette période démontre-
rait, entre autres, le fait de la croyance eucharistique dans le sens
spirituel, les partisans de la croyance opposée se sont récriés et
ont concouru, a leur insu sans doute, a détourner quelques esprits
de la question méme. L’étude objective des six premiers siécles
éclaircira non seulement la question eucharistique, mais toutes lc:
questions doctrinales qui divisent encore 'Eglise établie et les autres
Eglises.

Citons quelques documents :

— The Dean of Canterbury’s proposal to appeal to the ver-
dict of the first six centuries as to what is truly Catholic has met
with a generally favourable reception. Speaking at the Church
Congress, the Dean referred back to the challenge of Jewel in a
sermon preached at St. Paul’s Cross, in which he declared that if
any learned men of their adversaries ‘“could bring any one suffi-
cient sentence out for any old Catholic Doctor or Father, or out
of any old General Council, or out of the Holy Scriptures of God,
or any one example of the Primitive Church, whereby it may be
clearly and plainly proved” that certain practices which he enu-
merated prevailed for the space of 600 years after Christ, he would
“give over and subscribe to him”. Jewel allowed that any practice
which had the support of adequate authority during the first six
centuries should not be inadmissible. But this did not mean that
the irregular or isolated act of individual churches should be
accepted as evidence that such a practice was prevalent during
the first six centuries. Dean \Wace falls back upon Jewel’s sugges-
tion to enable us to distinguish what may be “truly” termed
Catholic, as distinguished from what is so often now claimed as
Catholic, and which is only Roman and medieval. Of course, it
opens up a wide question as to what was prevalent during the first
six centuries, and already some acrid discussion has taken place
on this matter. Still, it indicates a limit for those who agree to it
which would rule out much that has of late been claimed as
Catholic, though it would not, of course, prove that a practice,
even if allowed to be Catholic, would be legal in the Church of
England. We hold that on non-essential matters each Church has
a right to decide for herself. The Dean of Canterbury’s proposal
has received a very wide support. It has been signed by the



— 177 —

Bishops of Durham, Liverpool, Sodor and Man, Bishops Ingham
and Royston, the Deans of Norwich, Peterborough and Winchester
Archdeacons Madden and Lawrence, Dr. Sanday, and a consider-
able number of well-known men, both Evangelicals and High
Churchmen; and as it simply asserts ‘‘that nothing can be accepted
as truly Catholic which cannot claim the general assent and
observance of the Christian Church before the end of the sixth
century ”, it should be supported by all moderate Churchmen, and
be widely subscribed by the clergy.
(Church Famzily Newspaper, November 11, 1904.)

— The Dean of Canterbury has issued a further letter to the
clergy asking them to add their signatures to the statement of the
principle involved in his appeal to the first six centuries, and
enclosing a list of over 1,000 clergy who have already signed. He
says :—“It is possible that it may be of importance to present such
a statement to the Archbishop of Canterbury and to the Royal
Commission on Ecclesiastical Discipline now sitting. You will
observe that all that is invited is adherence to the principle. The
application in detail is a matter for discussion among scholars.
My simple object is to reassert as our standard in doctrine and
practice, subject to the supreme authority of Holy Scripture, the
Primitive Church to which our Reformers appealed within limits
adopted by them, as distinguished in Bishop Ken’s words, ‘from
all Papal and Puritan innovation’.” Among recent signatories
are the Dean of Wells, Canon F. J. Holland, Chancellor Ber-
nard, Dr. Selwyn (headmaster of Uppingham), and Prebendary
Shelford.

Dr. Wace, in a letter to the Zzmes, replies to a correspon-
dent (X.) who, he says, seems to be under the strange misappre-
hension that the declaration implies that all practices which can
claim general, or Catholic, authority in the first six centuries should
be admitted in our Church. To illustrate how preposterous such a
suggestion would be, Dr. Wace adds, “It is enough to say that
one of the first practices which could claim adoption would be the
general exchange of the kiss of peace among communicants.
There are few customs so primitive and Catholic as that. But even
Catholic customs are subject to the supreme authority of Holy
Scripture, an to the discretion of particular Churches.

“All that the declaration does is tho acknowledge that Catholic
authority can, at any rate, not be claimed for practices of which
the general adoption is later than the sixth century. The effect is
to deprive of that authority many, if not most, of the innovations
which have given occasion for the Royal Commission now sitting.

Revue intern. de Théologie. Heft 49, 1905, 12



— 178 —

It draws a clear, and I hope a useful, line between what is pri-
mitive, on the one side, and what is medieval or Roman, on
the other. How much of what is primitive is now admissible is a
very different question, on which it pronounces no opinion.”
(162d., November 18.)

— In the Guardian, November 23:

Szr—It seems due to the consideration with which, in your
last issue, you have treated my appeal to antiquity that I should
reply to two questions which you suggest. You ask, first, whether I
am willing that such usages as cannot claim Catholicity should be
considered on their merits. I should have thought that no other
than an affirmative answer was conceivable. I am only anxious
that they should be considered on their merits alone, in reference
to Scripture, law, and practical usefulness, and that no prejudice
should be admitted in their favour on the ground of a supposed
Catholicity.

Your second question is, whether it is proposed that. the
principle suggested should be applied inclusively as well as exclu-
sively on this point. I adhere to what I stated in my address at
Bristol. Jewel's position seems to me, as I then said, a practical
admission—

“That if a doctrine or a practice could be shown to have
adequate authority within the first six centuries . . . . it would
fall within the sphere of that which had Catholic countenance:
and, therefore, on the Catholic principles on which the Church of
England is reformed, it would have a préma facie claim to be
regarded as allowable to be taught by her ministers and accepted
by her people.”

But it is obviously impossible to admit that every practice
which can claim this Catholic authority should be allowed in the
present day. Our Commination Service mentions one such custom,
of which, it says, the use is much to be wished, but which could
not then be restored. A still more striking instance is the exchange
of the Kiss of Peace at the Holy Communion, than which no custom
is more primitive, Catholic, and even Scriptural. Exceptions must,
therefore, be made in practice to the inclusive application of the
rule in question, and it is not for any individual to presume to
say what those exceptions should be. That must be left to the
synodical authority ot the Church itself, as was done at the Refor-
mation.

My object is to suggest the true basis for comprehension
within the Church of England. My own sympathies are with usages
which were Catholic at a much earlier date than the sixth cen-



— 1O -—

tury. But men whose sympathies are with later developments have
an historic right within the Church of England, an the practical
question is, within how late a period that development can be
fairly admitted. I submit that the fair limit is that which was accepted
by our Reformers, and by the great Anglican divines of the seven-
teenth century, as affording an adequate barrier against Roman
corruptions. Some barrier against those corruptions, alike in fait
and in practice, is indispensable, and I do not think a more
liberal one can be found than that which I have ventured— not

to suggest but--to recall.
HENRY WACE.
Canterbury, November 21, 1904.

* Discussions anglicanes. — Il est aisé de remarquer que
plus le parti romanisant gagne du terrain en Angleterre, plus il y
propage son animosité, ses procédés cassants, ses mots blessants,
ses personnalités injurieuses, etc. Les anglicans mémes I'avouent
et s’en plaignent. Que quelques exemples suffisent en cette triste
matiére.

-— Un théologien romanisant, au lieu d’opposer a M. le cha-
noine Meyrick des arguments de valeur, a adressé au Guardian
du 16 novembre dernier ces simples mots: ¢ Sir—DMr. M. can no
longer be taken seriously.» Et cependant l'honorable chanoine a
publié, entre autres, les ouvrages suivants, qui sont fort appréciés
par des théologiens sérieux: Scriptural and Catholic Truth and
Worship; Old Anglicanism and Modern Ritualism; Sunday Obser-
vance. Citons, a ce sujet, l'article publié par le « Ch. F. N.» du
4 novembre, sous ce titre: PFParty Tactics in the Church, ou sont
condamnés avec une parfaite raison de tels procédés:

Ewveryone in this country is aware—except those who do not
choose to see it—that the continued advance of the ritual move-
ment is extremely unpopular with the people of this country as a
whole; and that, energetically as it is pressed on by a few enthu-
siasts, it not only makes no progress in the hearts of our country-
men in general, but is regarded with increasing dissatisfaction both
in the Church and outside it. The Bishop of Oxford, no prejudiced
authority as every one will allow, has plainly intimated his belief
that, if not checked shortly, it will lead to disruption. Under these
circumstances it might have been thought that the leaders of the
party which arrogates to itself the title of the ‘“Catholic” would
have welcomed heartily any attempt to build a bridge which might
enable them to retreat with honour from a position they ought
never to have occupied. Such an attempt has, in fact, been made.
Last year, at the Church Congress, Dean Wace suggested Jewel’s



— 180 —

celebrated challenge as forming the basis of a possible understand-
ing. If, he proposed, there were any practices at present in vogue
which could be shown to have existed during the first six centuries
of the Christian era, all opposition to them should be withdrawn
on the part of those who were aggrieved by them. Later on the
Dean repeated his suggestion, and as we understand, a pamphlet
by Canon Meyrick, stating what, in his view, were the practices
tolerated or otherwise during the period named, was widely cir-
culated among the clergy. The present is certainly a moment when
every reasonable man would wish to terminate the internecine war
which has been raging between various sections in our Church for
more than half a century. It is instructive to note how a proposal
fort its termination is received by the party addressed. Let it be
clearly understood that we do not make ourselves responsible for
the accuracy of all Canon Meyrick’s statements. But at least he is
a theologian of repute, has served the Church long and faithfully,
and has reached an advanced age. He was the close personal friend
of men so well remembered and highly respected as Bishops Christopher
Wordsworth and Harold Browne. It might have been thought that
the antecedents of such a man would have given him some claim
to respect from opponents calling themselves Christians, even if
his utterances were not always correct. Unfortunately this is not
the case. In a leading article in a journal devoted to the cause of
““advanced” ritual he is dubbed, ad zrnvidzum, a “Low Church-
man,”” where as all his life he has been a member of the old-
fashioned High Church party; his pamphlet is described as a
‘“ preposterous piece of work,” and as ‘‘devoted to the narrowest
of partizan (szc) uses.” He himself, it is intimated, is not worthy
of the slightest notice, though it is admitted that Dean Wace—we
hope the Dean is duly sensible of the compliment—cannot altogether
be “ignored.” Having thus gibbeted Canon Meyrick in a leading
article, this organ of extreme High Church views proceeds elsewhere
to dissect Canon Meyrick’s argument at lenght. Its chief weapons,
wo are sorry te see, are evasion and misrepresentation. There is
no attempt to meet the canon half-way—no disposition to concede
even the minutest point to any body of fellow-Churchmen however
numerous or influential. There is nothing but a dogged determination
not to yeld one jot to opponents, to make the most of any trifling
errors in their statements of fact, and to endeavour, when they
cannot be fairly disputed, to obscure or shirk the issue that has
been raised.

— On lira aussi avec intérét, comme peinture des nouvelles
meeurs religieuses qui s’accréditent en Angleterre, Varticle sui-



— 181 —

vant, paru dans les ¢Church Bells»> du 4 novembre dernier et
signé A. B.

Secession to Rome: Disloyally to our Lord. 1 have often protested
against the disloyal schismatic conduct of Churchmen and Church-
women, who attend Roman chapels in this country. They are not
always to blame for their conduct. Some English clergymen are
inconsistent and disloyal enough to encourage them in their wrong-
doing. A correspondent sends me an account of a person who,
when visiting a friend in Dublin, was asked by his host if he could
take him to St. Bartholomew’s, the well-known church, where
Canon Travers Smith officiates. He replied that he was told by
his English parish priest to avoid the churches of the, Irish Church,
and only to worship in the Roman churches. Besides this case in
Ireland, my correspondent informes me of a lady in England being
insulted by a Roman gentleman of her acquaintance, who saw her
in the congregation of a Roman Church. T do not think many
Roman priests would have approved of his conduct, as they generally
do all they can to encourage non-Romans, of all sorts, to attend
their services, hoping to catch them some day.

A Roman friend tells me that at one of the controversial lec-
tures, delivered in London, by a Romanist, the lecturer was asked
if it was not the case that a Pope persecuted Galileo? The lecturer
replied, ‘Persecuted him! Why, on the contrary, the Pope loaded
him with honours, and made him Bishop of “Savaranola.”’ I have
come across assertions made in the same quarters, as audacious or
as ignorant as this.

One of the most helpful and most powerful things against
Roman claims that I have ever read, is Dr. Pusey’s sermon on “The
Rule of Faith,” the last edition of it, 1878. It proves beyond a
shadow of a doubt, that an Anglican going over to Rome is going
to a communion where there is plenty of autorised teaching which
cannot possibly be reconciled with loyalty to our Lord. If some
rich person would enable a reprint to be published for a penny, it
would be a most invaluable service to render to the Church and
to souls. In his ‘Eirenicon,” published in 1865, Dr. Pusey had laid
great stress upon Marian devotions, encouraged and used in the
Roman Communion. In 1878 he drew attention to the fact, that
these unorthodox devotions could no longer be pretended to be the
mere expressions of individuals, but that the very things which he
had protested against many years before had now been ratified and
confirmed. He adduced Pius IX.’s assertion, that ‘the Most Blessed
Virgin is constituted Intercessor between Christ and His Church,
as justifying as infallible truth all which, we hoped, were the



— 182 —

exaggerated expressions of individuals’. This was no assertion of
the Pope, as his mere private personal opinion, but the words
occur in the Bull, in which the Pope, by his supreme judgment
and authority, defined the doctrine of the Immaculate Conception
of the blessed Virgin, and made it an article of faith. As Dr. Pusey
says, ‘It is no longer a question of more, however powerful inter-
cession. It is an office as distinct as our Blessed ILord’s own
Mediatorial Office with the Father.” Then, as regards the instances
in proof, quoted by Dr. Pusey, there is no explaining them away
as not genuine. Since the publication of the first edition of this
sermon, 1851, Dr. Pusey verified all the quotations from Liguori's
‘Glories of Mary’ once more. The first verifications were somehow
mislaid, and the learned and careful Doctor verified them all over
again. The quotations were every one of them accurate. The
proofs, then, are abundantly given in this sermon and its preface,
that in one way or another, in the most uncatholic and unscriptural
manner, our Lourd’s position and office as Saviour of souls is
obscured, and that souls are counselled to have recourse to
St. Mary rather than to our Lord. Any one, then, thinking of
secession to Rome, who has these proofs before his eyes, if he
perseveres in his intention, and carries it out, practically in his
own mind, dethrones our Lord from His position as our most
merciful and all-sufficient Saviour, Intercessor, and Advocate.

* Ce qu'un laique doit croire dans I'Eglise anglicane. —
Dans un article intitulé : What a layman must believe, et publié
dans le « Church Family Newspaper» du 11 novembre 1904,
M. le D Armitage Robinson, chanoine de Westminster, ne semble
exiger ni les Trente-neuf Articles, ni le Symbole d’Athanase, ni la
doctrine sacramentelle du Prayer Book, mais simplement la croyance
en Dieu le Pére, en Dieu le Fils et en Dieu le Saint-Esprit. Voici
ses propres paroles :

¢ ..What, then, was intended by the words, “That I should
believe all the Articles of the Christian faith”? They did not mean,
in the first place, all the Thirty-nine Articles of Religion. Those
were not compiled at the time the Catechism was written, and
they were not binding on the English layman. He was free to use
them for his guidance, but he was not asked to assent to them.
The more of theology he knew, and the more of English history
he knew, the better he would understand and appreciate them;
the more clearly he would see their purpose for their own age,
and their value to the present age. Beyond that the layman had
nothing to do with them. Secondly, neither was the so-called
Athanasian Creed imposed on the layman as a condition of com-



— 183 —

munion. Much mischief resulted from forgetfulness of that. Nor,
thirdly, was it required as a condition of communion that every
member of the Church should hold the sacramental teaching which
the Prayer-book so plainly enforced. Right views of the sacraments
were of very great importance; but they might not exclude a man
from Communion for lack of them ... Let them go back to the
Catechism, and to what they chiefly learned in those Articles of
Belief: first, to believe in God the Father; secondly, in God the
Sonj thirdly, in God the Holy Ghost. »

* Le «Filioque » dans I'Eglise anglicane. — On lit dans le
Guardian du 16 novembre dernier :

Nicene Churchmen’s Union.—A letter is about to be sent by
this society to the archbishops of Canterbury and York, entreating
them to take such steps as may be necessary for the removal of
the Fzliogue from the Nicene Creed as used by the Church of
England, and so disengage her from further complicity (as they
put it) in a “stupendous outrage against the General Councils and
against the whole Church of God, in which she has hitherto seemed
to be a partaker with the Church of Rome.” Special stress is of
course laid on the absence of the Filzogue from the original Nicene
and Constantinopolitan Creeds; on the absolute prohibition by the
Fourth, Fifth, and Sixth General Councils of any addition whatever
to the doctrine already laid down ‘ concerning the Father, the
Son, an the Holy Ghost,” which was declared to be ‘perfect’;
and on the steadfast refusal of the Orthodox Eastern Churches to
accept the addition in question. It is necessarily admitted that an
Act of Parliament would be required to make the change legal,
but it is not considered that this would be impossible of attain-
ment. The objection that Dr. Pusey strenuously advocated the
retention of the clause is met by the answer that ‘“his arguments
are open to question, and his quotations from the Fathers fail when
carefully examined.” The letter will be sent as soon as a consider-
able number of signatures have been received: these should be
forwarded to the Rev. G. B. Howard, hon. secretary N.C.U., 29,
Cambridge-road, Bromley, Kent.

* Le ¢ Church Times» et I'Intercommunion. — On lit dans
le Ch. T. du 23 octobre 1904: ¢ An English Catholic residing
abroad would not be permitted to communicate in any Church in
communion with Rome, and would therefore have to be content,
where there is no English chaplain in residence, to make an occa-
sionnal Communion, as opportunity afforded. The present divided
state of Christendom is answerable for many anomalies, but the



— B —

individual is not responsible, and ought not to seek a remedy apart
from the communion to which he belongs.»

* Anglicans et Orthodoxes d’'Orient. — Dans son récent
voyage a Constantinople, M. "évéque de Gibraltar et S. S. le pa-
triarche Joachim semblent avoir échangé entre eux des sentiments
de cordiale entente. Dans une correspondance envoyée de Constan-
tinople au Guardian du 2 novembre 1904, on lit: «The Bishop
had the advantage of finding in Constantinople the Rev. G. Tekno-
poulos, a Greek deacon who has lived in England for the last five
years, and was able to act as interpreter for the Bishop. The Bishop
visited his Holiness the Greek Patriarche and many members of
the Holy Synod, and also the ex-Patriarchs, of whom the ex-
Patriarch Constantine has always been specially well-disposed towards
the English Church. He also paid a visit to the great Greek
Theological College at Halki, and promised to interest himself in
the matter of obtaining some standard English theological works
for the college library. At present English theology is practically
unrepresented. There was formerly a fairly large number of English
books, but in the great earthquake of then years ago, which, with
the subsequent fire, did much damage to the college, the majority
were lost. The Bishop was present at the Ordination of Mr. Tekno-
poulos to the priesthood, which took place in the chapel of the
college at Halki. In his interview with the Armenian Patriarch of
Constantinople the Bishop spoke of the difficulty of Westerns scholars
in understanding the exact position of the Armenian Church owing
- to their ignorance of Armenian, and expressed his sense of the
need there was of a compilation of authoritative theological docu-
ments of the Armenian Church, especially those of the fifth and
sixth centuries, which might be translated and so become available
for the use of Western scholars and theologians. During his stay
he visited Robert College, the great American educational institu-
tion which has done so much for the higher education of subjects
of the Ottoman Empire, and addressed the students. He also
inspected several of the Greek schools in the city, and at the
English High School for Girls delivered and address to the pupils.

— On lit, dans le Churci Temes du 28 octobre 1904, I'impor-
tante lettre du 8 aolit 1892, du Patriarche Gerassimos de Jérusa-
lem a I'évéque Goe de Melbourne, et la lettre récente du Rev. Hughes
sur le fait d'intercommunion entre les deux Eglises. Le Rev. Hughes
s’exprime ainsi :

The Melbourne Scandal. — Some amount of interest seems to
be taken in the questions involved in the re-baptism by a Syrian
priest of children already baptized according to the Greek rites by



the clergy of St. Peter’s, Melbourne. In the current number of
the Church Quarterly Review a writer touches upon 7ke Mel-
bourne Scandal. As with one exception all the Greek Orthodox
Children were baptized by me, I may be allowed to point out
several errors in the article in question.

The Syrians who came to Melbourne first fell under the care
of the diocesan deaconesses (not the Kilburn Sisters), It was dur-
ing their kind charge that the following letter was received from
the Patriarch of Jerusalem by the Bishop of Melbourne :—

From the Patriarch of Ferusalem to the Right Rev, Field Flowers
Goe, Bishop of Melbourne. Greeting in Christ the Saviour
and God.

Praised be God, the Father of our Lord Jesus Christ, and of
all mercies and consolations; for He granted us consolation in
your praiseworthy virtues and fatherly care, proved by your praise-
worthy virtues and fatherly care, proved by your kindness to
the sons of the most Holy Orthodox Church, residing in Mel-
bourne.

The bearer of this letter, the. Rev. T. Dowling, English Cha-
plain, having informed us that there are in Melbourne many per-
sons members of the Orthodox Church, who emigrated from Syria,
and who are in complete privation and without ecclesiastical help,
they find comfort in a manner pleasing to God through your
evangelical care and protection,

We, therefore, as leader of those who are executing God’s
words, beg to tender our thanks on behalf of our most Holy
Orthodox Church, the Mother of all the Churches entrusted to us
by His Divine grace.

At the same time we warmly beg you to take into your be-
nevolent and spiritual solicitude the above-mentioned Orthodox
strangers, and all others who are not unworthy of your aid, and
to be good enough to receive them lovingly, kindly, and meekly,
according to the teaching of Christ, in order that they may not
err and fall into temptations, but that they may obtain the inhe-
ritance of heaven.

In thanking you again on behalf of our Orthodox Christians,
we conclude in praying the Almighty to grant your beloved
Eminence long life and peace wherever you are, and to bestow
upon you the grace of His boundless mercies with everlasting and
invincible power and strength.

Given in the Holy City of Jerusalem, this 8th day of Au-
gust, 1892. (Signed)

(FERASSIMOS, Patriarch of Jerusalem.



— 186 —

Bishop Goe authorized the clergy of St. Peter’s, Melbourne,
to minister to these Greek Orthodox. Most of the ministrations
were performed by myself. 1 can assure the writer of the article
that the action of the Arab priest, Athanasios Kautopoulos, in re-
baptizing some children already baptized by me according to the
Greek rite has been fully censured by the Patriarchs and Synods
of the East. The Committee appointed by the Holy Synod of
Athens to examine into the Melbourne scandal expressed its disap-
proval of the re-baptism ‘with exclamation.”

Athanasios has been recalled and the Archimandrite Nicandros
Bettinis has been sent from Athens to take charge of the Greek
Orthodox. At an interview at which 1 was present, the Archi-
mandrite called at the Melhourne Chapter House upon the Bishop,
and solemnly pledged his word that there would be no more
“rebaptisms”. Bishop Clarke thereupon gave him the right hand
of fellowship. Finally, may I correct the writer about the non-re-
cognition of a marriage performed by a priest of the English
Church between two Orthodox? 1 am far from my papers, but in
the presence of the Russian Consul at Melbourne, I myself mar-
ried according to the Greek rites the son of an Archangel eccle-
siastic to his bride. St. Peter’'s was attended by the majority of
the Greek Orthodox in Melbourne for the ceremonial, and I recei-
ved, through the Consulate, the thanks of the Russian authorities
for my services, and certainly never received any hint that the
marriage would be considered uncanonical. Much has yet to be
done, but I can assure the writer of the article that the labours
of Bishop Blyth and his clergy, now so happily reinforced by the
appointment of Bishop Collins in the Mediterranean, are bearing
much more fruit than he apparently is aware of. '

E. S. HUGHESs.

# Une consécration épiscopale orthodoxe. — On lit dans le
Katholtk, de Berne, du ;3 novembre 1904, p. 387: <« In Nordame-
rika gibt es nun drei Bischéfe der orthodoxen morgenlandischen
Kirche. Nach der neuesten Zihlung haben die betreffenden Ge-
meinden gegenwirtig zusammen eine Seelenzahl von 32,194
Ihrer Abstammung nach gehoren diese Orthodoxen etwa 12 ver-
schiedenen Nationen an. Haupt der Gemeinschaft ist der in San
Francisco residierende Bischof Tikhon; ihm wurde jiingst ein in
Moskau konsekrierter Bischof Innocenz als Koadjutor beigegeben;
diese beiden haben den syrischen Archimandriten Raphael Hawa-
weeny in Brooklyn zum Bischof gemacht. Die Ernennung war
durch den Patriarchen Weletinus von Antiochia erfolgt. Auffallig
ist, dass auch die orthodoxe Kirche nicht streng an der kanoni-



— 187 —

schen Vorschrift festhalt, nach welcher eine bischofliche Konsekra-
tion durch drei Bischofe zu vollziehen ist.»

#* La propagande romaniste en Orient. — D’aprés une
source francaise, il serait question d’établir une ambassade turque
aupreés du Vatican et une nonciature du pape a Constantinople.
L’ « Altkatholisches Volksblatt», du 21 octobre dernier, s’exprime
ainsi a ce sujet (p. 343-344): « Ein Plan dieser Art war Leo XIII.,
fiigt die Nachricht hinzu, schon vor einigen Jahren von der Tiir-
kei unter Firsprache Deutschlands vorgelegt worden. Der ver-
storbene Papst weigerte sich indes, ihm Folge zu geben, um nicht
Frankreich zu verletzen. Der gegenwirtige Papst zeigt sich aber
ceneigter, die Eroffnungen der Tiirkei anzuhdren, doch sei es
wahrscheinlich, dass ein endgiiltiger Entschluss dariiber nicht
erfolge, bevor die franzosische Kammer sich {iber die Irage der
Trennung von Staat und Kirche ausgesprochen habe. Nur in dem
Falle, dass sie das Konkordat kiindige, wiirde der hl. Stuhl einem
Plane naher treten, der zum Ziele habe, den Ruin des franzosi-
schen Stuhlrechtes im Orient zu besiegeln. »

* L.a Revue catholique des Eglises. — Cette Revue est ex-
¢lusivement ultramontaine, et, comme telle, elle n'admet pas la
discussion des doctrines romaines. Son but est donc de ne repro-
duire, dans les documents ou les renseignements qu'elle publiera, que
ce qui sera conforme a ces doctrines. Cet exclusivisme, qui ne se
comprend que trop (au point de vue romain), Ote a cette Revue
tout caractére scientifique sérieux. Si nous la mentionnons, c’est
pour montrer & quelle partialité et a quelle extrémité est réduite
la théologie romaniste. Toutefois, cette Rewwe a su jusqu'ici se
préserver du ton grossier et des procédés injurieux dont les écri-
vains ultramontains sont généralement coutumiers. Sa politesse est
certainement un de ses mérites. Signalons, dans son numéro
d’octobre 1904, un article du Rev. Lacey (anglican) sur Newman,
article qui ne contient rien de neuf, sinon 1° que Newman ¢ne
fut jamais Anglican» (p. 441), qu’il e¢n’avait pas d’Anglicanisme
positif » (p. 446), et que, comme défenseur de I'Eglise anglicane,
il était a vrai dire «un traitre inconscient» (p. 445); 2° que son
Essat sur le Développement est pour un grand nombre & Angli-
cans «le fondement des principes sur lesquels ils s’appuient»
(p.- 439). Quelle confusion! — Signalons aussi larticle de P. Ri-
chard, sur le Concordat de Frangois I¢", article trés ultramontain
ou l'on semble insinuer que I'Eglise gallicane a été constituée et
organisée par ce Concordat (p. 447); que l'on a voulu arracher
des concessions a Rome (p. 448), tandis que c'est Rome qui a



— 188 —

cherché a accaparer le plus possible ce qui ne lui appartenait pas.
L’auteur prétend « que le Pape sex/, chef de la chrétienté, a le
droit de procéder a sa propre réforme...; qu’il ne pouvait rien
accepter d'une autorité qui contredisait la sienne, et qui, par la
meéme, perdait tous ses droits» (p. 451). Tissu de contrevérités. —
La correspondance de Russie est dénuée de toute idée générale; ce
sont des détails d’une rare banalité. — Celle d’Angleterre est plus
banale encore. — Dans l'article bibliographique, il est dit que la
Revue a pour but de favoriser «la réunion avec Rome>» (non pas
la réunion de Rome avec les autres Eglises), et de plus qu’elle
espere devenir «/a Revue intégrale de la pensée et de la vie chré-
tiennes » (p. 479)! — Suivent des actes échangés entre la cour de

Rome et le gouvernement francais au sujet des évéques Geay et
L.e Nordez.

* Deellinger attaqué par M. Turmel. — Nous connaissons
déja les arguments de M. l'abbé Ch. Denis contre La Papauté de
Decellinger (voir cette livraison, p. 114-121). Voicl ceux que
M. I'abbé Turmel a fait valoir dansla « Revue du clergé frangais»,
1¢* décembre 1904, p. 57-66.

Le savant critique commence par faire un excellent résumé
de la thése de Deellinger (p. 57-60). Puis, il essaie de la réfuter
par les considérations suivantes :

1° Selon Decellinger, toutes les miséres qui ont affligé 'Eglise,
notamment le concubinage du clergé, sont la résultante de Iéta-
blissement de la papauté, et elles n’auraient pas eu lieu si I'Eglise
avait conservé le régime épiscopal gu’elle possédait pendant les
premiers siécles. Or, dit M. Turmel, cette assertion est erronée:
car le concubinage en question existait déja avant Grégoire VII,
qui a fondé la monarchie pontificale; un fait antérieur ne saurait
étre causé par un fait postérieur. — Réponse. Deellinger savait
trées bien qu’il n’est pas besoin que linstitution de la papauté
existe pour qu’il existe des prétres corrompus. Il n’a jamais eu
I'ildée baroque d’expliquer l'origine du concubinage clérical par
I'établissement de la monarchie papale. Lui attribuer une telle
aberration, c’est dénaturer sa pensée. Decellinger a su et nous sa-
vons tous que les papes qui ont souillé le siege de Rome et scan-
dalisé I'Eglise par leur infime conduite, depuis Formose a la fin
du IXe siecle, depuis surtout les Sergius III, les Jean X, les Jean
XI, les Jean XII, au X° siécle, depuis Benoit IX au XI® siecle,
Jean XXIIT au XVe siecle, jusqu’a Alexandre VI, etc., nous savons
tous, dis-je, que ces papes ont favorisé la corruption dans le clergé
soit séculier, soit régulier; nous savons tous que les papes, en ren-
dant obligatoire un célibat antinaturel, antichrétien, et qu’eux-



— 189 —

mémes d’ailleurs ne violaient que trop souvent, peuvent et doivent
&tre considérés comme causes, en grande partie, du mal en ques-
tion. Et cela est d’autant plus vrai que, sans la papauté, la loi du
célibat n’aurait pas pu devenir générale, attendu que de simples
€véques n’auraient pas eu une autorité¢ suffisante pour I'imposer et
pour dénaturer a ce point la morale chrétienne. L’accusation de
Decellinger contre la papauté est donc fondée, dans le sens exact
ou il I'a formulée.

2° M. Turmel reproche a Decellinger de «vouloir nous faire
croire que l'exces de défiance (contre la science) est le monopole
exclusif de la papauté, et qu'une Eglise constituée sous le régime
épiscopal offrirait plus de garanties de libéralisme» (p.62). Et
M. Turmel, a son tour, tombe sur les évéques qui s’érigent en
« dictateurs de la doctrine »; et il signale en particulier la dictature
de Bossuet, qui a «¢fait baillonner » les Launoi, les Richard Simon,
les Mabillon, etc. — Réponse. M. Turmel a mille fois raison de
s’élever contre les évéques dictateurs, et en particulier contre Bos-
suet. Mais il a bien tort de croire que Dcellinger était partisan de
Tautoritarisme épiscopal. Decellinger a suffisamment montré son
indépendance de savant et de pretre, lorsqu’il a rappelé son pro-
pre archevéque a son devoir. Il est surprenant, en vérité, que des
théologiens qui, a la premiére admonestation de leur évéque et de
leur pape, se prosternent jusqu’a terre en signe de soumission,
osent faire & Dcellinger un pareil reproche. Jamais Dcellinger n’a
professé l'opinion que M. Turmel lui préte. Il a simplement dit
que la ou il n'y a que des éveques, des évéques véritables dans
le sens de l'ancienne Eglise, donc des évéques liés a leur Eglise,
unis a leurs prétres et a leurs fideles, les fideles et les prétres ont
des garanties de liberté qu’ils peuvent faire valoir, s'ils ont toute-
fois la conscience de leurs droits et le courage de les défendre.

3° M. Turmel, aprés ces deux attaques, est de bonne humeur,
et il lance cette troisieme a Decellinger: « Aussi ne peut-on s’em-
pécher de sourire, quand on entend lauteur de la Fapawuté nous
assurer que la proclamation du dogme de linfaillibilité pontificale
est 'arrét de mort de toute étude séricuse dans le domaine des
sciences ecclésiastiques. Comme si, depuis vingt-cing ans, nous
n'assistions pas a un mouvement intellectuel qui, sans avozr foute
la puissance que déstreraient ses promotenrs, n’en est pas moins con-
sidérable! Ou comme si le niveau général de la culture ecclésias-
tique avait baissé depuis le concile du Vatican!» (p. 63.) —
Réponse. Oui certes, et Dieu soit béni, il existe actuellement, en
France, peut-étre aussi en Allemagne, une trentaine de prétres stu-
dieux, instruits, qui publient des études remarquables. Mais que



— 190 —

M. Turmel me permette deux réflexions sur ce point. La premiére
est que trente prétres sur les milliers qui existent en France, sont
un nombre bien minime, et quon ne saurait s'en prévaloir pour
affirmer que le niveau général de la culture ecclésiastique est vrai-
ment élevé. Les ouvrages des Houtin, des Saintyves, ne prouvent
que trop, hélas! la faiblesse des études théologiques dans les sé-
minaires frangais. Il est d’ailleurs manifeste que, depuis le concile
du Vatican, le clergé francgais s’est absorbé en trés grande partie
dans la politique, et quelle politique! Vraiment, la mesure d’intel-
ligence qu’il a déployée, a été au-dessous du médiocre, et la pa-
pauté sous Pie X est loin de la sublimité et du triomphe que les
prophéetes de linfaillibilité lui promettaient en 1870. Et dire que
ce démenti qui leur est infligé par les faits n'est qu'un premier
démenti! — Une seconde réflexion m’est inspirée par la mélanco-
lique incidente que M. Turmel a jetée dans sa phrase, lorsqu’il a
dit que le mouvement intellectuel en question «n’a pas toute la
puissance que dészverazent ses promoteurs ». Je le crois volontiers.
Mais a qui la fauter N’est-ce pas aux promoteurs eux-mémes?
Faut-il appeler considéradle un mouvement qui, a la premiere diffi-
culté du co6té de Rome, recule? Est-il vraiment bien élevé le ni-
veau psychologique et moral de ces savants qui voient la vérité,
qui la disent, qui la démontrent méme, et qui, lorsque Rome les
condamne, s’arrétent, deviennent inuets et semblent se rétracter?
Hélas! Dcellinger n’avait que trop raison: des qu'un homme infail-
lible est la pour « baillonner » et pour réduire au silence quiconque
le contredit, c'est bien «l’arrét de mort de toute étude sérieuse
dans le domaine des sciences ecclésiastiques ».

4° M. Turmel prétend que Decellinger « joue de malheur »,
quand il associe les deux derniers dogmes de la Papauté, celui de
I'immaculée-conception et celui de l'infaillibilité papale, « pour prou-
ver que le dogme de linfaillibilité est en antagonisme avec l'étude
de la Tradition ». M. Turmel semble triompher de ce que l'im-
maculée-conception a été, d'une part, combattue par Thomas
d’Aquin, qui a été, dit-il, un infaillibiliste, et, d’autre part, soute-
nue par le concile de Bale et la Sorbonne, forteresses du gallica-
nisme! «Voila ce que valent les déductions et les inductions aux-
quelles s’abandonne le savant professeur de Munich!» (p. 63.) —
Le savant professeur de Munich connaissait ia tradition relative a
I'immaculée-conception et a l'infaillibilité papale aussi bien, je crois,
que le tres savant aumodnier de Rennes. Il a dit, d’'une part, que
la Tradition catholique a ¢té violée par les théologiens de la pa-
pauté, soit lorsqu’ils ont poussé a la définition du faux dogme de
I'imaculée-conception, soit lorsqu’ils ont poussé a la définition du faux



— 191 —

dogme de l'infaillibilité papale; et certes Dcellinger a fourniles preuves
du fait de cette double violation. Ce fait, M. Turmel ne le dément
pas et ne le démentira pas. Et, d’autre part, Dcellinger a remarqué
que la fagon dont l'immaculée-conception a été définie par Pie IX,
en présence des évéques témoins passifs de ce méfait, impliquait
déja linfaillibilité personnelle du pape: et qu’ainsi le pseudo-dogme
de l'immaculée-conception a servi de pont pour faire passer le
pseudo-dogme de linfaillibilité papale. Rien de plus vrai que ces
faits et que la remarque de Decellinger. Et «voila ce que valent
les déductions et les inductions auxquelles s’abandonne » le savant
aumonier de Rennes!

M. Turmel est plus exact, lorsqu’il fait les aveux suivants:

« D’éminents historiens catholiques reconnaissent aujourd’hui
qu’awcun des huit premiers conciles cecuméniques n’a été convoqué
par le pape, gw’aucun méme n'a été confirmé par luz... ]'accepte
donc, sans le discuter, 'exposé des relations de Rome avec le
reste de I'Eglise, tel que le présente Decellinger... Decellinger attire
surtout notre attention sur les falsifications de textes. Qu’on ait
interpolé des documents, qu'on en ait méme fabriqué de toutes
pieces pour mettre en relief la puissance du sicge apostolique,
c’est un fait nalheureusement trop vrai, et nous ne pouwvons que
deplorver de pareils procédés (p. 04)... On peut aussi tenir pour
certain que le pape Urbain IV fut smystzfié par les textes du
pseudo-Cyrille, tout autant que St. Thomas, a qui il les fit trans-
mettre... Les Fausses Décrétales ont provoqué un accroissement de
la puissance judiciaire des papes. Sesz. Mais elles-mémes ont été
provoquées par un malaise genéral. ('est dans ce malaise, et non
dans les fraudes dont elles usent, qu’sl faut chevcher la raison der-
niere de la transformation opérée par les Fausses Décrétales »
(p. 63).

M. Turmel ne prouve pas cette derniére assertion, toute gra-
tuite sous sa plume. A qui fera-t-il croire que le malaise dont on
souffrait en Occident, suffit pour légitimer soit les Fausses Décré-
tales quil a provoquées, soit 'accroissement de la puissance papale
qui en est résulte? A qui fera-t-il croire que le malaise n’aurait
pas pu étre guéri par le retour a la constitution primitive de
I'Eglise, et qu’au lieu de revenir a la vérité catholique, il fallas,
pour mettre fin au malaise, aggraver le premier mal par un se-
cond et se servir de falsifications comme remedes! A qui le savant
adversaire de Dcellinger fera-t-il croire que les papes, en se croyant
seuls capables de guérir le « malaise», I’ « anarchie s, le «gachis»
-des élections pontificales par la suppression méme du régime élec-
tif, ont zpso facto légitimé cette suppression? A qui fera-t-il croire



— 192 —

que c’était 14 soumettre la force au droit? N’est-ce pas, au con-
traire, sanctionner purement et simplement le fait accompli? N’est-ce
pas légitimer la violence sous le prétexte fallacieux qu’elle est
nécessaire? N'est-ce pas mettre sur le méme rang les papes et les
tyrans ambitieux qui ont confisqué les pouvoirs de la nation et
qui se les ont adjugés a eux-mémes comme s’ils leur étaient dus?
N'est-ce pas faire gloire a la papauté de son crime méme, du fait
d’avoir dérobé aux évéques, aux prétres, aux fideles, en un mot a
I'Eglise, les droits mémes de I'Eglise? Voir un acte de la Provi-
dence dans un acte aussi criminel, n’est-ce pas le comble de l'im-
moralité? Et voila ce que valent les déductions et les inductions
de M. Turmel!

Enfin, il faut que la cause soutenue par M. Turmel soit bien
mauvaise, pour qu’il essaie de la défendre par des considérations
comme celles-ci, que nos lecteurs sauront apprécier a leur juste
valeur: « Qu’importe que l'ambition ait trouvé son compte a cet
épanouissement du pouvoir pontifical! Qu'importe que des ouvriers
maladroits(!) aient cru devoir employer la fraude a son service?
Ce sont la des miseres(!) inséparables (!) de toute ceuvre terrestre.
On se tromperait si l'on voulait mettre les papes a l'abri des pas-
sions qui agitent le reste des hommes. Mais 'on se tromperait plus
lourdement (!) si 'on prétendait que le jeu des passions suffit a ex-
piiquer la papauté. Voila ce que Dcellinger n’a pas compris!... Et
c’est pour cela que son livre, malgré la prodigicuse érudition qui
s’y étale, ne peut étre considéré comme une histoire de la pa-
pauté » (p. 60).

Pour satisfaire M. Turmel, disons que le livre de Decellinger
n'est pas une /Azstoire de la papauté, mais 'exécution méme de la
papauté. M. Turmel n’a-t-il pas avoué (p. 60) que c’est un «zzm-=
placable réquisitoire? » Il suffit. E. M.

Le Directeur-Gerant: Prof. DT E. MICHAUD

Berne. — Imprimerie STAMPFLI & CIE.



Verlag von C. A, Schwetschke und Sohn, Berlin W, 35.

Bischof von Anzer

die Berliner amtliche Politik und die evangelische Mission.
Yon -
Friedrich Nippold.
Preis Mk. 1. 80.

Romische Taktik

in den Vereinigten Staaten.

Von

Karl Knor'tz,

Evansville, Indiana.

Preis M. 1.50.

Beitrage zur Reformationsgeschichte.

Bibliographia Brentiana.

Bibliographisches Verzeichnis der gedruckten
und ungedruckten Schriften und Briefe des
Reformators Johannes Brenz. ¢ Nebst
einem Verzeichnis der Literatur iiber Brenz,
kurzen Erlduterungen und ungedruckten Akten.

Mit Unterstiitzung der Wiirttembergischen
Kommission fiir Landesgeschichte

bearbeitet von

Lic. Dr. W. Kohler,

Privatdozenten an der Universitit Giessen.



Verlag von C. A. Schwetschke und Sohn, Berlin W. 35,

Lic. Friedr. Reinh. Lipsius:
Kritik der theologischen Erkenn’mls

Preig Mk 5; 90

Dr Emil Ott:

Die Rehglonsphllosophle Hegels
in ihrer Genesis dargestellt und in ihrer Bedeutung' fiir die
Gegenwart gewiirdigt.
Preig Mk. 3. —.

D. Georg Graue:
Selbstbewusstsein und Willenstreiheit,

die Grundvoraussetzungen der christlichen Lebensanschauung
mit besonderer Beriicksichtigung ihrer modernen
Bestreitung gepriift und dargestellt.
Preis Mk. 3. 20.

Dr. Karl Heim:

Das Weltbild der Zukunft.

Eine Auseinandersetzung zwischen Philosophie, Naturwissen-
' schaft und Theologie.
Preis Mk. 4. —, gebunden Mk. 5. —.

Protessor Goswin Uphues:

Religiése Vortrége.

Preis Mk. 1. 80, kartonniert Mk. 2. 40:

Professor Dr. J. Kohler:
Der Geist des Christentums.

o Breis- Mk i) 207

Professor D. A. Dorner:

Grundprobleme der Re|IgI0n$phl|080phle

Vortrige Preigs Mk, 3..20:



	Chronique

