
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 49

Artikel: Wahrheit, Licht, Leben und Liebe bei Johannes

Autor: G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403613

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


76

WAHRHEIT, LICHT, LEBEN UND LIEBE

BEI JOHANNES.

Wahrheit, Licht, Leben, Liebe, das sind Worte und Begriffe,
die bei dem Apostel Johannes, sowohl in seinem Evangelium
als in seinen Briefen 1) einzeln und verbunden immer wieder
erscheinen. Wir wollen versuchen, zuerst jeden der Ausdrücke
für sich im Anschluss an den Urtext kurz darzustellen.

I. Wahrheit. — Wie mit leuchtenden Buchstaben schreibt es
der Prolog über das gesamte Evangelium : „Und wir sahen
seine Herrlichkeit als die des Eingeborenen vom Vater, voll
Gnade und Wahrheit" (1, 44)2), und ähnlich: „Die Gnade und
Wahrheit ist uns durch Jesus Christus geworden" (1, 17): Wahrheit,

die Fülle der durch Christus überkommenen religiösen und
sittlichen Erkenntnis

Dieser Wahrheit hat Johannes der Täufer im voraus Zeugnis

gegebeii (5, 33), ihr Zeugnis zu geben, ist Christus in die
Welt gekommen und geboren worden (18, 37). Er redet die
Wahrheit, die er von Gott gehört hat (8, 40; 45; 3, 32): darum
ist sein Zeugnis wahr (8, 13 f.; 8, 17)s), und „Gottes Wort"
als der Inhalt dieses Zeugnisses ist die Wahrheit (17, 17 b)4).
Wo dieses Wort Gottes sich als Gebot Gottes darbietet, ist auch

') Auf die Apokalypse, in der obige Begriffe mit ihrem religiös-sittlichen

Gedankeninhalt, wie er im folgenden dargestellt ist, fast gänzlich
fehlen, ist bei den betreffenden Stellen in Anmerkungen verwiesen.

2) Die einfache Anführung bezeichnet immer das Evangelium, I, II,
III die entsprechenden Briefe des Johannes.

3) Offenb. 3, 14: «Der treue und wahrhaftige Zeuge» (vgl. 1, 5: «Der
treue Zeuge»; 6, 10: «Der heilige und wahrhaftige Herr»).

4) Offenb. 19, 9: «Dieses sind die wahrhaftigen Worte Gottes»; 21, 5:
«Diese Worte sind zuverlässig und wahrhaftig», desgieichen 22, 6 (vgl.
15, 3 : « Gerecht und wahrhaftig sind deine Wege » ; 16, 7 : « Wahrhaftig
und gerecht sind deine Gerichte», desgleichen 19, 2).



¦-- 77 —

dieses Gebot „wahr in ihm" (in Gott: I 2, 8), d. h.
vollkommen Gottes Wesenheit entsprechend.

Wenn das Zeugnis von der Wahrheit in Gott als Wort
und Gebot Gottes wahr ist, so muss Gott selbst als der Urquell
der Wahrheit wahr und wahrhaftig sein (3, 33; 7, 28; 8, 26;
I 5, 20 a), ebenso Christus, weil er von dem wahrhaftigen Gott
gekommen ist (I 5, 20 b und c) und auf seine Ehre ausgeht
(7, 18). Insofern Christus aber mit dem wahrhaftigen Gott
vollkommen eins ist, ist er nicht nur wahrhaftig in dem Zeugnis
über die Wahrheit, er ist die Wahrheit gleich dem Vater
(14, 6) i).

Gott, der Christum sendet als den Zeugen seiner Wahrheit,
ja als die Wahrheit selbst, gibt auch als dessen Stellvertreter
nach seinem Weggang von der Erde, als den „anderen
Beistand" (14, 16 und 26; 15, 26) den „Geist der Wahrheit" (14, 17;
15, 26; 16, 13; I 4, 6), der in alle Wahrheit einführt (16, 13)

und von Christus zeugen wird wie dieser vom Vater (15, 26;
I 5, 6 c). Dieser Geist der Wahrheit ist wie Christus selbst
auch die Wahrheit (I 5, 6 c.)

Die von Gott gekommene, von Christus bezeugte und vom
Geist immer wieder bezeugte Wahrheit und somit „der
Wahrhaftige" selbst (I 5, 20 a) soll von den Menschen erkannt werden

(8, 32 a; II 1 b). Vorbedingung zu diesem Erkennen ist das

„aus der Wahrheit sein" (18, 37 d): die ganze Richtung des

Herzens in Sehnsucht und Glauben, die ihrer Stimme offen
steht. —Ablehnendes Verhalten: „Was ist Wahrheit?" (18, 38).
Vollendetes Erkennen der Wahrheit ist das Wissen derselben

(I 2, 21).
Durch dieses Erkennen und Wissen der Wahrheit werden

îcir frei (8, 32) zunächst vom religiösen Irrtum sowohl nach
der intellektuellen als auch infolge davon nach der formalen
Seite: wir beten Gott an „im Geiste und in der Wahrheit"
(4, 23 f.), dem durch die Wahrheit als Geist erkannten Vater
kommt die „Anbetung im Geiste" zu als die allein wahre. Vor
allem aber macht die Wahrheit sittlich frei : die Erkenntnis geht
in das Tun der Wahrheit über (3, 21). Die Menschen heiligen
sich in der Wahrheit (17, 17 a; 17, 19), wandeln in ihr (II 4:

'} Der Ausdruck « König der Wahrheit » für Christus ist aus dem

Zusammenhang von 18, 36 ff. entstanden.



— 78 —

III 4) ; in ihnen ist Gottes Gebot wahr (I 2, 8), wie es in Gott
wahr ist (s. o.); sie sind in dem Wahrhaftigen (I 5, 20); sind

„aus der Wahrheit" wie als der Vorbedingung (s. o.), so auch
als dem unversieglichen Quell und Inhalt ihres Denkens und
Handelns (I 3, 19) *) und das Selbstzeugnis des Gewissens für
dieses „aus der Wahrheit sein" ist die Ruhe, welche das Herz
vor dem grossen Gott empfindet (dsgl. I 3, 19). — Auf diese
Weise bleibt die Wahrheit in uns und wird mit uns sein bis in
Ewigkeit (II, 2). —

Gegensätze: Die Wahrheit ist nicht in uns (11,8; 2, 4); wir
tun nicht die Wahrheit (I 1, 6); jegliche Lüge ist nicht aus
der Wahrheit (2, 21) ; der Teufel hat nicht bestanden in der
Wahrheit, weil die Wahrheit nicht in ihm ist (8, 44).

Wer die Wahrheit als intellektuelle und sittliche Erkenntnis

besitzt, sie tut und in ihr wandelt, dessen Wahrheit können
nun auch andere Zeugnis geben, sie bestätigen (III, 3 und 12 a).
Auch dieses Zeugnis für die Lebensbetätigung in der Wahrheit
ist wahr (III, 12 b) wie dasjenige für die äussere Verkündigung
der Wahrheit (s. o.). Indem man solche, die in dieser doppelten
Art der Wahrheit Zeugnis geben, aufnimmt, wird man
„Mitarbeiter an der Wahrheit" (III, 8), trägt dazu bei, dass
dieselbe die Menschheit immer mehr äusserlich und innerlich
durchdringe.

IL Licht. — Der Begriff „Licht" ist im allgemeinen bei
Johannes gleichbedeutend mit dem der intellektuellen und
sittlichen Wahrheit (Nr. I), so dass er meist für denselben eingesetzt

werden könnte. Im Vergleich zum Ausdruck Wahrheit
wird das Wort Licht weniger angewendet.

Der ewige Gott ist Licht (I 1, 5), der Inbegriff" eines in
höchster Vollendung der Erkenntnis, Heiligkeit u. s. w. über
der erschaffenen Welt ewig erhabenen, seligen Seins. Darum
ist Gott auch im Lichte (I 1, 7 a)2) oder umgekehrt: „in ihm
ist keine Finsternis" (I 1, 5).

Die Welt ist in der Finsternis, da sie die intellektuelle und
sittliche Erkenntnis Gottes und das ihr entsprechende Leben
verloren hat (1, 5). In ihr erscheint Christus als das Licht

') Ähnlich als Vorbedingung und bleibende innere Lebensursaehe ist
das « aus Gott geboren sein » ; « aus Gott sein » (1, 13 ; I 4, 6 ; I 5, 19 u. ö.).

2) Vgl.: «Der in einem unzugänglichen Lichte wohnt» (1. Tim. 6,16).



— 79 —

(1, 4 b), als derjenige, welcher das verfinsterte Bild Gottes im
Verhältnis zu den Menschen und das dem entsprechende
notwendige Verhältnis des Menschen zu Gott aufs neue offenbart
und in der eigenen Persönlichkeit darstellt. Er verkündigt von
sich selbst: „Ich bin das Licht der Welt" (8, 12 a) ; „ich bin in
die Welt gekommen als ein Licht" (12, 46 a) ; „solange ich in
der Welt bin, bin ich das Licht der Welt" (9, 5) ; „noch eine
kleine Weile ist das Licht unter euch" (12, 35 a). — Da Christus
als das Licht aus dem Lichte Gottes erscheint, ist er
das wahrhaftige Licht, das gänzlich untrügliche, das nunmehr
in der Finsternis scheint (1, 9; I 2, 8) zur Erleuchtung für
jeden Menschen (1, 9). Darum wird sein Licht zum Gericht
werden, an dem die Geister in der finsteren Welt sich scheiden
(3, 19). -Wie der Täufer der durch Christus verkündigten Wahrheit
im voraus Zeugnis gab (s. o.), so auch dem in ihm erscheinenden

Lichte (1, 7 f.), ja durch dieses Zeugnis war Johannes
selbst das eine Zeit lang scheinende und brennende Licht
(5, 35 und 36 a). —

Gleich der Wahrheit muss nun auch das Licht, welches
Christus bringt und das er selber ist, persönlich angeeignet und
zum geistigen und sittlichen Erlebnis werden. Wir sollen
zuerst an das Licht glauben (12, 36 a; 12, 46), durch den
Glauben geben wir ihm den Eingang in unsere Seele ; dann
aber, wie „das Licht dieser Welt" (im natürlichen Sinne, die
Sonne) uns am Tage wandeln lässt, ohne anzustossen (11, 9),
Christo als dem übernatürlichen ,.Lichte der Welt" nachfolgen
(8, 12), sollen das Licht lieben (3, 19), an das Licht kommen
(3, 21), unter dem Scheine des Lichtes (12, 35), im Lichte wandeln

(I 1, 7). — So werden wir „Kinder des Lichtes" (12, 36 b),
sind im Lichte (I 2, 9), bleiben im Lichte (I 2, 10)x).

Gegensätze: Wo das in Christo scheinende Licht nicht durch
den Glauben in das Leben übergeht, wird es „nicht erfasst"
(1, 5); weniger geliebt als die Finsternis, gehasst; man kommt
nicht an das Licht (3, 19 f.); man wird von der Finsternis
erfasst (12, 35 b); ist noch in der Finsternis (I 2, 9 und 11):
wandelt in ihr (8, 12; 12, 35c; I 1, 5; 2, 11).

') In der Offenbarung erscheinen die 7 Gemeinden mit ihren Leuchtern

unter diesem Bilde des Lichtes. Vgl. sonst das himmlische Jerusalem,
das von der Herrlichkeit Gottes erhellt wird, dessen Leuchte das Lamm
ist und in dessen Licht die Völker wandeln (21, 23 f. ; 22, 5).



— SOHL

Leben. — Wie Gott die Wahrheit und das Licht ist,
so auch „das Leben". Er hat es in sich selber (5, 26 a), das
ewige Leben ist bei ihm (11,2 b). Für Gott ist das wiederum
im wesentlichen der Inbegriff eines ewigen, in sich vollendeten,
durch Erkenntnis, Heiligkeit, Allmacht, Freiheit u. s. w. über
allem Vergänglichen und Endlichen erhabenen Seins, nur dass,
im Vergleich zu den abstrakten Ausdrücken Wahrheit und
Licht, in der Bezeichnung Leben mehr die persönliche Existenz
und Selbstbetätigung dieses Seins hervortritt.

Das „Leben" in dem unerschaff'enen Gott war auch in
Christo (1, 4), der als Sohn jenen seinen „lebendigen Vater"
nennt (6, 57). Der Vater hat ihm gegeben, gleich ihm das
Leben „in sich selbst" zu haben (5, 26) ; er lebt „um des Vaters
willen" (6, 57). Ja, wie er die Wahrheit und das Licht ist, so
ist er auch das Leben (11, 25; 14, 6), das ewige Leben (I 5, 20).

Christus will aber das Leben in und aus Gott, das er hat
und ist, den Menschen mitteilen, die ohne dieses Leben im
geistigen und sittlichen Tode sind, wie in der Finsternis ohne
Licht (s. o.). Der Vater hat den Sohn in die Welt gesandt,
„damit wir durch ihn leben" (I 4, 9); in ihm ist das Leben
erschienen (I 1, 2) ebenso wie die Wahrheit und das Licht. Er
verheisst das ewige Leben (I 2, 25) und er gibt es (10, 28; 17, 2).
Er ist gekommen, dass wir „Leben und Fülle haben" (10, 10),
wir sollen zu ihm kommen, um das Leben zu haben (5, 40). -—

Zur Mitteilung des Lebens an die Menschen hat Christus
das „Wort des Lebens" (I 1, 1), spricht er „Worte des ewigen
Lebens" (6, 68), die für ihn des Vaters Gebot sind (12, 49f.);
seine Worte sind „Geist und Leben" (6, 63). Er gibt das Wort
als „lebendiges Wasser* (4, 10 f.; 7, 38) und als „Speise, die
da bleibt zum ewigen Leben" (6, 27); er ist das Brot des
Lebens (6, 35) und das lebendige Brot (6, 51 a), das der Welt das

Leben gibt (6, 33), das sein Fleisch ist für das Leben der Welt
(6, 51 c). „Wer mich isst, wird leben um meinetwillen" (6, 57) ;

die nicht essen und tiinken, haben kein Leben in sich
(6, 53) ').

') Wir lassen hier die Frage unberührt, ob und wo in dem schwierigen

6. Kapitel Bilderrede oder wirkliche Hindeutung auf das Abendmahl
enthalten ist. Im ersteren Falle wäre das « Fleisch für das Leben der
Welt » im Anschluss an das Bild vom lebenspendenden Brote sein zur
Erlösung der Welt erlittener Tod, bei der Beziehung auf das Abendmahl
wäre die Vermittlung des göttlichen « Lebens » durch das Sakrament gemeint.



— 81 -
So hat Gott wie durch die Wahrheit und das Licht in

Christo auch Zeugnis gegeben, „dass er uns ewiges Leben
gegeben hat und dieses Leben ist in seinem Sohne" (I 5, 11).
Ebenso soll das geschriebene Gotteswort uns sagen, dass wir in
ihm, in seinem Namen das ewige Leben haben (I 5, 13 — 5, 39 ;

20, 31), wie das auch die Menschen bezeugen, welche das in
der Welt erschienene Leben gesehen haben (I 1, 1 f.).

Das in Gott ewige, in Christo erschienene und kundgegebene,

in der Schrift bezeugte „Leben" ist für die Menschen
wie bei der Wahrheit und dem Lichte die persönliche Erfahrung,

Aneignung und Betätigung des in Gott ewig seienden
wahren Lebens. In diesem Sinne sind die Ausdrücke „Leben"
und „ewiges Leben" zunächst völlig gleich. Sie bedeuten einen
in diesem Leben durch Christum erlangten Besitz und Anteil
an dem zu einem glücklichen, wahrhaft befriedigenden und
gottgefälligen Sein notwendigen innern Lebensgehalt aus Gott :

„Wer den Sohn hat, hat das Leben, wer den Sohn nicht hat,
hat das Leben nicht" (I 5, 12).

Die Besitzergreifung dieses Lebens vollzieht sich auf
intellektuellem Wege durch die Erkenntnis: „Das ist das ewige
Leben, dass sie dich erkennen, den allein wahren Gott und
den du gesandt hast, Jesum Christum" (17, 3). Meist aber
sagt Christus selbst, dass das Leben erlangt werde durch den
Glauben, womit die volle Hingabe nicht nur mit der Erkenntnis,

sondern auch mit dem Willen und dem Herzen an das
Leben in und aus Gott bezeichnet ist. Dieser Glaube ergreift
entweder Gott oder Christum oder beide zugleich als die Träger

des Lebens. Jeder, der an den erhöhten Menschensohn
glaubt, geht nicht verloren, sondern empfängt ewiges Leben
(3, 15 f.); „wer da glaubt (an den, der Gott gesehen hat), hat
ewiges Leben" (6, 47); „wer an den Sohn glaubt, hat ewiges
Leben, wer dem Sohne nicht folgt, wird kein Leben sehen,
sondern der Zorn Gottes bleibet auf ihm" (3, 36); „wer mein
Wort hält und glaubt an den, der mich gesandt hat, der hat
ewiges Leben und kommt nicht ins Gericht, sondern er ist vom
Tode zum Leben durchgedrungen" (5, 24); „dieses ist
geschrieben, damit ihr glaubt, dass Jesus ist der Christus,
der Sohn Gottes, und dass ihr durch den Glauben das Leben
habet in seinem Namen (20, 31 ; s. a. I 5, 10 ff. im Zusammenhang).

—
Revue intern, de Théologie. Heft 49, 1905. 6



— 82 —

Der allgemeine Gegensatz des durch Erkenntnis und
Glauben erlangten Lebens zum geistigen und sittlichen Tode
als einem Allgemeinzustande der Menschheit besteht auch im
einzelnen ethischen Falle: „Wir wissen, dass wir vom lode
zum Leben hinübergeschritten sind, weil wir die Brüder lieben.
Wer nicht liebt, bleibt im Tode. Jeder, der seinen Bruder
hasst, ist ein Menschenmörder, und ihr wisst, dass kein
Menschenmörder das ewige Leben bleibend in sich hat" (I 3, 14 f.).
— „Wenn jemand seinen Bruder sündigen sieht eine Sünde
nicht zum Tode (woraus noch ethisch-göttliches Leben wieder
entstehen kann), so möge er bitten, und er icird ihm Leben

geben" (I 5, 16). —
In den bisherigen Anführungen von „Leben" und „ewigem

Leben" scheint jedoch vielfach der Begriff des jenseitigen
spezifisch ewigen Lebens hervor, in anderen Stellen ist das
zweifellos, wie in denjenigen des 6. Kapitels: „Das ist der Wille
meines Vaters, dass jeder, der den Sohn sieht und glaubet an ihn,
das ewige Leben habe, und ich ihn auferwecke am jüngsten Tage"
(6, 40; vgl. 39); wer von dem vom Himmel herabsteigenden
Brote isst, stirbt nicht (V. 50), Avird leben in Ewigkeit (V. 51

und 58 b); „wer mein Fleisch isst und mein Blut trinkt, hat
ewiges Leben, und ich werde ihn auferwecken am jüngsten
Tage" (V. 54). — „Wie der Vater die Toten auferweckt und
lebendig macht, so macht auch der Sohn lebendig, welche er
will" (5, 21); „es kommt die Stunde und sie ist schon da, wo
die Toten die Stimme des Sohnes Gottes hören werden, und
die sie hören, werden leben" (5, 25) „und es werden hervorgehen,

die Gutes getan haben, zur Auferstehung des Lebens"
(5, 29). — „Wer seine Seele in dieser Welt hasst, wird sie
bewahren zum ewigen Leben" (12, 25 b). — „Ich lebe und auch
ihr sollt leben" (14, 19j. — „Ich bin die Auferstehung und das

Leben, wer an mich glaubt, wird leben, wenn er auch
gestorben ist; und jeder, der lebt und glaubet an mich, wird
nicht sterben in Ewigkeit" (11, 25 f.)*).

') Von den besprochenen Begriffen findet sich « das Leben » in der
Offenbarung am häufigsten : « Ich bin der Lebende und war tot und siehe
ich lebe in die Ewigkeit der Ewigkeiten» (1, 18; vgl. 2, 8; 4, 9 und 10

10, 6: 15, 7). Der Engel mit dem Siegel des lebendigen Gottes (7, 2). « Der
Geist des Lebens von Gott» (11, 11) — «Holz des Lebens» (2, 7; 22, 2

14; 19); «Kranz des Lebens» (2, 10); «Buch des Lebens» (3, 5; 13, 8

17, 8; 20, 12 und 15; 21, 27); «Quell der Wasser des Lebens » (7, 17; 21, 6

22, 17) ; « Fluss des Wassers des Lebens » (22, 1).



— 83 —

IV. Liehe. — „Gott ist die Liebe]" (I 4, 8 und 16 b). Er
hat nicht bloss die Liebe als eine Eigenschaft neben anderen,
er ist die Liebe in seinem ureigensten Sein. Damit ist das

bezeichnet, womit derjenige, der zugleich die Wahrheit, das Licht
und das Leben ist, dem Menschenherzen am nächsten kommt
und am tiefsten sich offenbart. Darum wird neben jenen
Begriffen das AVort „Liebe" verhältnismässig wenig angewendet
im Vergleich zu „lieben" als der wirklichen Betätigung der
Liebe in allen Beziehungen.

Weil Gott die Liebe ist, darum „ist auch die Liebe aus Gott"
(I 4, 7): Was nur Liebe ist und als Liebe sich erweist, hat
seinen letzten Grund in Gott. „Die Liebe aus Gott" offenbart
sich (I 4, 9) in der Liebe, „die Gott zu uns hat" (I 4, 16 a),
in der Sendung des Sohnes (3, 16; 17, 23; I, 4, 9; vgl 16, 27)
zu den durch die Sünde verlorenen Menschen, damit sie für
ihre Sünden versöhnt (I 4, 10 b) und Kinder Gottes nicht nur
genannt würden, sondern es auch sind (I 3, 1). So wird Gottes
Liebe zu den Menschen die eines Vaters zu ihnen (16, 27), der
sie liebt, wie er den Sohn geliebt hat (17, 23), und die noch tiefer
gegründet wird, wenn die Menschen den Sohn lieben (14, 21 b)
und an dessen göttliche Sendung glauben (16, 27).

Der Vater hat den Sohn geliebt vor Gründung der Welt
(17, 24 b), er liebt ihn, als und weil er in der Welt seine
Sendung vollzieht (3, 35; 5, 20; 15, 9a; 17, 23 und 26), seine
Gebote hält (15, 10 b), ja sein Leben dahingibt (10, 17).

Durch das Halten der Gebote des Vaters beweist der Sohn
seine Liebe zum Vater (14, 31), bleibt er in seiner Liebe
(15, 10 b)1).

Wie der Vater den Sohn liebt, so liebt der Sohn die
Menschen (15, 9); er liebt sie in den Jüngern bis ans Ende (13, 1),
bis in den Tod (15, 13 ; I 3, 16 a).

Einzelbeispiele persönlicher Liebe Christi: Lazarus (11, 3

und 36), dessen Schwestern Maria und Martha (11, 5); Johannes
(13, 23; 19, 26; 20, 2; 21, 20).

') Die Ausdrücke: in des Vaters, in Jesu Liebe bleiben, die Liebe
Gottes in sich haben (s. weiter unten), sind exegetisch — ob subjektiv
oder objektiv — zweifelhaft. Wir nehmen sie durchgängig objektiv, also :

Jesus bleibt in der Liebe zu Gott, wir bleiben in der Liebe zu Jesus,
haben die Liebe zu Gott in uns.



— 84 —

Liebe gegen Liebe Da wir zuerst geliebt wurden (I 4, 19 ;

vgl. I 4, 10), sollen wir wie den Vater, als den, der uns (geistig
wieder-) gezeugt hat (I 5, 1 b), so auch den Sohn (8, 42) lieben ;

die Liebe, womit der Vater den Sohn gelieht hat, soll in uns
sein (17, 26); wir sollen in Gottes Liebe (I 4, 16 b) und in Jesu
Liebe (15, 9 b) bleiben (s. o.). — Vorbedingung ist auch hier,
dass wir die Liebe Gottes zu uns in Christo erkennen und daran
glauben (I 4, 16).

Die Liebe zu Jesus soll die Jünger seinen äusseren Weggang

überwinden lassen in der Freude, dass er zum Vater
geht (14, 28). Vor allem aber erweist sich die Liebe zu Gott
und Jesu dadurch als echt1), dass wir des Vaters (I 5, 2b;
5, 3 a) und Jesu (14, 5; 14, 21a; 14, 23 a; II, 6) Gebote halten,
wie er des Vaters Gebote gehalten hat (15, 10). Ja, „wer sein
Wort hält, in dem ist wahrhaftig die Liebe Gottes vollendet"
(I 2, 5).

Umgekehrt ist die die Gebote haltende Liebe zu Gott eine
Erprobung der wahren Menschenliebe (I 5, 2; s. u.).

Einzelbeispiel persönlicher Liebe zu Jesus: „Simon, liebst
du mich" (21, 15 ff.). —

Herrlich sind die Wirkungen der „vollendeten" Liebe zu
Gott und Jesus: in ihr ist die Furcht ausgetrieben durch die
Zuversicht auf den Tag des Gerichts, ähnlich wie wir unser
Herz beruhigen, wenn wir aus der Wahrheit sind (s. o.) : „Wer
fürchtet, ist (noch) nicht vollendet m der liebe" (I 4, 17 f.) Der
Liebende erhält die lebendige Erfahrung der Liebe Gottes und
Jesu (14, 21 b ; 23 b) ; Christus wird sich ihm „offenbaren"
(14, 21 b); der Vater nimmt mit dem Sohne in ihm Wohnung
(14, 23 b) ; er bleibt in Gott und Gott in ihm (I 4, 16). —
„Jeder, der liebt2), ist aus Gott geboren" (14, 7), er erkennt ihn,
weil er die Liebe ist (ebendort).

Gegensätze: Die Menschen haben Gott nicht geliebt (I 4, 10 a) ;

„ihr habt die Liebe Gottes nicht in euch" (5, 42); „wer nicht
liebt, hält mein Wort nicht" (14, 24 a) ; „hat Gott nicht
erkannt" („dass er die Liebeist", I, 4, 8). — Die Welt liebt „das

') Vgl. im Urtext die Ausdrücke: «wahrhaftig», «in Wahrheit»
(I 2, 5; 3, 18; II, 1; III, 1).

2) Der Satz steht zwar im Texte im engen Zusammenhang mit der
Nächstenliebe, lässt sich aber in dieser Allgemeinheit, wie oft bei Johannes,
auch auf die Gottesliebe beziehen (vgl. V. 8).



— 85 —

Ihrige" (15, 19); „liebet nicht die Welt und das, was in der
Welt ist" (I 2, 15), denn Welt- und Gottesliebe sind unvereinbar.

Die Menschen lieben ihr Leben (12, 35) und die Ehre vor
Menschen mehr als die Ehre vor Gott (12, 43).

Von der Gottes- und Jesulie.be ist die Liebe zu den

Menschen unzertrennbar. Sie sollen sich untereinander lieben
(15, 17; I 4, 7 und 11), wie Gott (I 4, 11 a) und wie Jesus uns

geliebt hat (13, 34). Das ist Jesu ausdrückliches Gebot (13, 34;
15, 12 und 17; 13, 23; 4, 21), das wir von Anbeginn haben
(II, 5), ist „die Verkündigung von Anbeginn" (I 3, 11).

Diese Menschenliebe ist gleichsam die Weitergabe der
Liebe gegen Gott, aus dem wir geboren sind (s. o.), an
denjenigen, der gleich uns aus Gott geboren wurde (I 5, 1 b). Sie

erbringt den Erweis ihrer Echtheit nicht mit Worten, sondern
in der Tat und Wahrheit (I 3, 18) und ist als solche das höchste

Zeichen der Jüngerschaft (13, 35). — Einer derartigen in der
Tat sich erweisenden Bruderliebe geben die anderen Brüder
Zeugnis vor der Gemeinde (III, 5) ebenso wie der Wahrheit
(IH, 3 und 12, s. o.).

Auch in dem, der die Menschen liebt, bleibt Gott, der sonst
Unsichtbare (I 4, 12), wie in dem, der Gott liebt, auch er hat
wie jener Gottes vollkommene Liebe in sich (I 4, 11); er bleibt
im Lichte (I 2, 10) ; ist aus dem Tode ins Leben übergegangen
(I 3, 14).

Umgekehrt: Wer den Bruder nicht liebt (I 3, 10), ihn hasst
(15, 18 ff.; I 3, 15; 4, 20), ist nicht aus Gott (I 3, 10); in ihm
kann die Liebe Gottes nicht bleiben (I 3, 17) ; er ist in der
Finsternis (I 2, 11), bleibt im Tode (I 3, 14 b), ist ein Menschenmörder,

der das ewige Leben nicht bleibend in sich hat (13, 15 ;

vgl. o.) ; er ist ein Lügner, der durch den Hass gegen den
sichtbaren Bruder beweist, dass er Gott, den Unsichtbaren,
nicht lieben kann (I 4, 20)J).

V. Zusammenstellungen. — Wie die Begriffe Wahrheit,
Licht, Leben und Liebe im einzelnen die Johanneischen Schliffen

') Offenbarung : Du hast die erste Liebe verlassen (2, 4); ich kenne..
deine Liebe (2, 19); ich habe dich geliebt (3, 9); die ich liebe, tadle und
züchtige ich (3, 19); die geliebte Stadt (20, 9).



— 86 —

durchziehen, so stehen sie auch öfters parallel oder prädikativ
ergänzend oder wie Ursache und Folge zusammen, ja fliessen
ineinander über. Einige derartige Stellen mussten schon im
Zusammenhang der obigen Ausführungen erwähnt werden. Als
weitere Beispiele seien angeführt: „Das Leben war das Licht
der Menschen" (1,4). Umgekehrt: „Wer mir nachfolgt...
wird das Licht des Lebens haben" (8, 12) „Wer die Wahrheit

tut, kommt an das Licht" (3, 21). „Das wahrhaftige Licht"
(1, 9), das schon scheint (I 2, 8). — „Dieser ist der wahrhaftige

Gott und ewiges Leben (I 5, 20). — „Ich bin der Weg,
die Wahrheit und das Leben" (14, 6). — Wir sollen lieben in
Wahrheit (I 3, 18; II, 1; III, 1; vgl. oben unter „Liebe"). —
„Es wird mit euch sein Gnade, Erbarmen, Friede von Gott
dem Vater und Jesus Christus, dem Sohne des Vaters, in
Wahrheit und Liebe" (II, 3). — „Wer seinen Bruder liebt, bleibt
im Lichte" (I 2, 10: Gegenteil V. 11). — „Wir wissen, dass

wir aus dem Tode zum Leben übergegangen sind, weil wir die
Brüder lieben" (I 3, 14; Gegenteil 14 b). G. M.


	Wahrheit, Licht, Leben und Liebe bei Johannes

