
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 52

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


787

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

Dr Hans Balmer : Die Romfahrt des Apostels Paulus und
die Seefahrtskunde im römischen Kaiserzeitalter; Bern,
E. Sutermeister, in-8°, 520 S., 1905.

Ce magnifique volume n'est pas seulement imprimé avec
un soin parfait, et enrichi de nombreuses illustrations et cartes
qui en facilitent la lecture, il est encore composé très
consciencieusement d'après toutes les sources scientifiques, et il
s'impose à quiconque se préoccupe de la vie et des travaux
du grand Apôtre. C'est un ouvrage qu'il est impossible d'analyser

dans une Revue. On ne peut que le recommander
vivement à tous les lecteurs sérieux; ils l'étudieront avec profit.

L'auteur explique ainsi sa pensée : « Der Seereise selbst
ist der Hauptteil dieses Buches eingeräumt. Wie sein Titel
andeutet und in der Einleitung ausführlicher begründet wird,
kann es sich nicht nur um eine ins Detail gehende Darlegung
dessen handeln, Avas die unschätzbare Lukasschrift in der knappen

Form des Reiseberichts erzählt. Vielmehr soll derselbe
nach Massgabe der heutigen Kenntnisse über die betreffenden
Meeresteile, Küsten und Orte geprüft und soweit möglich aus
andern zuverlässigen Quellen ergänzt und erhärtet werden.
Wichtig und geradezu entscheidend in einzelnen nicht
unwesentlichen Nebenfragen ist hierbei das vorzügliche
Seekartenmaterial mit den in Segelhandbüchern zusammengestellten
praktischen Erfahrungen und Forschungsergebnissen, insbesondere

der Marineämter. Auf dieser Grundlage ist ein Herumtasten

an den Küsten ausgeschlossen und kann der Beweis
für unser Malta als das Melita des Lukas in aller Schärfe, für
den Strandungspunkt mit grösster Wahrscheinlichkeit geleistet
werden. Um die jeweiligen Anordnungen des Schifführers auf
ihre Richtigkeit prüfen zu können, ist das nautische Wissen
jener Zeit oder die Schiffahrtskunde der alten und ihre Hülfs-
mittel nebst der Kenntnis des innern Meeres in eigenen



— 788 —

Abhandlungen im Umriss zusammengestellt. — Leitend beim
Entwurf und während der Abfassung dieses Werkes blieb der
Vorsatz, überall nach bestem Wissen den Grund zu prüfen,
darauf gebaut werden sollte, die Ergebnisse der wissenschaftlichen

Forschung zu verwerten, ohne die Lesbarkeit desselben
zu beeinträchtigen, und, bei unverhüllter Darlegung der persönlichen

Überzeugung, gegenteilige Meinungen rein sachlich zu
behandeln und nur begründet zurückzuweisen. »

A. Baudrillart : Quatre cents ans de concordat. Paris,
Poussielgue. Lille, René Giard, 1905, 386 p. in-8°.

Ce livre est un recueil de sept conférences que l'auteur a
données l'hiver dernier à l'Université catholique de Lille. La
thèse qui y est soutenue est favorable aux concordats : elle
tend à prouver que le régime concordataire est excellent pour
l'Etat et excellent pour l'Eglise. En France, ce régime compte
quatre siècles d'existence : car ce serait une erreur de penser
que la Pragmatique-Sanction de Saint Louis, aussi bien que
celle de Charles VII, fussent des concordats. Ces actes étaient
de simples édits royaux, réglant d'autorité des matières
religieuses, tandis que les concordats sont des traités synallag-
matiques conclus entre un souverain temporel et le pape. Le
premier concordat français intervint réellement entre Léon X
et François Ier, en 1516. Ce concordat fut aboli par les
décrets de l'Assemblée constituante, qui établirent la Constitution
civile du clergé. Jules Simon a dit que les concordats naquirent

du besoin qu'eurent les gouvernements de secouer la
domination temporelle des papes tout en reconnaissant leur
autorité spirituelle. Cette remarque ne s'applique guère au
concordat de 1801, où Bonaparte livra à faux poids la France
à l'Eglise ; il voulait devenir le maître de la première et pour
cela il eut besoin de la complicité du pape. Quand donc
M. Baudrillart conclut qu'il faut conserver ces concordats,
nous ne pouvons nous associer à sa conclusion. L'auteur pose
en principe que la fin de l'Etat est subordonnée à la fin de

l'Eglise, et il entend par là la fin de l'Eglise romaine : tous
sont loin de laisser passer cette majeure sans distinction,
salva reverenda. Nous n'avons du reste qu'à constater dans



— 789 —

l'histoire le parti qu'ont tiré des concordats les divers
gouvernements et les divers papes. Le bilan n'est pas toujours
en faveur des premiers. En France, nous ne pouvons guère
établir ce qui serait arrivé si ce pays avait vécu en régime
de séparation, puisque ce système n'y a jamais fonctionné,
même pendant la période du Directoire, qui a eu plus ou
moins son Eglise officielle avec l'Eglise des Théophilanthropes.
L'auteur dit dans son livre que l'Eglise de l'ancien régime
n'a été ni aussi servile ni aussi dissolue qu'on l'a dit. Nous
ne relèverons pas cette assertion toute gratuite ; il est bien
délicat et surtout bien difficile de dresser en deux lignes le

compte des vertus et des vices d'un homme, à plus forte
raison d'une institution pendant toute une époque. Nous répondrons

à M. Baudrillart d'une façon aussi gratuite, mais non
moins convaincue, que la constitution de l'Eglise de France
en Eglise nationale séparée de Rome eût rendu cette Eglise
plus forte et encore plus vertueuse que celle de l'ancien
régime concordataire. Quant à savoir si l'ancienne monarchie
en eût retiré un surcroît de force, ou en eût subi un
amoindrissement, la question n'a plus pour nous qu'un rétrospectif
et très modique intérêt : l'important est que la France elle-
même, nous voulons dire le peuple de France, y eût trouvé
son avantage religieux et moral, peut-être aussi matériel, et
c'est notre conviction absolue.

Il reste que M. Baudrillart nous a donné dans son livre
une histoire complète, quoique succincte, des rapports de

l'Eglise et de l'Etat depuis la Pragmatique-Sanction de Bourges
jusqu'à nos jours. Souvent de parti pris, il est en général
bien informé, et il ne sera plus permis désormais d'étudier la
question des rapports entre Eglises et Etats sans consulter
son étude. Dr A. Chrétien.

I. v. Dœllinger: Les origines de la papauté; abrégé du
grand ouvrage «Le pape et le concile», par M. Giraud-
Teulon. Paris, Alcan, in-18, 2 fr., 1905.

C'est une excellente pensée d'avoir abrégé et résumé le
grand" et célèbre ouvrage de Dœllinger sur La Papauté. Les
gros volumes ne sont plus guère lus que par les savants et
les spécialistes. Le public n'a d'yeux que pour les petits vo-



— 790 —

lûmes qu'on peut lire rapidement. Celui-ci est à la portée de

tous et de toutes les bourses. Les lecteurs qui voudront le

compléter pourront toujours recourir aux documents de l'édition

principale. Nous espérons que nos amis répandront le

plus possible ce résumé dans les masses. Il ne pourra manquer

d'ouvrir bien des yeux et de rendre courage à plus d'une
conscience angoissée. Quiconque a des doutes sur les prétentions

de la papauté, trouvera ici la lumière authentique et
vraie. Ce livre, en effet, retrace, d'après les sources canoniques,

l'histoire de la papauté et s'attache à montrer que l'origine

tardive et artificielle de cette institution ne légitime
pas l'abdication de l'indépendance des catholiques entre les
mains d'un monarque spirituel absolu. La transformation de

la primauté de l'évêque de Rome en papauté au moyen âge,
les procédés employés pour atteindre ce but, constituent des

phénomènes politiques et religieux du plus haut intérêt pour
les lecteurs français, à l'heure où le pape prétend incarner
en lui l'Eglise et défendre les droits de celle-ci contre l'Etat
laïque. Pour beaucoup; les révélations historiques de Dœllinger

seront matière à graves réflexions et ouvriront un champ
nouveau à la pensée religieuse.

Prof. Dr. Ed. König: Der Geschichtsquellenwert des Alten
Testaments. Langensalza, H. Beyer & Söhne, 1905.

Neuere theologische Kritiker überhaupt und Winckler,
Weber und Jeremias insbesondere haben die Theorie aufgestellt,

dass es eine altorientalische Weltanschauung gebe, Aron

der auch die Geschichtsauffassung der alten Völker Vorderasiens

in grundlegender Weise beeinflusst worden sei. Ihnen
tritt König in der vorliegenden Schrift entgegen und sucht zu
zeigen, dass diese Theorie nur bei einer VergeAA_altigung der
Geschichtsquellen haltbar ist. Denn wenn man schon, wie z. B.

Winckler, mit der Erzählung Herodots über den Tod des Cyrus

Avillkürlich umspringe, so lasse zum allermindesten die

genannte Theorie sich nicht auch auf die Literatur des Volkes
Israel also anwenden, speziell nicht auf das Alte Testament;
und zwar kann dieses seiner Autorität als einer Geschichîs-
quelle deshalb nicht verlustig gehen, Aveil es schon ausserhalb
seiner eigentlichen Geschichtspartien echteste Elemente histo-



— 791 —

rischer Kunde enthält, weil seine Geschichtsbücher auf zu tiefen
Grundlagen beruhen, zuviel interne Anzeichen ihrer Vertrauenswürdigkeit

besitzen und zuviel bestätigende Momente in andern
alten Literaturen ATorhanden sind (Seite 8).

Gerade weil sich hier gelegentliche Aussagen finden, die

sozusagen ganz im Vorbeigehen gemacht werden, erscheinen
— nach König — diese Bücher als Geschichtsmaterialien ersten
Ranges. Solche gelegentliche geschichtliche Zeugnisse nämlich
seien vor allem auch in den poetischen Partien des Alten
Testaments enthalten. Dieser Nachweis wird erbracht aus
Amos, Jesaia, Hosea, aus der Geschichte Davids und dessen
Liedern (Psalmen), ein Nachweis, den selbst angesehene neuere
Kritiker nicht ablehnen (z. B. Schultz) ; das Gleiche gilt von
dem bekannten Deboralied im Buche der Richter (Marquart,
Budde, Piepenbring). Vor allem ist dabei besonders die z. B.

von E. Norden klargelegte Tatsache beachtenswert, dass die
frühesten Denkmäler der Nationalliteratur poetischen
Charakter zu tragen pflegen (indische, griechische, deutsche,
arabische Literatur). Das ist für die Schätzung der althebräischen
Geschichtsquellen von hohem Wert; denn es ist begreiflich,
dass Dichtungen mit ihrem dem Gehörsinn sieh einschmeichelnden

Rhythmus von alten Zeiten her dem Gedächtnis sich leichter
einprägten, als Prosastücke (Seite 15). Ist indessen die Glaub-
Avürdigkeit der geschichtlichen Teile des Alten Testaments darum
weniger gross? Diese Frage wird von König durchaus
verneint Denn schon das Fundament, auf dem sie fussen, ist, wie
die Literaturgeschichte aller Völker zeigt, meist das
zuverlässigste: das Gedächtnis und die mündliche Tradition (Caesar,
de bello Gallico VI, 14, 4; Flöckner, F. Max Müller, Grote,
Driver, Joh. Scherr, Davidson weisen das an den ATerschieden-

sten Volksstämmen nach). Beim Volke Israel kam noch hinzu,
dass schon zur Zeit Abrahams der Schriftgebrauch bekannt
war; namentlich haben neuere Funde — 1902 bei Susa, bei
Luxor und bei Lachis, ferner von Seilin in der Ebene Jezreel —
dargetan, dass das Schreiben bei den Pharaonen und ebenso

in der Nähe von Kanaan in Übung war ; solche Angaben werden

in 2. Mos. 17, 14; 24, 4; 34, 28; 4. Mos. 33, 2 und
5. Mos. 31, 19 gelesen.

Nicht übersehen Averden darf, dass eine Reihe von
Anzeichen auch einen lebendigen Sinn des Volkes Israel für die



— 792 —

Erhaltung seiner Erinnerungen offenbart, so z. B. der Hinweis
(4. Mos. 21, 14) auf das dem Alten Testament vorausgegangene
„Buch von den Streiten des Herrn" und (Jos. 10, 13) auf das

„Buch des Redlichen" ; namentlich letzteres, eine poetische
Anthologie, mag sehr leicht auch poetisch geformte Erinnerungen
Israels über die älteste Zeit enthalten haben, so beispielsweise
das Schwertlied Lamechs (1. Mos. 4, 23 f.), die Fluch- und
Segenssprüche Noahs (1. Mos. 9, 25 ff.) u. s. av.

Sozusagen negativ Avirken zu gunsten der Sicherheit der
hebräischen Überlieferung jene Angaben, die ausdrücklich als
auf wicMsraelitischem Ausgangspunkt beruhend erwähnt werden.
Gerade diese könnten davor beAvahren, dass man mehr und
andere ausländische Elemente der israelitischen Kultur voraussetzt,

als eben als solche selbst bemerkt sind. Dabei ist die
Tatsache, dass in späteren Chronikbüchern manches Anstössige
aus der Urschrift — z. B. Davids Ehebruch — übergangen
ist, daraus wohl verständlich, dass man eben Abschnitte über
sittlich ATerwerfliche Taten im Gemeindegottesdienste
überschlagen Avollte. (Talmudischer Traktat Sopherim 9, 9—11.)
Es mag sich also hiermit ähnlich \Terhalten, wie nach Augustinus

(De coniug. adult. II, 7) und Ambrosius (Apol. David II, 1)

mit der Erzählung über die Ehebrecherin im Johannes-Evangelium.

Ferner stellt — nach König — die althebräische
Geschichtschreibung ihrer Genauigkeit auch dadurch ein gutes Zeugnis
aus, dass sie viele Stufen und Richtungen der menschlichen
und speziell israelitischen Entwicklung erwähnt, so auf dem
Gebiete der Agrikultur, der musikalischen Produktion und der
Metallbearbeitung u. s. w., desgleichen nicht weniger auf dem
Gebiete der Religion, wie der Wechsel der Gottesnamen von
den ältesten Büchern bis weit späterhin — gleichsam eine
fortschreitende Gottesenthüllung — zeigt. Ebenso hat das
hebräische Volk in seiner Erinnerung die Grade unterschieden,
in denen die einzelnen Personen von der legitimen Religion
Israels abgeAvichen sind: Höhendienst — Bilderdienst —
Polytheismus u. s. av. Viel zu Avenig aber wird bis heute bei der
Taxierung des alten Testaments die Tatsache gewürdigt, dass

eine «ormosaische Periode, die Gestalten eines Abraham,
Jakob etc. etc. — gleichsam die Morgenröte vor der Sonnengestalt

des Moses — durchaus nicht vergessen oder verdeckt



— 793 —

wurden. Bestätigt werden gerade in dieser Hinsicht die hebräischen

Geschichtsbücher wesentlich durch ihre „kritische
Zusammenschau" mit andern Literaturdenkmälern des Altertums ;

man denke nur an den 1868 aufgefundenen Mesastein
König schliesst den ersten Teil seiner Abhandlung mit der

Widerlegung des Pariser Gelehrten Maurice Vernes, nach dessen

Behauptung alle Schriften des Alten Testaments erst zwischen
400 und 200 v. Chr. geschrieben seien, durch den HinAveis auf
die nur langsam vorschreitende Sprachgeschichte, indem die
Etymologie der hebräischen Wortformen sich im Alten Testament

ziemlich scharf verfolgen lasse.
Im zweiten Teile legt König dar, dass der Wert des Alten

Testaments als einer Geschichtsquelle nicht durch die parallelen

Strömungen beeinträchtigt wird, die sich in den
verschiedenen alttestamentlichen Geschichtsbüchern über ein und
dasselbe Objekt beobachten lassen. Das wird insbesondere
eingehend nachgewiesen an der Geschichte Sauls (1. Sam. 9—31,
verglichen mit 1. Chron. 11), desgleichen an Episoden aus der
Patriarchengeschichte. Wenn nun auch die altern Geschichtsquellen

im allgemeinen den Jüngern vorzuziehen sind, so ist
doch zuzugestehen, dass eine spätere Geschichtsdarstellung
immerhin die Möglichkeit bietet, den GeschichtsA-erlauf unter
mehr als einem Gesichtspunkt zu betrachten. In erster Linie
freilich kommt es dabei auf das Übereinstimmende in diesen
Darstellungen an, und die ihnen gemeinsamen Grundzüge bilden
die Hauptsache. Das gilt z. B. auch vom „Durchzug durch das
Rote Meer". Der ganze Pentateuch ist nicht aus dem Denken
eines einzigen Kopfes oder Avenigstens aus einem System
entsprungen, sondern er ist gewachsen als ein „im Medium der
fortschreitenden Gottesreichsgeschichte strahlender Reflex
geschichtlicher Tatsachen".

Im Aveitern Verlauf der Untersuchungen zeigt König —
entgegen andern Theologen — dass auch durch die
Vergleichung der althebräischen Geschichtsbücher mit andern
geschichtlichen Nachrichten des Altertums der Geschichtsquellen-
Avert des Alten Testaments nicht zerstört wird. So hatte man
z. B. behauptet: Lykurgs zwei „Söhne" seien nur ZAvei ihn
besonders auszeichnende und darum personifiziert gedachte
Hauptverdienste (Euonomos — Gesetz, und Eukosmos —
Wohlgeordnetheit). Und nun schloss man: Auch Isaak und



— 794 —

Ismael, als „Söhne" Abrahams, sind ebenso aufzufassen (Cornili,
Geschichte des Volkes Israel, Seite 32). Wer beweist das —
Ebenso unbegründet erscheint die andere generelle Behauptung
Cornills: „Niemals nennen sich Völker nach Einzelpersonen,
sondern der Name des Stammvaters ist überall erst eine
Zusammenfassung, eine Personifikation des Volkes." Noch
frappanter sind die Schwierigkeiten, in welche diese neue
sogenannte „Stammvatertheorie" uns in ihrer Anwendung auf das

ZAvölf-Stämmegebiet und besonders auf Joseph versetzt. Mit
bekannter Sicherheit trat nun allerneuestens noch die Sentenz
auf, dass eine sogenannte „altorientalische Weltanschauung",
im Avesentlichen eine babylonische Theorie (siehe oben), die
Darstellung der hebräischen Geschichtsschreiber nachhaltig
beeinflusst habe. Unter anderm hatte Jeremias in seinem Buche
„Das Alte Testament im Lichte des alten Orients" „Mond-
Motive", „Astarte-MotiAre" im hebräischen Kultus nachzuweisen
versucht, ähnliches Winckler in seinen „Keilinschriften und
das Alte Testament", Dan. Völter in seinem Werke „Ägypten
und die Bibel, die Urgeschichte Israels im Lichte der
ägyptischen Mythologie". Bei der Widerlegung dieser „astralmythologischen"

Tendenzen hat König manche Autoritäten auf seiner
Seite : Budde, Guthe, Bezold, A7on Orelli, Strack, Zöckler, Oettli,
van der Flier.

Überraschend ist allerdings eine Reihe inhaltlicher Parallelen,

die in der seit 1889 entdeckten „Keilschriftlichen Bibliothek",

namentlich über die gemeinsamen Schicksale der Ur-
menschheit (1. Mos. 1—11), sich aufgetan haben; speziell die
Geschichte von der Sintflut und Noahs Rettung gibt König in
ausführlicher Gegenüberstellung. Da wirft sich denn natur-
gemäss von selbst die Frage auf: Welcher Bericht ist der
ältere? Und wenn der keilschriftlich-babylonische es ist, muss
dann unbedingt der hebräische aus dem babylonischen erst
entlehnt und abgeleitet sein, wie z. B. F. Delitzsch (Babel und

Bibel, 1902, Seite 29) dies behauptet? Durchaus nicht! Denn
eine solche Tradition findet sich bei allen Völkern ohne
Ausnahme als Ureigentum, als altes Erbgut, also doch Avohl auch
bei den Hebräern, die nicht gerade den stumpfsten Sinn für
die Pflege alter Erinnerungen besässen. Und selbst dann, wenn
die Keilschriften aus der Zeit vor 2000 v. Chr., also älter als
die Quellen des biblischen Berichtes sind, so zeigen doch die



— 795 —

neueren Forschungen über Textquellen, dass Abschriften eines

Textes, die erst später entstanden sind, trotzdem oftmals
ursprünglichere Lesarten aufweisen als die altern Handschriften,
und einen treueren Reflex jenes ausserordentlichen Ereignisses
der Sintflut geben, als z. B. die in der babylonisch-assyrischen
Literatur vorliegende Erzählung.

König schliesst seine gediegenen und interessanten
Darlegungen, die allerdings Avohl nicht unwidersprochen bleiben
werden, mit dem Hinweis darauf, dass das Alte Testament
seinen geschichtlichen Charakter auch deshalb behaupten könne,
Aveil es ein Reflex einer religiösen Erleuchtung sei, die auch
dem Lichte der neuesten vergleichenden Religionswissenschaft
gegenüber ihre eigenartige Reinheit und Stärke behaupte. „Das
Alte Testament hat sich als ein Fels bewährt, der, so Avenig

er auch einem Kristall gleicht, sondern manche Risse und
vielfaches Geäder aufweist, doch Ähnlichkeit mit einem solchen
Block besitzt, wiç er uns hie und da auch bei unsern
Wanderungen im deutschen Vaterlande begegnet, durch seine Höhe
das flache Tiefland mächtig überragend und innerlich seinem
Fundort nicht angehörig, sondern seinem Ursprung nach auf
geheimnisvolle Regionen hindeutend."

Bonn. F. M.

A. Luchaire : Innocent III, Rome et l'Italie ; Paris, Hachette,
1904, in-16, 262 p., fr. 3. 50.

Fils de comtes ambitieux et impérieux, Innnocent III fut,
lui aussi, impérieux et ambitieux. Pape à trente-sept ans, flatté
dans sa vanité par cette élection, il devint plus orgueilleux
encore. Se plaisant par caractère aux divertissements guerriers,

il passa son pontificat à guerroyer contre la commune
de Rome qui lui résistait, et contre les villes italiennes qui
refusaient de reconnaître sa suprématie. Le récit de ces luttes
perpétuelles remplit ce volume et devient fastidieux. Là pu
l'on voudrait trouver un homme de Dieu et un apôtre
vraiment religieux, ne découvrir qu'un dominateur qui n'a d'autre
idéal que le triomphe de son moi et l'extension de son
pouvoir, est un spectacle scandaleux et pénible.

A ce point de vue, ce volume est fatigant. Mais, d'autre
part, on y trouve quantité de faits instructifs sur la cupidité



— 796 —

de la curie romaine à cette époque, sur la cupidité d'Innocent
III lui-même, qui cependant était très prodigue d'aumônes lorsqu'il

s'agissait de gagner à sa domination les suffrages du
peuple. En 1215, l'abbé de St. Albans prenant congé de lui
sans rien lui offrir, il lui demanda si un abbé de St. Albans
pouvait se retirer ainsi et se présenter à lui les mains vides.
L'abbé offrit cinquante marcs. C'était trop peu. Il ne put sortir
de la chambre du pape qu'en offrant cent marcs, qu'il dut
emprunter aux «usuriers de la curie». Et le chroniqueur
ajoute que le pape « joua le même tour à tous les prélats »

(p. 210).

L'auteur cite de nombreux faits qui montrent combien
étaient ignorants et puérils les prélats et les théologiens qui
le consultaient comme « l'oracle » de l'Eglise, sur des points de

théologie ou de casuistique (p. 236-245). C'est par de telles
consultations que l'évêque de Rome s'est peu à peu transformé
en juge universel et en docteur infaillible Innocent III avait
appris quelque peu de théologie à l'université de Paris, sous Pierre
de Corbeil, et quelque peu de droit canon à celle de Bologne ;

et il ne lui était pas difficile d'éblouir ses questionneurs, si
tant est qu'il les ait éblouis. M. Luchaire, qui certes ne lui
est pas hostile, est obligé de convenir que sa théologie laissait
fort à désirer. Ce point est d'autant plus piquant à relever
que ce pape passe pour une des plus grandes lumières du

saint-siège

Déjà avant son avènement-à la papauté, il composa ses
trois traités les plus importants. Or, dit M. Luchaire, «il faut
du courage pour les lire en entier, et la déception est forte.
Le procédé ordinaire de la scolastique, l'accumulation des

textes de l'Ecriture sainte ou des Pères, dépasse ici toute
limite: un océan de citations, où surnagent de loin en loin
quelques phrases qui expriment la pensée ou le jugement
personnel de l'auteur. Dans les compilations d'Innocent III '),
traités ou sermons, on ne trompe à peu près rien d'Innocent
III » (p. 8). — « Dans un livre très court, d'une théologie étroite
et peu originale, il démontre l'éternité des peines de l'enfer
et l'irrévocable condamnation des réprouvés. Exercice d'éco-

') De contemptu mundi sive de miseria conditionis humanen ; et aussi Le mystère
sacré de l'autel, Les quatre espèces de mariage.



— 797 —

lier, thèse de théoricien frais émoulu de la scolastique Ce

n'est pas là l'œuvre d'un homme qui connaîtrait, par
expérience, les réalités de la vie. Et les historiens qui l'ont vantée
comme le dernier mot de l'ascétisme du moyen âge ont été

dupes d'une illusion. Dans sa préface, il se déclare prêt, si

on le lui demande, à développer la thèse contraire» (p. 11).

« Ses contemporains se plaisaient à cette rhétorique et
s'extasiaient devant ces puérilités subtiles » (p. 12).

Une fois pape, cet apostolicum oraculum (c'est ainsi
qu'Innocent III aimait à se désigner, p. 234), n'eut plus qu'une idée
et qu'une thèse, à savoir: qu'en toutes les questions le dernier
mot appartient au pape, et que c'est Rome qui est la source
unique de la lumière et du droit (p. 235). Ce n'était pas très
difficile à répéter. «Les opinions que tu as soutenues autrefois
quand tu enseignais la science juridique, écrit-il à Uguccio
(fameux docteur de Bologne, devenu évêque de Ferrare), c'est
le saint-siège qui leur donne leur valeur ou les infirme. Tu
auras beau citer des autorités imposantes, du moment que
notre doctrine est contraire à celle que tu as professée
jusqu'à présent, tu es tenu de te ranger à notre avis » (p. 235).

Et si on lui résistait, il répondait par des injures et des
anathèmes. En 1205, il traita ainsi les fidèles de Viterbe, qui
avaient élu pour consuls des cathares: «Si la terre se levait
contre vous, si les astres du ciel révélaient vos iniquités à tout
l'univers si vous deveniez pour toutes les nations un sujet
d'opprobre, ce serait encore pour vous un châtiment insuffisant.

Vous ne craignez ni Dieu ni les hommes... ; ATautrés dans
votre péché comme la bête de somme dans son fumier, l'odeur
de votre putréfaction a infecté déjà toutes les régions avoisi-
nantes; Dieu lui-même en a mal au cœur. Vous êtes plus
perfides que les Juifs et plus cruels que les payens ...» Etc.
(p. 93-94).

Voici quelques-unes de ses réponses aux questions
théologiques qui lui furent posées. En Norvège, lorsqu'on n'avait
ni eau ni prêtre à sa portée pour baptiser les nouveaux-nés,
on leur frottait avec de la salive la tête, la poitrine et l'intervalle

des épaules. Ce genre de baptême est-il valable? demande
un archevêque norvégien. Non, répond Innocent, parce que
« deux choses sont nécessaires pour baptiser, l'eau et la parole
du prêtre » (p. 241).

Revue intern, de Théologie. Heft 52, 1905. SI



— 798 —

« Innocent III, dit encore M. Luchaire, donne libre carrière
à sa virtuosité de casuiste et de dialecticien rompu à tous les
exercices de l'école. L'archevêque de Compostene voudrait
savoir si les personnes de la Trinité peuvent être désignées par
un nom propre. Innocent lui envoie une théorie argumentée
avec un tel luxe de distinctions subtiles qu'elle en est
absolument obscure et à peu près intraduisible. Finalement il dit
à son correspondant : « Voilà ce que nous pouvons répondre
au point de vue scolastique ; mais s'il faut résoudre la question,

comme pape, au point de vue apostolique, nous procéderons

plus simplement et avec plus de réserve. » Et il
commence une seconde démonstration, beaucoup plus courte, pour
prouver que les êtres finis seuls peuvent être déterminés par
un nom propre. Mais l'Etre divin étant incompréhensible et
sans limites, comment trouver un mot qui le définisse et un
nom qui lui soit approprié?» (p. 242). Conclusion: aucune
personne de la Trinité ne saurait être désignée par un nom
propre.

Le grand Uguccio de Ferrare lui ayant demandé si l'eau
qui est sortie du flanc du Crucifié était de l'eau véritable ou
du fiegma, Innocent décida que c'était de l'eau, et il le prouva
ainsi : « Quand Moïse a frappé le rocher de sa baguette, ce
n'est pas du flegma qui en est sorti, mais de l'eau. Cet
incident de l'A. T. n'était qu'une figure de ce qui deA^ait se passer

dans le N. T. Toutefois, il est possible que l'eau sortie du
flanc du Christ ait été, non pas une eau véritable, mais une
eau miraculeuse, créée immédiatement par un acte de la
volonté divine» (p. 242).

Et encore, pour expliquer la Trinité à un archevêque de

Lyon, Innocent recourut au nom hébreu de Dieu, composé de

quatre lettres : IEVE. Et voilà comment l'unité se concilie avec
la Trinité (p. 243). Et voilà comment la scolastique, si
recommandée par le grand pape Léon XIII, a été un flambeau pour
l'Eglise et doit encore en être un pour le XXe siècle Et voilà
comment Innocent III fut un « oracle » infaillible de l'Eglise
Et voilà comment on est hérétique ipso facto, si l'on se refuse
à admettre ces « puérilités « comme des doctrines divines

E. Michaud.



- 799 —

A. Luchaire: Innocent III et la Croisade des Albigeois.
Paris, Hachette, in-16, 1905, fr. 3.50.

Ce second volume complète le précédent : Innocent III,
Rome et l'Italie. Outre qu'il achève le portrait du pape, il
fournit des documents pour une sage appréciation, soit des

Albigeois, soit de la croisade dirigée contre eux.

Innocent apparaît dans cette croisade comme un diplomate

et un politicien, qui, au début, avait sans doute l'intention

de réformer les mœurs du clergé, de faire refleurir la
religion et de ramener religieusement dans l'Eglise romaine
ceux qui, par religion, s'en étaient détachés, et que le clergé
traitait d'hérétiques pour cette raison. Mais cette bonne intention

du début ne paraît pas avoir perseA'éré. De fait, Innocent

III poursuivit bientôt un but politique de domination et
d'exploitation: pendant dix ans, de 1198 à 1208, il y mit de

la modération ; il aurait même voulu, semble-t-il, une réforme
pacifique par la discussion; mais, de 1208 à 1212, il laissa
voir une grande âpreté dans ses revendications et ses ambitions.

Ses revirements de conduite envers Pierre d'Aragon,
envers Raimon VI, comte de Toulouse, envers Simon de

Montfort, même envers ses propres légats, montrent combien
ses prétendus principes étaient subordonnés à ses intérêts. Sa

façon d'argumenter, en mêlant la religion et la politique,
accuse une mentalité encore très inférieure, où la ruse l'emporte
de beaucoup sur la raison.

Son défaut de logique est évident, lorsque, voyant que
son clergé ne se réforme pas, il frappe d'autant plus fort sur
les hérétiques, comme si ceux-ci, scandalisés par le clergé,
étaient les vrais coupables! Les vrais coupables étaient les
évêques, les archevêques, les abbés, que les fidèles repoussaient

par respect pour la religion. La justice aurait donc
exigé du pape qu'il frappât le clergé. Mais loin de là, il
invoqua contre les prétendus hérétiques le bras séculier ; et
comme les évêques ne sévissaient pas assez violemment contre
eux, il passa la main à des légats plus terribles. « Innocent III
estime que ses agents ne sont pas suffisamment armés. En
1204, il enlève aux évêques, pour la donner aux légats, la
juridiction ordinaire en matière d'hérésie, première esquisse
du procédé d'où sortira l'Inquisition. Il confère même à ses



— 800 —

mandataires le droit de dépouiller des bénéfices d'Eglise ceux
qui leur paraîtraient indignes et de leur substituer des

remplaçants sans délai ni appel. C'était décréter l'autocratie des

légats romains. Ils pouvaient à leur gré changer le personnel
religieux, bouleverser les situations acquises et réA^olutionner
le pays» (p. 71).

Le défaut de logique du pape apparaît encore dans ses

griefs contre Raimon de Toulouse et dans les arguments qu'il
fait valoir pour essayer de l'attacher à la papauté. « Le pape,
dit M. Luchaire, lui enlèvera la terre qu'il tient directement
de l'Eglise romaine (le comté de Melgucil). Et si ce châtiment
ne suffit pas, il enjoindra à tous les princes du voisinage de

se lever contre lui, l'ennemi du Christ, le persécuteur du

clergé, et il donnera à chacun d'eux le droit de garder pour
lui ce qu'il aura pu prendre du comté de Toulouse » (p. 79).
C'est donc la réfutation de l'hérésie par la dévalisation de

l'hérétique! C'est le pape qui est le maître des seigneuries et
dés comtés, et qui en dispose à son gré! En 1203, le légat
Pierre de Castelnau confirme, «au nom du pape», les coutumes

et les privilèges des Toulousains, et ceux qui refuseront
de prêter serment au pape « seront passibles de l'anathème »

Ainsi, c'est le pape qui confirme les franchises municipales
(p. 83)! En 1204 et 1205, Innocent pressa Philippe-Auguste,
roi de France, d'user de son droit de suzerain, de saisir les
fiefs et les cités des seigneurs du Midi et d'en enrichir son
domaine : exécution judiciaire accomplie en commun par la
papauté et par la suprême autorité laïque du pays (p. 116)!
Et pour rendre la tâche plus attrayante, le pape garantit à

ceux qui prendront les firmes contre les « sectaires » la même
rémission des péchés dont bénéficient les combattants de la
Terre Sainte (p. 117). «Sans sortir de France, on gagnait la
même somme d'indulgences qu'à faire l'effrayant voyage de

Jérusalem, d'où tous les pèlerins ne revenaient pas. Avec
infiniment moins de risques et de frais, on pouvait jouir des
nombreux aA^antages attachés à l'état cle croisé: personne
inviolable, biens protégés, suspension temporaire des créances.
Nobles et seigneurs d'Eglise, plus ou moins rongés de dettes,
profitèrent à l'envi des décrets du pape qui défendaient aux
usuriers et aux juifs de poursuivre les soldats du Christ »

(p. 130). C'est ainsi que Simon, seigneur de Montfort et



__ 801 —

comte de Leicester, s'intitula, en 1209, « vicomte de Béziers
et de Carcassonne», le Seigneur ayant livré entre ses mains
les terres des hérétiques, peuple mécréant, par le ministère
des croisés, ses serviteurs (p. 143). Et Innocent III sanctionna
ces faits accomplis (p. 145)!

Le pape et ses disciples réfutaient aussi les hérétiques
par d'autres arguments. Par exemple, Dominique écriA^ait ses

doctrines, les cathares les leurs; les deux manuscrits étaient
jetés au feu; celui des cathares brûlait, mais celui de Dominique

pas : donc celui de Dominique contenait la vérité
(p. 98)! Ce qui étonne, c'est qu'après cela, Dominique ne
faisait que « quelques conversions isolées, surtout celles des
enfants et des femmes » (p. 99). Il y avait aussi des miracles en
faveur des croisés qui tuaient et pillaient (p. 183-184).

Autre argument : les massacres. « Les pèlerins détruisaient
les arbres, les vignobles, les moissons de la banlieue, massacraient
les hommes et les femmes qui travaillaient aux champs,
pillaient et brûlaient villes et fermes (1211)... Chaque pas en
avant de l'armée d'invasion est marqué par une boucherie.

Après la prise de Lavaur, le seigneur Amalric de Montréal
et quatre-vingts chevaliers sont attachés au gibet: mais les
fourches patibulaires, mal plantées, se renversent. Simon,
pressé d'en finir, ordonne que ceux qui n'ont pu être pendus
soient simplement égorgés. En un clin d'œil, les pèlerins
opèrent le massacre. Giraude, dame de Lavaur, vieille femme
très charitable, fut précipitée dans un puits que l'on combla »

(p. 182). La barbarie qui s'exerça dans cette « croisade » fut
horrible; et c'est au chant du Veni Creator Spiritus qu'on
détruisait, brûlait, saccageait (p. 183).

J'ai dit qu'Innocent, lui aussi, fit de l'exploitation pour son

propre compte, non moins que Simon de Montfort. Voici les

propres paroles de son historien: «La cour de Rome
commence même à s'occuper des avantages matériels que lui
rapportait la croisade. De décembre 1210 à septembre 1212,
la correspondance du pape le montre organisant, au profit de

son trésor, l'exploitation fiscale des pays conquis » (p. 176).
Et M. Luchaire entre dans des détails péremptoires (p. 177-178).
Et la cupidité du «directeur suprême de l'entreprise, l'abbé
de Cîteaux, Arnaut-Amalric», fut aussi à la hauteur de celle
de son chef (p. 188); car il se saisit non seulement des do-



— 802 —

maines où habitaient les hérétiques, mais même de ceux où
l'hérésie n'existait pas (p. 205).

Bref, la croisade fut tout autre chose qu'une croisade, et
c'est fausser l'histoire que d'y voir un acte de religion et
d'Eglise. « Dans ces conditions, dit M. Luchaire, l'affaire des

Albigeois ne répondait plus aux intentions des promoteurs. Il
s'agissait maintenant d'autre chose que de prédication, de

conversion et de répression des hérétiques! Le Languedoc
devenait le champ clos des appétits déchaînés. On voulait y
implanter, avec la domination étrangère et une dynastie
nouvelle, le catholicisme intolérant et les mœurs des Français du
Nord. Etait-ce pour substituer Simon de Montfort à Raimon VI
qu'Innocent III aA*ait prêché la guerre sainte, soulevé l'enthousiasme

religieux et mis la chrétienté en branle? La croisade
avait mal tourné » (p. 191). E. M.

W. H. Meunier; Die Lehrmethode im Katechisniusuuterriclit.
Ein Beitrag zur heutigen BeAvegung auf dem Gebiete der
Katechetik. Köln 1905. 310 S. Mk. 5.

Das mit kirchlicher Druckerlaubnis erschienene Werk
beschäftigt sich eingehend mit der Richtung des „Münchener
Katechetemvereins", der auch im römisch-katholischen
Katechismusunterricht anstatt der bisher zumeist üblichen
„analytischen" die „synthetische" Methode Herbarts als allein auf
wissenschaftlich-psychologischen Grundsätzen beruhend
einführen will, daher ihre Bezeichnung als „psychologische
Methode''. Sie fordert für die Katechese durchgängig die

folgende Gliederung: Zielangabe, Vorbereitung, Darbietung,
Erklärung, Zusammenfassung, Anwendung. Das Wichtigste ist
die „Darbietung", Avelche die Erzählung auch für die Katechese
als Prinzip der Einheit, als Ausgangspunkt für die EntAvicklung
der religiösen Wahrheiten und als Veranschaulichung derselben
in den Vordergrund stellt (S. 77 ff., S. 230 ff.). Der Verfasser
untersucht die alte und neue Methode und vergleicht sie
miteinander, bietet auch verschiedene praktische Beispiele für die
eine und die andere (S. 61 ff. und 86 ff.), um zuletzt in dem
kritischen Teile seines Werkes zu dem Ergebnis zu kommen,
dass die „psychologische Methode" weder an sich noch ihre



— 803 —

Anwendung auf den Katechismusunterricht richtig ist. Mit
bezug auf die übertriebene Anwendung der Erzählung sagt er
(S. 302 f.) u. a. : „Der Katechet handelt unklug und unpädagogisch,

wenn er die Achtung der Schüler Aror dem Katechismus

schädigt", da derselbe als „ein vom kirchlichen Lehramte
festgestelltes und vorgeschriebenes Lehrbuch der katholischen
Religion" in den Augen der Schüler ein kirchliches Ansehen
geniessen muss. Denn durch den Anschluss der Katechese
an eine Erzählung statt an den Katechismustext wird der
letztere in seiner Bedeutung herabgedrückt und gleichsam als
etwas Nebensächliches behandelt, eine Erscheinung, Avelche

geeignet ist, das Ansehen desselben in den Augen der Kinder
zu beeinträchtigen Ferner Avird durch den übermässigen
Gebrauch der Erzählung „die geistige Naschhaftigkeit der
Kinder genährt und ihr Geschmack an den ernsten Wahrheiten

und an den mit Mühe und Anstrengung verbundenen
Bestandteilen des Religionsunterrichtes verdorben .." Schliesslich
empfinden die Kinder an dem immer gebrauchten Beleuchtungs
mittel der Erzählung Überdruss Mit Rücksicht auf die falschen
Voraussetzungen und Wirkungen der neuen Methode könnte
man dieselbe eher die „unpsychologische" nennen (S. 303).
Meunier meint allerdings, dass die aufgeworfenen Fragen und
ihre Behandlung, namentlich in dem Organ der neuen Richtung,

den „Katechetischen Blättern", befruchtend und anregend
auf die Katechismusfrage wirken werde, und glaubt, dass „auch
die kirchlichen Obern bei ihren Massregeln den Bedürfnissen der
Zeit Rechnung tragen und die Fortschritte der Wissenschaft,
d. h. die Avissenschaftlich begründeten Ansichten der
Fachgelehrten, gebührend berücksichtigen Averden. Ja, es ist eine

volkstümliche Erscheinung und ein demokratischer Zug der
katholischen Kirche, dass die Anregung zu Neuerungen und
fortschrittlichen Verbesserungen in den seltensten Fällen von
oben herab, sondern zumeist von unten herauf, aus
Privatkreisen erfolgte. So Avird die heutige BeAvegung auf dem
Gebiete der Katechetik nicht verfehlen, auch auf die Stellungnahme

der kirchlichen Oberen zum Betriebe des katholischen
Unterrichts ihren Einfluss geltend zu machen." Das Geständnis
von dem „demokratischen Zug der katholischen Kirche", der
die Anregung zu Neuerungen meist von unten herauf kommen
lässt, ist wirklich naiv gegenüber dem „von oben herab" herr-



— 804 —

sehenden Absolutismus in dieser Kirche. Die im naiAren
Glauben des Verfassers angerufenen „kirchlichen Oberen"
werden denn auch den „Reformern" klar machen, dass es in
der römischen Kirche keinen Fortschritt gibt, sondern auch
im Katechismusunterricht alles beim alten zu bleiben hat.

G. M.

Jon Michalcescu : Die Bekenntnisse und die wichtigsten
Glaubenszeugnisse der griechisch-orientalischen
Kirche. Leipzig, Hinrich, in-8°, 315 S., M. 5.

Ce volume contient des documents de valeur très diverse ;

et peut-être eût-il été mieux de ne pas les mettre tous sur le
même rang et sous le même titre. Il s'ouvre par les définitions
doctrinales (Lehrbeschliisse) des sept conciles œcuméniques. Ces
définitions se réduisent au symbole œcuménique de Nicée-
Constantinople, qui a été de nouveau récité et sanctionné par
les conciles suivants. L'auteur cite l'explication donnée à la
cinquième session du concile de Chalcédoine (451), ainsi qu'un
fragment de l'édit de l'empereur Justinien (553), un fragment
de la 18e session du concile de 681 et un autre de la 7e

session du 7° et dernier concile œcuménique (787). En comparant
ces textes avec ceux que Denzinger a insérés dans son
Enchiridion Sym'oolorum et Definilionum, on verra la différence
d'esprit qui existe entre l'Eglise orientale et l'Eglise romaine.
Denzinger, par exemple, cite les 12 anathématismes de Cyrille
d'Alexandrie, dont M. Michalcescu ne dit mot. — M. Michalcescu

s'est borné, dans tout le cours de son volume, au texte
grec ; je regrette que le texte latin fasse défaut, ce texte ayant
eu aussi son importance, même en Orient.

Suivent : 1° la confession de Gennade II, patriarche de

Constantinople (1453-1459); 2° celle de Pierre Mogilas; 3° celle
de Dosithée ; 4° celle de Metrophanes Kritopulos. Il est manifeste

que ces documents individuels sont d'un autre ordre et
d'une autre valeur que le symbole des conciles œcuméniques;
car les synodes qui les ont sanctionnés n'ont aucune autorité
œcuménique. L'auteur les a tous fait précéder d'une introduction

en allemand, où il rappelle la vie des auteurs de ces
documents, les circonstances qui en ont provoqué la rédaction
et la valeur qui leur a été attribuée.



— 805 —

Citons quelques passages :

De I' OgltodoÇoç ò^oXoyi« de Pierre Mogilas, il dit (p. 25) :

« Die Schrift Avar soAvohl gegen den Protestantismus als auch

gegen den Römisch-Katholizismus, ja wir könnten sagen : sogar
mehr gegen den Römisch-Katholizismus, welcher in Lithauen
viele Orthodoxen zur Union verlockt hatte und von dessen
Mönchen die sämtlichen Länder des Orients Avimmelten. Mehr
von dem Römisch-Katholizismus als von dem Protestantismus
hatte und hat die griechisch-orthodoxe Kirche zu fürchten. Die
Aktien des Protestantismus scheinen sogar um diese Zeit über
dem Durchschnittspreis gestanden zu haben. Der Patriarch
Parthenius Avar ein gemässigter Anhänger Cyrills Lukaris und
ausser ihm gab es noch viele andere, die den Ansichten
Cyrills beistimmten. (Siehe Ph. Meyers Artikel : « Kyrill Lukaris »

in Prot. Realenzyklopädie). »

Resterait à savoir si les auteurs de ces documents, qui
avaient l'intention de combattre Rome, l'ont de fait combattue
comme elle aurait pu et comme elle aurait dû l'être. M.
Michalcescu n'entre point dans cet examen, qui est cependant
très important. Il loue fort, trop à mon avis, le patriarche
Dosithée. Voici ses paroles (p. 125) :

« Das Bekenntnis des Dositheus ist neben demselben des

Mogilas die angesehenste symbolische Schrift der
griechischorthodoxen Kirche. Der Umstand, dass sie von einem
hochgeschätzten Patriarchen herrührt, auf einer Synode vorgelesen
und im Namen der an der Synode beteiligten Kleriker abge-
fasst Avorden ist, brachte ihr bald nach ihrer Erscheinung die
von ihrem Verfasser erwdinschte Achtung und Aufnahme. »

M. Michalcescu ne dit pas un mot des documents occidentaux
qui ont été publiés contre les intrigues et les agissements de

Nointel et de ses amis. C'est une regrettable lacune dans sa
critique.

Suivent six Annexes : 1° le Dialogue de Gennade II; 2° la
confession de foi de Cyrille Lukar; 3° la liturgie de St. Jean
Chrysostome ; 4° les règles monastiques de St. Basile ; 5° quelques

prières liturgiques; 6° quelques chants funèbres. — On
est quelque peu surpris de voir la confession de Lukar à côté
de la liturgie de St. Jean Chrysostome. Etait-ce bien leur place
dans un ouvrage sur des Bekenntnisse et des Glaubensseugnisse?
N'eût-il pas été plus précis de ne pas mêler le dogme et la



— 806 —

liturgie? Et puisque la confession de Lukar n'a jamais été
reçue, comme le dit l'auteur, par l'Eglise orientale, pourquoi
l'introduire dans un recueil des Bekenntnisse et des Glaubens-
Zeugnisse de cette Eglise? L'auteur l'a sans doute compris
lorsqu'il a écrit (p. 265-266) : « Jedoch die 6i.ioloyia des Cyrill
hat in der griechisch-orthodoxen Kirche eine so tiefe und grosse
BeAvegung hervorgerufen, Avie sie weder vorher noch nachher
in dem ganzen Körper dieser Kirche gespürt Avorden ist. Eine
Unzahl von Schriften pro und contra aus allen Richtungen
der Windrose trat in die Öffentlichkeit, Synoden wurden
abgehalten, die konfessionelle Glaubenslehre näher definiert,
Massregeln gegen das Eindringen des Protestantismus getroffen
u. dgl. In Anbetracht dieser Gründe geschieht es, dass Avir dem
Bekenntnisse des Cyrill hier in dieser Sammlung einen Platz
zuAveisen. » Je le répète, il me semble qu'il aurait été plus
logique de séparer nettement du dogme strict tout ce qui
n'est que spéculation théologique, officielle ou non; car, on ne
saurait assez le redire, ni le dogme n'est la spéculation
théologique, ni la spéculation théologique n'est le dogme, et le

dogme n'est pas davantage la liturgie, comme la liturgie n'est
pas non plus le dogme.

Ces simples observations n'enlèvent rien à l'importance
du volume de M. Michalcescu, qui doit être dans toutes les

bibliothèques théoiogiques et qui peut rendre de très utiles
services. E. M.

E. Raaot : Cours complet de philosophie. Paris, Delalain,
in-12, 919 p., fr. 6.50.

Voici un très beau et très bon livre : substantiel, plein,
méthodique, clair, qui sans doute ne résout pas les questions
insolubles, mais du moins qui les expose avec lucidité, qui
signale les réponses diverses, indique le pour et le contre de

chacune, essaie de suggérer le coin mystérieux où la vérité
pourrait bien se cacher, par conséquent, le point de vue qu'il
faut creuser. Quelques propositions m'ont paru discutables, je
dirais même regrettables, parce qu'il serait facile d'en abuser;
mais elles ne sauraient nuire au bon esprit de sincérité, de

modération, de recherche patiente de la vérité, qui règne dans
tout ce volume, massif, compact, solide.



— 807 —

Enseigner la philosophie en 47 leçons (l'introduction non
comprise), me paraît une tâche difficile; le savant auteur s'en est
cependant acquitté. Son mérite est d'autant plus grand que la
philosophie est, pour lui, autre chose qu'une étude biographique

et bibliographique des principaux philosophes. Il nomme
ceux-ci, il est vrai, à l'occasion, lorsqu'il les rencontre; mais
ce qu'il étudie, ce sont les idées, les doctrines, les problèmes,
les essais de solution. Ici est la vraie philosophie, qu'il
distingue de la science et des sciences. Selon lui, la philosophie
examine les questions négligées par les autres sciences
positives, à savoir : la critique de la connaissance, la théorie du
réel, la théorie de la cause première et de la fin dernière.
Ces questions constituent l'objet de la métaphysique, laquelle
lui apparaît comme «le centre de la philosophie». On ajoute
à la métaphysique trois autres sciences : la psychologie
(étude de la Ane consciente), la logique (étude des règles idéales
de l'intelligence), la morale (étude des règles idéales de la
volonté). Ces diverses sciences, dit l'auteur, n'en forment
qu'une seule, dont l'objet est l'Esprit, cherchant à se connaître,
se juger, se comprendre (p. 15).

Le plan adopté, d'après le programme français du 31 mai
1902 pour la classe de philosophie, est celui-ci : lrs partie :

Psychologie, où sont étudiés les éléments de la vie psychologique,

la conscience, la vie affective, la vue intellectuelle, la
vie active, le moi ; — 2e partie : Logique, soit la logique
formelle avec les diverses formes du raisonnement, soit la logique
matérielle, où sont classées les diverses sciences avec leurs
méthodes (sciences mathématiques, physiques, biologiques,
morales, sociales); — 3e partie: Esthétique, le beau et l'art; —
4e partie: Morale, soit la morale générale, comprenant les
données de la conscience morale, la physique des mœurs, la
métaplvysique et la mathématique des mœurs, la perfection
individuelle et le progrès de l'humanité; soit la morale
spéciale (individuelle, sociale, domestique, civile et politique) ;

— 58 partie : Métaphysique, soit la métaphysique de la
connaissance, soit celle de l'existence, comprenant les problèmes
de la philosophie première (cosmologie rationnelle, la matière
et la vie), le problème de l'esprit (psychologie rationnelle,
l'âme), le problème de Dieu, et enfin, comme conclusion générale,
les rapports de la métaphysique avec la science et la morale.



— 808 —

Donc, pour l'auteur, la philosophie, c'est l'esprit réfléchissant

sur tout ce qu'il accomplit ou accepte spontanément, se

demandant quelle est la valeur de ses opérations et de ses

croyances, et quels sont les principes sur lesquels elles reposent.

La philosophie implique donc l'esprit critique, et il n'est
rien à quoi elle ne puisse s'appliquer. Le fond même de la
philosophie est la métaphysique. Elle est ainsi, non seulement le
couronnement de toute éducation, mais encore le complément
nécessaire de toute instruction solide. L'auteur ne craint pas
de la représenter comme une «religion laïque», non qu'il
prétende par là absorber les religions positives dans celle-ci,
ni la théologie ecclésiastique dans le laïcisme, mais parce
qu'il cherche à inspirer à « toutes les âmes éprises du bien et
aspirant au mieux » le sentiment religieux de leur dignité
personnelle.

Un tel manuel glorifie le maître qui l'a écrit et les élèves
qui l'étudient. E. Michaud.

P. W. Schmidt : Die Geschichte Jesu erzählt. 4. durchgesehener
Abdruck. Tübingen und Leipzig 1904. 179 S. Mk. 3.

— Die Geschichte Jesu erläutert. Erstes und zweites
Tausend. Tübingen und Leipzig 1904. 423 S. Mk. 7.

In der grossen Zahl der modernen Versuche, das Leben
Jesu „religionsgeschichtlich" zu gestalten, nehmen die
vorstehenden Werke jedenfalls eine bedeutende und eigenartige
Stellung ein. Bousset in der Einleitung zu seinem „Jesus"
(ReAUie 1905, S. 333) weist die Möglichkeit eines „Lebens"
Jesu ab und sagt atoii P. W. Schmidt, dass er das Ideal zwar
nicht eines Lebens, aber doch einer „Geschichte" Jesu festhalte,
und ein Avirklich greifbares Bild der Gestalt Jesu in ihrer
Ganzheit und Einheit doch nicht biete. Wir können dem
nicht beistimmen, denn abgesehen daATon, dass bei Schmidt
ebenso wie bei Bousset der „dogmatische" Beginn und das
Ende im Leben Jesu fehlen, liest sich die „Erzählung" der
Geschichte Jesu von Schmidt wie aus einem Gusse. Ohne
eine Spur A^on Kritik und gelehrtem Beiwerk ist doch das

ganze Werk der liberal-protestantischen Jesusforschimg
hineingewoben, so dass man es als etwas Selbstverständliches und



— 809 —

durchaus Gesichertes hinnehmen könnte, Avenn eben nicht die
entgegengesetzten Ansichten beständen und ihr Recht behaupteten.

Dieser populäre Niederschlag der Evangelienkritik
zeigt sich am deutlichsten in der Gruppierung der einzelnen
Reisen und Ereignisse, sowie besonders der Reden und Sprüche
Jesu. Wir müssen es uns Arersagen, einzelne Proben aus dieser
auf ein Jahr verteilten „Geschichte Jesu" zu geben, die schon
durch ihren ganz eigenartig ergreifenden Stil einen tiefen
Eindruck machen muss, zumal da man beim Lesen die
Überzeugung gewinnt, dass es dem Verfasser heiliger Ernst um
seinen Gegenstand ist und das Eis der Kritik der Wärme
seiner Religiosität keinen Abbruch getan hat. Die Hauptkapitel
tragen die Überschrift: Das Elend, Anfang des Evangeliums:
der Täufer, treibende Gedanken Jesu, erste Erfolge und
Kämpfe, Sprüche, im Zeichen des Widerspruchs, Messias-

geAvissheit, unterwegs nach Jerusalem, der Ansturm auf Zion.
Angefügt ist eine Geschichtstabelle von K. Marti von 621 v. Chr.
bis zur christlichen Ära. —

Was dem Kenner bei der „Erzählung" der Geschichte
Jesu schon klar war, die unendliche Fülle von Forschung
und Gelehrsamkeit, die dort wie spielend sich darbietet, das

tritt nun in der „erläuternden" Geschichte Jesu offenkundig
zu Tage. Aber auch hier überrascht die Klarheit und
Leichtigkeit, womit dieses gelehrte Material behandelt ist. Wer
sich über alle die Jesusforschung betreffenden Fragen kurz
und gründlich unterrichten will, dem können wir nur diese

Erläuterung empfehlen, die dartun soll, dass die Erzählung
der Geschichte Jesu keine willkürliche sei. Schmidt gibt zuerst
allgemeine Abhandlungen (S. 18 ff.) über: Nichtchristliche
Zeugnisse für die geschichtliche Person Jesu Christi, die drei
ersten Evangelien, Paulus, Johannes, Agrapha (S. 103, angebliche
Herrenworte ausserhalb des neutestamentlichen Kanons), das

Hebräerevangelium, Syrsin und D (Text des neuen Testamentes),
das Jahr Jesu, das Gottesreicb, Messias und Menschensohn,
das Gesetz, das Gericht. Dann folgen spezielle Anmerkungen
(S. 189 ff.) zur Erzählung, auf die dort, ohne zu stören, durch
ein einfaches * verwiesen ist. In einer Beilage Averden zwei
von einem Mediziner vorgenommenen Versuche beschrieben,
um die Todesursache Jesu festzustellen. Dabei ist die geschichtliche

Kreuzigung als „Pfählung" vorausgesetzt. Mit der für



— 810 —

letzere gegebenen Photogravure dürfte man sich am
allerwenigsten befreunden, wenn man die altgewohnten Bilder
dagegenhält. Ausserdem hat K. Furrer eine Spezialkarte des

galiläischen Sees und ZAvei Karten über ReiseAvege Jesu
beigegeben. G. M.

W. Robertson Smith: Das alte Testament, seine Entstehung
und Überlieferung. Tübingen 1905. 447 S.

W. Rothstein hat unter vorstehendem Titel das englische
Originalwerk „The Old Testament in the Jewish Church" nach
dessen 2. Ausgabe übersetzt. Wir erfahren aus der Einleitung,
dass die in demselben niedergelegten kritischen Ansichten dem
im frühen Alter gestorbenen, zu Bonn und Göttingen gebildeten
Verfasser in seiner Heimat schwere Verfolgungen bereitet haben.
Man muss staunen über die Fülle von Gelehrsamkeit, die in
diesen „populärwissenschaftlichen Vorlesungen" zu Tage tritt.
Wenn daher auch im allgemeinen die populäre Form gewahrt
bleibt, „d. h. eine zusammenhängende Darstellung, die sich
an jedem Punkte auf sichere geschichtliche Gründe stützt
und in eine solche Form gebracht ist, der auch der gewöhnliche

Leser, der mit der Bibel vertraut und an konsequentes
Denken gewöhnt ist, zu folgen Arermag" (S. XII), so ist der
Inhalt doch in ganzen Abschnitten nichts weniger als populär,
vielmehr der gesättigte Niederschlag strenger Wissenschaftlichkeit,

den zu erfassen nicht immer leicht ist. Eine ATornehme.

leidenschaftslose Ruhe liegt über dem ganzen Werke. Die
letzten Vorlesungen (VIII—XIII) geben im wesentlichen die
Ergebnisse der vorzüglich durch die Wellhausenschen
Hypothesen begründeten Forschungen wieder. Besonders interessant
ist darin die Darlegung des Prophetismus (S. 260 ff.), aus der
wir folgende Stelle wiedergeben: „Wenn die Propheten den
Kultus ihrer Zeitgenossen in positiver Weise verurteilen, so

tun sie das, weil derselbe \Ton einer sitten- und zuchtlosen
Lebensführung begleitet ist, weil Israel hofft, mittels desselben
JahAves Gunst ohne Gehorsam gegen seine sittlichen Gebote

zu gewinnen. Das beweist durchaus nicht, dass sie an und
für sich etwas gegen Opfer und kultische Ordnungen
einzuwenden haben. Aber sie leugnen, dass diese Dinge auf einer
positiven göttlichen Einsetzung beruhen oder irgendAvie zu



— 811 —

dem Heilsplane gehören, wonach Jahwes Gnadengüter in Israel
gewährt werden. Jahwe, so sagen sie, hat nicht befohlen,
dass man Opfer darbringen solle. Das schliesst nun aber
nicht ein, dass er niemals Opfer gnädig angenommen hat,
oder dass ein in bestimmten Formen sieh beAvegender Gottesdienst

etwas absolut Unrechtes ist. Indes, derselbe ist doch
im besten Falle eine reine Form, die nicht imstande ist, irgend-
Avelche Gnade von Jahwe zu verschaffen, und ohne Versündigung

aufgegeben werden darf. Es ist unmöglich, der traditionellen

Anschauung, dass das System der levitischen
Gesetzgebung bereits in der Wüste Arerordnet worden sei, in noch
bestimmterer Weise zu widersprechen. Die Theologie vor
Ezéchiel hat keinen Raum für das System der priesterlichen
Opfer- und Gottesdienstordnungen" (S. 276). Äusserst interessant
ist die Vorlesung über den Psalter, deren Ergebnis in die
Worte zusammengefasst Avird: „Es ist nun nicht länger möglich,
die Psalmen als ein Denkmal des geistlichen Lebens Davids
durch alle Stufen seines abwechslungsreichen Lebens hindurch
zu behandeln. Indes, wenn wir auch die nur eingebildete
Selbstbiographie eines alttestamentlichen Heiligen verlieren,
wir gewinnen für sie etwas weit Wahreres und in religiöser
Belehrung weit Reicheres. Wir geAvinnen ein lebendiges Bild
von der Lebenserfahrung der alttestamentlichen Heilsgemeinde,
wie dieselbe durch den Mund vieler Zeugen kund gemacht
wird und sich durch die Wechselfälle einer langen geschichtlichen

EntAvicklung hindurchzieht. Bei diesem Wechsel der
Dinge jedoch erleidet der Gebrauch des Psalters zur Andacht
keinerlei Abbruch; denn selbst ein Leben wie das Davids
ist, verglichen mit dem Leben eines ganzen Volkes, und
erst recht eines solchen Volkes, etwas Unbedeutendes. Es
ist eine grundlose Scheu, die vor der Anwendung der
Kritik auf die Geschichte des Psalters zurückbebt, aus Furcht
davor, es möchte sein Gebrauch zur Erbauung darunter leiden.
Was kann denn Aveniger erbaulich sein, als eine Beziehung
auf Davids Leben einem Psalm aufzuzwingen, der deutlich
eine andere Herkunft für sich in Anspruch nimmt? Es gibt
heute keinen nüchternen Ausleger der Psalmen mehr, der die
überlieferten Überschriften als vollständig echt aufrecht
erhalten möchte. Auch ist es töricht, wenn man versucht, den
Standpunkt der Tradition zu wahren, indem man diese oder



— 812 —

jene Überschrift über Bord wirft, anstatt sich offen und ehrlich
dem kritischen Problem in seinem ganzen Umfange
gegenüberzustellen und es abzulehnen, — Zurückhaltung üben zu
sollen, bis Avir eine klare Einsicht in die gesamte Geschichte
des Psalters und eine feste Grundlage dafür gewannen haben,
denselben nicht nur zu Zwecken persönlicher Andacht, sondern
auch für eine systematische Erforschung des alten Testamentes
zu verAvenden" (S. 209 f.). Von ganz besonderem Werte sind
die beiden Vorlesungen (IV. und V.) über die Septuaginta und
ihre Priorität vor dem jetzigen masoretischen hebräischen
Texte (S. 67—136). G. M.

H. Taine : Sa vie et sa correspondance. Paris, Hachette,
3 vol. in-16, fr. 10.50.

Les âmes, toutes de rectitude, comme fut celle de Taine,
méritent d'être étudiées, et peut-être se reflètent-elles plus encore
dans leur correspondance que dans leurs œuvres scientifiques.
Aussi les lettres de Taine sont-elles exceptionnellement
intéressantes.

Je AToudrais y suivre la trace de sa pensée religieuse.
Tout d'abord, en Aroyant les systèmes philosophiques tomber
les uns sur les autres, il se prit à douter de tout. Ce fut son
salut. Sa raison reprit Ante ses droits et sa marche, et il arriva
au terme. Dans une lettre à son ami PréATost-Paradol, du
20 août 1848, après l'aAroir mis en garde contre la manie de

n'étudier la philosophie et l'histoire que pour y trouver de

quoi prouver ses théories préconçues, il lui dit: « Songe que
ce Dieu dont l'existence me semble mathématiquement démontrée,

n'est point ce tyran absurde et cruel que les religions
nous enseignent et que le Auilgaire adore; songe encore qu'il
n'est point ce Dieu-Homme de Bossuet, occupé à sauA^er ou à

détruire les empires et à fonder son Eglise; enfin, n'oublie pas
que, si j'3T crois, ce n'est pas faute d'avoir douté, ni par
habitude, ni par sentiment, mais par démonstrations et raisonnements

plus rigoureux que ceux de la géométrie.. J'insiste
beaucoup sur cette question de l'existence et de la nature de

Dieu, parce que c'est en réalité la seule question de la
philosophie; si tu es un peu sévère dans tes recherches, si tu
aspires à remonter aux sources, tu seras toujours forcé d'en



— 813 —

revenir à Dieu; si tu veux savoir ce qu'est le Beau, le Bien,
le Vrai, si tu veux prouver qu'il y a pour l'homme une règle
de conduite, un but immuable pour l'artiste, une certitude
absolue pour le savant, tu seras obligé d'examiner la nature de

Dieu et de croire en Lui. Si ce mot Dieu te choque, ôte-le
et dis à la place : l'Etre; mais, quelque nom que tu lui donnes,
crois en l'existence d'un Etre qui a toute la plénitude de

l'Etre, et en qui il n'y a nul manque, nul défaut. En voici
une démonstration de six lignes, médite-la, et trouve, si tu
peux, si elle est fausse en quelque point : vois comme elle est
simple; elle ne pose aucune prémisse et ne demande qu'on
lui accorde l'existence de rien.

< Il n'y a que trois possibilités : 1° qu'il n'existe rien;
2° qu'il existe un être ou des êtres imparfaits ; 3° qu'il existe
un Etre ayant la plénitude de l'être. Car plusieurs êtres ayant
la plénitude de l'être sont impossibles, puisqu'ils se limitent.
— La première hypothèse est, dans ses termes mêmes,
absurde; car l'existence du néant est contradictoire. Le rien est
incompréhensible. C'est dire que le non-être est et que ce

qui n'existe pas existe. — La seconde hypothèse est aussi
absurde. Si l'Etre existant est imparfait ou manque d'une
partie de l'être, on peut en concevoir un autre à la place
ayant plus ou moins d'être; il y aura donc un Etre possible
à la place de celui qui est actuellement. Il n'y aura donc pas
de raison pour que celui qui existe existe plutôt que cet
autre, puisque tous les deux sont également possibles. L'Etre
existant n'aura donc pas de raison d'exister. Il sera donc
sans cause, soit en soi, soit hors de soi. ¦— Donc la troisième
hypothèse existe nécessairement. Et la raison d'être de Dieu
est l'impossibilité de toute autre existence. Tu vois que je ne
considère rien de ces choses qui sont peut-être obscures,
comme le mouvement, les idées, la matière, et que toute ma
preuve se tire des termes mêmes de la question » (T. I,
p. 29-32).

Et comme Prévost-Paradol se moquait de ces « démonstrations

de calembours théologiques», de ces «jeux de mots
en robe noire », Taine lui montra combien ses moqueries
étaient superficielles et comment il se trompait s'il soutenait
le panthéisme : car, dit-il, « ce système est laid et étroit, puisqu'il

retranche à l'être tous ses attributs et met à la place du

Eevne intern, de Théologie. Heft 52, 1905. 52



— 814 —

modèle parfait et absolu une substance aveugle et marchant
sans cesse vers un développement infini, qu'elle ne peut
atteindre que dans l'infini, c'est-à-dire qu'elle n'atteindra jamais »

(p. 34).

Il ajoutait, en février 1849 : « Dans les dégoûts innombrables

et les découragements qui m'ont assailli, j'aurais succombé,
si je n'avais pas eu des croyances appuyées sur quelques
démonstrations fermes. Pour moi, j'en ai; oui, j'en ai, et les
miennes s'affermissent et s'étendent de jour en jour » (p. 47).

Quelques jours après, il écrivait dans un sens antichrétien,
comme si le christianisme n'était qu'une sorte de philosophie
subjective du moi, tombant dans le pur anthropomorphisme
(p. 63); et il ajoutait: «Dieu n'est pas l'idole chrétienne,
ni ton électricité; il est au-dessus de ce que tu imagines et
de tout ce que tu conçois, et sa connaissance est le véritable
salut de la pensée » (p. 64). — Et encore : « Mon Dieu n'a
rien de commun avec le Dieu-bourreau du christianisme, ni
le Dieu-homme des philosophes de second ordre. Il est le positif
absolu, c'est-à-dire la réalisation une et complète de tout l'être,
et tout en lui et hors de lui est nécessaire comme lui » (p. 83).

— Il est à remarquer que c'est à cette même époque qu'il
soumettait à ses professeurs des dissertations sur le concile
de Trente (p. 120). On peut donc croire que ses attaques
contre le christianisme lui étaient inspirées par la fausse
dogmatique de ce concile.

La lettre à Prévost-Paradol, du 16 novembre 1851, émet
cette théorie que « la nature est Dieu, le vrai Dieu, parce
qu'elle est parfaitement belle, éternellement vivante, absolument

une et nécessaire». Si Taine combat le Dieu des
chrétiens, c'est parce qu'ils font de lui un roi ou un amant, un roi
pour des valets, un amant pour des religieuses. Il ne veut
pas d'un Dieu « avili » en homme '). Le ATai Dieu ne peut être
que le «Tout infini et parfait» (p. 150-152). — Taine avait
horreur de l'anthropomorphisme. « La vraie religion, écrivait-
il à un de ses étudiants mystique et scrupuleux, ne représente
pas Dieu comme un créancier avec qui l'on contracte, prêt à

') Voir ce qu'il a dit du « caractère subjectif du christianisme » dans ses

fragments d'histoire et de philosophie, et notamment sa distinction du Dieu roi et du

Dieu idéal (p. 356-358).



— 815 —

vous poursuivre si vous manquez d'un point à une promesse
imaginaire. C'est le traiter d'égal à égal et en homme; c'est
le rabaisser et le dégrader. » Toute cette lettre du 22 novembre

1851 est superbe de bon sens ; elle mérite d'être citée en
entier. Taine continue donc ainsi :

» Le seul serment qu'on doive à Dieu, c'est celui de ne
jamais faire une action mauvaise et de garder toujours intacts
sa dignité, sa probité, son honneur. Peux-tu en faire d'autres
quand tu te le représentes tel qu'il est, c'est-à-dire comme un
être infini, éternel, parfait, qui produit sans cesse le monde et
l'élève nécessairement vers un état meilleur? Ne trouves-tu
pas ridicule d'aller lui jurer je ne sais quelle petite chose,
une petite pratique, une abstinence, quelque mortification, je
ne sais quoi d'indigne et de mesquin? Le prends-tu par hasard
pour un directeur de nonnes, risible distributeur de Pater et
d'Ave, vérificateur à gages d'une liste de péchés véniels? Il
faut penser de lui des choses plus hautes; on ne peut jamais
rien croire de lui qui soit trop magnifique et trop grand.
Pense à ce grand mouvement de l'Histoire, à cette suite de

peuples qui, aux quatre coins du monde, ont concouru à

former une civilisation unique et à mettre l'homme au point de

perfection où il en est. Pense à cette formation incessante
d'unb/ers dans les espaces du ciel, qui se peuplent graduellement

de créatures vivantes et forment comme un chœur divin
d'êtres toujours plus beaux et plus parfaits. Voilà son action...
Il gouverne le tout et il agit dans chacun de nous; mais il
agit par le mouvement intérieur qui porte au bien, qui nous
défend de jamais rien faire de malhonnête, qui nous fait trouver

notre bonheur dans la perfection des autres et dans la
nôtre. As-tu jamais manqué à cet instinct sacré qui est sa
voix? Tu ne lui as donc jamais désobéi et de lui tu n'as rien à

craindre. Remarque que je te parle là comme parlaient les
plus illustres docteurs de l'Eglise. Ce n'est pas du christianisme

que je te détourne, c'est de l'impiété. Il y a de l'impiété
à rabaisser Dieu. Je te montre en ce moment la religion de

Fénelon, de St-Clément (d'Alexandrie), de St-Athanase, des
Pères. C'est celle des âmes nobles. Ne va pas y préférer je ne
sais quel mysticisme bigot, quelle superstition niaise, digne
au plus d'un paysan devenu capucin ou d'une pauvre fille
transportée de la grossièreté de la campagne dans l'ignorance



— 816 —

du cloître. La religion diffère suivant les esprits, quoiqu'elle
soit une. Les uns l'interprètent bien et s'en servent pour se

nourrir de généreux sentiments, de hautes espérances, de

grandes pensées. Les autres la faussent et en font une machine
d'agenouillement, de processions, de macérations, de vœux, de

pratiques ridicules, bonne à détruire la santé, à gâter l'intelligence,

à chasser la paix intérieure. La religion, comme toute

grande chose, ne peut servir qu'à faire du bien. Juge de la
tienne par le mal qu'elle t'a fait» (p. 158-160).

En fait de théodicée, c'était surtout la théodicée historique
qu'il faisait, c'est-à-dire qu'il considérait Dieu tel que l'ont fait
les religions historiques, ou plutôt le Dieu officiel, le Dieu tel
que les chefs des hiérarchies ecclésiastiques l'ont représenté
et imposé, et c'est ce Dieu-là qu'il repoussait, mais non le
Dieu de la raison, de la vraie logique et de la vraie
métaphysique. «Je t'avoue, écrivait-il le 25 novembre 1851, que
plus je considère le Dieu officiel, plus je le trouve homme, roi,
et moins j'en veux, le trouvant petit et ennemi. Quel mot
admirable que celui de Rabelais : « Il est une sphère d'intelligence
infinie, dont le centre est partout et la circonférence nulle
part.» Pascal le lui a pris et gâté» (p. 163-164).

Dans une lettre à sa mère, du 26 décembre 1852, Taine, à

propos d'un tableau de Metzu, copié par sa sœur Virginie,
dit: «J'aurais grand plaisir à avoir chez moi le Christ de

Rembrandt. Ce Christ est le Christ des pauvres, des misérables
accroupis dans leur taudis, laid, sale comme eux, mais plein
d'une douceur et d'une tendresse infinies. » Il y a dans ces
derniers mots un sentiment peut-être plus délicat que celui
des chrétiens qui n'admirent que le Christ élégant et de

formes irréprochables. Il n'est pas donné à tout le monde, en

effet, de comprendre combien il y a d'amour infini à se faire
laid pour toucher les laids et les amener au bien, à se faire
même sale et à vivre dans un taudis pour purifier l'âme des

misérables qui y croupissent. Ce n'est donc point parmi les
athées et les impies qu'il faut placer le Taine de 1852, mais

plutôt parmi les chrétiens de sentiment.
Tel il nous apparaît dans le premier volume de sa

correspondance. Nous étudierons plus tard les deux suivants. Je

ne cite point ici les notes qui, dans ses cahiers de philosophie,
sont relatives à Dieu ; ceci nous mènerait trop loin. On les



— 817 —

trouvera dans les appendices de ce premier volume ; elles ne
font d'ailleurs que préciser les assertions émises dans sa
Correspondance. Quelques-unes sortent du cadre du langage reçu,
par exemple : « Dieu n'est point cause du monde » (p. 352) ;

mais sa pensée devient plus claire quand il ajoute que « les
actes finis du monde ayant une cause et ne l'ayant pas dans
la substance qui pose l'acte plein et immédiat, l'ont dans
l'existence antérieure de Dieu, laquelle les implique comme

moyens différentiels » (p. 351).
Ajoutons que, dans un fragment d'histoire de la philosophie,

Taine juge ainsi le protestantisme (p. 365) : « Le
protestantisme est grand comme moment historique et nul comme
moment philosophique : il n'a ni méthode, ni dogme. »

E. Michaud.

J. Tixeront : Histoire des dogmes : I. La théologie anté-
nicéenne ; 2me édition. Paris, Lecoffre, 1905, in-12, fr. 3.50.

Ce volume n'est que la première partie d'un grand ouvrage
dont on doit désirer l'achèvement, étant donné le soin avec
lequel l'auteur en a traité le commencement. C'est une entreprise

très difficile et qu'il faudra sans doute reprendre encore
pendant des siècles, tant la matière est compliquée, obscure,
remplie d'éléments contradictoires. Si le traA'ail de M. Tixeront

n'est pas définitif (y a-t-il quelque part des travaux
définitifs?), il sera du moins une très utile pierre d'attente, soit
à cause de la quantité de renseignements qu'il contient, soit
à cause du sérieux avec lequel les sources sont consultées.

Que l'auteur me permette toutefois d'appeler son attention
sur un point obscur, qui pourrait, s'il n'était élucidé, gâter
tout son ouvrage; je veux dire la confusion du dogme et de
la théologie. Cette confusion apparaît dès le titre même, où
l'on annonce d'abord l'histoire des dogmes ; puis le mot «

dogmes» est abandonné et remplacé par celui de «théologie»,
comme si ces deux mots étaient synonymes. C'est cette
prétendue synonymie qui a ruiné le dogme chez beaucoup de

protestants, en ce sens que, ne voyant plus que des formules
dogmatiques et théologiques, très faibles à leurs yeux, pour
ne pas dire erronées, ils les ont rejetées et sont restés sans
dogmes; et c'est aussi cette même prétendue synonymie qui



— 818 —

est en train de ruiner la dogmatique ultramontaine, soit des
ultramontains qui veulent que les doctrines théologiques de
Rome soient des dogmes (donc des doctrines divines soit
des ultramontains qui, mettant les vrais dogmes divins sur le
même rang que les explications théologiques romaines, ne
voient plus partout que des évolutions humaines, donc des
doctrines humaines.

L'auteur a encore conservé — malgré le titre de son
ouvrage — la notion de la distinction du dogme et de la théologie

: car, à plusieurs reprises, il rappelle que « les dogmes
ont la prétention d'avoir été révélés » (p. 6). Donc il avoue que
le dogme n'est que la vérité révélée, et que tout ce qui a été
ajouté à cette révélation, sous prétexte de l'expliquer, n'est
pas du dogme, mais seulement de la spéculation théologique.
Tel est, en effet, le vrai point de vue chrétien; telle est la
vraie notion du dépôt divin, dépôt distinct des élucubrations
des théologiens. Malheureusement, l'auteur ne fait que glisser
sur cette essentielle distinction, et, en réalité, il l'oublie presque

aussitôt pour mêler l'humain au divin et le divin à
l'humain, la formule dogmatique au dogme et le dogme à la
formule dogmatique. « La prédication de Jésus et des apôtres,
dit-il (p. 61), est la A'raie source immédiate du dogme chrétien.»
Il se trompe : l'enseignement de J.-C. seul est le dogme même
et tout le dogme ; il est la source des réflexions qu'il suscite
dans l'esprit des chrétiens, mais ces réflexions humaines et

non divines ne sont nullement des dogmes ; donc il n'est pas
la source des dogmes. C'est du simple bon sens. L'auteur
lui-même ne semble-t-il pas en convenir, lorsqtt'après avoir
distingué, à la page suivante, les enseignements de Jésus et

ceux des apôtres, il ajoute : « Si donc nous voulons donner
du contenu de la Révélation évangélique un exposé
historiquement fidèle, nous devons en distinguer, dans la mesure du
possible, les couches successives, et ne point présenter pêle-
mêle des éléments d'âge fort différent. » Et sur « l'enseignement

personnel de Jésus », l'auteur signale quatre couches.

Lorsqu'il dit que l'on doit faire « dans la mesure du possible »

la distinction du contenu de la Révélation et des couches
postérieures, il semble insinuer qu'elle n'est pas complètement
possible. Si telle était sa pensée, il se tromperait : car, avec
une bonne application du critérium catholique (quod ubique,



— 819 —

quod semper, quod ab omnibus creditum est), l'enseignement
du Christ peut être nettement distingué des additions
théologiques.

Tel est l'esprit dans lequel ce volume doit être étudié, si
l'on veut sortir de la situation inextricable à laquelle aboutit
nécessairement la confusion du dogme objectif (ou des
enseignements positifs et formels du Christ), avec les évolutions de
la pensée humaine au sujet de ces dogmes, évolutions qui ne
sont nullement les dogmes eux-mêmes. L'auteur signale nettement

cette situation périlleuse, lorsqu'il dit (p. 59) : « La grosse
question est seulement de savoir dans quelle mesure la
doctrine chrétienne primitive s'est trouA'ée modifiée par son alliance
avec la philosophie et la culture grecques, et si le contenu
même de la révélation n'en a pas été altéré. Les dogmes, dans
la forme nouvelle que leur a donnée la théologie en s'aidant
de notions étrangères, sont-ils bien restés Iéquivalent doctrinal
de la prédication évangélique et apostolique qu'ils prétendent
traduire » Certes, l'angoisse doit être grande, si l'on admet

que les théologiens puissent modifier, traduire et altérer
l'enseignement du Christ. Les vrais catholiques ont toujours nié
cette possibilité ; toujours ils ont maintenu le dépôt divin tel
que nous l'avons dans l'Ecriture et dans la Tradition universelle,

constante et unanime ; quant aux explications, aux
développements, aux évolutions des théologiens, les vrais catholiques

ne les ont jamais considérés comme des dogmes; aussi
leur foi objective reste-t-elle intacte et distincte de tous les

systèmes théologiques, grecs, romains et autres. C'est Rome
qui a voulu faire passer pour des dogmes ses explications et
ses définitions à elle ; et comme elles sont des modifications
du fond divin, des traductions inexactes ei infidèles, des
altérations substantielles du vrai dogme divin, elle est aux abois.
Dans cette impasse, la tactique de ses théologiens-diplomates
est d'essayer de montrer que les « nouvelles formes » en question,

loin d'être des altérations, sont des «équivalents». Mais
à qui le feront-ils croire?

On le voit, l'œuvre entreprise par M. Tixeront est du
plus vif intérêt. Attendons qu'il soit terminé pour le juger en
pleine connaissance de cause. Mais remarquons déjà qu'au
sujet du «développement des dogmes», M. Tixeront est loin
de trouver, parmi les théologiens de son Eglise, des idées suffi-



— 820 —

samment claires. A la page 7, après avoir dit que les catholiques

ont adopté, dans l'ensemble, les conclusions consignées
par Newman dans son fameux Essay, il ajoute : « qu'il s'en faut
de beaucoup que la théorie du développement des dogmes,
bien que très étudiée de nos jours, soit complètement achevée ;

qu'on s'en est trop tenu généralement à des formules vagues,
à de simples comparaisons insuffisamment précises». M. le
professeur Ch. Bruston, qui (dans la «Revue de théologie» de

Montauban, mai-juillet 1905) a reproché à M. Tixeront d'être
tombé dans plusieurs erreurs d'eschatologie, a ajouté (p. 352),
en ce qui concerne la confusion que nous signalons : « La
célèbre théorie du développement, de NeAAunan, n'est qu'un
brillant paradoxe, pour ne pas dire un sophisme audacieux.
L'Eglise, ou, pour mieux dire, les Eglises chrétiennes n'ont
qu'à faire leur mea culpa sur ces points-là, et à revenir purement

et simplement à la doctrine apostolique. Paul et Pierre
doivent être crus, de préférence à Justin, à Hermas, à Irénée,
à Tertullien, aux évangiles apocryphes, et même de préférence
à Clément d'Alexandrie et à Origene. » On le voit, les problèmes
sont soulevés, et il faudra bien les résoudre, un jour, clairement;

car les prétendues explications romanistes ne sont que
confusion et contradiction. E. M.

M. l'abbé Uzureau : Simon Gruget. Histoire de la Constitution

civile du clergé en Anjou. Paris, Picard; Angers,
Siraudeau, 1905. 233 p. in-8°.

L'Eglise constitutionnelle naquit aArec la Constitution civile
du clergé en 1790 et cessa d'exister avec elle en 1801, à

l'époque du Concordat. Les réformes qu'elle préconisait n'étaient
que l'application des principes de l'Eglise gallicane et le clergé
tout entier eût pu les accepter, si une partie de ses membres
n'eût été dès lors emportée par l'esprit de faction. On sait
comment l'institution du serment civique mit le feu aux
poudres et divisa le clergé en deux camps irréconciliables, les
assermentés et les réfractaires. En réalité, ce serment ne
touchait en rien la religion ni le caractère sacerdotal, c'était tout
simplement le serment que prêtaient tous les fonctionnaires
publics, qu'avait prêté Louis XVI lui-même. Les prêtres
pouvaient le prêter, même sans faire le sacrifice formel de leurs



— 821 —

réserves à l'égard de la Constitution civile : on ne leur faisait
pas jurer explicitement la loi, mais seulement la fidélité à la
Patrie et l'obéissance générale à la Constitution nationale.

Simon Gruget était un curé réfractaire de la Trinité, à

Angers, où il vécut caché pendant la Terreur. Il fit un journal
dont quelques fragments ont été publiés dans la Revue d'Anjou.
M. Uzureau, qui s'est fait un nom dans l'histoire révolutionnaire

de sa province, exhume aujourd'hui les treize premiers
cahiers de ce qu'il appelle les Mémoires de Gruget, alors que
ce dernier avait plus modestement intitulé ces pages : « Récit
abrégé de ce qui s'est passé de plus remarquable dans la
ville et le diocèse d'Angers pendant l'année 1791. » En ce qui
concerne Gruget, il manque de critique et sa partialité est
notoire : c'est ainsi qu'il rapporte avec le plus grand sérieux
que « les patriotes parisiens, pour entraîner les prêtres à jurer,
revêtaient les ramoneurs de costumes ecclésiastiques et leur
faisaient prêter serment » (p. 39). Il voit partout des machinations

diaboliques : les jureurs sont tous des ambitieux, des

timorés, des jouisseurs, des impies, quand ce ne sont pas des
faibles d'esprit : en revanche, tous les réfractaires sont des

marty-rs et des saints. Nous ne nous attarderons pas à réfuter
Gruget. On sait maintenant, quand on est impartial, que ce

ne fut pas le Premier Consul qui releva les autels, mais bien
l'Eglise constitutionnelle, et c'est peut-être ici le lieu de citer
les paroles de l'abbé Grégoire: «Au lieu d'imiter les lâches,
qui, pendant et après la persécution, ont abandonné le Saint
Ministère, nous aArons conservé nos sièges lorsqu'il n'y aA^ait

que des outrages à recueillir, lorsque la déportation et la
mort étaient à craindre. Nous nous empressons de nous
démettre, lorsque la protection du gouvernement fait naître la
certitude que le ministère episcopal, entouré de revenus et

d'honneurs, offrira un sort plus paisible. »

Les Mémoires de Gruget n'ont aucune valeur quand leur
auteur apprécie les faits; mais les faits qu'il apprécie mal
sont à enregistrer pour servir à l'histoire si intéressante de

l'Eglise de France pendant la Révolution. Encore que l'Anjou
ne soit qu'une minime partie de la France, son histoire
ecclésiastique illustre l'histoire de tout le pays en ces temps troublés,

et ceux qui les étudient restent reconnaissants à M. l'abbé
Uzureau de sa publication. Dr A. Chrétien.



— 822 —

Heinr. Weinel : Die Gleichnisse Jesu. Zugleich eine Anleitung zu
einem quellenmässigen Verständnis der Evangelien. Leipzig
1904. 130 S.

Der Verfasser von „Jesus im 19. Jahrhundert" bietet uns
hier in populärer Form (im Anschlüsse an das grundlegende
Werk Aron Ad. Jülicher : Die Gleichnisreden Jesu) eine
Spezialuntersuchung, die mit der Feststellung des Sinnes Aron Allegorie
und Gleichnis eröffnet wird : Jene muss ihr Dichter selber
Arollständig oder Avenigstens in ihren Hauptzügen erklären,
dieses erklärt sich atoii selber, wenn man nur Aveiss, in Avelcher
Situation, zur Rechtfertigung welches Handelns oder zum Beweis
welches Satzes es gesprochen ist. Dabei bleiben die einzelnen
Züge ungedeutet. Die Frage, ob die sogenannten „Gleichnisse"
Jesu solche im genauen Sinne des Wortes oder ob sie Allegorien
sind, ist grundsätzlich für erstere zu entscheiden. Auf diese
Weise ist alle Willkür bei der „allegorischen" Deutung
ausgeschlossen, und Züge, die bei ihr als unsittlich gelten mussten,
Avie bei dem ungerechten Haushalter, erklären sich einfach.
Man hat nur die Wahrheit, zu deren Versinnbildlichung das
Gleichnis gegeben ist, herauszuschälen. Eine Anzahl Gleichnisse

Jesu sind einfache SprichAvörter, einige bei Lukas (vom
Samariter, dem reichen Toren, vom Zöllner und Pharisäer
und vom reichen Manne und armen Lazarus) sind weder
Allegorien noch Gleichnisse, sondern mehr Beispiele. Der Abschnitt
„Die Überlieferung der Gleichnisse Jesu" führt uns in die
verschlungenen Wege der EvTangelienkritik und sucht zu zeigen,
wie gerade die Gleichnisworte Jesu mannigfache Veränderungen,
namentlich Erweiterungen und systematische Zusammenreihung
erfahren mussten, ehe sie schriftlich fixiert wurden. Sehr
nützlich ist die am Schlüsse gegebene synoptische Zusammenstellung

der Gleichnisse mit wörtlichem Texte. G. M.

Petites Notices.
* P.-H. Denifle, O. P. : Die abendländischen Schriftausleger

bis Luther über Justitia Dei (Rom. 1, 17) und Justificalio.
Mainz. Kirchheim, gr. in-8°, 380 S., 1905, Mk. 5. 50. — Quelque
opinion que l'on ait sur l'érudition de Denifle et sur son
fanatisme (il a eu les deux en grande mesure), quelle qu'ait



— 823 —

été sa haine contre Luther et contre le luthéranisme, il est
utile que ses ouvrages aient été publiés pour montrer les
erreurs et les fautes des partis extrêmes ; il est particulièrement
utile que nous ayons l'ouvrage présent sur la justice de Dieu
et sur îa justification. C'est un précieux recueil de textes, qui
aident à faire l'historique de la question et qui montrent dans

quelles subtilités on est souvent tombé. Rien de plus clair
aujourd'hui qu'on a maintes fois ergoté sur les mots, et que,
pour résoudre les problèmes, il suffirait de les mieux poser.

* Prof. Fr. Heiner : Der Syllabus in ultramontaner und
antiultramontaner Beleuchtung. Mainz, Kirchheim, in-8°, Mk. 7,
1905. — Les attaques contre le Syllabus ont porté coup à la
papauté et à l'Eglise romaine entière. Les membres de cette
Eglise s'en aperçoivent, le sentent même vivement, et
cherchent à remédier à cette pénible situation. Les uns se bornent
à démontrer que le Syllabus n'est pas un document dogmatique,

et donnent ainsi à entendre que, malgré tout le respect
qu'ils doivent à la papauté, ils ne sont pas tenus d'endosser
la responsabilité des 80 thèses en question ; leur foi chrétienne
et catholique est ainsi sauve. Les autres ne veulent pas lâcher
pied, et défendent la doctrine. Ceux-ci se subdivisent en deux

camps : les uns tiennent cette doctrine pour dogmatique ; les
autres ne vont pas jusque-là, mais s'en portent néanmoins
défenseurs. Ce triple point de vue suffit, de fait, à montrer combien

les théologiens romanistes ont peu d'unité entre eux,
même dans des matières aussi graves. La conséquence en
est que tous les documents officiels de l'Eglise romaine sont loin
d'être admis, à plus forte raison d'être crus, par tous les membres

de cette Eglise. Ceux d'entre eux qui veulent soutenir les
idées de tolérance et de liberté sont fort embarrassés, même
avec la fameuse distinction de la thèse et de l'hypothèse. Que
de subtilités que de sophismes que de fausse érudition que
d'accrocs au bon sens et à la conscience C'est la suite de la
casuistique jésuitique. Il y a là matière à de nouvelles
Provinciales. Ce gros volume est une des pièces importantes du

procès.

W. Köhler: Katholizismus und Reformation; Giessen, Tö-
pelmann, 88 S., 1905, Mk. 1. 80. — La passion développée par
le confessionnalisme l'emporte, hélas! de beaucoup sur le zèle



— 824 —

que les théologiens confessionnalistes déploient pour le
christianisme. Cette étude met ce fait en pleine lumière, en montrant

avec quel fanatisme (le mot n'est pas trop fort) le
protestantisme a été et est encore traité par beaucoup de théologiens

romanistes. L'auteur a traité ce sujet avec une très
grande érudition. Qu'il me permette toutefois de regretter que
ses 72 pages de texte ne renferment pas une seule division,
et qu'elles s'offrent à l'œil du lecteur comme un bloc indivisible,

ou une forêt sans ouverture ni sentier. L'érudition a grand
tort d'ignorer la science de la composition et de l'ordonnance.

* G. Krüger: Dreieinigkeit una, Gottmenschheit ; Tübingen,
Mohr, 1905, Mk. 3. — Ce volume, qui fait partie de la collection

du Prof. Weinel (Lebensfragen), est dédié à Harnack. Il
traite les sujets suivants : Das altkirchliche Taufbekenntnis ;

die Vorgeschichte des Dogmas in der kirchlichen Theologie ;

der Sieg der Logoschristologie ; der Ausbau des Dogmas : der
Streit um die Wesensgleichheit des Sohnes mit dem Vater ;

der Streit um die Wesensgleichheit des Sohnes mit der Menschheit;

das Dogma im Abendlande. Schlussbetrachtung.
* Lie. G. Moog: Biblische Geschichten, Ersählungen aus

dem alten und neuen Testamente, für den altkatholischen
Religionsunterricht. V. durchgesehene Auflage. Bonn, 1905. Zu
beziehen durch die bischöfliche Kanzlei. — Abriss der
Kirchengeschichte. Zum Gebrauch für den altkatholischen
Religionsunterricht an höheren Lehranstalten. III., vielfach verbesserte
Auflage. Bonn, 1905. — Ces deux ouvrages, qu'il n'est pas
nécessaire de recommander à nos lecteurs allemands, l'ont été
chaleureusement aux lecteurs français par le Catholique national
du 15 juillet 1905 (p. 56). Il serait très utile qu'ils fussent l'un
et l'autre traduits en français, à cause de leurs qualités de

solidité pour le fond des choses, de clarté dans l'exposition,
de simplicité dans le style et dans la bonne distribution des

matières.

* Max Rachel : Altkatholisches Religionshandbuch. Ein
Leitfaden für die altkatholischen Erstkommunikanten und
Christenlehrschüler, soAvie für die Oberstufe der Volksschulen,
für die Mittelschulen und zur Selbstbelehrung ; Bonn, Jos. Bach,
in-8°, 125 S. 1905, 80 Pfg. — Le sous-titre de ce volume indique

son but. Les quatre chapitres qui le composent, renferment



— 825 —

une quantité de renseignements. Il ne peut donc qu'être très
utile, surtout en Allemagne. Je dis: «surtout en Allemagne»,
parce que le ch. II, qui traite de l'Eglise ancienne-catholique,
l'étudié «besonders in Deutschland». Vu son importance, nous
espérons que la première édition de ce Manuel sera prochainement

épuisée, et qu'une seconde sera nécessaire. L'expérience
qu'on aura faite de la première suggérera sans doute la pensée

d'améliorer la seconde ; plusieurs passages, en effet,
pourraient être rédigés avec plus de précision. De bono in melius.

Rev. W. Sanday : The Criticism of the Fourth Gospel ;
Oxford, Clarendon Press, in-8°, 268 p. 1905. 7 s. 6 d. — Ces

huit lectures ont été faites au séminaire théologique de New-
York, puis répétées à Oxford, en 1904. Elles traitent des

questions suivantes: 1. Survey of recent literature; 2. Critical
methods; the oldest solution of the Problem of the Fourth
Gospel; 3. The Standpoint of the Author; 4. The Pragmatism
of the Gospel; 5. The Character of the Narrative; 6. The
Doctrine of the Logos, and its Influence on the Gospel; 7. The
Christology of the Gospel; 8. The early history of the Gospel.
L'auteur regrette d'avoir donné trop de place, dans son livre,
à la controA^erse. Hélas! la controverse est le caractère dominant

de notre époque. Quoi qu'il en soit, on le lira avec profit
et plaisir, à cause de son érudition et de sa clarté. Ajoutons
qu'il est magnifiquement imprimé.

G. Schnürer : Frans von Assisi, mit 73 Abbildungen ;

München, Kirchheim, 1905; Mk. 4. — La vie de François
d'Assise écrite par M. Paul Sabatier, a eu un succès trop grand
et trop légitime pour qu'il soit besoin de la recommander. M.
Schnürer s'en est inspiré pour écrire celle qu'il publie en
allemand et qui ne peut manquer d'intéresser les lecteurs
allemands. Les illustrations qui l'embellissent sont aussi un attrait;
plusieurs d'entre elles, toutes nouvelles, sont dues à M. Paul
Sabatier. Il serait intéressant de comparer l'œuvre française
et l'œuvre allemande. Un critique allemand dit de cette
dernière : « Der Freiburger Gelehrte steht den modernen BeAA'un-

derern Franzens nicht unsympathisch gegenüber und sieht in
der Verehrung, die man dem reinen religiösen Empfinden bei
Franz entgegenbringt, kein schlechtes Zeichen unserer Zeit;
zugleich zeigt er aber, dass eine nüchterne historische Unter-



— 826 —

suchung es keinesAvegs gutheissen kann, Avenn man Franz als
einen Vorläufer des modernen, dogmenlosen, religiösen
Subjektivismus ausgibt. »

* Prof. H. L. Strack : Die Genesis, übersetzt und ausgelegt.
IL, neu durchgearbeitete Auflage. München, Beck, in-8°, 180 S.,
1905, Mk. 3. 50. — Que d'efforts accumulés dans cette traduction

et dans ces annotations! que de science et de conscience!
que de foi et de modestie En ouvrant ce livre, on entre
comme dans un sanctuaire. Volontiers je dis avec l'auteur :

« Möge gleich andern Teilen unsers KommentarAverks auch
diese neubearbeitete Auslegung der Genesis Geistlichen, Lehrern

und Studierenden ein helfender Freund beim Schöpfen
aus dem reichen aber tiefen, tiefen aber reichen Brunnen des
Wortes Gottes sein und immer mehr werden » — L'esprit de
l'auteur se montre clairement dans ces paroles : « Doch bin
ich der Überzeugung geblieben, dass viele der Folgerungen,
welche die « Kritiker » aus den Ergebnissen der analytischen
Arbeit ziehen, falsch sind. Man behauptet an vielen Stellen
Widersprüche, avo keine Widersprüche vorhanden sind ; im
Gegenteil geAvinnt die biblische Geschichtsdarstellung für den
nicht voreingenommenen Forscher gerade dadurch an Glaub-
Avürdigkeit, dass ZAvei oder drei Erzähler über dasselbe Ereignis

wesentlich übereinstimmend berichten. »

* P. Viollet : Infaillibilité et Syllabus ; Paris, Roger, br.
60 p., 1905, fr. 1. 25. — Nos lecteurs connaissent la discussion
qui s'est élevée entre M. P. V., membre de l'Institut, et le
P. Bouvier, S. J., au sujet du Syllabus (voir le n° de juillet,
p. 599-600). La brochure que nous annonçons n'est que la
réédition de la Réponse de M. P. V. à l'attaque publiée par le P.

B. dans les « Etudes » des PP. jésuites. Elle n'apporte au
débat aucune lumière nouvelle. Si nous la mentionnons, c'est

pour faire connaître : 1° la dédicace que M. P. V. en a faite
« aux chrétiens que des notions inexactes sur la papauté
retiennent en dehors du catholicisme » ; 2° le permis d'imprimer
accordé à l'honorable membre de l'Institut par l'archevêque
Fulbert de Besançon, et dans lequel le prélat s'exprime ainsi:
« Je comprends fort bien que vous teniez à justifier vos opinions,
puisque vous entendez bien demeurer dans la limite des

enseignements catholiques. » Sur quoi on peut se demander de



— 827 —

quel catholicisme parlent le savant et le prélat. Le prélat parle
certainement du catholicisme romain. Le savant sans doute
aussi; mais alors comment peut-il donner à penser que, si l'on
avait des notions exactes sur la papauté, on ne serait pas
retenu en dehors du catholicisme romain C'est le contraire qui
nous semble vrai : car, lorsqu'on connaît exactement la
papauté, on s'empresse de fuir le catholicisme romain. Ensuite,
on peut s'étonner qu'un membre de l'Institut demande, pour
défendre «le droit», l'autorisation d'un archevêque catholique-
romain. Enfin, on peut demander à cet archevêque si, comme
il le prétend, le fait de « tenir à justifier ses opinions » dépend,
pour un catholique-romain, de l'intention qu'il a de « demeurer
dans la limite des enseignements catholiques » ; en sorte que
celui qui croirait erronés les enseignements romains et qui
croirait devoir les combattre, ne deATait pas « tenir à justifier
ses opinions » Cette mentalité archiépiscopale et bizontine
peut paraître étrange.

* Dr Ed. Weigl : Die Heilslehre des ht. Cyrill von
Alexandrien. Mainz, Kirchheim, gr. in-8°, 360 S., 1905, Mk. 10. —
Ce volume forme la 2e et la 39 livraison du T. V des Recherches

pour l'histoire de la littérature chrétienne et des dogmes,
importante publication dirigée par MM. A. Ehrhard et J.-P.
Kirsch. La doctrine du salut en J.-C. est logiquement fondée
sur la Christologie et la Sotériologie. Il est donc utile de

rapprocher ce volume de celui que A. Rehrmann a publié, en
1902, sur la Christologie de Cyrille, et de celui de J. Kohlho-
fer sur la Sanctification (1866); etc. Nous croyons qu'en
Christologie Cyrille est tombée dans des subtilités et des méprises
regrettables, et qu'il n'a pas été attaqué sans raison. C'est un
motif de plus pour étudier de près tout ce qui est écrit sur
ses œuvres, notamment le présent volume.

Ouvrages nouveaux.
Paul Allard : Haben die Christen Rom unter Nero in

Brand gesteckt? Genehmigte Übersetzung aus dem
Französischen. Strassburg, Le Roux, 59 S., 50 Pfg.

Prof. Diomedes Kyriakos: Aóyoi niöxov. CH nçoijev'/i] 'EXXrjvoc

'Oçd-oôoÇov. 'Ev 'Aâ-rp'aiç. 1905, in-8°, 186 2.



— 828 —

Dr. J. Lepsius : Das Reich Christi. Monatsschrift für
Verständnis und Verkündigung des Evangeliums. 8. Jahrgang.
Nr. 8: Heroenverehrung und Jesusglaube (M. Kahler); Jesu
Ekstase und die Verkündigung seiner Parusie (J. Kögel); die
GlaubAvürdigkeit der Patriarchengeschichte (H. Strack) ; Was
ist das Evangelium? (S.Jäger).

Dr. T. MarianoAvitsch : Utilitarismus und Christentum;
Inaugural-Dissertation zur Erlangung der Doktorwürde bei der
katholisch-theologischen Fakultät der Universität Bern. Bern,
Grünau, in-8°, 1905.

Nta 2wh>: Numéro de mai-juin 1905; articles nombreux et
variés. Jérusalem, couvent grec du St-Sépulcre.

J. Riatère : Le dogme de la rédemption, essai d'étude
historique. Paris, Lecoffre, in-8°, 519 p., 1905. (Sera étudié
dans la prochaine livraison.)

Theologischer Jahresbericht (Krüger und Köhler; : XXIV.
Band, 1904: I. Abteilung. Vorderasiatische Literatur und ausser-
biblische Religionsgeschichte, von Beer und Lehmann. Berlin,
SchAvetschke, Mk. 4. 50. IL Abteilung. Das neue Testament,
bearbeitet von Holtzmann, Knopf, Weiss. III. Abteilung. Das
alte Testament, bearbeitet von Voltz.


	Bibliographie théologique

