Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)
Heft: 52

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 787 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

Dr Hans BarLmer: Die Romfahrt des Apostels Paulus und
die Seefahrtskunde im romischen Kaiserzeitalter;Bern,
E. Sutermeister, in-8°, 520 S., 1905.

Ce magnifique volume n’'est pas seulement imprimé avec
un soin parfait, et enrichi de nombreuses illustrations et cartes
qui en facilitent la lecture, il est encore composé trés cons-
ciencieusement d'aprés toutes les sources scientifiques, et il
s'impose a quiconque se préoccupe de la vie et des travaux
du grand Apodtre. C'est un ouvrage qu'il est impossible d’ana-
lyser dans une Revue. On ne peut que le recommander vive-
ment & tous les lecteurs sérieux; ils 'étudieront avec profit.

L'’auteur explique ainsi sa pensée: «Der Seereise selbst
ist der Hauptteil dieses Buches eingeriumt. Wie sein Titel
andeutet und in der Einleitung ausfiihrlicher begriindet wird,
kann es sich nicht nur um eine ins Detail gehende Darlegung
dessen handeln, was die unschitzbare Lukasschrift in der knap-
pen Form des Reiseberichts erzdhlt. Vielmehr soll derselbe
nach Massgabe der heutigen Kenntnisse iiber die betreffenden
Meeresteile, Kiisten und Orte gepriift und soweit moglich aus
andern zuverldssigen Quellen ergidnzt und erhértet werden.
Wichtig und geradezu entscheidend in einzelnen nicht un-
wesentlichen Nebenfragen ist hierbei das vorziigliche Seekar-
tenmaterial mit den in Segelhandbiichern zusammengestellten
praktischen Erfahrungen und Forschungsergebnissen, insbeson-
dere der Marinedmter. Auf dieser Grundlage ist ein Herum-
tasten an den Kiisten ausgeschlossen und kann der Beweis
fiir unser Malta als das Melita des Lukas in aller Schérfe, fiir
den Strandungspunkt mit grosster Wahrscheinlichkeit geleistet
werden. Um die jeweiligen Anordnungen des Schiffiihrers auf
ihre Richtigkeit priifen zu kénnen, ist das nautische Wissen
jener Zeit oder die Schiffahrtskunde der alten und ihre Hiilfs-
mittel nebst der Kenntnis des innern Meeres in eigenen



— 788 —

Abhandlungen im Umriss zusammengestellt. — Leitend beim
Entwurf und wihrend der Abfassung dieses Werkes blieb der
Vorsatz, iiberall nach bestem Wissen den Grund zu priifen,
darauf gebaut werden sollte, die Ergebnisse der wissenschaft-
lichen Forschung zu verwerten, ohne die Lesbarkeit desselben
zu beeintrdchtigen, und, bei unverhiillter Darlegung der person-
lichen Uberzeugung, gegenteilige Meinungen rein sachlich zu
behandeln und nur begriindet zuriickzuweisen. »

A. BaupriLLART : Quatre cents ans de concordat. Paris,
Poussielgue. Lille, René Giard, 1905, 386 p. in-8°.

Ce livre est un recueil de sept conférences que 'auteur a
données T'hiver dernier a 1'Université catholique de Lille. La
thése qui y est soutenue est favorable aux concordats: elle
tend a4 prouver que le régime concordataire est excellent pour
I'Etat et excellent pour I'Eglise. En France, ce régime compte
quatre siécles d’existence: car ce serait une erreur de penser
que la Pragmatique-Sanction de Saint Louis, aussi bien que
celle de Charles VII, fussent des concordats. Ces actes étaient
de simples édits royaux, réglant d'autorité des matiéres reli-
gieuses, tandis que les concordats sont des traités synallag-
matiques conclus entre un souverain temporel et le pape. Le
premier concordat francais intervint réellement entre Léon X
et Francois I°f, en 1516. Ce concordat fut aboli par les dé-
crets de I'Assemblée constituante, qui ¢tablirent la Constitution
civile du clergé. Jules Simon a dit que les concordats naqui-
rent du besoin qu'eurent les gouvernements de secouer la
domination temporelle des papes tout en reconnaissant leur
autorité spirituelle. Cette remarque ne s’applique guére au
concordat de 1801, ot Bonaparte livra a faux poids la France
a 1'Eglise; il voulait devenir le maitre de la premiere et pour
cela il eut besoin de la complicité du pape. Quand donc
M. Baudrillart conclut qu'il faut conserver ces concordats,
nous ne pouvons nous associer a sa conclusion. L’auteur pose
en principe que la fin de I’Etat est subordonnée a la fin de
I'Eglise, et il entend par 1a la fin de I'Eglise romaine: tous
sont loin de laisser passer cette majeure sans distinction,
salva reverentia. Nous n’avons du reste qu'a constater dans



— 789 —

I’histoire le parti qu'ont tiré des concordats les divers gou-
vernements et les divers papes. Le bilan n’est pas toujours.
en faveur des premiers. En France, nous ne pouvons guere
établir ce qui serait arrivé si ce pays avait vécu en régime
de séparation, puisque ce systéme n'y a jamais fonctionné,
méme pendant la période du Directoire, qui a eu plus ou
moins son Eglise officielle avec I'Eglise des Théophilanthropes.
L’auteur dit dans son livre que 1'Eglise de l'ancien régime
n'a été ni aussi servile ni aussi dissolue qu’on l'a dit. Nous
ne releéverons pas cette assertion toute gratuite; il est bien
délicat et surtout bien difficile de dresser en deux lignes le
compte des vertus et des vices d'un homme, a plus forte rai-
son d'une institution pendant toute une époque. Nous répon-
drons a M. Baudrillart d'une fagon aussi gratuite, mais non
meins convaincue, que la constitution de I'Eglise de France
en Eglise nationale séparée de Rome efit rendu cette Eglise
plus forte et encore plus vertuense que celle de 'ancien ré-
gime concordataire. Quant & savoir si 'ancienne monarchie
en efit retiré un surcroit de force, ou en et subi un amoin-
drissement, la question n'a plus pour nous qu'un rétrospectit
et trés modique intérét: l'important est que la France elle-
méme, nous voulons dire le peuple de France, y efit trouvé
son avantage religieux et moral, peut-étre aussi matériel, et
c’est notre conviction absolue.

I1 reste que M. Baudrillart nous a donné dans son livre
une histoire compléte, quoique succincte, des rapports de
I'Eglise et de I'Etat depuis la Pragmatique-Sanction de Bourges
jusqu’a nos jours. Souvent de parti pris, il est en général
bien informé, et il ne sera plus permis désormais d'étudier la
question des rapports entre Eglises et Etats sans consulter
son étude. -D" A. CHRETIEN.

[. v. DELLINGER: Les origines de la papauté; abrégé du
grand ouvrage «Le pape et le concile», par M. Giraud-
Teulon. Paris, Alcan, in-18, 2 fr., 1905.

C'est une excellente pensée d'avoir abrégé et résumé le-
grand et célebre ouvrage de Dcellinger sur La Papauié. Les
gros volumes ne sont plus guére lus que par les savants et
les spécialistes. Le public n'a d’yeux que pour les petits vo-



— 790 —

lumes qu'on peut lire rapidement. Celui-ci est 4 la portée de
tous et de toutes les bourses. Les lecteurs qui voudront le
compléter pourront toujours recourir aux documents de 1'édi-
tion principale. Nous espérons que nos amis répandront le
plus possible ce résumé dans les masses. Il ne pourra man-
quer d’ouvrir bien des yeux et de rendre courage a plus d’'une
conscience angoissée. Quiconque a des doutes sur les préten-
tions de la papauté, trouvera ici la lumiére authentique et
vraie. Ce livre, en effet, retrace, d’aprés les sources canoni-
ques, I'histoire de la papauté et s'attache & montrer que l'ori-
gine tardive et artificielle de cette institution ne légitime
pas l'abdication de l'indépendance des catholiques entre les
mains d'un monarque spirituel absolu. La transformation de
la primauté de 1'évéque de Rome en papauté au moyen Aage,
les procédés employés pour atteindre ce but, constituent des
phénomeénes politiques et religieux du plus haut intérét pour
les lecteurs francais, a l'heure ol le pape prétend incarner
en lui 'Eglise et défendre les droits de celle-ci contre 1'Etat
laique. Pour beaucoup, les révélations historiques de Decellin-
ger seront matiére a graves réflexions et ouvriront un champ
nouveau a la pensée religieuse.

Prof. Dr. Ed. Konig: Der Geschichtsguellenwert des Alten
Testaments. Langensalza, H. Beyer & Sohne, 1905.

Neuere theologische Kritiker iberhaupt und Winckler,
Weber und Jeremias insbesondere haben die Theorie aufge-
stellt, dass es eine altorientalische Weltanschauung gebe, von
der auch die Geschichtsauffassung der alten Volker Vorder-
asiens in grundlegender Weise beeinflusst worden sei. Ihnen
tritt Konig in der vorliegenden Schrift entgegen und sucht zu
zeigen, dass diese Theorie nur bei einer Vergewaltigung der
Geschichtsquellen haltbar ist. Denn wenn man schon, wie z. B.
Winckler, mit der Erzédhlung Herodots tiber den Tod des Cy-
rus willkiirlich umspringe, so lasse zum allermindesten die
genannte Theorie sich nicht auch auf die Literatur des Volkes
Israel also anwenden, speziell nicht auf das Alte Testament;
und zwar kann dieses seiner Autoritit als einer Geschichis-
quelle deshalb nicht verlustig gehen, weil es schon ausserhalb
seiner eigentlichen Geschichtspartien echteste Elemente histo-



— 791 —

rischer Kunde enthiilt, weil seine Geschichtsbiicher auf zu tiefen
Grundlagen beruhen, zuviel interne Anzeichen ihrer Vertrauens-
wiirdigkeit besitzen und zuviel bestitigende Momente in andern
alten Literaturen vorhanden sind (Seite 8).

Gerade weil sich hier gelegentliche Aussagen finden, die
sozusagen ganz im Vorbeigehen gemacht werden, erscheinen
— nach Konig — diese Biicher als Geschichtsmaterialien ersten
Ranges. Solche gelegentliche geschichtliche Zeugnisse ndmlich
seien vor allem auch in den poetischen Partien des Alten
Testaments enthalten. Dieser Nachweis wird erbracht aus
Amos, Jesaia, Hosea, aus der Geschichte Davids und dessen
Liedern (Psalmen), ein Nachweis, den selbst angesehene neuere
Kritiker nicht ablehnen (z. B. Schultz); das Gleiche gilt von
dem bekannten Deboralied im Buche der Richter (Marquart,
Budde, Piepenbring). Vor allem ist dabei besonders die z. B.
von E. Norden klargelegte Tatsache beachtenswert, dass die
frihesten Denkmiler der Nationalliteratur poetischen Cha-
rakter zu tragen pflegen (indische, griechische, deutsche, ara-
bische Literatur). Das ist fiir die Schitzung der althebriischen
Geschichtsquellen von hohem Wert; denn es ist begreiflich,
dass Dichtungen mit ihrem dem Gehorsinn sich einschmeicheln-
den Rhythmus von alten Zeiten her dem Gedéachtnis sich leichter
einprigten, als Prosastiicke (Seite 15). Ist indessen die Glaub-
wiirdigkeit der geschichtlichen Teile des Alten Testaments darum
weniger gross? Diese Frage wird von Konig durchaus ver-
neint! Denn schon das Fundament, auf dem sie fussen, ist, wie
die Literaturgeschichte aller Voélker zeigt, meist das zuver-
lassigste: das Geddchinis und die miindliche Tradition (Ceesar,
de bello Gallico VI, 14, 4; Flockner, F. Max Miiller, Grote,
Driver, Joh. Scherr, Davidson weisen das an den verschieden-
sten Volksstimmen nach). Beim Volke Israel kam noch hinzu,
dass schon zur Zeit Abrahams der Schriftgebrauch bekannt
war; namentlich haben neuere Funde — 1902 bei Susa, bel
Luxor nnd bei Lachis, ferner von Sellin in der Ebene Jezreel —
dargetan, dass das Schreiben bei den Pharaonen und ebenso
in der Nahe von Kanaan in ]jbu!lg war; solche Angaben wer-
den in 2, Mos. 17, 14: 24, 4; 34, 28; 4. Mos. 33, 2 und
5. Mos. 31, 19 gelesen.

Nicht iibersehen werden darf, dass eine Reihe von An-
zeichen auch einen lebendigen Sinn des Volkes Israel fiir die



— 792 —

Erhaltung seiner Erinnerungen offenbart, so z. B. der Hinweis
(4. Mos. 21, 14) auf das dem Alten Testament vorausgegangene
,Buch von den Streiten des Herrn“ und (Jos. 10, 13) auf das
,Buch des Redlichen“; namentlich letzteres, eine poetische An-
thologie, mag sehr leicht auch poetisch geformte Erinnerungen
Israels iiber die é#lteste Zeit enthalten haben, so beispielsweise
das Schwertlied Lamechs (1. Mos. 4, 23 f.), die Fluch- und
Segensspriiche Noahs (1. Mos. 9, 25 ff.)) u. s. w.

Sozusagen negativ wirken zu gunsten der Sicherheit der
hebriischen Uberlieferung jene Angaben, die ausdriicklich als
auf nichtisraelitischem Ausgangspunkt beruhend erwihnt werden.
Gerade diese konnten davor bewahren, dass man mehr und
andere ausliindische Elemente der israelitischen Kultur voraus-
setzt, als eben als solche selbst bemerkt sind. Dabei ist die
Tatsache, dass in spiteren Chronikbiichern manches Anstossige
aus der Urschrift — z. B. Davids Ehebruch — tiibergangen
ist, daraus wohl verstindlich, dass man eben Abschnitte iiber
sittlich verwerfliche Taten im Gemeindegottesdienste {iiber-
schlagen wollte. (Talmudischer Traktat Sopherim 9, 9—11.)
Es mag sich also hiermit &hnlich verhalten, wie nach Augu-
stinus (De coniug. adult. II, 7) und Ambrosius (Apol. David 11, 1)
mit der Erzdhlung iber die Ehebrecherin im Johannes-Evan-
gelium.

Ferner stellt — nach Konig — die althebriische Geschicht-
schreibung ihrer Genauigkeit auch dadurch ein gutes Zeugnis
aus, dass sie viele Stufen und Richtungen der menschlichen
und speziell israelitischen Entwicklung erwidhnt, so auf dem
Gebiete der Agrikultur, der musikalischen Produktion und der
Metallbearbeitung u. s. w., desgleichen nicht weniger auf dem
Gebiete der Religion, wie der Wechsel der Gottesnamen von
den é#ltesten Biichern bis weit spiterhin — gleichsam eine
fortschreitende Gottesenthiillung — zeigt. Ebenso hat das
hebréische Volk in seiner Erinnerung die Grade unterschieden,
in denen die einzelnen Personen von der legitimen Religion
Israels abgewichen sind: Hohendienst — Bilderdienst — Poly-
theismus u. s. w. Viel zu wenig aber wird bis heute bei der
Taxierung des alten Testaments die Tatsache gewiirdigt, dass
eine wormosaische Periode, die Gestalten eines Abraham,
Jakob etc. etc. — gleichsam die Morgenrdéte vor der Sonnen-
gestalt des Moses — durchaus nicht vergessen oder verdeckt



— 793 —

wurden. Bestéitigt werden gerade in dieser Hinsicht die hebrai-
schen Geschichtsbiicher wesentlich durch ihre ,kritische Zu-
sammenschau“ mit andern Literaturdenkmilern des Altertums;
man denke nur an den 1868 aufgefundenen Mesastein!

Konig schliesst den ersten Teil seiner Abhandlung mit der
Widerlegung des Pariser Gelehrten Maurice Vernes, nach dessen
Behauptung alle Schriften des Alten Testaments erst zwischen
400 und 200 v. Chr. geschrieben seien, durch den Hinweis auf
die nur langsam vorschreitende Sprachgeschichte, indem die
Etymologie der hebraischen Wortformen sich im Alten Testa-
ment ziemlich scharf verfolgen lasse.

Im zweiten Teile legt Konig dar, dass der Wert des Alten
Testaments als einer Geschichtsquelle nicht durch die paral-
lelen Stréomungen beeintriachtigt wird, die sich in den ver-
schiedenen alttestamentlichen Geschichtsbiichern iiber ein und
dasselbe Objekt beobachten lassen. Das wird insbesondere ein-
gehend nachgewiesen an der Geschichte Sauls (1. Sam. 9—31,
verglichen mit 1. Chron. 11), desgleichen an Episoden aus der
Patriarchengeschichte. Wenn nun auch die altern Geschichts-
quellen im allgemeinen den jlingern vorzuziehen sind, so ist
doch zuzugestehen, dass eine spitere Geschichtsdarstellung
immerhin die Moglichkeit bietet, den Geschichtsverlauf unter
mehr als einem Gesichtspunkt zu betrachten. In erster Linie
freilich kommt es dabei auf das Ubereinstimmende in diesen
Darstellungen an, und die ihnen gemeinsamen Grundziige bilden
die Hauptsache. Das gilt z. B. auch vom ,Durchzug durch das
Rote Meer“. Der ganze Pentateuch ist nicht aus dem Denken
eines einzigen Kopfes oder wenigstens aus einem System ent-
sprungen, sondern er ist gewachsen als ein ,im Medium der
fortschreitenden Gottesreichsgeschichte strahlender Reflex ge-
schichtlicher Tatsachen.

Im weitern Verlauf der Untersuchungen zeigt Konig —
entgegen andern Theologen — dass auch durch die Ver-
gleichung der althebriaischen Geschichtsbiicher mit andern ge-
schichtlichen Nachrichten des Altertums der Geschichtsquellen-
wert des Alten Testaments nicht zerstdrt wird. So hatte man
z. B. behauptet: Lykurgs zwei ,Sohne“ seien nur zwei ihn
besonders auszeichnende und darum personifiziert gedachte
Hauptverdienste (Fuonomos — (Gesetz, und Eukosmos —
Wohlgeordnetheit). Und nun schloss man: Auch Isaak und



N 1. ¥ -

Ismael, als ,Sohne“ Abrahams, sind ebenso aufzufassen (Cornill,
Gteschichte des Volkes Israel, Seite 32). Wer beweist das?! —
Ebenso unbegriindet erscheint die andere generelle Behauptung
Cornills: ,Niemals nennen sich Vélker nach Einzelpersonen,
sondern der Name des Stammvaters ist iiberall erst eine Zu-
sammenfassung, eine Personifikation des Volkes.®* Noch frap-
panter sind die Schwierigkeiten, in welche diese neue soge-
nannte ,Stammvatertheorie“ uns in ihrer Anwendung auf das
Zwolf-Stammegebiet und besonders auf Joseph wversetzt. Mit
bekannter Sicherheit trat nun allerneuestens noch die Sentenz
auf, dass eine sogenannte ,altorientalische Weltanschauung¥,
im wesentlichen eine babylonische Theorie (siehe oben), die
Darstellung der hebriischen Geschichtsschreiber nachhaltig
beeinflusst habe. Unter anderm hatte Jeremias in seinem Buche
sDas Alte Testament im Lichte des alten Orients® ,Mond-
Motive“, ,Astarte-Motive® im hebriischen Kultus nachzuweisen
versucht, dhnliches Winckler in seinen ,Keilinschriften und
das Alte Testament®, Dan. Vélter in seinem Werke ,Agypten
und die Bibel, die Urgeschichte Israels im Lichte der &agyp-
tischen Mythologie“. Bei der Widerlegung dieser ,astralmytho-
logischen“ Tendenzen hat Konig manche Autorititen auf seiner
Seite: Budde, Guthe, Bezold, von Orelli, Strack, Zockler, Oettli,
van der Flier.

‘ Uberraschend ist allerdings cinc Reihe inhaltlicher Paral-
lelen, die in der seit 1889 entdeckten ,Keilschriftlichen Biblio-
thek“, namentlich tber die gemeinsamen Schicksale der Ur-
menschheit (1. Mos. 1—11), sich aufgetan haben; speziell die
Geschichte von der Sintflut und Noahs Rettung gibt Konig in
ausfiihrlicher Gegentiberstellung. Da wirft sich denn natur-
geméss von selbst die Frage auf: Welcher Bericht ist der
dltere? Und wenn der keilschriftlich-babylonische es ist, muss
dann unbedingt der hebriische aus dem babylonischen erst
entlehnt und abgeleitet sein, wie z. B. F. Delitzsch (Babel und
Bibel, 1902, Seite 29) dies behauptet? Durchaus nicht! Denn
eine solche Tradition findet sich bei allen V6lkern ohne Aus-
nahme als Ureigentum, als altes Erbgut, also doch wohl auch
bei den Hebrdern, die nicht gerade den stumpfsten Sinn fur
die Pflege alter Erinnerungen besassen. Und selbst dann, wenn
die Keilschriften aus der Zeit vor 2000 v. Chr., also dlter als
die Quellen des biblischen Berichtes sind, so zeigen doch die



— 795 —

neueren Forschungen iiber Textquellen, dass Abschriften eines
Textes, die erst spater entstanden sind, trotzdem oftmals ur-
spriinglichere Lesarten aufweisen als die Altern Handschriften,
und einen treueren Reflex jenes ausserordentlichen Ereignisses
der Sintflut geben, als z. B, die in der babylonisch-assyrischen
Literatur vorliegende Erzéhlung.

Konig schliesst seine gediegenen und interessanten Dar-
legungen, die allerdings wohl nicht unwidersprochen bleiben
werden, mit dem Hinweis darauf, dass das Alte Testament
seinen geschichtlichen Charakter auch deshalb behaupten kénne,
weil es ein Reflex einer religiosen Erleuchtung sei, die auch
dem Lichte der neuesten vergleichenden Religionswissenschaft
gegeniiber ihre eigenartige Reinheit und Stdrke behaupte. ,,Das
Alte Testament hat sich als ein Fels bewihrt, der, so wenig
er auch einem Kristall gleicht, sondern manche Risse und viel-
faches Gedder aufweist, doch Ahnlichkeit mit einem solchen
Block besitzt, wie er uns hie und da auch bei unsern Wan-
derungen im deutschen Vaterlande begegnet, durch seine Hohe
das flache Tiefland méchtig {iberragend und innerlich seinem
Fundort nicht angehorig, sondern seinem Ursprung nach auf
geheimnisvolle Regionen hindeutend.“

Bonn. “ F. M.

A. Lucnaire: Innocent III, Rome et I'Italie ; Paris, Hachette,
1904, in-16, 262 p., fr. 3. 50.

Fils de comtes ambitieux et impérieux, Innnocent III fut,
lui aussi, impérieux et ambitieux. Pape a trente-sept ans, flatté
dans sa vanité par cette élection, il devint plus orgueilleux
encore. Se plaisant par caractére aux divertissements guer-
riers, il passa son pontificat a guerroyer contre la commune
de Rome qui lui résistait, et contre les villes italiennes qui
refusaient de reconnaitre sa suprématie. Le récit de ces luttes
perpétuelles remplit ce volume et devient fastidieux. La ou
l'on voudrait trouver un homme de Dieu et un apétre vrai-
ment religieux, ne découvrir qu'un dominateur qui n'a d’autre
idéal que le triomphe de son moi et 'extension de son pou-
voir, est un spectacle scandaleux et pénible.

A ce point de vue, ce volume est fatigant, Mais, d’autre
part, on y trouve quantité de faits instructifs sur la cupidité



— 796 —

de la curie romaine a cette €poque, sur la cupidité d’Innocent
III luiméme, qui cependant était trés prodigue d’aumones lors-
qu’il s'agissait de gagner a sa domination les suffrages du
peuple. En 1215, I'abbé de St. Albans prenant congé de lui
-sans rien lui offrir, il lui demanda si un abbé de St.Albans
pouvait se retirer ainsi et se présenter a lui les mains vides,
L'abbé offrit cinquante marcs. C'était trop peu. Il ne put sortir
de la chambre du pape qu’en offrant cent marcs, qu’il dut
emprunter aux «usuriers de la curie». Et le chroniqueur
ajoute que le pape «joua le méme tour a tous les prélats»
{p. 210).

L’auteur cite de nombreux faits qui montrent combien
étaient ignorants et puérils les prélats et les théologiens qui
le consultaient comme «l'oracle» de I'Eglise, sur des points de
théologie ou de casuistique (p.236-245). C'est par de telles
consultations que I'évéque de Rome s’est peu & peu transformé
en juge universel et en docteur infaillible! Innocent III avait ap-
pris quelque peu de théologie a I'université de Paris, sous Pierre
de Corbeil, et quelque peu de droit canon 2a celle de Bologne;
et il ne lui était pas difficile d’éblouir ses questionneurs, si
tant est qu'il les ait éblouis. M. Luchaire, qui certes ne lui
est pas hostile, est obligé de convenir que sa théologie laissait
fort & désirer. Ce point est d’autant plus piquant 2 relever
que ce pape passe pour une aes pius grandes lumigres du
saint-siege !

-

Déja avant son avénement'a la papauté, il composa ses
trois traités les plus importants. Or, dit M. Luchaire, «il faut
du courage pour les lire en entier, et la déception est forte.
Le procédé ordinaire de la scolastique, 'accumulation des
textes de I'Ecriture sainte ou des Peéres, dépasse ici toute
limite: un océan de citations, olt surnagent de loin en loin
quelques phrases qui expriment la pensée ou le jugement per-
sonnel de l'auteur. Dans les compilations d'Innocent III?),
traités ou sermons, on ne trouve & peu prés rien d'Innocent
II» (p. 8). — «Dans un livre trés court, d'une théologie étroite
et peu originale, il démontre !'éternité des peines de l'enfer
et lirrévocable condamnation des réprouvés. Exercice d'éco-

Y De contemptu mundi sive de miseria conditionis humane ; et aussi Le mystére
sacré de Pautel, Les quatre espices de mariage.



— 797 —

lier, thése de théoricien frais émoulu de la scolastique! Ce
n’est pas 12 I'ceuvre d'un homme qui connaitrait, par expé-
rience, les réalités de la vie. Et les historiens qui l'ont vantée
comme le dernier mot de l'ascétisme du moyen age ont é&té
dupes d'une illusion. Dans sa préface, il se déclare prét, si
on le lui demande, a développer la thése contraire» (p. 11).
«Ses contemporains se plaisaient A cette rhétorique et s’exta-
siaient devant ces puérilités subtiles » (p. 12).

Une fois pape, cet apostolicum oraculum (c’est ainsi qu'ln-
nocent III aimait & se désigner, p. 234), n’eut plus qu'une idée
et qu'une theése, 4 savoir: qu'en toutes les questions le dernier
mot appartient au pape, et que c’est Rome qui est la source
unique de la lumiere et du droit (p. 235). Ce n’était pas trés
difficile & répéter. «Les opinions que tu as soutenues autrefois
quand tu enseignais la science juridique, écrit-il a Uguccio
(fameux docteur de Bologne, devenu évéque de Ferrare), c'est
le saint-siege qui leur donne leur valeur ou les infirme. Tu
auras beau citer des autorités imposantes, du moment que
notre doctrine est contraire a celle que tu as professée jus-
qu'a présent, tu es tenu de te ranger & notre avis» (p. 235).

Et si on lui résistait, il répondait par des injures et des
anathémes. En 1205, il traita ainsi les fideles de Viterbe, qui
avaient élu pour consuls des cathares: «Si la terre se levait
contre vous, si les astres du ciel révélaient vos iniquités a tout
l'univers.., si vous deveniez pour toutes les nations un sujet
d’opprobre, ce serait encore pour vous un chatiment insuffi-
sant. Vous ne craignez ni Dieu ni les hommes. ..; vautrés dans
votre péché comme la béte de somme dans son fumier, 'odeur
de votre putréfaction a infecté déja toutes les régions avoisi-
nantes; Dieu lui-méme en a wmal au ceur. Vous étes plus
perfides que les Juifs et plus cruels que les payens...» Etc.
(p. 93-94).

Voici quelques-unes de ses réponses aux questions théo-
logiques qui lui furent posées. En Norvege, lorsqu'on n’avait
ni eau ni prétre a sa portée pour baptiser les nouveaux-nés,
on leur frottait avec de la salive la téte, la poitrine et l'inter-
valle des épaules. Ce genre de baptéme est-il valable? demande
un archevéque norvégien. Non, répond Innocent, parce que
«deux choses sont nécessaires pour baptiser, I'eau ef la parole
du prétre» (p. 241).

Revue intern. de Théologie. Heft 52, 1905, 51



— 798 —

«Innocent 1II, dit encore M. Luchaire, donne libre carriére
a sa virtuosité de casuiste et de dialecticien rompu a tous les
exercices de 1'école. L'archevéque de Compostelle voudrait sa-
voir si les personnes de la Trinité peuvent étre désignées par
un nom propre. Innocent lui envoie une théorie argumentée
avec un tel luxe de distinctions subtiles qu'elle en est abso-
lument obscure et & peu prés intraduisible. Finalement il dit
a son correspondant: «Voild ce que nous pouvons répondre
au point de vue scolastique; mais s'#l faut vésoudrve la ques-
tion, comme pape, au point de vue apostoliqgue, nous procéde-
rons plus simplement et avec plus de réserve.» Et il com-
mence une seconde démonstration, beaucoup plus courte, pour
prouver que les étres finis seuls peuvent étre déterminés par
un nom propre. Mais I'Etre divin étant incompréhensible et
sans limites, comment trouver un mot qui le définisse et un
nom qui lui soit approprié?» (p. 242). Conclusion: aucune per-
sonne de la Trinité ne saurait étre désignée par un nom
propre.

Le grand Uguccio de Ferrare lui ayant demandé si l'eau
qui est sortie du flanc du Crucifié était de 'eau véritable ou
du flegma, Innocent décida que c’était de l'eau, et il le prouva
ainsi: «Quand Moise a frappé le rocher de sa baguette, ce
n'est pas du flegma qui en est sorti, mais de l'eau. Cet inci-
dent de 'A. T. n’était qu'une figure de ce qui devait se pas-
ser dans le N. T. Toutefois, il est possible que l'eau sortie du
flanc du Christ ait été, non pas une eau véritable, mais une
eau muraculense, créée immediatement par un acte de la vo-
lonté divine » (p. 242).

Et encore, pour expliquer la Trinité & un archevéque de
Lyon, Innocent recourut au nom hébreu de Dieu, composé de
quatre lettres: IEVE. Et voila comment 'unité se concilie avec
la Trinité! (p. 243). Et voila comment la scolastique, si recom-
mandée par le grand pape Léon XIII, a été un flambeau pour
I'Eglise et doit encore en é&tre un pour le XX° siecle! Et voila
comment Innocent III fut un «oracle» infaillible de I'Eglise!
Et voila comment on est hérétique 7pso facto, sil'on se refuse
a admettre ces «puérilités « comme des doctrines divines!

E. MicHAUD.



— 799 —

A. LucnHaire: Innocent III et la Croisade des Albigeois.
Paris, Hachette, in-16, 1905, fr. 3.50.

Ce second volume complete le précédent: Innocent 117,
Rome et I'Italie. Outre qu'il achéve le portrait du pape, il
fournit des documents pour une sage appréciation, soit des
Albigeois, soit de la croisade dirigée contre eux.

Innocent apparait dans cette croisade comme un diplo-
mate et un politicien, qui, au début, avait sans doute l'inten-
tion de réformer les meeurs du clergé, de faire refleurir la
religion et de ramener religieusement dans I'’Eglise romaine
ceux qui, par religion, s’en étaient détachés, et que le clergé
traitait d’hérétiques pour cette raison. Mais cette bonne inten-
tion du début ne parait pas avoir persévéré. De fait, Inno-
cent III poursuivit bientot un but politique de domination et
d'exploitation: pendant dix ans, de 1198 a 1208, il y mit de
la modération; il aurait méme voulu, semble-t-il, une réforme
pacifique par la discussion; mais, de 1208 a 1212, il laissa
voir une grande Apreté dans ses revendications et ses ambi-
tions. Ses revirements de conduite envers Pierre d'Aragon,
envers Raimon VI, comte de Toulouse, envers Simon de
Montfort, méme envers ses propres légats, montrent combien
ses prétendus principes étaient subordonnés a ses intéréts. Sa
facon d’argumenter, en mélant la religion et la politique, ac-
cuse une mentalité encore trés inférieure, ou la ruse 'emporte
de beaucoup sur la raison.

Son défaut de logique est évident, lorsque, voyant que
son clergé ne se réforme pas, il frappe d’autant plus fort sur
les hérétiques, comme si ceux-ci, scandalisés par le clergé,
étaient les vrais coupables! Les vrais coupables étaient les
évéques, les archevéques, les abbés, que les fideles repous-
salent par respect pour la religion. La justice aurait donc
exigé du pape qu'il frappat le clergé. Mais loin de 13, il in-
voqua contre les prétendus hérétiques le bras séculier; et
comme les évéques ne sévissaient pas assez violemment contre
eux, il passa la main a des légats plus terribles. «Innocent III
estime que ses agents ne sont pas suffisamment armés. En
1204, il enleve aux évéques, pour la donner aux légats, la
juridiction ordinaire en matiére d’hérésie, premilre esquisse
du procédé d’ou sortira l'Inquisition. Il confere méme a ses



— 800 —.

mandataires le droit de dépouiller des bénéfices d'Eglise ceux
qui leur paraitraient indignes et de leur substituer des rem-
placants sans délai ni appel. C'était décréter l'autocratie des
légats romains. Ils pouvaient & leur gré changer le personnel
religieux, bouleverser les situations acquises et révolutionner
le pays» (p. 71).

Le défaut de logique du pape apparait encore dans ses
griefs contre Raimon de Toulouse et dans les arguments qu'il
fait valoir pour essayer de l'attacher a la papauté. « Le pape,
dit M. Luchaire, lui enlevera la terre qu'il tient directement
de I'Eglise romaine (le comté de Melgucil). Et si ce chatiment
ne suffit pas, il enjoindra a4 tous les princes du voisinage de
se lever contre lui, 'ennemi du Christ, le persécuteur du
clergé, et il donnera a chacun d'eux le droit de garder pour
lui ce qu'il aura pu prendre du comté de Toulouse » (p. 79).
C'est donc la réfutation de I'hérésie par la dévalisation de
I'hérétique! Clest le pape qui est le maitre des seigneuries et
dés comtés, et qui en dispose a son gré! En 1203, le légat
Pierre de Castelnau confirme, «<au nom du pape», les coutu-
mes et les privileges des Toulousains, et ceux qui refuseront
de préter serment au pape « seront passibles de 'anatheme »!
Ainsi, c’est le pape qui confirme les franchises municipales
(p. 83)! En 1204 et 1205, Innocent pressa Philippe-Auguste,
roi de France, d'user de son droit de suzerain, de saisir les
fiefs et les cités des seigneurs du Midi et d’en enrichir son
domaine : exécution judiciaire accomplie en commun par la
papauté et par la supréme autorité laique du pays (p. 116)!
Et pour rendre la tache plus attrayante, le pape garantit a
ceux qui prendront les armes contre les « sectaires» la méme
rémission des péchés dont bénéficient les combattants de la
Terre Sainte (p. 117). « Sans sortir de France, on gagnait la
méme somme d'indulgences qu’a faire l'effrayant voyage de
Jérusalem, d'ou1 tous les pelerins ne revenaient pas. Avec in-
finiment moins de risques et de frais, on pouvait jouir des
nombreux avantages attachés a l'état de croisé: personne in-
violable, biens protégés, suspension temporaire des créances.
Nobles et seigneurs d'Eglise, plus ou moins rongés de dettes,
profiterent & l'envi des décrets du pape qui défendaient aux
usuriers et aux juifs de poursuivre les soldats du Christ»
{(p. 130). C'est ainsi que Simon, seigneur de Montfort et



— 801 —

comte de Leicester, s’intitula, en 1209, « vicomte de Béziers
et de Carcassonne », le Seigneur ayant livré entre ses mains
les terres des hérétiques, peuple mécréant, par le ministére
des croisés, ses serviteurs (p. 143). Et Innocent IlI sanctionna
ces faits accomplis (p. 145)!

Le pape et ses disciples réfutaient aussi les hérétiques
par d'autres arguments. Par exemple, Dominique écrivait ses
doctrines, les cathares les leurs; les deux manuscrits €taient
jetés au feu; celui des cathares brflait, mais celui de Domi-
nique pas: donc celui de Dominique contenait la vérité
(p. 98)! Ce qui étonne, c'est qu'apres cela, Dominique ne fai-
sait que «quelques conversions isolées, surtout celles des en-
fants et des femmes» (p. 99). 11 y avait aussi des miracles en
faveur des croisés qui tuaient et pillaient (p. 183-184).

Autre argument : les massacres. « Les pelerins détruisaient
les arbres, les vignobles, les moissons de la banlieue, #assacratent
les hommes et les femmes qui travaillaient aux champs, pil-
laient et brflaient villes et fermes (1211)... Chaque pas en
avant de l'armée d'invasion est marqué par une boucherie.
Apres la prise de Lavaur, le seigneur Amalric de Montréal
et quatre-vingts chevaliers sont attachés au gibet: mais les
fourches patibulaires, mal plantées, se renversent. Simon,
pressé d’en finir, ordonne que ceux qui n'ont pu étre pendus
soient simplement égorgés. En un clin d'eeil, les pelerins
opérent le massacre. Giraude, dame de Lavaur, vieille femme
trés charitable, fut précipitée dans un puits que l'on combla »
(p. 182). La barbarie qui s'exerca dans cette « croisade » fut
horrible; et c’est au chant du Vew: Creator Spiritus qu'on
détruisait, bralait, saccageait (p. 183).

Jai dit qu’Innocent, lui aussi, fit de 'exploitation pour son
propre compte, non moins que Simon de Montfort. Voici les
propres paroles de son historien: «La cour de Rome com-
mence méme a s'occuper des avantages matériels que lui
rapportait la croisade. De décembre 1210 a septembre (212,
la correspondance du pape le montre organisant, au profit de
son trésor, l'exploitation fiscale des pays conquis» (p. 176).
Et M. Luchaire entre dans des détails péremptoires (p. 177-178).
Et la cupidité du «directeur supréme de lentreprise, l'abbé
de Citeaux, Arnaut-Amalric», fut aussi 4 la hauteur de celle
de son chef (p. 188); car il se saisit non seulement des do-



— 802 —

maines out habitaient les hérétiques, mais méme de ceux ou
I'hérésie n'existait pas (p. 205).

Bref, la croisade fut tout autre chose qu'une croisade, et
c’'est fausser l'histoire que d’'y voir un acte de religion et
d’Eglise. « Dans ces conditions, dit M. Luchaire, 'affaire des
Albigeois ne répondait plus aux intentions des promoteurs, Il
s'agissait maintenant d’autre chose que de prédication, de
conversion et de répression des hérétiq'ues! Le Languedoc
devenait le champ clos des appétits déchainés. On voulait y
implanter, avec la domination étrangére et une dynastie nou-
velle, le catholicisme intolérant et les moeurs des Frangais du
Nord. Etait-ce pour substituer Simon de Montfort & Raimon VI
qu'lnnocent III avait préché la guerre sainte, soulevé 'enthou-
siasme religieux et mis la chrétienté en branle? La croisade
avait mal tourné » (p. 191). E. M.

W. H. Meunier: Die Lehrmethode im Katechismusunterricht.
Fin Beitrag zur heutigen Bewegung auf dem Gebiete der
Katechetik. Ko6in 1905. 310 S. Mk. 5.

Das mit kirchlicher Druckerlaubnis erschienene Werk be-
schaftigt sich eingehend mit der Richtung des ,Miinchener
Katechetenvercins¥, der auch im rémisch-katholischen Kate-
chismusunterricht anstatt der bisher zumeist {iblichen ,analy-
tischen“ die ,synthetische® Methode Herbarts als allein auf
wissenschaftlich-psychologischen Grundsidtzen beruhend ein-
fiihren will, daher ihre Bezeichnung als ,psychologische
Methode“. Sie fordert fur die Katechese durchgingig die
folgende Gliederung: Zielangabe, Vorbereitung, Darbietung,
Erkliarung, Zusammenfassung, Anwendung. Das Wichtigste ist
die ,,Darbietung“, welche die Erzihlung auch fir die Katechese
als Prinzip der Einheit, als Ausgangspunkt fir die Entwicklung
der religiosen Wahrheiten und als Veranschaulichung derselben
in den Vordergrund stellt (S. 77 ff., S. 230 ff.). Der Verfasser
untersucht die alte und neue Methode und vergleicht sie mit-
einander, bietet auch verschiedene praktische Beispiele fiir die
eine und die andere (S. 61 ff. und 86 ff.), um zuletzt in dem
kritischen Teile seines Werkes zu dem Ergebnis zu kommen,
dass die ,psychologische Methode“ weder an sich noch ihre



— 803 —

Anwendung auf den Katechismusunterricht richtig ist. Mit
bezug auf die tibertriebene Anwendung der Erzihlung sagt er
(S. 302 f.) u. a.: ,Der Katechet handelt unklug und unpéda-
gogisch, wenn er die Achtung der Schiiler vor dem Katechis-
mus schéadigt®, da derselbe als ,ein vom kirchlichen Lehramte
festgestelltes und vorgeschriebenes Lehrbuch der katholischen
Religion“ in den Augen der Schiiler ein kirchliches Ansehen
geniessen muss. Denn durch den Anschluss der Katechese
an eine Erzahlung statt an den Katechismustext wird der
letztere in seiner Bedeutung herabgedriickt und gleichsam als
etwas Nebensichliches behandelt, eine FErscheinung, welche
geeignet ist, das Ansehen desselben in den Augen der Kinder
zu beeintrachtigen .. Ferner wird durch den uberméssigen
Gebrauch der Erzidhlung ,die geistige Naschhaftigkeit der
Kinder genidhrt und ihr Geschmack an den ernsten Wahr-
heiten und an den mit Mithe und Anstrengung verbundenen
Bestandteilen des Religionsunterrichtes verdorben . .“ Schliesslich
empfinden die Kinder an dem immer gebrauchten Beleuchtungs-
mittel der Erzahlung Uberdruss . . Mit Riicksicht auf die falschen
Voraussetzungen und Wirkungen der neuen Methode konnte
man dieselbe eher die ,unpsychologische“ nennen (S. 303).
Meunier meint allerdings, dass die aufgeworfenen Fragen und
ihre Behandlung, namentlich in dem Organ der neuen Rich-
tung, den ,Katechetischen Blédttern®, befruchtend und anregend
auf die Katechismusfrage wirken werde, und glaubt, dass ,auch
die kirchlichen Obern bei ihren Massregeln den Bedirfnissen der
Zeit Rechnung tragen und die Fortschritte der Wissenschalft,
d. h. die wissenschaftlich begriindeten Ansichten der Fach-
gelehrten, geblihrend berticksichtigen werden. Ja, es ist eine
volkstiimliche Erscheinung und ein demokratischer Zug der katho-
lischen Kirche, dass die Anregung zu Neuerungen und fort-
schrittlichen Verbesserungen in den seltensten Féllen von
oben herab, sondern zumeist von unten herauf, aus Privat-
kreisen erfolgte. So wird die heutige Bewegung auf dem
Gebiete der Katechetik nicht verfehlen, auch auf die Stellung-
nahme der kirchlichen Oberen zum Betriebe des katholischen
Unterrichts ihren Einfluss geltend zu machen.* Das Gestandnis
von dem ,demokratischen Zug der katholischen Kirche®, der
die Anregung zu Neuerungen meist von unten herauf kommen
lasst, ist wirklich naiv gegeniiber dem ,von oben herab“ herr-



— 804 —

schenden Absolutismus in dieser Kirche. Die im naiven
Glauben des Verfassers angerufenen ,kirchlichen Oberen®
werden denn auch den ,Reformern“ klar machen, dass es in
der romischen Kirche keinen Fortschritt gibt, sondern auch
im Katechismusunterricht alles beim alten zu bleiben hat.
G. M.

Jon MicHALCESCU: Die Bekenntnisse und die wichtigsten
Glaubenszeugnisse der griechisch-orientalischen Kir-
che. Leipzig, Hinrich, in-8°, 315 S., M. 5.

Ce volume contient des documents de valeur trés diverse;
et peut-étre efit-il été mieux de ne pas les mettre tous sur le
méme rang et sous le méme titre. Il s'ouvre par les définitions
doctrinales (Lehrbeschliisse) des sept conciles cecuméniques., Ces
définitions se réduisent au symbole cecuménique de Nicée-
Constantinople, qui a ¢été de nouveau récité et sanctionné par
les conciles suivants. L'auteur cite I'explication donnée a la
cinquie¢me session du concile de Chalcédoine (451), ainsi qu'un
fragment de I'édit de 'empereur Justinien (553), un fragment
de la 18° session du concile de 681 et un autre de la 7° ses-
sion du 7° et dernier concile cecuménique (787). En comparant
ces textes avec ceux que Denzinger a insérés dans son ZAw-
crividion Symbolorum el Definilionum, on verra la différence
d’esprit qui existe entre I’Eglise orientale et I'Eglise romaine.
Denzinger, par exemple, cite les 12 anathématismes de Cyrille
d’Alexandrie, dont M. Michalcescu ne dit mot. — M. Michal-
cescu s'est borné, dans tout le cours de son volume, au texte
grec; je regrette que le texte latin fasse défaut, ce texte ayant
eu aussi son importance, méme en Orient. ‘

Suivent: 1° la confession de Gennade II, patriarche de
Constantinople (1453-1459); 2° celle de Pierre Mogilas; 3° celle
de Dosithée; 4° celle de Métrophanes Kritopulos. Il est mani-
feste que ces documents individuels sont d'un autre ordre et
d'une autre valeur que le symbole des conciles cecuméniques;
car les synodes qui les ont sanctionnés n’ont aucune autorité
cecuménique. L'auteur les a tous fait précéder d’'une introduc-
tion en allemand, ou il rappelle la vie des auteurs de ces do-
cuments, les circonstances qui en ont provoqué la rédaction
et la valeur qui leur a été attribuée.



— 8056 —

Citons quelques passages:

De 1" Og%ddoEos opnoloyie de Pierre Mogilas, il dit (p. 25):
« Die Schrift war sowohl gegen den Protestantismus als auch
gegen den Romisch-Katholizismus, ja wir kénnten sagen : sogar
mehr gegen den Romisch-Katholizismus, welcher in Lithauen
viele Orthodoxen zur Union verlockt hatte und von dessen
Monchen die samtlichen Linder des Orients wimmelten. Mehr
von dem Romisch-Katholizismus als von dem Protestantismus
hatte und hat die griechisch-orthodoxe Kirche zu fiirchten. Die
Aktien des Protestantismus scheinen sogar um diese Zeit iiber
dem Durchschnittspreis gestanden zu haben. Der Patriarch
Parthenius war ein gemissigter Anhinger Cyrills Lukaris und
ausser ihm gab es noch viele andere, die den Ansichten Cy-
rills beistimmten. (Siehe Ph. Meyers Artikel : « Kyrill Lukaris »
in Prot. Realenzykliopadie). »

Resterait & savoir si les auteurs de ces documents, qui
avaient l'intention de combattre Rome, 'ont de fait combattue
comme elle aurait pu et comme elle aurait da l'étre. M. Mi-
chalcescu n’entre point dans cet examen, qui est cependant
tres important. Il loue fort, trop a4 mon avis, le patriarche
Dosithée. Voici ses paroles (p. 125):

«Das Bekenntnis des Dositheus ist neben demselben des
Mogilas die angesehenste symbolische Schrift der griechisch-
orthodoxen Kirche. Der Umstand, dass sie von einem hochge-
schatzten Patriarchen herriihrt, auf einer Synode vorgelesen
und im Namen der an der Synode beteiligten Kleriker abge-
fasst worden ist, brachte ihr bald nach ihrer Erscheinung die
von ihrem Verfasser erwiinschte Achtung und Aufnahme.»
M. Michalcescu ne dit pas un mot des documents occidentaux
qui ont été publiés contre les intrigues et les agissements de
Nointel et de ses amis. C’est une regrettable lacune dans sa
critique.

Suivent six Annexes: 1° le Dialogue de Gennade II; 2° la
confession de foi de Cyrille Lukar; 3° la liturgie de St.Jean
Chrysostome; 4° les régles monastiques de St. Basile; 5° quel-
ques priéres liturgiques; 6° quelques chants funébres. — On
est quelque peu surpris de voir la confession de Lukar a coté
de la liturgie de St. Jean Chrysostome. Etait-ce bien leur place
dans un ouvrage sur des Bekenntnisse et des Glanbenszengnisse?
N’etit-il pas été plus précis de ne pas meéler le dogme et la



— 806 —

liturgie? Et puisque la confession de Lukar n’a jamais été re-
gue, comme le dit l'auteur, par 1'Eglise orientale, pourquoi
I'introduire dans un recueil des Bekenntnisse et des Glaubens-
zeugnisse de cette Eglise? L’auteur l'a sans doute compris
lorsqu’il a écrit (p. 265-266): «Jedoch die ouedoyice des Cyrill
hat in der griechisch-orthodoxen Kirche eine so tiefe und grosse
Bewegung hervorgerufen, wie sie weder vorher noch nachher
in dem ganzen Korper dieser Kirche gespiirt worden ist. Eine
Unzahl von Schriften pro und contra aus allen Richtungen
der Windrose trat in die Offentlichkeit, Synoden wurden ab-
gehalten, die konfessionelle Glaubenslehre n#her definiert,
Massregeln gegen das Eindringen des Protestantismus getroffen
u. dgl. In Anbetracht dieser Griinde geschieht es, dass wir dem
Bekenntnisse des Cyrill hier in dieser Sammlung einen Platz
zuweisen.» Je le répéte, il me semble qu’il aurait été plus
logique de séparer nettement du dogme strict tout ce qui
n'est que spéculation théologique, officielle ou non; car, on ne
saurait assez le redire, ni le dogme n’est la spéculation théo-
logique, ni la spéculation théologique n'est le dogme, et le
dogme n'est pas davantage la liturgie, comme la liturgie n’est
pas non plus le dogme.

Ces simples observations n’enlévent rien a l'importance
du volume de M. Michalcescu, qui doit étre dans toutes les
bibliothéques théologiques et qui peut rendre de trés utiles
services. E. M.

E. Ravor: Cours complet de philosophie. Paris, Delalain,
in-12, 919 p., fr. 6.50.

Voici un trés beau et trés bon livre : substantiel, plein,
méthodique, clair, qui sans doute ne résout pas les questions
insolubles, mais du moins qui les expose avec lucidité, qui
signale les réponses diverses, indique le pour et le contre de
chacune, essaie de suggérer le coin mystérieux ou la vérité
pourrait bien se cacher, par conséquent, le point de vue qu'il
faut creuser. Quelques propositions m’ont paru discutables, je
dirais méme regrettables, parce qu'il serait facile d'en abuser;
mais elles ne sauraient nuire au bon esprit de sincérité, de
modération, de recherche patiente de la vérité, qui régne dans
tout ce volume, massif, compact, solide.



— 807 —

Enseigner la philosophie en 47 legons (l'introduction non
comprise), me parait une tiche difficile; le savant auteur s'en est
cependant acquitté. Son mérite est d’autant plus grand que la
philosophie est, pour lui, autre chose qu'une étude biographi-
que et bibliographique des principaux philosophes. Il nomme
ceux-ci, il est vrai, a l'occasion, lorsqu’il les rencontre; mais
ce qu’il étudie, ce sont les idées, les doctrines, les problémes,
les essais de solution. Ici est la vraie philosophie, qu'il dis-
tingue de la science et des sciences. Selon lui, la philosophie
examine les questions négligées par les autres sciences posi-
tives, & savoir: la critique de la connaissance, la théorie du
réel, la théorie de la cause premiére et de la fin dernitre.
Ces questions constituent l'objet de la métaphysique, laquelle
lui apparait comme «le centre de la philosophie». On ajoute
A la wmdétaphysigue trois autres sciences : la psvchologie
(étude de la vie consciente), la logigue (étude des régles idéales
de lintelligence), la wmorale (étude des regles idéales de la
volonté). Ces diverses sciences, dit l’auteur, n'en forment
qu'une seule, dont l'objet est I'Esprit, cherchant & se connaitre,
se juger, se comprendre (p. 15).

Le plan adopté, d'apres le programme francais du 31 mai
1902 pour la classe de philosophie, est celui-ci: 1% partie:
Psychologie, ou sont étudiés les éléments de la vie psycholo-
gique, la conscience, la vie affective, la vie intellectuelle, la
vie active, le moi; — 2° partie: Logique, soit la logique for-
melle avec les diverses formes du raisonnement, soit la logique
matérielle, ol sont classées les diverses sciences avec leurs
méthodes (sciences mathématiques, physiques, biologiques, mo-
rales, sociales); — 3¢ partie: Esthétique, le beau et l'art; —
4e partie: Morale, soit la morale générale, comprenant les
données de la conscience morale, la physique des mceurs, la
métaphysique et la mathématique des mceurs, la perfection
individuelle et le progrés de I'humanité; soit la morale
spéciale (individuelle, sociale, domestique, civile et politique);
— 5e partie: Métaphysique, soit la métaphysique de la con-
naissance, soit celle de l'existence, comprenant les problémes
de la philosophie premiere (cosmologie rationnelle, la matiere
et la vie), le probleme de l'esprit (psychologie rationnelle,
I’ame), le probleme de Dieu, et enfin, comme conclusion générale,
les rapports de la métaphysique avec la science et la morale.



— 808 —

Donc, pour l'auteur, la philosophie, c’est 1'esprit réfléchis-
‘sant sur tout ce qu'il accomplit ou accepte spontanément, se
demandant quelle est la valeur de ses opérations et de ses
croyances, et quels sont les principes sur lesquels elles repo-
sent. La philosophie implique donc l'esprit critique, et il n'est
rien & quoi elle ne puisse s’appliquer. Le fond méme de la phi-
losophie est la métaphysique. Elle est ainsi, non seulement le
couronnement de toute éducation, mais encore le complément
nécessaire de toute instruction solide. L’auteur ne craint pas
de la représenter comme une «religion laique », non qu'il
prétende par la absorber les religions positives dans celle-ci,
ni la théologie ecclésiastique dans le laicisme, mais parce
qu’il cherche a inspirer a «toutes les Ames éprises du bien et
aspirant au mieux» le sentiment religieux de leur dignité
personnelle.

Un tel manuel glorifie le maitre qui 'a écrit et les éleves
qui I'étudient. E. MICHAUD.

P. W. ScuMipT: Die (reschichte Jesu erzihlt. 4. durchgesehener
Abdruck. Tibingen und Leipzig 1904. 179 S. Mk. 3.
—  Die Geschichte Jesu erliutert. Erstes und zweites
Tausend. Tibingen und Leipzig 1904. 423 S. Mk. 7.

In der grossen Zahl der modernen Versuche, das Leben
Jesu _religionsgeschichtlich® zu gestalten, nehmen die vor-
stehenden Werke jedenfalls eine bedeutende und eigenartige
Stellung ein. Bousset in der Einleitung zu seinem ,Jesus®
(Revue 1905, S. 333) weist die Moglichkeit eines _Lebens“
Jesu ab und sagt von P. W. Schmidt, dass er das Ideal zwar
nicht eines Lebens, aber doch einer ,Geschichte®* Jesu festhalte,
und ein wirklich greifbares Bild der Gestalt Jesu in ihrer
Ganzheit und Einheit doch nicht biete. Wir koénnen dem
nicht beistimmen, denn abgesehen davon, dass bei Schmidt
ebenso wie bei Bousset der ,dogmatische* Beginn und das
Ende im Leben Jesu fehlen, liest sich die ,Erzéhlung® der
Geschichte Jesu von Schmidt wie aus einem Gusse. Ohne
eine Spur von Kritik und gelehrtem Beiwerk ist doch das
ganze Werk der liberal-protestantischen Jesusforschung hinein-
gewoben, so dass man es als etwas Selbstverstindliches und



— 809 —

durchaus Gesichertes hinnehmen koénnte, wenn eben nicht die
entgegengesetzten Ansichten bestinden und ihr Recht behaup-
teten. -Dieser populidre Niederschlag der Evangelienkritik
zeigt sich am deutlichsten in der Gruppierung der einzelnen
Reisen und Ereignisse, sowie besonders der Reden und Spriiche
Jesu, Wir miissen es uns versagen, einzelne Proben aus dieser
auf ein Jahr verteilten ,Geschichte Jesu“ zu geben, die schon
durch ihren ganz eigenartig ergreifenden Stil einen tiefen Ein-
druck machen muss, zumal da man beim Lesen die Uber-
zeugung geéwinnt, dass es dem Verfasser heiliger Ernst um
seinen (Gegenstand ist und das Eis der Kritik der Wirme
seiner Religiositit keinen Abbruech getan hat. Die Hauptkapitel
tragen die Uberschrift: Das Elend, Anfang des Evangeliums:
der Taufer, treibende Gedanken Jesu, erste Erfolge und
Kiampfe, Spriiche, im Zeichen des Widerspruchs, Messias-
gewissheit, unterwegs nach Jerusalem, der Ansturm auf Zion.
Angefiigt ist eine Geschichtstabelle von K. Marti von 621 v. Chr.
bis zur christlichen Ara. —

Was dem Kenner bei der ,Erzidhlung“ der Geschichte
Jesu schon klar war, die unendliche Fille von Forschung
und Gelehrsamkeit, die dort wie spielend sich darbietet, das
tritt nun in der ,erliauternden“ Geschichte Jesu offenkundig
zu Tage. Aber auch hier uberrascht die Klarheit und Leich-
tigkeit, womit dieses gelehrte Material behandelt ist, Wer
sich tber alle die Jesusforschung betreffenden Fragen kurz
und grindlich unterrichten will, dem konnen wir nur diese
Erlauterung empfehlen, die dartun soll, dass die Erzéhlung
der Geschichte Jesu keine willkiirliche sei. Schmidt gibt zuerst
allgemeine Abhandlungen (S. 18 ff.) iiber: Nichtchristliche
Zeugnisse fiir die geschichtliche Person Jesu Christi, die drei
ersten Evangelien, Paulus, Johannes, Agrapha (S. 103, angebliche
Herrenworte ausserhalb des neutestamentlichen Kanons), das
Hebraerevangelium, Syrsin und D (Text des neuen Testamentes),
das Jahr Jesu, das Gottesreich, Messias und Menschensohn,
das (Gesetz, das Gericht. Dann folgen spezielle Anmerkungen
(S. 189 ff.) zur Erzdhlung, auf die dort, ohne zu stéren, durch
ein einfaches * verwiesen ist. In einer Beilage werden zwei
von einem Mediziner vorgenommenen Versuche beschrieben,
um die Todesursache Jesu festzustellen. Dabei ist die geschicht-
liche Kreuzigung als ,Pfihlung“ vorausgesetzt. Mit der fur



— 810 —

letzere gegebenen Photogravire diirfte man sich am aller-
wenigsten befreunden, wenn man die altgewohnten Bilder
dagegenhilt. Ausserdem hat K. Furrer eine Spezialkarte des
galiliiischen Sees und zwei Karten iiber Reisewege Jesu bei-
gegeben. G. M.

W. Robertson SmiTH: Das alte Testament, seine Entstehung
und Uberlieferung, Tiibingen 1905. 447 S.

W. Rothstein hat unter vorstehendem Titel das englische
Originalwerk ,The Old Testament in the Jewish Church* nach
dessen 2. Ausgabe tibersetzt. Wir erfahren aus der Einleitung,
dass die in demselben niedergelegten kritischen Ansichten dem
im frithen Alter gestorbenen, zu Bonn und Gottingen gebildeten
Verfasser in seiner Heimat schwere Verfolgungen bereitet haben.
Man muss staunen tiber die Fille von Gelehrsamkeit, die in
diesen ,populir-wissenschaftlichen Vorlesungen“ zu Tage tritt.
Wenn daher auch im allgemeinen die populidre Form gewahrt
bleibt, ,d. h. eine zusammenhédngende Darstellung, die sich
an jedem Punkte auf sichere geschichtliche Griinde stiitzt
und in eine solche Form gebracht ist, der auch der gewohn-
liche Leser, der mit der Bibel vertraut und an konsequentes
Denken gewohnt ist, zu folgen vermag® (S. XII), so ist der
Inhalt doch in ganzen Abschnitten nichts weniger als populér,
vielmehr der gesittigte Niederschlag strenger Wissenschaft-
lichkeit, den zu erfassen nicht immer leicht ist. Eine vornehme,
leidenschaftslose Ruhe liegt tiber dem ganzen Werke. Die
letzten Vorlesungen (VIII—XIII) geben im wesentlichen die
Ergebnisse der vorziiglich durch die Wellhausenschen Hypo-
thesen begrindeten Forschungen wieder. Besonders interessant
ist darin die Darlegung des Prophetismus (S. 260 ff.), aus der
wir folgende Stelle wiedergeben: ,Wenn die Propheten den
Kultus ihrer Zeitgenossen in positiver Weise verurteilen, so
tun sie das, weil derselbe von einer sitten- und zuchtlosen
Lebensfiihrung begleitet ist, weil Israel hofft, mittels desselben
Jahwes Gunst ohne Gehorsam gegen seine sittlichen Gebote
zu gewinnen. Das beweist durchaus nicht, dass sie an und
fir sich etwas gegen Opfer und kultische Ordnungen einzu-
wenden haben. Aber sie leugnen, dass diese Dinge auf einer
positiven géttlichen Einsetzung beruhen oder irgendwie zu



— 811 —

dem Heilsplane gehoren, wonach Jahwes Gnadengiiter in Israel
gewihrt werden. Jahwe, so sagen sie, hat nicht befohlen,
dass man Opfer darbringen solle. Das schliesst nun aber
nicht ein, dass er niemals Opfer gnidig angenommen hat,
oder dass ein in bestimmten Formen sich bewegender Gottes-
dienst etwas absolut Unrechtes ist. Indes, derselbe ist doch
im besten Falle eine reine Form, die nicht imstande ist, irgend-
welche Gnade von Jahwe zu verschaffen, und ohne Versiindi-
gung aufgegeben werden darf. Es ist unmoglich, der traditio-
nellen Anschauung, dass das System der levitischen Gesetz-
gebung bereits in der Wiiste verordnet worden sei, in noch
bestimmterer Weise zu widersprechen. Die Theologie wor
Ezechiel hat keinen Raum fiir das System der priesterlichen
Opfer- und Gottesdienstordnungen* (S. 276). Ausserst interessant
ist die Vorlesung Ttuber den Psalter, deren Ergebnis in die
Worte zusammengefasst wird: ,Es ist nun nicht linger moglich,
die Psalmen als ein Denkmal des geistlichen Lebens Davids
durch alle Stufen seines abwechslungsreichen Lebens hindurch
zu behandeln. Indes, wenn wir auch die nur eingebildete
Selbstbiographie eines alttestamentlichen Heiligen verlieren,
wir gewinnen fir sie etwas weit Wahreres und in religioser
Belehrung weit Reicheres. Wir gewinnen ein lebendiges Bild
von der Lebenserfahrung der alttestamentlichen Heilsgemeinde,
wie dieselbe durch den Mund vieler Zeugen kund gemacht
wird und sich durch die Wechselfille einer langen geschicht-
lichen Entwicklung hindurchzieht. Bei diesem Wechsel der
Dinge jedoch erleidet der Gebrauch des Psalters zur Andacht
keinerlei Abbruch; denn selbst ein Leben wie das Davids
ist, verglichen mit dem Leben eines ganzen Volkes, und
erst recht eines solchen Volkes, etwas Unbedeutendes. Es
ist eine grundlose Scheu, die vor der Anwendung der
Kritik auf die Geschichte des Psalters zurtickbebt, aus Furcht
davor, es mochte sein Gebrauch zur Erbauung darunter leiden.
Was kann denn weniger erbaulich sein, als eine Beziehung
auf Davids Leben einem Psalm aufzuzwingen, der deutlich
eine andere Herkunft fir sich in Anspruch nimmt? Es gibt
heute keinen nichternen Ausleger der Psalmen mehr, der die
iiberlieferten Uberschriften als vollstindig echt aufrecht er-
halten mochte. Auch ist es toricht, wenn man versucht, den
Standpunkt der Tradition zu wahren, indem man diese oder



— 812 —

jene Uberschrift iiber Bord wirft, anstatt sich offen und ehrlich
dem Kkritischen Problem in seinem ganzen Umfange gegen-
uiberzustellen und es abzulehnen, — Zurickhaltung tiben zu
sollen, bis wir eine klare Einsicht in die gesamte (Greschichte
des Psalters und eine feste Grundlage dafiir gewonnen haben,
denselben nicht nur zu Zwecken personlicher Andacht, sondern
auch fir eine systematische Erforschung des alten Testamentes
zu verwenden® (S. 209 f.). Von ganz besonderem Werte sind
die beiden Vorlesungen (IV. und V.) iiber die Sepfuaginta und
ihre Prioritdit vor dem jetzigen masoretischen hebriischen
Texte (S. 67—136). G. M.

H. TAINE: Sa vie et sa correspondance. Paris, Hachette,
3 vol. in-16, fr. 10.50.

LLes ames, toutes de rectitude, comme fut celle de Taine,
méritent d'étre étudiées, et peut-étre se refletent-elles plus encore
dans leur correspondance que dans leurs ceuvres scientifiques.
Aussi les lettres de Taine sont-elles exceptionnellement inté-
ressantes,

Je voudrais y suivre la trace de sa pensée religieuse.
Tout d’abord, en voyant les systémes philosophiques tomber
les uns sur les autres, il se prit & douter de tout. Ce fut son
salut. Sa raison reprit vite ses droits et sa marche, et il arriva
au terme. Dans une lettre a son ami Prévost-Paradol, du
20 aofit 1848, apreés l'avoir mis en garde contre la manie de
n'étudier la philosophie et 'histoire que pour y trouver de
quoi prouver ses théories préconcues, il lui dit: « Songe que
ce Dieu dont lexistence wme semble mathémaliquement dénion-
trée, n'est point ce tyran absurde et cruel que les religions
nous enseignent et que le vulgaire adore; songe encore qu'il
n'est point ce Dieu-Homme de Bossuet, occupé & sauver ou a
détruire les empires et a fonder son Eglise; enfin, n'oublie pas
que, si J'y crois, ce n'est pas faute d'avoir douté, ni par ha-
bitude, ni par sentiment, mais par démonstralions et raisonne-
ments plus rigoureux que cenx de la géométrie... Jinsiste
beaucoup sur cette question de l'existence et de la nature de
Dieu, parce que c’est en réalité la seule question de la philo-
Sophie; si tu es un peu sévere dans tes recherches, si tu as-
pires a remonter aux sources, f# seras toujours forcé d’em



— 813 —

vevenir @ Dien,; si tu veux savoir ce qu'est le Beau, le Bien,
le Vrai, si tu veux prouver qu’il y a pour 'homme une regle
de conduite, un but immuable pour l'artiste, une certitude ab-
solue pour le savant, u seras obligé d'examiner la nature de
Dien et de croire en Lui. Si ce mot Dieu te choque, ote-le
et dis & la place: U'Etre; mais, quelque nom que tu lui donnes,
crois en l'existence dun Etre qui a toute la plénitude de
I'Etre, et en qui il n'y a nul manque, nul défaut. En voici
une démonstration de six lignes, meédite-la, et trouve, si tu
peux, si elle est fausse en quelque point: vois comme elle est
simple; elle ne pose aucune prémisse et ne demande qu'on
lui accorde l'existence de rien.

«Il n'y a que trois possibilités: 1° qu'il n'existe rienm,
2° qu'il existe un étre ou des étres imparfaits, 3° qu'il existe
un Etre ayant la plénitude de !'étre. Car plusieurs étres ayant
la plénitude de 1'étre sont impossibles, puisqu’ils se limitent.
— La premiere hypothése est, dans ses termes mémes, ab-
surde; car l'existence du néant est contradictoire. Le rien est
incompréhensible. C’est dire que le non-étre est et que ce
qui n'existe pas existe. — La seconde hypotheése est aussi
absurde. Si I'Etre existant est imparfait ou manque d'une
partie de Uétre, on peut en concevoir un autre a la place
ayant plus ou moins d'étre; il y aura donc un Etre possible
a la place de celui qui est actuellement. Il n'y aura donc pas
de raison pour que celui qui existe existe plutét que cet
autre, puisque tous les deux sont également possibles. L'Etre
existant n'aura donc pas de raison d’exister. Il sera donc
sans cause, soit en soi, soit hors de soi. — Donc la troisieme
hypothése existe nécessairement. Et la raison d'étre de Dieu
est l'impossibilité de toute autre existence. Tu vois que je ne
considére rien de ces choses qui sont peut-étre obscures,
comme le mouvement, les idées, la matiére, et que toute ma
preuve se tire des termes mémes de la question» (T. I
p. 29-32).

Et comme Prévost-Paradol se moquait de ces «démons-
trations de calembours théologiques», de ces «jeux de mots
en robe noire», Taine lui montra combien ses moqueries
étaient superficielles et comment il se trompait s'il soutenait
le panthéisme: car, dit-il, <« ce systéme est laid et étroit, puis-
qu'il retranche a I'étre tous ses attributs et met a la place du

Revue intern. de Théologie. Heft 32, 1905. 52



— 814 —

modele parfait et absolu wumne substance aveugle et marchant
sans cesse vers un développement infini, qu'elle ne peut at-
teindre que dans linfini, c’est-a-dire qu’elle n’atteindra jamais »
(p. 34).

Il ajoutait, en février 1849: « Dans les dégofits innombra-
bles et les découragements qui m'ont assailli, j'aurais succombég,
si je n'avais pas eu des croyances appuyées sur quelques dé-
monstrations fermes... Pour moi, jen ai; oui, j'en ai, et les
miennes s'affermissent et s’étendent de jour en jour » (p. 47).

Quelques jours apres, il écrivait dans un sens antichrétien,
comme si le christianisme n'était qu'une sorte de philosophie
subjective du moi, tombant dans le pur anthropomorphisme
(p. 63); et il ajoutait: «Dieu n’est pas '7dole chrétienne,
ni ton €lectricité; il est au-dessus de ce que tu imagines et
de tout ce que tu concgois, ef sa connaissance esi le vérvitable
salut de la pensée» (p. 64). — Et encore: « Mon Dieu n'a
rien de commun avec le Dieu-bourreau du christianisme, ni
le Dieu-homme des philosophes de second ordre. Il est le positif
absolu, c'est-a-dire la réalisation une et complete de tout 'étre,
et tout en lui et hors de lui est nécessaire comme lui » (p. 83).
— 11 est 4 remarquer que c’est & cefte méme époque qu'il
soumettait & ses professeurs des dissertations sur le concile
de Trente (p. 120). On peut donc croire que ses attagues
contre le christianisme lui étaient inspirées par la fausse dog-
matique de ce concile.

La lettre a Prévost-Paradol, du 16 novembre 1851, émet
cette théorie que «¢la nature est Dieu, le vrai Dieu, parce
qu'elle est parfaitement belle, éternellement vivante, absolu-
ment une et nécessaire». Si Taine combat le Dieu des chré-
tiens, c'est parce qu'ils font de lui un roi ou un amant, un rot
pour des valets, un amant pour des religieuses. Il ne veut
pas d'un Dieu <«avili» en homme?!). Le vrai Dieu ne peut &tre
que le «Tout infini et parfait» (p. 150-152). — Taine avait
horreur de l'anthropomorphisme. « La vraie religion, écrivait-
il & un de ses étudiants mystique et scrupuleux, ne représente
pas Dieu comme un créancier avec qui 'on contracte, prét a

1) Voir ce qu’'il a dit du «caractére subjectif du christianisme » dans ses frag-
ments d’histoire et de philosophie, et notamment sa distinction du Diex rof et du
Diew idéal (p. 356-358).



— 815 —

vous poursuivre si vous manquez d'un point & une promesse
imaginaire. .. C'est le traiter d'égal a égal et en homme; c'est
le rabaisser et le dégrader. » Toute cette lettre du 22 novem-
bre 1851 est superbe de bon sens; elle mérite d’étre citée en
entier. Taine continue donc ainsi:

» Le seul serment qu’on doive a Dieu, c’est celui de ne
jamais faire une action mauvaise et de garder toujours intacts
sa dignité, sa probité, son honneur... Peux-tu en faire d’autres
quand tu te le représentes tel qu'il est, c’est-a-dire comme un
étre infini, étevnel, pavfait, qui produit sans cesse le monde et
l'éléeve mnécessaivement vers un état meillenr? Ne trouves-tu
pas ridicule d’aller lui jurer je ne sais quelle petite chose,
une petite pratique, une abstinence, quelque mortification, je
ne sais quoi d'indigne et de mesquin? Le prends-tu par hasard
pour un directeur de nonnes, risible distributeur de Paler et
d’Ave, vérificateur a gages d'une liste de péchés véniels? Il
faut penser de lui des choses plus hautes; on ne peut jamais
rien croire de lui qui soit trop magnifique et trop grand.
Pense a ce grand mouvement de I'Histoire, a cette suite de
peuples qui, aux quatre coins du monde, ont concouru a for-
mer une civilisation unique et & mettre 'homme au point de
perfection ol il en est. Pense a cette formation incessante
d’univers dans les espaces du ciel, qui se peuplent graduelle-
ment de créatures vivantes et forment comme un cheeur divin
d’étres toujours plus beaux et plus parfaits. Voila son action...
Il gouverne le tout et il agit dans chacun de nous; mais il
agit par le mouvement intérieur qui porte au bien, qui nous
défend de jamais rien faire de malhonnéte, qui nous fait trou-
ver notre bonheur dans la perfection des autres et dans la
notre. As-tu jamais manqué a cet instinct sacré gui est sa
voix? Tu ne lui as donc jamais désobéi et de lui tu n'as rien a
craindre. Remarque que je te parle 12 comme parlaient les
plus illustres docteurs de 1I'Eglise... Ce #’est pas du christia-
nisme que je te détourne, c'est de 'impiété. Il y a de 'impiété
a rabaisser Dieu. Je te montre en ce moment la religion de
Fénelon, de St-Clément (d'Alexandrie), de St-Athanase, des
Peres. Cest celle des dmes nobles. Ne va pas y préférer je ne
sais quel mysticisme bigot, quelle superstition niaise, digne
au plus d'un paysan devenu capucin ou d'une pauvre fille
transportée de la grossiereté de la campagne dans l'ignorance



— 816 —

du cloitre. La religion differe suivant les esprils, quoiqu’elle
soit une. Les uns l'interprétent bien et s'en servent pour se
nourrir de généreux sentiments, de hautes espérances, de
grandes pensées. Les autres la faussent et en font une machine
d’agenouillement, de processions, de macérations, de voeux, de
pratiques ridicules, bonne a détruire la santé, a gater l'intelli-
gence, 4 chasser la paix intérieure. La vreligion, comme toute
grande chose, me peut servir qu'a faire du bien. Juge de la
tienne par le mal qu'elle t'a fait» (p. 158-160).

En fait de théodicée, c'était surtout la théodicée historigue
qu'il faisait, c'est-a-dire qu'il considérait Dieu tel que l'ont fait
les religions historiques, ou plutdt le Dieu officiel, le Dieu tel
que les chefs des hiérarchies ecclésiastiques l'ont représenté
et imposé, et c'est ce Dieu-la qu’'il repoussait, mais non le
Dieu de la raison, de la vraie logique et de la vraie méta-
physique. «Je t'avoue, écrivait-il le 25 novembre 1851, que
plus je considere le Dieu officiel, plus je le trouve homme, roi,
et moins j'en veux, le trouvant petit et ennemi. Quel mot ad-
mirable que celui de Rabelais: «Il est une sphere d’intelligence
infinie, dont le centre est partout et la circonférence nulle
part.» Pascal le lui a pris et gaté» (p. 163-164).

Dans une lettre a sa mere, du 26 décembre 1852, Taine, a
propos d'un tableau de Metzu, copié par sa sceur Virginie,
dit: «J'aurais grand plaisir 4 avoir chez moi le Christ de
Rembrandt. Ce Christ est le Christ des pauvres, des misérables
accroupis dans leur taudis, laid, sale comme eux, wmais plein
d'une douceur el d'une fendresse infinies.» Il y a dans ces
derniers mots un sentiment peut-étre plus délicat que celui
des chrétiens qui n’admirent que le Christ élégant et de
formes irréprochables. Il n’est pas donné a tout le monde, en
effet, de comprendre combien il y a d’amour znfini a se faire
laid pour toucher les laids et les amener au bien, 4 se faire
méme sale et & vivre dans un taudis pour purifier I'ame des
misérables qui y croupissent. Ce n’est donc point parmi les
athées et les impies qu'il faut placer le Taine de 1852, mais
plutot parmi les chrétiens de sentiment.

Tel il nous apparait dans le premier volume de sa cor-
respondance. Nous étudierons plus tard les deux suivants. Je
ne cite point ici les notes qui, dans ses cahiers de philosophie,
sont relatives a Dieu; ceci nous meénerait trop loin. On les



817 —

trouvera dans les appendices de ce premier volume; elles ne
font d’ailleurs que préciser les assertions émises dans sa Cor-
respondance. Quelques-unes sortent du cadre du langage regu,
par exemple: «Dieu n'est point cause du monde» (p. 352);
mais sa pensée devient plus claire quand il ajoute que «les
actes finis du monde ayant une cause et ne l'ayant pas dans
la substance qui pose l'acte plein et immédiat, ont dans
Uexistence amtérienre de Dieu, laquelle les implique comme
movens différentiels » (p. 351).

Ajoutons que, dans un fragment d'histoire de la philoso-
phie, Taine juge ainsi le protestantisme (p. 365): « Le protes-
tantisme est grand comme moment historique et nul comme
moment philosophique: il n’a ni méthode, ni dogme. »

E. MICHAUD.

J. TixeronT : Histoire des dogmes: I. La théologie anté-
nicéenne ; 22° édition. Paris, Lecoffre, 1905, in-12, fr. 3. 50.

Ce volume n'’est que la premiére partie d'un grand ouvrage
dont on doit désirer 'achévement, étant donné le soin avec
lequel l'auteur en a traité le commencement. C'est une entre-
prise tres difficile et qu'il faudra sans doute reprendre encore
pendant des siécles, tant la matiere est compliquée, obscure,
remplie d'éléments contradictoires. Si le travail de M. Tixe-
ront n'est pas définitif (y a-t-il quelque part des travaux défi-
nitifs ?), il sera du moins une trés utile pierre d’attente, soit
a cause de la quantité de renseignements qu'il contient, soit
a cause du sérieux avec lequel les sources sont consultées.

Que lauteur me permette toutefois d’appeler son attention
sur un point obscur, qui pourrait, s'il n’était élucidé, gater
tout son ouvrage; je veux dire la confusion du dogme et de
la théologie. Cette confusion apparait dés le titre méme, ou
l'on annonce d’abord l'histoire des dogmes; puis le mot « dog-
mes» est abandonné et remplacé par celui de «théologie»,
comme si ces deux mots étaient synonymes. Clest cette pré-
tendue synonymie qui a ruiné le dogme chez beaucoup de pro-
testants, en ce sens que, ne voyant plus que des formules
dogmatiques et théologiques, trés faibles a leurs yeux, pour
ne pas dire erronées, ils les ont rejetées et sont restés sans
dogmes; et c’est aussi cette méme prétendue synonymie qui



— 818 —

est en train de ruiner la dogmatique ultramontaine, soit des
ultramontains qui veulent que les doctrines théologiques de
Rome soient des dogmes (donc des doctrines divines!), soit
des ultramontains qui, mettant les vrais dogmes divins sur le
méme rang que les explications théologiques romaines, ne
voient plus partout que des évelutions humaines, donc des
doctrines Aumaines,

L’auteur a encore conservé — malgré le titre de son ou-
vrage — la notion de la distinction du dogme et de la théo-
logie: car, a plusieurs reprises, il rappelle que «les dogmes
ont la prétention d’avoir été »évélés » (p. 6). Donc il avoue que
le dogme n'est que la vérité révélée, et que tout ce qui a été
ajouté a cette révélation, sous prétexte de l'expliquer, n’est
pas du dogme, mais seulement de la spéculation théologique.
Tel est, en effet, le vrai point de vue chrétien; telle est la
vraie notion du dépdt divin, dépodt distinct des ¢élucubrations
des théologiens. Malheureusement, 'auteur ne fait que glisser
sur cette essentielle distinction, et, en réalité, il l'oublie pres-
que aussitot pour méler 'humain au divin et le divin 4 I'hu-
main, la formule dogmatique au dogme et le dogme a la for-
mule dogmatique. «La prédication de Jésus et des apotres,
dit-il (p. 61), est la vraie source immédiate du dogme chrétien.»
Il se trompe: l'enseignement de J.-C. seul est le dogme méme
et tout le dogme; il est la source des réflexions qu'il suscite
dans l'esprit des chrétiens, mais ces réflexions humaines et
non divines ne sont nullement des dogmes; donc il n’est pas
la source des dogmes. C'est du simple bon sens. L'auteur
lui-méme ne semble-t-il pas en convenir, lorsqu’'apres avoir
distingué, a la page suivante, les enseignements de Jésus et
ceux des apotres, il ajoute: «Si donc nous voulons donner
du contenu de la Révélation évangélique un exposé histori-
quement fidele, nous devons en distinguer, dans la mesure du
possible, les couches successives, et ne point présenter péle-
méle des éléments d'age fort différent.» Et sur «lenseigne-
ment personnel de Jésus», lauteur signale qwatre couches.
Lorsqu'il dit que 'on doit faire «dans la mesure du possible »
la distinction du contenu de la Révélation et des couches pos-
térieures, il semble insinuer qu'elle n’est pas complétement
possible. Si telle était sa pensée, il se tromperait: car, avec
une bonne application du critérium catholique (quod ubique,



— 819 —

quod semper, quod ab ommnibus creditum est), 'enseignement
du Christ peut étre nettement distingué des additions théolo-
giques.

Tel est 1'esprit dans lequel ce volume doit étre étudié, si
'on veut sortir de la situation inextricable a laquelle aboutit
nécessairement la confusion du dogme objectif (ou des ensei-
gnements positifs et formels du Christ), avec les évolutions de
la pensée humaine au sujet de ces dogmes, évolutions qui ne
sont nullement les dogmes eux-mémes. L'auteur signale nette-
ment cette situation périlleuse, lorsqu’il dit (p. 59): «La grosse
question est seulement de savoir dans quelle mesure la doc-
trine chrétienne primitive s'est trouvée modifide par son alliance
avec la philosophie et la culture grecques, et si le contenu
méme de la révélation n'en a pas été alidré. Les dogmes, dans
la forme mnowuwvelle que leur a donnée la théologie en s'’aidant
de notions étrangeres, sont-ils bien restés /'"équivalent doctrinal
de la prédication évangélique et apostolique qu'ils prétendent
traduive ? » Certes, l'angoisse doit étre grande, si 'on admet
que les théologiens puissent wmodifier, traduive et altérer 1en-
seignement du Christ. Les vrais catholiques ont toujours nié
cette possibilité; toujours ils ont maintenu le dépot divin tel
que nous l'avons dans I’Ecriture et dans la Tradition w#umver-
selle, constante et unanime, quant aux explications, aux déve-
loppements, aux évolutions des théologiens, les vrais catholi-
ques ne les ont jamais considérés comme des dogmes; aussi
leur foi objective reste-t-elle intacte et distincte de tous les
systemes théologiques, grecs, romains et autres. C'est Rome
qui a voulu faire passer pour des dogmes ses eXxplications et
ses définitions a elle; et comme elles sont des wmodifications
du fond divin, des fraductions inexactes et infideles, des al#é-
rations substantielles du vrai dogme divin, elle est aux abois.
Dans cette impasse, la tactique de ses théologiens-diplomates
est d'essayer de montrer que les « nouvelles formes » en ques-
tion, loin d'étre des altérations, sont des «équivalents». Mais
a qui le feront-ils croire?

On le voit, ';ccuvre entreprise par M. Tixeront est du
plus vif intérét. Attendons qu'il soit terminé pour le juger en
pleine connaissance de cause. Mais remarquons déja qu'au
sujet du «développement des dogmes», M. Tixeront est loin
de trouver, parmi les théologiens de son Eglise, des idées suffi-



— 820 —

samment claires. A la page 7, aprés avoir dit que les catho-
liques (?) ont adopté, dans I'ensemble, les conclusions consignées
par Newman dans son fameux Essay, il ajoute: « qu'il s’en faut
de beaucoup que la théorie du développement des dogmes,
bien que tres étudiée de nos jours, soit complétement achevée;
qu'on s'en est trop tenu généralement & des formules vagues,
a de simples comparaisons insuffisamment précises ». M. le pro-
fesseur Ch. Bruston, qui (dans la «Revue de théologie» de
Montauban, mai-juillet 1905) a reproché a M. Tixeront d’étre
tombé dans plusieurs erreurs d'eschatologie, a ajouté (p. 352),
en ce qui concerne la confusion que nous signalons: «La
célebre théorie du développement, de Newman, #'est qut'un
brillant paradoxe, pour ne pas dire un sophisme audacienx.
L’Eglise, ou, pour mieux dire, les Eglises chrétiennes n'ont
qu'a faire leur mea culpa sur ces points-1a, et A& revenir pure-
ment et simplement a la doctrine apostolique. Paul et Pierre
doivent étre crus, de préférence a Justin, & Hermas, a Irénée,
a Tertullien, aux évangiles apocryphes, et méme de préférence
a Clément d’Alexandrie et a Origéne.» On le voit, les problémes
sont soulevés, et il faudra bien les résoudre, un jour, claire-
ment; car les prétendues explications romanistes ne sont que
confusion et contradiction. E. M.

M. I'abbé Uzureau: Simon Gruget. Histoire de la Consti-
tution civile du clergé en Anjou. Paris, Picard; Angers,
Siraudeau, 1905. 233 p. in-8°,

L’Eglise constitutionnelle naquit avec la Constitution civile
du clergé en 1790 et cessa d'exister avec elle en 1801, a
I'époque du Concordat. Les réformes qu'elle préconisait n'étaient
que l'application des principes de 'Eglise gallicane et le clergé
tout entier efit pu les accepter, si une partie de ses membres
n'efit été deés lors emportée par l'esprit de faction. On sait
comment l'institution du serment civique mit le feu aux pou-
dres et divisa le clergé en deux camps irréconciliables, les
assermentés et les réfractaives. En réalité, ce serment ne tou-
chait en rien la religion ni le caractére sacerdotal, c'était tout
simplement le serment que prétaient tous les fonctionnaires
publics, qu'avait prété Louis XVI lui-méme. Les prétres pou-
vaient le préter, méme sans faire le sacrifice formel de leurs



— 821 —

réserves a I'égard de la Constitution civile: on ne leur faisait
pas jurer explicitement la loi, mais seulement la fidélité a la
Patrie et 'obéissance générale & la Constitution nationale.

Simon Gruget était un curé réfractaire de la Trinité, a
Angers, ol il vécut caché pendant la Terreur. Il fit un journal
dont quelques fragments ont été publiés dans la Revue d’ Anjou.
M. Uzureau, qui s’est fait un nom dans l'histoire révolution-
naire de sa province, exhume aujourd’hui les treize premiers
cahiers de ce qu'il appelle les Mémoires de Gruget, alors que
ce dernier avait plus modestement intitulé ces pages: « Récit
abrégé de ce qui s'est passé de plus remarquable dans la
ville et le diocese d'Angers pendant l'année 1791.» En ce qui
concerne Gruget, i1 manque de critique et sa partialité est
notoire: c'est ainsi qu’il rapporte avec le plus grand sérieux
que «les patriotes parisiens, pour entrainer les prétres a jurer,
revétaient les ramoneurs de costumes ecclésiastiques et leur
faisaient préter serment» (p. 39). Il voit partout des machina-
tions diaboliques: les jureurs sont tous des ambiticux, des
timorés, des jouisseurs, des impies, quand ce ne sont pas des
faibles d’esprit: en revanche, tous les réfractaires sont des
martyrs et des saints. Nous ne nous attarderons pas a réfuter
Gruget. On sait maintenant, quand on est impartial, que ce
ne fut pas le Premier Consul qui releva les autels, mais bien
I'Eglise constitutionnelle, et c’est peut-étre ici le lieu de citer
les paroles de l'abbé Grégoire: «Au lieu d'imiter les laches,
qui, pendant et aprés la persécution, ont abandonné le Saint
Ministere, nous avons conservé nos sieges lorsqu’il n'y avait
que des outrages a recueillir, lorsque la déportation et la
mort ¢étaient a craindre. Nous nous empressons de nous dé-
mettre, lorsque la protection du gouvernement fait naitre la
certitude que le ministére épiscopal, entouré de revenus et
d’honneurs, offrira un sort plus paisible. »

Les Mémoires de Gruget n’ont aucune valeur quand leur
auteur apprécie les faits; mais les faits qu’il apprécie mal
sont & enregistrer pour servir a l'histoire si intéressante de
I'Eglise de France pendant la Révolution. Encore que I’Anjou
ne soit qu'une minime partie de la France, son histoire ecclé-
siastique illustre I'histoire de tout le pays en ces temps trou-
blés, et ceux qui les étudient restent reconnaissants a M. 'abbé
Uzureau de sa publication. Dr A. CHRETIEN.



Heinr. WEINEL : Die Gleichnisse Jesu. Zugleich eine Anleitung zu

einem quellenméssigen Verstindnis der Evangelien. Leipzig
1904. 130 S.

Der Verfasser von ,Jesus im 19. Jahrhundert“ bietet uns
hier in populirer Form (im Anschlusse an das grundlegende
Werk von Ad. Jilicher: Die Gleichnisreden Jesu) eine Spezial-
untersuchung, die mit der Feststellung des Sinnes von Allegorie
und Gleichnis eroffnet wird: Jene muss ihr Dichter selber
vollstéindig oder wenigstens in ihren Hauptzigen erkliren,
dieses erklirt sich von selber, wenn man nur weiss, in welcher
Situation, zur Rechtfertigung welches Handelns oder zum Beweis
welches Satzes es gesprochen ist. Dabei bleiben die einzelnen
Zuge ungedeutet. Die Frage, ob die sogenannten ,Gleichnisse*
Jesu solche im genauen Sinne des Wortes oder ob sie Allegorien
sind, ist grundsitzlich fir erstere zu entscheiden. Auf diese
Weise ist alle Willkiir bei der ,allegorischen“ Deutung aus-
geschlossen, und Ziige, die bei ihr als unsittlich gelten miissten,
wie bei dem ungerechten Haushalter, erkliren sich einfach.
Man hat nur die Wahrheit, zu deren Versinnbildlichung das
(leichnis gegeben ist, herauszuschialen. Eine Anzahl Gleich-
nisse Jesu sind einfache Sprichworter, einige bei Lukas (vom
Samariter, dem reichen Toren, vom Zollner und Pharisier
und vom reichen Manne und armen Lazarus) sind weder Alle-
gorien noch Gleichnisse, sondern mehr Beispiele. Der Abschnitt
,Die Uberlieferung der Gleichnisse Jesu“ fithrt uns in die ver-
schlungenen Wege der Evangelienkritik und sucht zu zeigen,
wie gerade die Gleichnisworte Jesu mannigfache Verdnderungen,
namentlich Erweiterungen und systematische Zusammenreihung
erfahren mussten, che sie schriftlich fixiert wurden. Sehr
niitzlich ist die am Schlusse gegebene synoptische Zusammen-
stellung der Gleichnisse mit wortlichem Texte. . M.

Petites Notices.

* P.-H. DENIFLE, O.P.: Die abendlindischen Schriftaus-
leger bis Luther iiber Justitia Dei (Rom. I, 17) und Justificatio.
Mainz. Kirchheim, gr. in-8°, 380 S., 1905, Mk. 5. 50. — Quelque
opinion que P'on ait sur I'érudition de Denifle et sur son fa-
natisme (il a eu les deux en grande mesure), quelle qu’ait



— 823 —

été sa haine contre Luther et contre le luthéranisme, il est
utile que ses ouvrages aient €té publiés pour montrer les er-
reurs et les fautes des partis extrémes; il est particulierement
utile que nous ayons l'ouvrage présent sur la justice de Dieu
et sur la justification. C'est un précieux recueil de textes, qui
aident a faire l'historique de la question et qui montrent dans
quelles subtilités on est souvent tombé. Rien de plus clair au-
jourd’hui qu’on a maintes fois ergoté sur les mots, et que,
pour résoudre les problémes, il suffirait de les mieux poser.

* Prof. Fr. HEINER : Der Svilabus in ultramontaner und
antiultramontaner Beleuchtung. Mainz, Kirchheim, in-8°, Mk. 7,
1905. — Les attaques contre le Syllabus ont porté coup a la
papauté et & I'Eglise romaine entiere. Les membres de cette
Eglise s'en aperc¢oivent, le sentent méme vivement, et cher-
chent a4 remédier & cette pénible situation. Les uns se bornent
a démontrer que le Syllabus n'est pas un document dogmati-
que, et donnent ainsi 4 entendre que, malgré tout le respect
qu’ils doivent a la papauté, ils ne sont pas tenus d’endosser
la responsabilité des 80 theéses en question; leur foi chrétienne
et catholique est ainsi sauve. Les autres ne veulent pas lacher
pied, et défendent la doctrine. Ceux-ci se subdivisent en deux
camps: les uns tiennent cette doctrine pour dogmatique, les
autres ne vont pas jusque-la, mais s’en portent néanmoins dé-
fenseurs. Ce triple point de vue suffit, de fait, & montrer com-
bien les théologiens romanistes ont peu d'unité entre eux,
méme dans des matiéres aussi graves. La conséquence en
est que tous les documents officiels de 1'Eglise romaine sont loin
d’étre admis, & plus forte raison d’étre crus, par tous les mem-
bres de cette Eglise. Ceux d'entre eux qui veulent soutenir les
idées de tolérance et de liberté sont fort embarrassés, méme
avec la fameuse distinction de la these et de 'hypothese. Que
de subtilités! que de sophismes! que de fausse érudition! que
d'accrocs au bon sens et a la conscience! Clest la suite de la
casuistique jésuitique. Il y a 12 matiere a4 de nouvelles Fro-
vinciales. Ce gros volume est une des pieces importantes du
proces.

W. KoHLER : Katholizismus und Reformation ; Giessen, To-
pelmann, 88 S,, 1905, Mk. 1. 80. — La passion développée par
le confessionnalisme I’emporte, hélas! de beaucoup sur le zéle



— B2 —

que les théologiens confessionnalistes déploient pour le chris-
tianisme. Cette étude met ce fait en pleine lumigre, en mon-
trant avec quel fanatisme (le mot n’est pas trop fort) le pro-
testantisme a été et est encore traité par beaucoup de théolo-
giens romanistes. L'auteur a traité ce sujet avec une tres
grande érudition. Qu’'il me permette toutefois de regretter que
ses 72 pages de texte ne renferment pas une seule division,
et qu'elles s'oftrent a I'eil du lecteur comme un bloc indivisi-
ble, ou une forét sans ouverture ni sentier, L’érudition a grand
tort d'ignorer la science de la composition et de l'ordonnance.

* G. KRUGER: Dreieinigkeit und Gottmenschhert ; Tiibingen,
Mohr, 1905, Mk. 3. — Ce volume, qui fait partie de la collec-
tion du Prof. Weinel (Lebensfragen), est dédi¢ a Harnack. Il
traite les sujets suivants: Das altkirchliche Taufbekenntnis;
die Vorgeschichte des Dogmas in der kirchlichen Theologie;
der Sieg der Logoschristologie; der Ausbau des Dogmas: der
Streit um die Wesensgleichheit des Sohnes mit dem Vater;
der Streit um die Wesensgleichheit des Sohnes mit der Mensch-
heit; das Dogma im Abendlande. Schlussbetrachtung.

* Lic. G. MooG: Biblische Geschichten, Ervzdhlungen aus
dem alten und neuwen ITestamente, fiir den altkatholischen Reli-
gionsunterricht. V. durchgesehene Auflage. Bonn, 1903. Zu
beziehen durch die bischoéfliche Kanzlei. — Abriss der Kirchen-
geschichte. Zum Gebrauch fiir den altkatholischen Religions-
unterricht an hoheren Lehranstalten. 1II., vielfach verbesserte
Auflage. Bonn, 1905. — Ces deux ouvrages, qu’il n'est pas
nécessaire de recommander & nos lecteurs allemands, 1'ont été
chaleureusement aux lecteurs francgais par le Catholique national
du 15 juillet 1905 (p. 56). Il serait tres utile qu'ils fussent 'un
et l'autre traduits en frangais, a cause de leurs qualités de
solidité pour le fond des choses, de clarté dans 1'exposition,
de simplicité dans le styie et dans la bonne distribution des
matieres.

* Max RACHEL: Altkatholisches Religionshandbuch. Ein
Leitfaden fiir die altkatholischen Erstkommunikanten und
Christenlehrschiiler, sowie fiir die Oberstufe der Volksschulen,
tiir die Mittelschulen und zur Selbstbelehrung ; Bonn, Jos. Bach,
in-8°, 125 S. 1905, 80 Pfg. — Le sous-titre de ce volume indi-
que son but. Les quatre chapitres qui le composent, renferment



une quantité de renseignements. Il ne peut donc qu'étre trés
utile, surtout en Allemagne. Je dis: «surtout en Allemagne »,
parce que le ch. II, qui traite de I'Eglise ancienne-catholique,
I'étudie «besonders in Deutschland ». Vu son importance, nous
espérons que la premiere édition de ce Manuel sera prochai-
nement épuisée, et qu'une seconde sera nécessaire. L'expérience
qu'on aura faite de la premitre suggérera sans doute la pen-
sée d'améliorer la seconde; plusieurs passages, en effet, pour-
raient étre rédigés avec plus de précision. De bono in melius.

Rev. W. SANDAY : 7he Criticism of the Fourth Gospel,
Oxford, Clarendon Press, in-8°, 268 p. 1905. 7s. 6 d. — Ces
huit lectures ont été faites au séminaire théologique de New-
York, puis répétées a Oxford, en 1904. Elles traitent des
questions suivantes: 1. Survey of recent literature; 2. Critical
methods; the oldest solution of the Problem of the Fourth
Gospel; 3. The Standpoint of the Author; 4. The Pragmatism
of the Gospel; 5. The Character of the Narrative; 6. The
Doctrine of the LLogos, and its Influence on the Gospel; 7. The
Christology of the Gospel; 8. The early history of the Gospel.
L'auteur regrette d'avoir donné trop de place, dans son livre,
a la controverse. Hélas! la controverse est le caractere domi-
nant de notre époque. Quoi qu'il en soit, on le lira avec profit
et plaisir, & cause de son érudition et de sa clarté. Ajoutons
qu'il est magnifiquement imprimé.

G. SCHNURER : Frams von Assisi, mit 73 Abbildungen,
Miinchen, Kirchheim, 1905; Mk. 4. — La vie de Frangois
d’Assise écrite par M. Paul Sabatier, a eu un succes trop grand
et trop légitime pour qu’il soit besoin de la recommander. M.
Schniirer s'en est inspiré pour écrire celle qu'il publie en al-
lemand et qui ne peut manquer d'intéresser les lecteurs alle-
mands. Les illustrations qui 'embellissent sont aussi un attrait,
plusieurs d’entre elles, toutes nouvelles, sont dues a M. Paul
Sabatier. Il serait intéressant de comparer l'ceuvre francaise
et I'ceuvre allemande. Un critique allemand dit de cette der-
niere : « Der Freiburger Gelehrte steht den modernen Bewun-
derern Franzens nicht unsympathisch gegeniiber und sieht in
der Verehrung, die man dem reinen religivsen Empfinden bei
Franz entgegenbringt, kein schlechtes Zeichen unserer Zeit;
zugleich zeigt er aber, dass eine nfiichterne historische Unter-



— 826 —

suchung es keineswegs gutheissen kann, wenn man Franz als
einen Vorlaufer des modernen, dogmenlosen, religidsen Sub-
jektivismus ausgibt. »

* Prof. H. L. STRACK: Die Genesis, iibersetzt und ausgelegt.
II., neu durchgearbeitete Auflage. Miinchen, Beck, in-8°, 180 S.,
1905, Mk. 3.50. — Que d’efforts accumulés dans cette traduc-
tion et dans ces annotations! que de science et de conscience!
que de foi et de modestie! En ouvrant ce livre, on entre
comme dans un sanctuaire. Volontiers je dis avec l'auteur:
« Moge gleich andern Teilen unsers Kommentarwerks auch
diese neubearbeitete Auslegung der Genesis Geistlichen, Leh-
rern und Studierenden ein helfender Freund beim Schépfen
aus dem reichen aber tiefen, tiefen aber reichen Brunnen des
Wortes Gottes sein und immer mehr werden!» — L'esprit de
lauteur se montre clairement dans ces paroles: « Doch bin
ich der Uberzeugung geblieben, dass viele der Folgerungen,
welche die «Kritiker » aus den Ergebnissen der analytischen
Arbeit ziehen, falsch sind. Man behauptet an vielen Stellen
Widerspriiche, wo keine Widerspriiche vorhanden sind; im
Gegenteil gewinnt die biblische Geschichtsdarstellung fiir den
nicht voreingenommenen Forscher gerade dadurch an Glaub-
wiirdigkeit, dass zwei oder drei Erzéhler {iber dasselbe Ereig-
nis wesentlich iibereinstimmend berichten. »

* P. VIOLLET : Infaillibilité et Syllabus ; Paris, Roger, br.
60 p., 1905, fr. 1. 25, — Nos lecteurs connaissent la discussion
qui s'est ¢élevée entre M. P. V., membre de [IInstitut, et lc
P. Bouvier, S. J., au sujet du Syllabus (voir le n° de juillet,
p. 599-600). La brochure que nous annongons n'est que la réé-
dition de la Réponse de M. P. V. a l'attaque publiée par le P.
B. dans les < Etudes» des PP. jésuites. Elle n'apporte au dé-
bat aucune lumiére nouvelle. Si nous la mentionnons, c'est
pour faire connaitre: 1° la dédicace que M. P. V. en a faite
«aux chrétiens que des notions inexactes sur la papauté re-
tiennent en dehors du catholicisme » ; 2° le permis d'imprimer
accordé a 'honorable membre de !llnstitut par l'archevéque
Fulbert de Besancon, et dans lequel le prélat s’exprime ainsi:
« Je comprends fort bien que vous teniez a justifier vos opinions,
puisque vous entendez bien demeurer dans la limite des en-
seignements catholiques.» Sur quoi on peut se demander de



— 827 —

quel catholicisme parlent le savant et le prélat. Le prélat parle
certainement du catholicisme romain. Le savant sans doute
aussi; mais alors comment peut-il donner & penser que, si 'on
avait des notions exactes sur la papauté, on ne serait pas re-
tenu en dehors du catholicisme romain? Clest le contraire qui
nous semble vrai: car, lorsqu'on connait exactement la pa-
pauté, on s'empresse de fuir le catholicistne romain. Ensuite,
on peut s'étonner qu'un membre de Il'Institut demande, pour
défendre «le droit», l'autorisation d'un archevéque catholique-
romain. Enfin, on peut demander a cet archevéque si, comme
il le prétend, le fait de «tenir A justifier ses opinions » dépend,
pour un catholique-romain, de l'intention qu'il a de « demeurer
dans la limite des enseignements catholiques»; en sorte que
celui qui croirait erronés les enseignements romains et qui
croirait devoir les combattre, ne devrait pas «tenir a justifier
ses opinions»! Cette mentalité archiépiscopale et bizontine
peut paraitre étrange.

* Dr Ed. WEIGL : Die Heilslehre des hi. Cyrill von Ale-
xandrien. Mainz, Kirchheim, gr. in-8°, 360 S., 1905, Mk. 10. —
Ce volume forme la 2° et la 3° livraison du T. V des Recher-
ches pour Uhistoive de la littérature chvétienne et des dogmes,
importante publication dirigée par MM. A. Ehrhard et J.-P.
Kirsch. La doctrine du salut en J.-C. est logiquement fondée
sur la Christologie et la Sotériologie. Il est donc utile de rap-
procher ce volume de celui que A. Rehrmann a publié, en
1902, sur la Christologie de Cyrille, et de celui de J. Kohtho-
fer sur la Sanctification (1866); etc. Nous croyons qu'en Chris-
tologie Cyrille est tombée dans des subtilités et des méprises
regrettables, et qu'il n'a pas été attaqué sans raison. C'est un
motif de plus pour étudier de prés tout ce qui est écrit sur
ses ceuvres, notamment le présent volume.

Ouvrages nouveaux.

Paul ALLARD: Haben die Christen Rom unter Nero in
Brand gesteckt? Genehmigte Ubersetzung aus dem Franzo-
sischen. Strassburg, Le Roux, 59 S., 50 Pfg.

Prof. Diomedes Kyriakos: Adyot mwiorov. ‘H HgoGevyy "EAlnvoc
"O090diEov. "Ev AIrverc. 1905, in-8°, 186 =.



— 828 —

Dr. J. Lepsius: Das Reich Christi. Monatsschrift fiir Ver-
stindnis und Verkiindigung des Evangeliums. 8. Jahrgang.
Nr. 8: Heroenverehrung und Jesusglaube (M. Kdhler); Jesu Ek-
stase und die Verkiindigung seiner Parusie (J. Kogel); die
Glaubwiirdigkeit der Patriarchengeschichte (H. Strack); Was
ist das Evangelium? (S. Jager).

Dr. T. Marianowitsch : Utilitarismus und Christentum; Inau-
gural-Dissertation zur Erlangung der Doktorwiirde bei der
katholisch-theologischen Fakultdt der Universitit Bern. Bern,
Grunau, in-8°, 1905.

Néee Ziwiv: Numéro de mai-juin 1905; articles nombreux et
variés. Jérusalem, couvent grec du St-Sépulcre.

J. RIvierE: Le dogme de la rédemption, essai d’étude
historique. Paris, Lecoffre, in-8°, 519 p., 1905. (Sera dtudié
dans la prochaine livraison.)

Theologischer Jahvesbericht (Kriiger und Kohler): XXIV.
Band, 1904 : . Abteilung. Vorderasiatische Literatur und ausser-
biblische Religionsgeschichte, von Beer und Lehmann. Berlin,
Schwetschke, Mk. 4.50. II. Abteilung. Das neue Testament,
bearbeitet von Holtzmann, Knopf, Weiss. III, Abteilung. Das
alte Testament, bearbeitet von Voltz.




	Bibliographie théologique

