Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)
Heft: 50

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 333 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

W. BousseT: Jesus. Halle a. S. 1904. 103 S.

Das Buch gehort zu den von Lic. Schiele herausgegebenen
religionsgeschichtlichen Volksbiichern fiir die deutsche christ-
liche Gegenwart. Iis vertritt wie die &dhnlichen Werke des
Verfassers und der ihm verwandten Theologen den vollen
Standpunkt der modernen liberalen Evangelienforschung mit
ihren Konsequenzen. Die Kindheits- und Auferstehungsgeschich-
ten bleiben als L.egenden ausser Betrachtung, dazwischen wird
fortdauernd bei den Reden Jesu zwischen echtem Herrenwort
und der Tradition der Urgemeinde unterschieden, wie sie be-
reits in den Synoptikern niedergelegt sein soll. Das Evange-
lium Johannes bleibt unberiicksichtigt, die Wunder Jesu sind
die eines Arztes, ,der sich ausschliesslich religioser, geistiger
Mittel bedient. Er spricht zu dem Kranken das heilende Wort,
ergreift ihn bei der Hand, legt ibhm die Hand auf; das ist alles.
Nur selten lasst die Uberlieferung ihn auch andere Mittel
anwenden. Wir diirfen sein Heilverfahren ein psychisches nen-
nen, er setzte die Krifte des Innenlebens in Bewegung, dass
sie nach aussen in das leibliche Leben hineinwirkten. Er heilte
die Kranken durch sein unerschiitterliches Vertrauen auf seinen
himmlischen Vater und die in ihm wirksame gottliche Kraft,
-indem er in den Kranken und Leidenden dasselbe absolute
Vertrauen zu sich als dem Gottgesandten zu erwecken wusste.
So liegt das Heilverfahren Jesu durchaus im psychologisch Begreif-
lichen* (S. 23 £.). Trotz gegensitzlichen Standpunktes wird man
das Buch nicht ohne Ergriffenheit lesen konnen, da es in der Dar-
stellung von der Einzigartigkeit Jesu von tiefstem Ernste und
warmster Begeisterung getragen ist. Man lese Stellen wie die
folgenden: ,Wo haben wir bei diesen gewaltigen dunkeln Per-
sonlichkeiten (den Propheten) so sonnenhafte, rein menschliche
Zige, wie im Leben Jesu? Wo horen wir von einem Prophe-



— 384 —

ten, dass er die Kinder auf der Gasse zu sich kommen liess
und sie herzte? Sein Herz schlug fiir die Kinder, den Sonnen-
schein in ihren Augen und den Friihlingszauber in ihren Her-
zen, fiir die Vogel unter dem Himmel und die Blumen auf dem
Felde, er tauchte gern einmal unter in die Freuden und die
Stille der Héauser, liess die Martha geschéiftig fur sich sorgen
und die Maria ihm lauschend zu Fissen sitzen, er freute sich mit
den Frohlichen bei Festen und Hochzeiten. Die Propheten
wandelten auf den Hohen des Lebens, in den grossen weltge-
schichtlichen FEreignissen, im Kampfe der Grossen, in den
Intrigen der Hofe, als Ratgeber der Konige und fern von der
Masse. Sein Leben verlief mehr unter den Menschen des All-
tags, mitten in der Masse, im Verkehr mit den untern Schich-
ten des Volkes, unter den einfachen und gemeinen Leuten in
allen ihren alltiglichen Beziehungen ; aber dafiir ruht der Zauber
unendlichen individuellen Reichtums und bunter Mannigfaltig-
keit auf ihm. Und beide Seiten des Lebens Jesu gilt es in
eines zusammenzufassen. Mitten in aller Alltiglichkeit ist Jesus
niemals alltdglich. Der Sonne gleich, die die Erde milde er-

rarmt und daneben Sonne bleibt in ihrer eigenen Schonheit,
in ihrer ungeheueren Kraft und stirmisehen Glut, von denen
ein geringfiigiger Teil immer noch reichen wiirde, das Leben,
das sie schaffte, zu verzehren, so wandelt Jesus in seiner Um-
gebung. Wenn wir tiefer in sein Leben hineinschauen, so sehen
wir beides: die ungeheueren bewegenden Michte unter der
Oberfliche seines Lebens und die heroische sittliche Kraft, der
zurlickgedimmte Reichtum, die Ruhe in stiirmischer Bewegung,
die Harmonie iiber allen widerstreitenden Ténen und Disso-
nanzen (S. 14 f.)... Niemals ist in eines Menschen Leben Gott
eine so lebendige Realitit gewesen wie hier. Jesus atmete in
der Wirklichkeit Gottes; alles in seinem Leben, soweit wir
es sehen, ist Religion. In allen seinen Worten richtet Jesus
seine und seiner Horer Seele auf Gott; in allen Lagen seines
Lebens, auch den schwierigsten, rettet er sich zu Gott und
lauscht auf seine Stimme, alle Freude wird zum Dankgebet
und alle Not zur Ergebung in Gottes Willen. Alles ist in ihm
gespannt auf das Hochste und Letzte; nirgend gibt es ein Nach-
lassen, ein Spielen, ein Sichbeschiftigen mit Nebendingen.
Frommigkeit durchflutet sein Leben wie ein elektrischer Strom,
der niemals versagt. Und wie selbstverstandlich ruhig in gleich-



— 335 —

missiger Kraft, wie ungehindert und frei von Stérung flutet
dieser Strom in seiner grossen harmonischen Seele! Wohl sehen
wir an gegebenen Stellen eine stirkere Spannung eintreten;
und die Funken sprithen, namentlich wo er auf Widerstand
trifft, verheerend hervor. Wir ahnen auch wohl, dass auf dem
Grunde dieser Seele sich Stiirme und Kidmpfe vollzogen haben,
von denen Menschen gewohnlichen Tageslebens nichts wissen,
aber in dem, was er von seinem Leben zeigt, tiberwiegt der
Eindruck der harmonischen Ruhe und der starken gesammelten
Kraft* (S. 50 f.). G. M.

J. Bovon: L’enseignement des apotres, 2° édition, Lausanne,
Bridel, in-8°, 386 p., 1905, 10 fr.

Apres avoir exposé, dans un premier volume, la vie et
l'enseignement de Jésus, le trés regretté professeur expose,
dans un second, l'enseignement des apotres. Ceux qui ont
passé leur vie a étudier ces matiéres et 4 se rendre compte,
avec quelque précision, soit de la personne et de l'ccuvre du
Christ considérées objectivement en elles-mémes, soit de la
maniére dont les premiers apdtres et les premiers disciples
ont compris cette personne et cette ceuvre: leur psychologie,
leurs états d’ame, les progrés opérés dans leur esprit & mesure
qu'ils pénétraient davantage dans la profondeur des religieux et
divins mystéres — ceux-1a, dis-je, comprendront avec quel res-
pect on doit ouvrir et étudier ce volume; et, lorsqu'ils auront
terminé cette tache, ils admireront les efforts si consciencieux
de lauteur pour avoir une vue claire de tous ces éléments si
complexes, pour concilier leurs contradictions apparentes, pour
résoudre les difficultés dans un esprit de conciliation et de
modération, a la lumiére d'une saine et savante critique. Les
notes dont il a accompagné son texte, ne sont pas un étalage
d’érudition ; il s’est borné aux plus utiles. L'appréciation et
I'analyse qu’il a faites du livre des Actes des apodtres, linter-
prétation qu’il a donnée de 1'épitre de Jacques, de la I° épitre
de Pierre, et surtout de la théologie paulinienne et de la théo-
logie johannique, méritent la plus grande attention. On peut
certes n’étre pas toujours de l'avis de l'auteur, mais on sent
du moins, a chaque page, sa fci et sa bonne foi; on admire



— 336 —

sa perspicacité, son aisance 4 se mouvoir dans tous ces pro-
bléemes ou tant d'autres sombrent sans pouvoir comprendre.
Autant que personne, il a remarqué les points de vue divers
des écrivains sacrés, notamment des synoptiques, de St. Paul
et de St. Jean; mais mieux que beaucoup d’autres, il a réussi
a découvrir le fil conducteur qui permet d’en constater 'unité,
et d’expliquer comment certaines idées des apotres, que l'on
pourrait, au premier abord, leur attribuer comme des idées
toutes personnelles et dont ils seraient eux-mémes les auteurs,
se trouvent déja réellement dans les enseignements mémes du
Christ, et comment ils n'ont fait, eux, ses témoins, que les
mettre en plus grande lumieére. C'est le cas de rappeler que
M. Bovon a publié aussi un volume d'esquisses historiques
sur I'Eglise des preemiers jours. E. M.

I'abbé E. Carrv: Le célibat ecclésiastique devant I'his-
toire et devant la conscience. Geneve, veuve A. Garin,
48 p., 1905.

Cette brochure diment munie de Uimprimatur et des féli-
citations de M. Deruaz, évéque de Fribourg, a eu dans les
milieux catholiques-romains tous les succes. Elle a eu dans la
presse protestante ce succds de sympathie que sait toujours
provoquer a Geneéve l'abbé Carry, prétre de talent, aux allures
mystiques, aux affirmations patriotiques et, dit-on, aux aspira-
tions libérales. On sent en effet, & le lire, qu'il se réclame de
Lacordaire, de I'abbé Klein et surtout des cardinaux anglais
Newman, Wiseman et Manning, a4 chacun desquels il a con-
sacré d’intéressantes monographies.

Nous ne pouvons gueére, dans un simple compte-rendu,
réfuter la these de M. Carry, qui est la vieille these de 'Eglise
romaine sur la légitimité du célibat ecclésiastique obligatoire.
Du reste, est-ce encore utile? Voici le schéma de l'auteur. Il
étudie, dans un premier chapitre, le célibat ecclésiastique de-
vant l'histoire; dans un second, le célibat ecclésiastique devant
la conscience. Il divise ainsi ses preuves historiques: 1° Vir-
ginité et chasteté dans le paganisme; 2° dans 1'Ancien et le
Nouveau Testament; 3° dans les premiers siecles de I'Eglise,
4° la loi du célibat dans les Eglises d'Orient; 5° le moyen



— By —

age catholique; 6° au temps de la réforme; 7° Révolution
francaise et XIX°® siécle. L'auteur a choisi, dans toutes ces
périodes, des faits, des textes, des décisions méme qui sem-
blent favorables a sa these: il ne serait pas difficile de faire
un travail identique au sien en sens diamétralement contraire;
ce travail, du reste, a été fait et refait. Nous y renvoyons le
lecteur. Nous cueillerons seulement deux phrases de !’abbé
Carry qui prouvent sa maitrise dans le genre des précautions
oratoires et littéraires.

Aux protestants il dit: « Les protestants n’ont pas le
sacrifice de la messe, leur pasteur ne monte pas a l'autel, il
ne confesse pas, etc. Dans ce concept-la, et il faut y entrer
si 'on veut étre juste, on comprend qu’il serait ridicule et
odieux d'imposer le célibat au ministre du culte. Les plus
fortes raisons qui exigent que le prétre catholique ne se marie
pas n'existent point dans le protestantisme.» Aux anciens-ca-
tholiques il adresse cette remarque, qui flattera peu, croyons-
nous, notre digne évéque: <« Le grand et malheureux Decellin-
ger protesta lorsque ses amis touchérent au vceu de chasteté,
M. Reusch, ce prétre savant égaré dans un synode qui était
plutot politique () que religieux, s’'associa aux regrets de Dcel-
linger. En Suisse, ne voyons-nous pas que, si M. Herzog,
I’évéque vieux-catholique, conserve quelque prestige, il le doit
a ce gu’il demeure fidéle au voeu de son sacerdoce?» — Nous
passons, en souriant, au second chapitre de l'auteur: Le céli-
bat ecclésiastique devant la conscience. Voici ses divisions:
1° Virginité et culte divin; 2° Le prétre se doit tout a Dieu;
3° Combien beau ce don total; 4° Utilité du célibat pour le
ministére du prétre; 5° La confession; 6° Une grosse objec-
tion; 7° Miseéres dans le clergé; 8° D’autres raisons du célibat;
9° Isolement et joies du prétre; 10° Le prétre de demain. —
Que de distinctions nous aurions a taire dans tous ces sous-
chapitres! LLa grosse objection du voeu contre nature n’est pas
résolue dans les quelques lignes que M. Carry extrait (en les
séparant de leur contexte) de von Schulte, de Renan, de Hilty
et méme de la faculté de médecine de I'Université de Chris-
tiania. Elle est fortifiée, cette objection, par les faits que M.
Carry doit connaitre et qui sont autrement nombreux que ceux
qu'il avoue dans son paragraphe 7: « Miseres dans le clergén».
Le vieux cliché d'un Judas parmi les douze apotres quand on

Revue intern, de Théologie. Heft 50, 1905. 22



— 338 —

parle de la chasteté ecclésiastique, ne comporterait-il pas une
proportion inverse? Nous lisons dans le Chrétien francais du
5 février 1905, l'entrefilet suivant: «Un journal catholique de
Colmar — source peu suspecte — donne sur le clergé de
I’Amérique latine des renseignements curieux. D'aprés 'organe
ultramontain, sur les 13,000 curés que comptent les différents
Etats de I'Amérique du Sud, 3000 sont mariés an civil et ont
fait inscrive leurs enfants, tandis que 4000 vivent en concit-
binage régulier et 1500 dans le désordyve.» Nous recommandons a
I'abbé Carry cette nouvelle proportion qui réduirait, s'il tient abso-
lument & son cliché, les bons apdtres 4 4 et qui donnerait 8
Judas sur 12 chez les prétres catloliques-romains de 1'Améri-
que du Sud. Nous avons l'impression que, dans nos pays, la
proportion ne serait pas sensiblement diliérente. Et pour ter-
miner, nous rangeons sans hésitation l'auteur parmi les pré-
tres dignes et savants qui font honneur & Genéve et 4 la Suisse,
mais nous ne pouvons souscrire a sa thése, pas plus que nous
ne croyons a son ¢ prétre de demain», libéral mais toujours
célibataire. «Le prétre de demain, dit-il, aura fait son deuil de
tout ce qui est mort et bien mort dans le passé; il se sera
acclimaté a l'atmospheére orageuse des démocraties, il sera
heureux de vivre dans un monde ou les titres sonores, les
dignités vaines, la fortune, le panache s'éclipseront de plus
en plus devant la valeur individuelle. Le fond lui importera
plus que la forme. Les découvertes de la science n'exciteront
chez lui qu’admiration et confiance: il les étudiera avec un
intérét passionné... Ce qui linspirera dans ses rapports avec
les hommes, c'est le constant souci de respecter leur cons-
cience libre et de ne faire appel qu'a leurs nobles instincts....
mais ma conviction absolue est que ce prétre du XXI¢ du
XXVe, du XXX°® siecle, vivra comme nous dans le célibat.»
— Si respectueux que nous soyons de la conviction de M.
Carry, nous avons la conviction contraire. Ceci fuera cela, o
Vice versa. Dr A, CHRETIEN.

1.-J. CLamaGgeran: Philosophie morale et religieuse, arts
et voyages; Paris, Alcan, in-16, 1905, 3 fr. 50.

Clamageran était spiritualiste en philosophie: sa belle
étude contre le matérialisme contemporain (p. 3-48) en fait foi.



— 339 —

11 était chrétien en religion; il est vrai qu'il ne croyait au
Christ comme Fils de Dieu qu'en ce sens qu’«il a été saint»
(p. 179), mais le sentiment de la sainteté nécessaire & 'homme
était si vivant et si profond en lui qu'il s'attachait au Christ
comme a un roc et a4 un sauveur (p. 180). Clamageran appar-
tenait donc au protestantisme libéral (p. 95). Comme tel, il atta-
quait le protestantisme orthodoxe non moins 4prement que le
catholicisme (p. 36-39). Ces deux Eglises lui paraissaient enté-
nébrées et matérialistes (p. 46-48), dénuées de cet esprit reli-
gieux qu’il estimait indispensable pour la science, pour la
démocratie, pour le progrés et dans la lutte contre le mal
(p. 77-84).

Homme du monde, ancien ministre des finances, il n'avait
en théologie que des notions trés insuffisantes. Mais du
moins sa foi était-elle sincére et vive; et cette sincérité et
cette vie enveloppaient sa personne d'un grand charme de
rayonnement. Il aurait voulu pour notre société une rénova-
tion religieuse; rénovation qui prit racine dans le passé, qui
fit un prolongement et non une rupture, et cela, non par voie
d’inspiration (car 1'époque des grandes inspirations lui semblait
passée), mais par la réflexion. Dol il concluait que cette réno-
vation ne devait pas se faire d’'une maniére subite, «mais peu
a peu, pas a pas, par le travail simultané et successif d'un
grand nombre d'intelligences» (p. 108).

Clamageran, comme d’ailleurs tous les protestants libéraux,
rejetait ce qu’il appelait «le prétendu principe de l'autorité en
matiére de foi». Il voulait méme que la rénovation se fit con-
tre «la prédominance de ce faux principe». Il est probable
qu'il voulait, au fond, dire simplement qu’aucun homme n’a le
droit d'imposer une vérité comme de foi. Si telle était sa pen-
s¢e, 1l aurait da s’attaquer directement au pape et a ceux des
catholiques romains qui reconnaissent ce droit au pape, mais
non aux catholiques qui le lui dénient et qui n'admettent
d'autres dogmes que les enseignements mémes de J.-C. Clest
toujours la grande méprise que commettent les protestants,
méme les meilleurs. Cette méprise ote singulierement de leur
valeur a leurs assertions et a leurs polémiques, dés qu'on peut
les convaincre d'une erreur aussi grave; et c’est ce qui enleve
a cet intéressant volume une partie de son prix. E. M.



340 —

A. Durourcq: St. Irénée; Paris, Bloud, in-16, 3 fr. 50, 190%.

Apres avoir publié un premier ouvrage sur St. Irénée
dans la collection «Les Saints»!), I'auteur en publie un second,
dans la collection «La Pensée chrétienne». Cest de ce der-
nier que je veux parler.

Les éditeurs de La Pensée chrélienne se sont proposé le
but suivant: « Nous estimons qu'un exposé purement descriptif
de la doctrine du Christ constitue la plus efficace des apolo-
gies. Des extraits traduits et reliés entre eux par de breéves
analyses permettront au lecteur d’entendre chacun exposer lui-
méme la synthése intégrale ou les théories particulieres que lui a
inspirées sa foi. Les éditeurs consideérent comme un devoir de
S'effacer completement, d’entrer de plain-pied dans les idées de
Vauteur qu’ils dtudient, de le faire parler comme il parlait a
ses contemporains. Un respect scrupuleux de toutes les nuan-
ces de la pensée animera leur effort et leur permettra d’at-
teindre 1'objectivité nécessaive, 1'exactitude sera leur seule loi...
Ce nous est un impérieux devoir d'apporter dans notre effort
une loyauté supérieure et la plus scrupuleuse sincérité. Nowus
devons nous défier de nous-ménies, ne donner dans aucun Sys-
téeme, ne pas imposer a des idées différentes une unité factice
et laisser parler les textes. » — Clest parfait d'intention; reste a
savoir si cette belle promesse sera scrupuleusement tenue.

Le volume de M. Dufourcq ne nous en est malheureuse-
ment pas une garantie suffisante. Voici pourquoi:

D’abord, ce volume, signé par M. D. « professeur adjoint
a l'université de Bordeaux», porte en téte un permis d'impri-
mer signé d'un simple vicaire général de Paris. Les univer-
sités en France dépendraient-elles, en plein vingtiéme siecle,
des évéques et méme des vicaires généraux? La science uni-
versitaire n'y est-elle pas libre et doit-elle étre visée par les
agents de Rome ? Ce premier indice ne me dit «rien qui vaille».
Mais passons.

Loin «d’entrer de plain-pied dans les idées de l'auteur
qu’il étudie», M. D. consacre les 35 premiéres pages de son
volume & exprimer ses propres idées sur Irénée. Ce n'est qu’'a
la page 37 qu'il aborde la Fawusse gnose démasquée et réfuice.

') Voir la Revue, janvier 1905, p. 127-129.



341 —

La, M. D. publie I'avis suivant: «Nous imprimons en carac-
teres plus petits les Késumés qui relient les Extraits textuel-
lement traduits. Les mots mis entre parenthéses ne se trouvent
pas dans le texte; ils ont été qjoutés afin de rendre la lecture
plus claire et plus aisée. Le texte des passages les plus im-
portants est reproduit en note.» J'avoue que le procédé ou
l'on se permet d'ajouter au texte me rend perplexe: car rien
ne garantit que cette addition sera exacte, et tout, au contraire,
donne & penser qu'elle sera dans le sens des opinions du
commentateur. Mais, de nouveau, passons, et venons aux
faits.

M. D. a-t-il reproduit en note le texte des passages les
plus importants? Le texte de quelques-uns, oui; j'en ai compté
dix-sept, dont quelques-uns trés courts. Or, c’est une centaine
qu'il aurait fallu citer.

M. D. a-t-il traduit textuellement les Extraits, comme il
en a donné 1'assurance? Pas toujours. Aux pages 208 et 209,
a propos du sacrifice eucharistique, on lit: «Offerimus enim ei
quee sunt ejus, congruenter cowununicationem et unitatem prce-
dicantes carnzs el spiritus»; ce qui serait traduit en francais:
...préchant la communication et l'unité de la chair et de 'esprit.
Or ce texte latin n’est pas complet si on le rapproche du texte
grec d’aprés le cod. Claromontanus des Paralleles de St. Jean
Damascene : zovoviev xal Evoow dmayysdiovres, xai opoloyolivreg
Oapxoc xui mveduaros Eysoorv. 11 faudrait dire d’aprés le grec:
« préchant la communion et 'unité, et confessant le réveil de
la chair et de lesprit». M. D., qui cite les deux textes latin
et grec, sans faire remarquer les mots qui manquent dans le
latin, traduit oz pluiot commente ainsi: « Nous offrons a Dieu
ce qui lui appartient (/e pain et le vin de sa création changés
en son Verbe), en déclarant comme il est juste qu'il y a com-
munion et union (du pain et du vin avec le Verbe), et en con-
fessant la résurrection de la chair et de l'esprit.» Priere au
lecteur de remarquer les additions entre parentheéses.

En outre, aux pages 127 et 128, aprés avoir cité le texte
latin ou Irénée dit qu’il faut consulter la tradition des apotres
connue dans toutes les Eglises du monde entier, mais que,
pour abréger cette consultation, on peut consulter I’Eglise
de Rome, ol, & cause de son importance capitale, se rencon-
trent les fideles du wmonde enlier et oll par conséquent il est




— 342 —

facile de constater la croyance des fidéles du monde entier,
— M. D. ajoute que le mot principalitas, qui signifie mani-
festement ville principale (Rome étant la capitale de 'empire),
« signifie la souveraine puissance divime» ! Et il en conclut
qu'«il y a nécessité a ce que toute Eglise s'accorde avec
I'Eglise romaine », évidemment dans le sens d’'une prétendue
autorité que I'Eglise romaine aurait recue de la souveraine
puissance divine sur les Eglises du monde entier! M. D. en
appelle méme, pour soutenir cette interprétation, aux «textes
de I'Evangile»! Il oublie que les Peéres de I'Eglise ont donné
aux textes auxquels il fait allusion un sens tout autre que le
sien; il n'a qu’'a lire, pour abréger ce travail, ce que M. Tur-
mel en a dit dans le premier volume de son Histoire de la
théologie positive.

M. D. a surfait son héros dans ce second volume non
moins que dans le premier. Il parle de «1'étendue de son esprit »
(p. 1). Clest son droit; mais il doit savoir que ce n'est pas
seulement Hurnack et Aug. Sabatier qui pensent le contraire;
que, méme dans I'Eglise romaine actuelle, MM. de Meissas et
Turmel ne sont pas seuls a trouver défectueuse la maniere
dont Irénée a «démelé la provenance de ses renseignementss
M. Turmel n’hésite pas a dire qu'elle n'a pas été toujours
exacte. Je pense sur ce point comme MM. de Meissas et Tur-
mel, et il ne serait pas difficile de justifier ce jugement par le
livre méme de M. D.

M. D. prétend qu'lrénée a été le fondateur de la théologie
chrétienne. M. Turmel lui réplique que c'est St. Paul, puis les
premiers Ptres, et il conteste méme qu'lrénce ait été 1'éléeve
des propres disciples des apdtres (voir Revue du clergé fran-
cais, 1°* mars 1905, p. 67).

M. D. prétend qu'lrénée a «tué» la Gnose et qu'il «par-
tage ainsi la victoire de St. Paul et de St. Jean» (p. 11 et 29).
M. D. ne le démontre pas. Le gnosticisme est tres compliqué,
et Irénée ne 'a pas éclairci, encore moins «tué». Le gnosti-
cisme a survécu a Irénée encore de longues années. M. D.
en a parlé trop systématiquement, lorsqu’il a dit (p. 11): «Comme
le Gnosticisme s'absorbe dans l'idée, le Montanisme s'absorbe
dans I'histoire: c'est la spéculation abstraite qui anime l'un,
ce sont des souvenirs passionnément revécus qui soulévent
l'autre: 'un est la contradiction vivante de l'autre. Parce que



— BB —

St. Irénée inclinait au Montanisme, il était prédestiné a com-
battre le Gnosticisme.» L’amour de l'antithése a fait oublier
a M. D. la grande part faite a la liturgie et aux rites par
maintes écoles gnostiques.

M. D. n’a pas dissimulé certaines erreurs d’Irénée, il faut
lui rendre cette justice, mais il faut relever, dautre part,
Iétrange fagcon dont il essaie de 'excuser. «D'illustres chré-
tiens, dit-il, se sont parfois trompés: je rappelle d'un mot
I'histoire d'Origéne; et 'on sait que St. Bernard, St. Thomas
et St. Bonaventure, trois docteurs de 1'Eglise, ont combattu
la croyance de l'immaculée-conception de la Vierge» (p. 259).
On sourit en voyant la profession du millénarisme rapprochée
de la négation de l'immaculée-conception; il serait aisé, en
effet, de démontrer que ces «trois docteurs de I'Eglise» ne se
sont pas trompés, tandis qu'il serait malaisé de justifier les
ridicules détails dans lesquels Irénée, millénariste, est tombé,
La différence est grande.

En somme, le St. Irénée de M. Dufourcq me parait tres
peu ressemblant & celui de l'histoire. E. Micuaubp.

P. FEixE: Das Christentum Jesu und ‘das Christentum der
Apostel in ihrer Abgrenzung gegen die Religionsgeschichte.
Stuttgart 1904. 62 S.

In dieser Schrift (Nr. 1 der Sammlung ., Christentum und Zeit-
geist®) sucht der Verfasser, Professor der evangelischen Theologie
in Wien, entgegen den modernen Auffassungen zuerst die Per-
son Jesu und seine Lehre als etwas Einzigartiges und Gott-
liches inmitten der damaligen Religionen darzustellen, dann
aber das Figenttimliche des in die Geschichte tretenden Chri-
stentums selbst. Vor allem soli der Nachweis gefiihrt werden,
dass der Apostel Paulus in der Person Jesu viel mehr seine
geschichtliche Voraussetzung hat, als die moderne protestan-
tische Theologie. Uberall wird zugegeben, dass sowohl das
Judentum, der Mutterboden des Christentums, als auch dieses
selbst von den gleichzeitigen Religionssystemen Eindriicke und
zum Teil Befruchtung erfahren hat, aber eben so scharf wer-
den die Schliisse abgelehnt, die daraus das rein Menschliche
fiir Christus und Christentum folgern wollen, so insbesondere



S ¥ ¥ -

die Parallele vom leidenden und sterbenden Gottesknecht mit
babylonischen Mythen (S. 46 fi.), der Taufe und des Abend-
mahls mit internationalem Zauber- und Beschworungsglauben
beziehungsweise mit gnostisch-orientalischen Ideen der Mithras-
religion (S. 57 ff.). Wir geben den Schluss der mit grosser
religioser Wirme, ohne jede Engherzigkeit geschriebenen Ar-
beit wortlich wieder: . Die religionsgeschichtlichen Untersuchun-
gen der letzten Jahre erwecken vielfach den Anschein, als ob
schon das biblische Christentum in allen entscheidenden Glau-
bensaussagen von heidnischen Mythen und Mysterien mehr
oder weniger abhingig sei; als ob die Grenzlinien schon zwi-
schen dem Urchristentum und den Naturreligionen jener Zeit
fliessende seien und die christliche Religion schon unmittelbar
nach ihrer Entstehung von dem ihr durch Jesus gewiesenen
Weg abgelenkt worden sei, indem sie stark mythologisiert
wurde. Geht man dagegen von dem geschichtlichen Christus
und der eigentiimlich christlichen Erfahrung aus, so kann man
bereitwillig die Verwandtschaft christlicher und ausserchrist-
licher Vorstellungen anerkennen und unbefangen an der Er-
weiterung unseres religionsgeschichtlichen Wissens mitarbeiten,
ohne Gefahr zu laufen, dass man in eine Unterschiitzung des
Christlichen abgleitet. Denn solche Untersuchungen kénnen an
der grossen, feststehenden Tatsache nichts dndern, dass durch
unseren Herrn Jesus Christus Wirklichkeit in der Menschheit
geworden ist und in jedem Einzelnen Wahrheit und Wirklich-
keit werden kann, was man bis dahin nur ahnend und auf
dem Gebiet naturhaften Geschehens suchte — ein Leben aus
Gott und in der Gemeinschaft Gottes.“ G. M.

G. Grarre: J. H. Newman; Paris, Béduchaud, 3° édit.,, 1902,
2 fr.

Ce livre n’est pas une étude des doctrines de Newman,
mais seulement des états d’ame, divers et méme contradic-
toires, par lesquels il a passé. Restreint a4 ce point de vue
simplement psychologique, il est encore fort intéressant, ¢tant
donnée la sympathie qui s’attache a tout homme qui a aimé
la vérité, qui I'a cherchée loyalement, et qui a beaucoup soutf-
fert pour elle. Newman a été cet homme. Il a donc toute notre



— 3§ —

sympathie et méme notre vénération, pour la généreuse déli-
catesse avec laquelle il a fait ce qu’il a cru étre son devoir.

Mais ce n'est pas une raison pour le transformer en infail-
lible et en impeccable, et pour nous joindre aux panégyristes
qui, confondant le panégyrique et l'histoire, pronent ses doc-
trines sans les discuter sérieusement et exaltent ses vertus
sans reconnaitre ses défauts.

I1 semble que le nombre de ses admirateurs grandisse
non seulement en France, ou des catholiques-romains cherchent
a en faire un «grand penseur» et un «Peére de I'Eglise », mais
méme en Angleterre. Si cette derniére assertion est fondée,
c’est simplement un indice que ’Angleterre est bien changée,
qu'elle se rapproche de Rome, oublieuse du temps ou elle
considérait Newman comme un traitre et ou les romanistes
eux-mémes étaient hostiles a leur nouveau frere. Ces change-
ments de température ecclésiastique, de dénigrement et d'en-
gouement, ne touchent pas au fond des choses. Nous croyons
toutefois que le temps approche, ou une étude objective et
impartiale de la théorie de Newman sera nécessaire. Elle ne
sera pas difficile. En deux mots, en voici le canevas et le
résultat: Newman s'est d’abord attaché a la notion de la Tra-
dition comme a une notion fondamentale, puis il I'a a peu
prés identifiéce a celle du développement. Sur ce dernier point,
il a posé quelques principes dont plusieurs sont excellents
pour établir les conditions du vrai développement, qui ne doit
pas étre une altération. Puis, passant des principes 4 'applica-
tion en ce qui concerne I'Eglise romaine (qu'il a confondue
avec I'Eglise catholique), il s'est compléetement mépris et a
pris, de fait, des altérations pour un développement. Newman
n’était ni un historien ni un dogmatiste, mais seulement un
sentimentaliste, inquiet et réveur, qui, méme dans ses décisions,
se sentait encore indécis, et qui, lorsqu'un fait lui déplaisait,
Penveloppait d'un «peut-étre », ingénieusement imaginé par sa
fantaisie, mais dénué de toute consistance. Telle est l'illusion
qui résume son ceuvre et dans laquelle M. Grappe veut bien
voir «une trainée de lumiere» (p. 165).

Newman est la statue dont lord Halifax est aujourd’hui
le bas-relief. On essaie de le rapprocher de Pascal, qui ne fut
jamais un théologien, mais simplement un croyant plein de
géométrie et de sentiment, et qui, en analysant et en justifiant



— 346 —

sa foi, n'a jamais eu la prétention de faire une théorie du
développement des dogmes au service de la papauté jésuitico-
romaine. Port-Royal était d’'un tout autre esprit que le petit
Oratoire de Birmingham,

M. Paul Bourget qui a écrit une préface pour ce volume
(cruelle énigme!), a rapproché Newman et Renan, parce que
Renan a quitté St. Sulpice le 6 octobre 1845 et que le 10
Newman a résolu de se faire «recevoir dans le troupeau
unique du Christ». «Quelles analogies et quels contrastes!
s'écrie M. Bourget (p. XII). M. Wilfrid Ward a été surtout
frappé de D'antithese. La ressemblance existe cependant.» Cette
ressemblance, c’est la sincérité de I'un et de l'autre. On avouera
que ce rapprochement purement subjectif est loin d'éclaircir,
encore moins de justifier les théories objectives soit de I'un
soit de l'autre. Rapprocher Newmann d'un Ollé-Laprune (p. I1X)
nous semble, d'autre part, peu avantageux pour Newman. 11
v a mieux a dire. E. M.

Rev. Jeremiah ]. KrowLEY: The Parochial School, a curse
to the church, a menace to the nation. Published by
the author, Sherman House, Chicago, Ill. U. St. A.

Cet ouvrage, dédié «to the emancipated Catholic Laity
of to-morrow», est fort intéressant par ia quantité de docu-
ments, trés graves, qu'il contient sur I'Eglise catholique-romaine
des Etats-Unis, et par la franchise et le courage avec lesquels
Pauteur appelle sur eux l'attention du public américain et du
monde entier. J'en détache, comme spécimen, ce qui est dit
de «Thistoire du Vatican». L’auteur ne cite que le «Manuel
d’histoire ecclésiastique » d’Alzog et les « Vies des papes» de
Pastor, parce que ces deux ouvrages sont officiellement recom-
mandés par l'archevéque Purcell de Cincinnati:

« DT Alzog and Dr Pastor devote hundreds of pages to
the dark side of the Vatican history. They say that sin has
infected all ranks of the clergy at various times during the
existence of the church; that certain popes, while occupying
the Pontifical throne, were guilty of immorality — some of
them officiated at the weddings of their own children and
performed the ceremonies in the Vatican; that many Cardi-
nals were lewd in life; that the lower clergy were corrupt;



that grafting abounded; that the ruling classes, demoralized
by clerical rascality, plunged into excesses; that the faith was
preserved by the honest, abused, deceived, patient, plain Ca-
tholic people; that when the priesthood had the most of
wealth and power its sins were greatest; and that money has
been wrung from the people to feed the extravagance of priest,
prelates, Cardinals and Pontiffs.» Suivent 150 pages de cita-
tions (p. 101-154), dont l'extréme gravité frappera tous les
hommes de raison et de bonne foi. Dailleurs, c’est tout le
volume qu'il faut lire; et aprés cette lecture on remarquera
d'autant plus ce mot, certainement excessif, mais néanmoins
significatif, de l'archevéque Katzer: «I am convinced that Al-
mighty God brought Father Crowley to America to save the
Catholic church, and that the present scandal in Chicago —
the most terrible that has ever occurred in America — was
permitted by Providence to bring to a climax the reign of
rottenness, that it might be unearthed, exposed and wiped
out. »

Dr. E. LikowskI : Die ruthenisch-romische Kirchenvereinigung,
gen. Union zu Brest. Aus d. Poln. von Dr. P. Jedzink.
Freiburg, Herder, 1904.

Der Verfasser hiilt seine Arbeit ,fiir um so zeitgemisser,
als sie sich begegnet mit dem offenkundigen Bestreben des
heiligen Vaters Papst Leo XIII., die schismatischen Kirchen
des Orients mit der romischen zu vereinigen“ (Vorw. X). Er weist
hin auf die Apostolischen Schreiben ,Preeclara gratulationis® und
»Orientalium dignitas ecclesiarum®, sowie auf die im Jahr 1896
vollzogene Einsetzung einer bestindigen Kommission, bestehend
aus mehreren Kardindlen und Theologen, deren Aufgabe es
ist, geeignete Mittel zur Verwirklichung der Idee einer Wieder-
vereinigung der Kirchen des Ostens und des Westens in An-
wendung zu bringen. Und er gibt der Hoffnung Ausdruck,
»dass die schismatisch-russische Kirche, der méichtigste Zweig
der orientalischen Kirche, sich einst mit der allgemeinen Kirche
verbinden werde® (Vorw. XI). Auf diesen Ton ist das ganze
Buch gestimmt. Dem Vertfasser standen reichliche Quellen zu Ge-
bote, namentlich Handschriften aus dem vatikanischen Archiv,
aus dem Archiv der Congr. de prop. fide in Rom, aus dem rutheni-



— 348 —

schen Metropolitan-Archiv zu Lemberg, aus dem Museum der
firstlichen Familie Czartoryski zu Krakau u. a. Er war somit in
der Lage, den Gegenstand erschopfend zu behandeln. Ob auch ob-
jektiv? Zwar will er die Schuld nicht verschweigen, die Szlachta
und Episkopat den Ruthenen gegeniiber auf sich geladen haben,
will ,offen die Fehler der polnischen Regierung, des lateinischen
Episkopates und des polnischen Volkes riicksichtlich der Union
aufdecken® (Vorw. XI), will aber anderseits ,entschieden fir das
Werk der Union eintreten®. Damit aber hat sich der Verfasser der
historischen Objektivitit begeben. Der Weihbischof Likowski
musste den Historiker, das Dogma die Geschichte liberwinden.
Altmeister L. v. Ranke hat beim Beginne seines Schaffens das
Wort gesprochen: ,Ich will bloss sagen, wie es eigentlich ge-
wesen ist.* Bei Likowski lauft alles auf die Verherrlichung der
Union hinaus. Nicht die Rinke der Jesuiten, nicht die Gewalt-
titigkeit der polnischen Szlachta, sondern einzig der innere ver-
derbte Zustand der westruthenischen Kirche hat nach Likowskis
Meinung — und dabei stiitzt er sich auf einen russischen Histo-
riker (Lewicki) — hauptséchlich zur Union gefiithrt, Darum wid-
met der Verfasser den ganzen zweiten Teil seines Buches den
inneren Zustinden der ruthenischen Kirche. Danach war die
Union eine Tat der Rettung des ruthenischenVolkes! Wir aber
haben bereits frither in der ,Revue® (1904, 45. Heft) ausgeftihrt,
dass diese Union von Brest den Sieg der romischen Kirche in dem
jahrhundertelangen Kampfe um den Einfluss auf die Slavenwelt be-
deutete. Wie dieser Einfluss stetig weiter griff, davon erzihlen
die slavischen Volker von der Moldau und der March bis zur
Save und zur Zeta. Und nun traumt Likowski gar davon, dass
die ,vom heiligen Vater und allen Gldubigen ersehnte Ver-
einigung (des christlichen Ostens mit dem Westen) trotz aller
scheinbaren Hindernisse und Schwierigkeiten vielleicht néher
sei, als man gewohnlich glauben moéchte®. Qui vivra, verra. SCH.

Dr. G. LascHE : Die evangelischen Fiirstinnen im Hause Habs-
burg. Eine historisch-psychologische Studie. Wien, Manz, 1905.

Die Schrift behandelt vornehmlich die Erzherzoginnen Hen-
riette von Nassau-Weilburg, die Gattin des Erzherzogs Karl, des
Siegers von Aspern, und Maria Dorothea von Wirttemberg, Gattin



des Palatins Erzherzog Josef. Interessant ist es zu lesen, wie die
evangelische Gemeinde in Wien auf den Empfang einer Erz-
herzogin evangelischen Glaubens gar nicht vorbereitet war.
Sie besass in der Dorotheergasse ein Bethaus. Urspriinglich
war es ein Kloster, von Elisabeth, einer Tochter Maximilians II.,
Gattin Karls IX. von Frankreich, zur Sthne fir die Bartholo-
méausnacht gegrindet. Nach der Klosteraufhebung durch Josef I1.
wurde das Gebdude 1782 den Evangelischen Wiens verkauft
und von diesen zum Bethaus eingerichtet. Aber dieses Bethaus
hatte laut Verfiigung des Toleranzpatentes keinen Eingang
nach der Strasse zu, man konnte nur durch eine Hintertiir ins
Haus gelangen. Fir die Erzherzogin Henriette nun wurde ,zum
ausschliissenden Gebrauch® eine Tir nach der Strasse herge-
stellt, nach ihrem Tode aber 1829 wieder zugemauert. Maria
Dorothea, die letzte Protestantin des Habsburger Erzhauses,
starb 1855 in Wien. Sie war eine Protestantin strengerer Ob-
servanz als Henriette. Metternich soll nach einem Besuche bei
ihr das Wort gesprochen haben: ,In Zukunft darf mir keine
Protestantin mehr in die Familie.“ Tatsidchlich soll seitdem das
Habsburgische Hausgesetz — es ist in seiner Ganzheit der
Offentlichkeit gegeniiber ein Geheimnis — das Verbot gemisch-
ter Ehen enthalten. , T felix Austria nube* — so mag es auch
weiterhin heissen, aber eine Protestantin wird, wie die Dinge
seit Pius IX. und Leo XIIL in Osterreich stehen, kaum je wieder
in das Haus Habsburg hineinheiraten. SCH.

V. pE MarorLLEs: Le cardinal Manning; Paris, librairie des
Sts-Peres, 1905, 2 fr.

Un homme supérieur, a-t-on dit, peut n’'avoir eu ni génie,
ni talent. Sa supériorité lui venait alors de la grande influence
qu’il exercait dans son milieu plus ou moins étendu. Tel me
semble avoir été le cardinal Manning, que M. de Marolles a
appelé «le grand cardinal des ouvriers» (p. 208). Dans quelle
mesure son influence sur les ouvriers s'est-elle exercée? Clest
ce qu’il est difficile a un Francais de dire avec exactitude
méme apreés avoir lu les cent pages que M.de M. a écrites sur cette
question. l.a raison en est que les ceuvres auxquelles le car-
dinal a pris part sont des ceuvres anglaises, qu'il faudrait étu-



— 350 —

dier sur place, avec des documents anglais, spéciaux et précis,
et non dans quelques extraits des écrits de Léon XIII, ou de
M. de Mun, ou de M. Raoul Jay, ou de Mgr. Freppel. Je récuse
donc toute compétence sur ce point, et je me tiens aux autres
parties du volume de l'auteur.

Ce volume est divisé en trois parties: 1° Manning et le
protestantisme; 2° Manning et le libéralisme; 3° Manning et le
socialisme. N’est-on pas surpris de ne pas voir indiquées deux
autres questions plus fondamentales encore: Manning et le
christianisme, Manning et le catholicisme? En d’autres termes,
quelle idée Manning se faisait-il du christianisme comme reli-
gion, et du catholicisme comme représentation du christia-
nisme? Tout théologien de wvaleur doit avoir sur ces deux
points des notions claires et solides. Mais peut-étre que l'auteur
nous les fera connaitre en traitant du protestantisme et du libéra-
lisme de Manning. Voyons la chose de pres.

Manning est resté dans le protestantisme jusqu’a l'age de
quarante-trois ans (1831). Pourquoi 1'a-t-il quitté? Clest, évi-
demment, qu'il n'y trouvait pas les garanties de christianisme
nécessaires. Et comment ces garanties n'y étaient-elles pas?
Comment étaient-elles, au contraire, dans le catholicisme ro-
main? On voudrait voir exposées au long les raisons qui ont
déterminé Manning, raisons sans doute religieuses, théologiques,
graves en tout cas. Or M. de M. ne les fait pas voir. Il se
borne a déclarer que Manning a rompu avec ['Eglise angli-
cane parce qu'elle lui paraissait «asservie» a I'Etat (p. 38);
allusion aux affaires Hampden et Gorham. Clest la tout le
fond de la premiere partie de l'ouvrage. Or, est-ce 1a une rai-
son religieuse et théologique sérieuse? Comment Manning a-t-il
pu attendre jusqu'a 1'age de quarante-trois ans pour s’aperce-
voir de cet <asservissement» et pour y découvrir la preuve
que I'Eglise anglicane était fausse? Quelle démonstration a-t-il
faite que le conseil privé de la reine, en prenant la défense
du Rév. Gorham contre son évéque, avait rendu hérétique par
ce fait toute I'Eglise anglicane? Comment découlait de ce fait,
pour Manning, la nécessité de se faire rebaptiser, puis con-
firmer, puis réordonner (depuis la tonsure méme, jusqu'a la pré-
trise)? C'est ce que Manning n'a pas expliqué, que je sache,
méme apres s’étre fait instruire a Rome par les Péres Passa-
glia et Perrone.



— 31—

Et pourquoi a-t-il embrassé le catholicisme romain? Ce
serait, parait-il, parce que la foi positive «ne peut exister
gqu'au sein d'une Eglise ayant mission et autorité pour déter-
miner ce que les fideles doivent croire» (p.45). Manning a-t-il
démontré que I'Eglise universelle a laquelle le Christ a confié
le dépot de sa doctrine et de ses préceptes, était exclusive-
ment I'Eglise romaine? Nullement. Et une fois dans 1'Eglise
romaine, Manning n’a pas su concilier 'autorité religieuse avec
les libertés nécessaires et traditionnelles de 1'Eglise; il s’est
déclaré ennemi du libéralisme catholique, partisan de l'infail-
libilité absolue du pape, infaillibilité qu'il fallait a tout prix
définir comme article de foi! Newman libéral, il I'a combattu
et 'a empéché d'étre évéque (p. 72-73), ce méme Newman qui
avait contribué a le faire catholique-romain! Le Syllabus, il
s'en est fait le défenseur a outrance. Le pouvoir temporel du
pape, il en a aussi pris la défense. Quels ouvrages a-t-il publiés
pour essayer de justifier soit ses théses religieuses, soit ses
théses politico-ecclésiastiques? lls sont peu considérables quan-
titativement, et moins encore qualitativement.

Que Tauteur me permette d'observer qu'il n’a pas réfuté
suffisamment les griefs qui ont été adressés au «grand car-
dinal des ouvriers», Une apologie ne saurait cependant pé-
cher sur ce point. Je me bornerai a le citer. S'il veut bien
se relire, il verra qu'il a simplement donné le démenti aux
adversaires du cardinal; mais un démenti n'est pas une réfu-
tation,

«Comme il le confesse dans ses notes intimes, Manning
se sentait appelé a prendre dans I'Eglise catholique en Angle-
terre une situation influente, sans pourtant rien faire de lui-
méme pour se pousser en avant. Ses détracteurs n'ont pas
manqué de l'accuser d'ambition, et dans diverses circonstances
ils découvrent des mobiles d'intérét personnel. Ce jugement est
aussi faux qu'injurieux (p. 33).. Il a été accusé d’avoir mené
de sourdes intrigues et d'avoir agi par ambition personnelle.
Jusqu’a un certain point, les apparences sont contre lui; tandis
qu’il travaille a délivrer le cardinal d'un collaborateur génani,
sa propre situation grandit. Nommé procurateur par le car-
dinal en 1859, il est créé protonotaire apostolique, revétu de
la prélature en 1860, et déja on peut entrevoir pour lui l'ou-
verture de la succession dont il a évincé Errvington. L’évé-



— 352 —

nement devait réaliser ces prévisions» (p. 63). Les lecteurs
jugeront.

Manning avait-il fait, du moins, des études théologiques
suffisantes pour légitimer les positions qu'il a occupées et les
attitudes dominatrices qu'il a prises? Il suffit d'en appeler aux
faits. M. de M. raconte qu'il fut de bonne heure ambitieux:
« aut Cesar aut nihil, disait-il dans son jeune enthousiasme »
(p. 4); que son penchant l'entraina vers la carriére politique
plutdt que vers 1'état ecclésiastique auquel son pere le desti-
nait d’abord (p. 5); que cependant, aprés la ruine financiere
de son peére et «aprés de rudes combats intérieurs», «il prit
courageusement son parti», étudia la théologie et se fit prétre
en 1832 (p. 6). Combien de temps étudia-t-il la théologie? On
ne le dit pas. En 1833, il devint suffragant de Livington,
épousa la fille, trés riche, de son curé, vécut dans le «luxe »,
avec «ces chevaux qu'il aimait et dans la connaissance des-
quels il était passé maitre» (p. 7), etc. En 1840, il fut nommé,
a trente-deux ans, archidiacre du dioceése de Chichester, etc.
On sait comment il arriva a l'archevéché de Westminster, Les
quelques publications parues sous son nom, sont plutét mys-
tiques et dénuées de toute valeur doctrinale. E. M.

Albert MaTHiEz: La Théophilanthropie et le culte décadaire
(1796-1801). Paris, Alcan, 1904, in-8°, 753 pages. — Les ori-
gines des cultes révolutionnaires {1789-1792). Société nou-
velle de librairie et d'édition, 1904, in-8°, 151 p.

Les cultes révolutionnaires ayant été longtemps, d'apreés
M. Mathiez, trés mal connus, il a entrepris de refaire leur
histoire pour arriver a reviser le jugement porté sur eux.
Laissant de coté les cultes de l'an II, culte de la Raison et
culte de I'Etre supréme, déja connus par le livre de M. Au-
lard, 'auteur nous donne aujourd’hui un gros travail de plus de
700 pages sur la Théophilanthropie et le cullte décadaire et une
étude moins développée sur Les origines des cultes rvévolution-
naires.

En premier lieu, il est établi maintenant que la théophi-
lanthropie est une institution d’origine privée; qu’elle fut fondée
non par le gouvernement, mais, au contraire, aprés quelques



— 353. —

essais antérieurs, par un homme obscur et sans lien avec le
pouvoir, le libraire Chemin. Le Directeur La Revelliere, qui
passe pour avoir été le créateur de la nouvelle secte, ne fit
que la protéger aprés sa fondation et ses premiers succes.
C'est alors que les théophilanthropes, d’abord modestes et tolé-
rants, s’installerent partout dans les églises et engagerent la
lutte avec les catholiques. M. Mathiez établit ensuite, avec
toutes les preuves & l'appui, que le succes de la théophilan-
thropie fut considérable non seulement a Paris, mais dans les
départements, I'Yonne en particulier. On fut méme un moment
trés inquiet de ses progres rapides. Les théophilanthropes cher-
chaient a gagner la faveur du parti des «philosophes» en
donnant a leurs cérémonies un caractére laique, mais ils se
brouillerent bientdt avec le Directoire. A la fin de 'an VI,
.ce dernier leur suscita une concurrence, en organisant les
fetes du Décadi qui enleveérent sa clientele a sa nouvelle reli-
gion. Apreés la signature du concordat, le nonce réclama la
suppression des dissidents ct les théophilanthropes furent chas-
sés des églises. M. Mathiez présente dans son livre la ou les
religions chrétiennes comme ayant un caractére «anti-social»,
et il a tort ici de confondre le clergé avec I'Eglise, ou les
diverses Eglises entre elles, quand il rencontre des hostilités
contre les institutions démocratiques, mais cela ne touche en
rien & la valeur historique de son travail.

Le second ouvrage sur Les origines des cultes révolution-
nairves est plein d'intérét, en raison surtout de la these qu'il
y soutient. Pour lui, les cultes révolutionnaires ont été non
des expédients politiques comme on le croit d’ordinaire, mais
de vraies manifestations religieuses, et il y a une religion ré-
volutionnaire comme il y a une religion juive, chrétienne ou
musulmane. Une nation ne peut vivre sans une foi et un culte;
de la les projets de religion civile élaborés par de Moy et
Gohier par exemple, d’'ou sortent directement les cultes phi-
losophiques et déistes de l'an II, puis la théophilanthropie et le
culte décadaire. On pourrait bien chicaner M. Mathiez sur son
affirmation «qu'il a existé une religion révolutionnaire, analo-
gue en Son essence A toutes les autres religions», ou sur cette
assertion que la Réforme et la Révolution, ces deux grandes
crises, loin d’étre l'une religieuse et l'autre sociale, sont l'une
et l'autre sociales et religieuses an méme degré,; mais cela

Revue intern. de Théologie, Heft 50, 1905, 23



~ Ghl. —

nous menerait trop loin, sans du reste nous empécher de re-
dire que le livre de M. Mathiez sur les origines des cultes
révolutionnaires est un livre abondamment et solidement docu-
menté. A, C.

Dr. H. MELTZER : Luther als deutscher Mann. Tiibingen, Mohr,
1905.

Folgende Charakterziige scheinen dem Verfasser fiir Luther
als deutschen Mann besonders bezeichnend zu sein: sein ge-
wissenhaft bedédchtiges Vorgehen im Anfang, seine wuchtige,
derbe Tapferkeit gegen die erkannten Gegner, seine innerliche
Milde und Zartheit, die konservative Méissigung seines revolu-
tiondren Geistes. Der Verfasser fithrt dies einzeln unter Be-
weis durch, ein Wort Treitschkes voranstellend, welches der
Betrachtung die Farbe gibt: Die Tat der Befreiung ging aus
den Kampfen des ehrlichen deutschen Gewissens hervor. . .
Durch alle Qualen monchischer Busse hat Luther den Himmel
stirmen wollen, doch immer wieder klang es in seiner Seele:
O meine Siinde, Siinde, Siinde! — bis dann endlich das Wort
des Apostels von der Rechtfertigung durch den Glauben ziin-
dend in sein Herz schlug. Und nun kam sie {iber ihn, die
Wandlung des innern Menschen ..., er ergab sich glaubig der
Gnade des lebendigen Gottes und wagte, dieses seines Glaubeus
zu leben. Der ganze Gegensatz romanischer und germanischer
Empfindung tritt uns vor die Augen, wenn wir diese Seelen-
kémpfe Luthers vergleichen mit den innern Anfechtungen,
welche spéiterhin der Rittersmann der wiederhergestellten alten
Kirche, Ignatius von Loyola, zu tiberwinden hatte. Der Spanier
entledigt sich seiner Pein durch den Entschluss, diese Wunden
seiner Seele nie mehr -zu beriihren; der Deutsche beruhigt
sich erst, sobald sein Gemiit {iberzeugt ist, und alle Zweifel
vor der Gewissheit einer innerlich erlebten Wahrheit schwin-
den. ... In einer Zeit, in welcher es im deutschen Vaterlande
erlaubt ist, Luther zu schméihen, muss des Verfassers streng
sachliche, vornehm und warm gehaltene Schrift als sehr zeit-
geméss betrachtet und begriisst werden. ScH.



— 3565 —

Rubp. Orto: Naturalistische und religiose Weltansicht. Tiibin-
gen 1904. 296 S. Mk. 3.

Das Werk gehort in die Reihe der von H. Weinel heraus-
gegebenen ,Lebensfragen und behandelt in tibersichtlicher,
leicht verstindlicher Form das gesamte durch den Titel be-
zeichnete Gebiet, wie es in der modernen Zeit mit seinen
Kémpfen, Widerspriichen und Vers6hnungsversuchen, seinem
Behaupten und Verneinen vor uns liegt. Die einzelnen Ab-
schnitte behandeln: Fromme Weltansicht, Naturalismus, Grund-
siatzliches, Darwinismus, mechanistische Lebenslehre, Selbstin-
digkeit und Freiheit des Geistes, Welt und Gott. Beigegeben
ist ein durch Begriffserklirungen wertvolles Register. Zugleich
als Probe fiir den Standpunkt des Verfassers seien folgende
Worte aus dem Abschnitt ,Welt und Gott* wiedergegeben:
L Frommigkeit besteht selber darin, dass im Zeitlichen das
Ewige, im Endlichen das Unendliche, dass Gott in der Welt
wirkend, sich betédtigend, sich offenbarend geglaubt und er-
fahren werde, und dass Grund und Ursache alles Seins in ihm
liege. Sie hat dafiir Namen wie Schopfung, Leitung, Selbst-
offenbarung Gottes in Welt und Geschehen, und von den
Mysterien, die durch diese Namen bezeichnet sind, lebt sie.
Die Mysterien selber besitzt sie schon in undeutlichen oder
ganz naiven Vorstellungsformen, ldngst bevor sie versucht,.
sich begrifflich iiber sie Rechenschaft zu geben. Beginnt die
Dogmatik mit dem letzteren, so pflegt sich gewohnlich in irgend
einer Form die holzerne, steife Lehre vom concursus, vom in-
fluxus ordinarius und extraordinarius mit vielen anderen Sub-
tilitéiten auszubilden, die doch nichts anderes sind als Versuche,
das gottliche Wirken selber wieder zu verendlichen und wie
eine Kraft neben Kriften zu denken. Man scheidet reinlich
zwei Ursachenreihen : namlich das System der innerweltlichen
Ursachen und Wirkungen, nach denen alles nattirlich fortgeht,
die ,causee secundarise“, und daneben immer mitwirkend und
auf jene einfliessend die gottliche Ursichlichkeit, die durch
leisen und feinen Druck jene in Ordnung hilt und auf die
rechten Ziele lenkt, und die noch wieder als ,extraordinaria“
in den Wundern und Zeichen sich kundgeben kann. Aus dieser
Doppelwirkung kommt alles Geschehen zu stande, und darin
bestehen Lenkung, Fiigung, Vorsehung, natiirliche Offenba-



— 356 —

rung. Eine solche Vorstellung ist hochst primitiv und oben-
drein gegen die Frommigkeit selber ungiinstig, denn das My-
sterium ist hier reinlich aufgelost und nach Rubriken verteilt,
und alles ist ganz ,einfach“ geworden.... Es geht nicht an,
zwei Ursédchlichkeiten kiinstlich zu unterscheiden und der Welt
zu geben, was angeblich der Welt, und Gott, was Gottes ist.
Aber hinweisen lisst sich auf die Unzulinglichkeit unserer
kausalen Betrachtung tiberhaupt und auf die Schranken unserer
Erkenntnis. Indem wir feststellen, dass alles Geschehen nach
Ursachen verkniipft sei, haben wir noch gar nichts eingesehen
von dem, wie innerlich und eigentlich die Dinge zugehen. Jene
qualitative Bewirkung und Verdnderung ist uns nach dem Wie
ihres Zustandekommens, nach dem, was sie eigentlich und
innerlich ist, verborgen. ... So bleibt das Mysterium in Kraft,
nnd an seine Stelle tritt nicht das Surrogat einer viel zu plau-
sibeln und eben so hausbackenen dogmatischen Theorie, Beim
Bekennen des Mysteriums aber in Ruhe stehen zu bleiben, er-
laubt uns die Besinnung auf die Natur und die Antinomie
unseres Erkennens. — Ganz ebenso ist es mit dem, was From-
migkeit mit Schopfung bezeichnet. Im Gefiithle vollendeter
Andacht, im FErlebnisse der Abhingigkeit und Bedingtheit
schlechthin wird Kreatur sich ihrer als Kreatur bewusst und
erlebt in volliger Klarheit, was sie sei: ,Kreatur“ und ,Ge-
schaffensein“. Die dogmatische Lehre aber ist hier wieder ein
Surrogat des Mysteriums, und wieder weist uns kritische Selbst-
besinnung viel richtiger als Schopfungslehren, die als Aus-
drucksmittel frommer Rede und Dichtung vollig am Platze,
aber als eigentliche Erkenntnisse ganz unzuldnglich sind. Diese
Welt als anfangende weder denken noch nicht denken kénnen,
das ist das erkenntnisméssige Analogon dessen, was Frommig-
keit im Mysterium erlebt, und diese Welt als die zufillige und
bedingte griinden lassen im ewigen notwendigen Sein, wobei
uns alle Vorstellungen von einer zeitlichen oder andern Form
des Gegriindetseins verschwinden, das ist das Analogon zu
dem, was Frommigkeit im andédchtigen Gefiihle unmittelbar
und viel deutlicher, als Begriffe es vermitteln koénnen, besitzt
und weiss von dem Verhéiltnisse Gottes zur Welt.“ G. M.



— 357 —

J. Pavor: La Croyance, sa nature, son mécanisme, son
éducation; 2¢ édition; Paris, Alcan, 1905, in-8°, 248 pages,
5 francs.

M. Jules Payot, recteur de I'Académie de Chambéry, est
a la fois philosophe et pédagogue. Malheureusement sa philo-
sophie et sa pédagogie ne semblent pas d'accord. Autant je
trouve sa pédagogie excellente, autant sa philosophie me semble
défectueuse, souvent méme erronée. ,

Je regrette que la place me manque pour en discuter
quelques points. Il ne serait pas difficile, je crois, de montrer
qu'il a tort de conclure du relativisme de nos connaissances a
un «scepticisme radical»> (p. 103), surtout lorsqu’il est lui.
méme si personnel et si tranchant, tombant sur «la majorité
des savants de notre époque» (p. 157-138) et prodiguant a ses
adversaires le qualificatif de «trés superficiels» (pp. 188, 205,
etc.). Un sceptique radical ne saurait parler avec cette assu-
rance.

Il ne serait pas difficile non plus de relever maints so-
phismes, arguments ol l'on conclut de sowvent a foujours, et
ou le subjectif semble nier, ou a peu pres, l'objectif. Bien
faible aussi me semble la thése dans laquelle, sous prétexte
que la personnalité n'est qu'un «phénomeéne passager» (p. 161),
lauteur nie l'immortalité personnelle de 'ame. Qu'il me per-
mette de le renvoyer aux savants ouvrages du doyen de la
Faculté des sciences de Montpellier, M. Armand Sabatier. La
ou il parait surtout peu logique avec lui-méme, c’est lorsqu'il
convie des consciences «provisoirement» personnelles et des-
tinées au néant, a tout envisager sub Specie ceternilatis, a sup-
porter toutes sortes de sacrifices, & «collaborer de toute notre
énergic aux desseins présumables de I'Insondable Puissance »
(p. 163). Comment veut-il que, si nous ne sommes que «l'ex-
pression transitoire de l'essence des chosess, nous nous impo-
sions la tAche héroique d’étre des expressions «aussi adéquates
que possible des lois éternelles de cette essence» (p. 244)?
Comment le non éternel pourrait-il étre une expression, méme
non adéquate, des lois éfernelles de l'essence des choses?
M. Payot semble aussi confondre 1'énergie primitive des étres
avec la volonté, et faire de celle-ci une force antérieure a l'in-
telligence. Oh! sans doute chacun est libre de donner de la



— 358 —

volonté, considérée jusqu'ici comme une force morale qui
implique lintelligence et la conscience, une définition tout
autre, mais encore faudrait-il la justifier autrement que par
des questions de muscles. Tous les passages ou M. Payot
parle du réle des muscles et affirme que «l'action» n'est pos-
sible que par nos muscles (p. 197), sont obscurs et laissent fort
a désirer. Etc,, etc.

Mais, si Kant a corrigé dans sa Crifique de la vaison pra-
tiqgue les abus de sa Critique de la raison pure, M. Payot a
su, lui aussi, se soustraire, dans ses conseils pratiques et péda-
gogiques, 4 maintes erreurs de sa philosophie. Il y aurait des
pages nombreuses a citer, a méditer, & commenter. Les lec-
teurs sérieux n'y manqueront pas. Ills remarqueront, entre autres,
celles ou l'auteur montre comment les croyances religieuses,
et en général toutes les convictions fermes, ne naissent pas
d'idées «seches», mais d'idées «senties». Ils auraient tort tou-
tefois d'en conclure que la foi n’est que sentimentalité, car
elle est formée avant tout d'idées, idées qui doivent étre claires,
nettes, solides. Ils remarqueront aussi la page ou M. Payot,
tout en reprochant a I'Eglise (il veut dire 'Eglise romaine) de
«violenter si brutalement notre nature», semble admirer ses
succeés dans la production des vocations religieuses «en nombre
considérable» (p. 235); celle ou il trouve le culte de cette
méme Eglice «admirablement concu» (p. 225); celle ot il pré-
tend que la foi catholique (il parle toujours de la romaine) est
«la seule qui prétende s’emparer de l'homme tout entier»
(p. 201). Nos lecteurs n'auront pas de peine a remarquer com-
bien 'auteur, dans ces questions, s’abuse: car les vocations
vraiment religieuses sont rares, et l'histoire montre tous les
jours ce qu'il faut penser de la vie conventuelle romaine;
d’autre part, les cérémonies du culte romain, loin de dévelop-
per la vie intérieure, conduisent & un mécanisme et & un maté-
rialisme qui, au fond, n'ont plus rien de religieux; enfin, est-ce
s'emparer de l'homme tout entier que de le laisser en proie a
mille doutes, & mille contradictions d’esprit, comme cela arrive
dans une quantité de prétendus croyants, ou de détruire chez
d’autres toute raison, sous prétexte d’obéissance, et méme tout
sentiment filial et autre? Bien faible aussi est Ia théorie sur le
dogme, d'aprés la définition du P. Schwalm (p. 202). En somme,
nous attendions beaucoup mieux de la part de l'auteur de
L’Education de la volonté. E. M.



— 359 —

E. Rocuat: La «Revue de Strasbourg» et son influence
sur la théologie moderne; Geneve, Kiindig, 1904.

Nous sommes quelque peu en retard pour analyser I'im-
portant travail de M. le Dr Ernest Rochat, pasteur de 'Eglise
de Geneve, sur la Revue de Strasbourg et son influence sur la
théologie moderne. Ce travail de 400 pages constitue la these
doctorale de M. Rochat. C'est dire qu’il a suffisamment subi
I'épreuve des critiques universitaires, officielles et non offi-
cielles, professorales et confraternelles. Nous avons méme
trouvé quelques-unes d'entre elles excessives et en désaccord
avec la logique autant qu'avec la charité. Cette observation,
du reste, ne concerne en rien le catholicisme, la thése et le
livre de M. le Dr Rochat ayant pour terrain le protestantisme
genevois. Ce fut sinon une lutte, du moins une jcute éphé-
mere, vive et brillante, ressuscitée d’antan, entre l'orthodoxie
et le libéralisme. Nous ne prendrons pas parti dans le débat,
I'objet de nos revendications anciennes-catholiques portant sur
un autre terrain. Nous nous contenterons d’analyser brigve-
ment le travail de M. Rochat, qui se range ouvertement, on
le sait, parmi les pius décidés des pasteurs libéraux de Geneve.
I1 étudie dans son livre l'histoire de la théologie francaise
moderne (protestante) pendant la seconde moitié du XIXe® siecle.
Le mot de moderne, dit 'auteur lui-méme, marque le contraste
avec la théologie traditionnelle, qui jusque-la régnait a peu
prés sans conteste. La tendance nouvelle a eu pour organe la
Revue de Strasbourg. Cest a ce périodique, dont la publica-
tion a duré dix-neuf ans, de 1850 & 1869, qu'ont collaboré les
hommes qui se sont efforcés «de renouveler la pensée reli-
gieuse francaise» (protestante). Entre tous, M. le D* Rochat en
distingue quatre, Colani, Schérer, Reuss et A. Réville. Apres
avoir donné, dans deux chapitres successifs, un apergu sur la
théologie allemande au XIX® siecle et sur la théologie dans
les pays de langue francaise, il étudie avec 'apparition et a la
lumiere de la Revie de Strasbourg, d’abord les diverses théo-
ries de la théopneustie, puis d'une facon plus concréte le Nou-
veau et 1'Ancien Testament. Il aborde ensuite la dogmatique,
traite successivement du rationalisme, de la foi, du salut, du
péché, des miracles et de la question christologique de 1850
A 1858; enfin il montre l'orientation nouvelle qui se dessine



— 360 —

dans la Revue de 1858 a 1869, et qui influe sur les solutions.
données aux questions de la chute, du miracle, du surnaturel
et du Christ, qu'on y trouve abondamment traitées. On com-
prendra que notre credo, a nous anciens-catholiques, nous.
empéche, par sa précision et sa détermination méme, de sous-
crire sans réserves aux nouvelles et souvent audacieuses théo-
ries de la Revue de Strasbourg. Nous nous bornerons a faire
une observation de pure forme a4 M. Rochat: c'est qu’il s'ex-
prime souvent de fagon a laisser croire que la théologie pro-
testante, moderne ou ancienne, est toute la théologie et que la
‘pensée religieuse francaise est tout entiere contenue dans la
pensée protestante : ce serait une étrange erreur, qui n’est pas,.
nous le savons, dans la pensée de 'auteur, mais qui, par suite
de l'imprécision de sa plume, pourrait s’introduire dans I'es-
prit de quelques-uns de ses lecteurs. M. Rochat conclut ainsi:
« Cette théologie (moderne) critique et positive, reposant sur
I'histoire et la psychologie, faite de science et de piété, est,
nous en sommes convaincus, la théologie de l'avenir... Elle
seule est capable de concilier le passé ou la tradition dans ce
qu’elle a de juste, de respectable, de saint, avec l'avenir et le
progrés.» Mais cette conclusion et ces espérances, nous les
répétons, nous anciens-catholiques, en ce qui concerne nos
principes, depuis 35 ans, de toute notre conviction et sous
toutes les formes. Il ne suffit donc pas de les énoncer, il faut
attendre leur réalisation; c'est pourquoi nous fermerons le livre
de M. Rochat aprés l'avoir loué, mais non sans réserves, sur
cette phrase qui le termine: «Le temps appartient & Dieu et
la patience d’'aprés Jésus est une des conditions de I'établisse-
ment du royaume des cieux.» Dr A. CHRETIEN.

Armand SaBaTiER: Comment se fabriquent les ames?
Conférence faite a P'Institut psychologique le 13 mai 1904;
Paris, 14, rue de Condé¢; in-8°, 40 p.

Tout ce qui touche & l'dme touche a la vie méme de
I’homme, et par conséquent ne saurait étre assez étudié. Nos.
lecteurs connaissent déja les travaux remarquables du savant
doyen de la Faculté des sciences de Montpellier. La conférence
du 13 mai 1904 est une nouvelle contribution a l'éclaircisse-
ment du grand probléme.



— 361 —

Hélas! nous sommes loin d'un éclaircissement définitif. Ce
que la science accumule sur le point en question, n'est qu'une
série d'éclairs qui nous montrent la profondeur de Il'abime
sans nous l'expliquer. M. Sabatier est le premier a I'avouer:
«Si nous savons, dit-il, qu'il y a quelque chose de spécial dans
la forme, dans l'architecture intime, et dans le contenu chi-
mique de ces cellules, nous n'avons, d'autre part, aucune expli-
cation satisfaisante de la relation qu'il y a entre ces caracteres
matériels de la cellule et les phénomeénes psychiques dont elle
est le siege. Ainsi que le dit justement Ramon Cajal, ni le
matérialisme, ni l'ancien spiritualisme n’expliquent comment
un phénomeéne de mouvement parvenu a la premiére couche
de 'écorce cérébrale s’y convertit en une chose d'un ordre si
différent que l'est un fait de conscience. Nous paraissons donc
sur ce point dans une obscurité profonde » (p. 27). Et encore:
«La science ne connait la nature et le fond de rien; elle ne
connait que des rapports, des relations, des analogies et des
ressemblances et des différences; et ses explications consistent
en définitive dans des rapprochements avec des faits connus
antérieurement. Le savant pense avoir donné l'explication
d'un phénomene quand il a démontré qu’il a des analogues et
qu'il n’est pas entierement nouveau. Il ne va pas plus loin »
(p. 34).

En présence d'un tel aveu, 4 quelle modestie le vrai savant
ne se sent-il pas tenu! Cependant, cette méme science qui est
si avare de clartés, veut bien nous accorder des lueurs, et ces.
lueurs réunies, fortifiées I'une par l'autre, peuvent nous gui-
der. Je ne saurais analyser ici cette conférence si pleine, qui
n'est elle-méme qu'une analyse. Je voudrais plutét prier 'au-
teur de nous donner le plus t6t qu'il pourra les explications.
supplémentaires auxquelles il fait allusion, quand il dit: «Ii
me resterait beamncoup a dirve sur ces importants et difficiles
sujets que je dois me contenter d'ébaucher... On peut produire
bien des arguments en faveur de cette idée que l'ame est le
résultat de l'accumulation et de I'organisation des énergies
cosmiques transformées et accumulées» (p. 34). Ce sont ces
arguments que nous voudrions qu’il nous donnat avec plus de
détails que ceux qu'il a résumés dans les pages 22-34, magni-
fiques mais insuffisantes. Il nous met sur la voie, mais ne nous
conduit pas assez loin. Nous voudrions mieux voir comment



— 362 —

«<la matiére est de l'esprit rudimentaire» (p. 21); comment
I'énergie générale de Punivers peut revétir a la fois une forme
‘supérieure qui est l'esprit, et des formes inférieures de forces
mécaniques, physiques, chimiques, psychiques (p. 28); comment,
selon le mot de Lavoisier, «la lumitre (c'est-a-dire les forces
-cosmiques) est le principe du sentiment et de la pensée»
(p. 28); etc., etc.

M. Sabatier ne se dissimule pas que des lecteurs l'accu-
seront de matérialisme, jusqu'a nier méme Il'immortalité de
I'ame. 1l repousse avec fermeté ces deux accusations. Citons
ces beaux passages: «Le systéme que je défends ne fait pas
sortir 'esprit de la matiére; mais considérant I'Univers comme
essentiellement constitué par l'énergie, et l'énergie comme
¢tant de l'esprit sous des formes diverses et parvenu a des
degrés différents de dignité; considérant aussi la matiére comme
n'étant au fond qu'une forme contingente et passageére que
s'est donnée l'esprit pour opérer son perfectionnement pro-
gressif par la lutte et par l'effort vers des concentrations,
des localisations et des organisations de plus en plus person-
nelles, je ne saurais étre accusé de matérialisme, mais bien
plutdét considéré comme le proneur d'un spiritualisme su-
préme, puisque, 4 mon sens, tout est esprit, tout, méme la
matiere, a pour point de départ l'esprit, et tout retourne 2a
I’esprit> (p. 36).

Quant & l'immortalité de l'ame, elle est non seulement
possible, mais probable (au point de vue strictement scienti-
fique): car on peut admettre que l'organisme matériel actuel
peut étre remplacé par une forme de l'esprit différente de ce
que nous appelons la matiére, c’est-d-dire par une autre ma-
tiere qui est restée inaccessible 4 nos sens. «Rien, dit l'au-
teur, ne nous permet d'affirmer qu'il n'existe pas de matiére
différente de celle que nous connaissons.. Une matiére plus
subtile, moins matérielle que la matiére actuelle, une matiere
inaltérable pourrait servir de support et de lien aux éléments
de 'ame séparée du corps terrestre. C'est 1a une hypothése
dont j'ai soutenu la possibilité dans mon FEssai sur I'immorta-
lité. Mais cette hypothése n'est pas elle-méme nécessaire : car,
si la matiére n'est qu'une forme sensible et contingente de
l'esprit, n'est que de l'esprit devenu sensible, si elle a été
‘I'ceuvre de l'esprit en vue du perfectionnement de l'esprit par



as WS =

1T'accumulation localisée et la formation des personnalités, il est
certes possible d’admettre l'esprit débarrassé de cette forme
volontairement acquise et volontairement abandonnée.» Que
I'auteur me permette de l'interrompre pour lui demander com-
ment cette forme est voloniairement acquise et volontairement
abandonnée.

11 ajoute (p. 37): <«Et si la forme matérielle a été néces-
saire pour cette ceuvre d'accumulation et de perfectionnement,
rien ne permet d’affirmer qu'un systéme de forces, qu'un grou-
pement énergétique ne puisse acquérir une cohésion suffisante,
une solidarité entre ses éléments qui lui permette de conserver
son autonomie en dehors de tout appui matériel.» Les pages
38 et 39, ou il insiste sur ce point de vue, sont fort belles.
Priere donc aux lecteurs sérieux de méditer et d'approfondir
toute cette substantielle conférence; et prieére instante a l'au-
teur de la compléter par toutes les considérations que sa
science lui inspirera. Nous lui en serons profondément recon-
naissants. E. M.

Der Salzburger Kulturkampf. Zeitgeschichtliche Geisteskdmpfe
aus den Jahren 1900 bis 1904, aus Blitterstimmen gesam-
melt und herausgegeben vom Salzburger Hochschulverein.
Salzburg, Hollrigl, 1904.

Das Buch ,will aus der Fille flichtiger Tagesnachrichten
das Bauwerk zu einer kinftigen Geschichte des Kampfes zu-
sammentragen, der sich an der Kundgebung des o&sterreichi-
schen Episkopates zu gunsten der Errichtung einer dogmatisch
beschrinkten Universitit entziindet hat® (Vorw.). Die Fiille der
zusammengetragenen Bausteine zeigt die Inhaltsangabe: I. Das
Hirtenschreiben des osterreichischen Episkopates zu gunsten
der Errichtung einer freien katholischen Universitat® in Salz-
burg und der katholische Universititsverein; II. Griindung und
Entwicklung des Salzburger Hochschulvereines; der Antrag des
Abgeordneten Dr. Sylvester auf Errichtung einer staatlichen Hoch-
schule in Salzburg ; III. Der Verein fiir wissenschaftliche Ferial-
kurse in Wien und sein erstes Programm zur Abhaltung von
Hochschul-Ferialkursen in Salzburg (1903); IV. Die ultramon-
tane Partei in Salzburg und die Ausiibung des Vetorechtes
durch Osterreich im jingsten Konklave; V. Der Verlauf der



364 —

ersten Salzburger Hochschul-Ferialkurse (1903); VI. Allerlei
Zwischen- und Nachspiele; VII. Das Programm der zweiten Hoch-
schul-Ferialkurse (1904). Der osterreichische Episkopat erklirte
in seinem Hirtenschreiben (November 1901) die Griindung einer
katholischen Universitit fiir notig, und Papst Leo XIII. gab
dazu seinen Segen. Schon im Jahre 1904 durfte sich der
Verein zur Griindung und Erhaltung einer ,freien katholischen
Universitat“ in Salzburg rithmen, an zwei Millionen Kronen
gesammelt zu haben. Der ,Civilta cattolica® in Rom ist das
noch zu wenig, sie wiinscht grésseren Eifer. K qualche cosa¥,
schreibt sie, ,ma ancora poco al bisogno, e malgrado lo zelo
encomiabilissimo dei promotori e collettori, se si va di questo
passo, chi & giovine avra ancora da invidiare per lungo tempo
quanto hanno saputo fare in tempo brevissimo i cattolici belgi,
francesi e svizzeri. Frattanto le cattedre di pestilenza menano
strage fra la gioventi nelle universitd dello Stato, invase e
dominate da professori e studenti ebrei....“ Diese welschen
Riistungen hatten zur Folge, dass sich in Salzburg ein Hoch-
schulverein bildete, der sich die Aufgabe stellte, die Errichtung
einer staatlichen Hochschule in Salzburg anzustreben. Er er-
klirte offentlich: ,Der Fehdehandschuh, welcher der freien
Wissenschaft hingeworfen wurde, ist aufgehoben, der Kampf
angenommen, der aufgedrungen worden ist.... Ein Bollwerk
fir den Klerikalismus in Osterreich und Deutschland, ein
Zwinguri fir freie Forschung und Wissenschaft soll errichtet
werden. ... Die furchtbar drohende Gefahr fiir Staat und Volk,
die die Griindung einer katholischen Universitit bedeuten
wiirde, erkennend, hat eine Schar mutiger, freisinniger, deut-
scher Manner sich gefunden, um als einzig mogliche Abwehr der
Bestrebungen des katholischen Universititsvereines die Errich-
tung einer staatlichen Universitit vorzubereiten und damit das
ultramontane Projekt zunichte zu machen...* Die Bestrebun-
gen des Hochschulvereins sind der grossten Beachtung wert.
Man erinnere sich nur des Wortes des Generalvikars Windisch-
mann aus Minchen : ,Der Besitz der Schule ist im 19. Jahr-
hundert, was die Besetzung der Bistiimer im 11. war. die Ent-
scheidung iiber die Weltherrschaft." Das gilt heute mehr denn je.
Energischeste Abwehr ist Pflicht der Selbsterhaltung. Die
Schule, von der Volksschule bis zur Hochschule, soll Bildung
vermitteln, wie das so treffend schon das Wort tiber dem Ein-



— 365 —

gang des Sitzungssales des akademischen Senates zu Wien
sagt: , Vite lampada tradunt.® Rom aber mochte alles Licht
auf Gottes lichter Erde ausloschen. Es ist ein Kampf um Sein
oder Nichtsein. Da gilt es, zusamwmenzustehen, zusammenzu-
arbeiten, zu retten, was zu retten ist, und das Gerettete zu
bewahren ! SCH.

Fr. Seitta: Die Kelchbewegung in Deutschland und die
Reform der Abendmahlsfeier. Gottingen 1904. 222 S,

Das Buch gibt zuniichst eine ausfiihrliche aktenmissige
Darstellung der fast schon uniibersehbaren Fiir- und Wider-
bewegung betreffs der Einfiihrung des ,Einzelkelches* inner-
halb der evangelischen Kirche Deutschlands, nach Léandern
geordnet. Das folgende Kapitel behandelt die hygienische, édsthe-
tische und soziale Seite der Kelchbewegung. Den bekannten
hygienischen Bedenken gehen die &sthetischen (Ekelempfin-
dung u. a. beim Trinken aus gemeinschaftlichem Kelche) zur
Seite. Bei den sozialen Bedenken wird von den Gegnern des
LEinzelkelches namentlich vorgebracht, dass dieser die ver-
schiedenen Gesellschaftsklassen auch im Gotteshause getrennt
halte. Dagegen ist festzustellen, dass der Gesamtkelch gar
nicht als Symbol der christlichen Verbriderung gelten kann
(S. 149 ft.). ,Nicht der gemeinsame Kelch, sondern der Bruder-
kuss war bei den altkirchlichen Abendmahlen das Zeichen der
Verbriidderung. So hat es die Brudergemeine (deren theologi-
schem Seminar in Gnadenfeld das Werk gewidmet ist) wieder
eingefiihrt, und dann mit berechtigter Beriicksichtigung der
gednderten Sitten an die Stelle des Kusses den Handschlag
gesetzt. Der ist ein Zeichen, das jeder versteht: die einen
Bund treuer Freundschaft und Liebe schliessen, reichen ein-
ander die Hand ; die um Vergeben und Vergessen dessen
bitten, was getrennt hat, tun ebenso. Das ist eine Sitte, die
nicht missdeutet werden Kkann, die auch viel bewusster ist,
als das Berlihren eines schon gebrauchten Kelches mit den
Lippen. Wo sie eingefiihrt wird, gewinnt man fiir den sozialen
Charakter des Mahles mehr, als man mit dem Gesamtkelch
aufgegeben hat“ (S. 151). Das interessanteste Kapitel ist das
vierte : ,Das Urteil der Gechichte.® Wéhrend die Gegner des
Einzelkelches behaupten, dieser sei ein unerhortes novum, sehen



— 366 —

sie nicht, dass bei der von ihnen befolgten Praxis mit dem
Brote ,die Handlung Christi, wie der,Brauch der Kirche, ra-
dikal umgeédndert ist. Statt des Brotes, das gebrochen und dann
dem Einzelnen in die Hand gegeben wird, haben die Lutheraner
die Hostie, deren Gestalt und Geschmack nicht einmal an das
Brot erinnert, bei der (abgesehen von dem Ritus der Briider-
gemeinde, nach dem je zwei Hostien zusammengebacken sind)
die Handlung des Brotbrechens fortfillt, und die nun, wie
Kihler drastisch, aber durchaus zutreffend bemerkt, wie ein
Arzneimittel dem Kommunikanten in den Mund gesteckt wird“
(S. 153). Aber der Gesamtkelch widerspricht nach Spitta auch
dem Wortlaute der Evangelien, wenn man darin auch den
unwiderleglichsten Beweis zu haben glaubt, ,dass bei dem
ersten Abendmahle Ein Kelch gebraucht worden sei, aus dem
die Junger alle getrunken hitten“. Sp. sucht nachzuweisen,
dass ,aus“ dem XKelche trinken nach hebriischem, griechi-
schem und auch deutschem Sprachgebrauche die Annahme
rechtfertige, dass dabei an den Inhalt des Gefiisses, und nicht
an dieses gedacht sei. Als weiterer Beweis kann der Kelch-
gebrauch beim jidischen Passahmahle dienen, wo jeder seinen
Einzelbecher hatte und wofiir Sp. das Gutachten der Strass-
burger Professoren Nowack und Landauer vorbringt (S. 161 f.).
Ja, das ,ausgegossen fiir viele® (Mrk. 14, 24) weist ,direkt
auf die Vorstellung hin, dass der Inhalt von Jesu Becher in
die Becher der Jinger ausgegossen ist* (S. 163 ff.). Ebenso
deuten die paulinischen Worte, sowie die iltesten Zeugnisse
der Kirchengeschichte auf den Einzelkelch, der zuerst in den
apostolischen Konstitutionen im Vollsinn des Wortes aufge-
geben erscheint, wihrend man aber vom Gesamtkelch noch
weit entfernt ist (S. 171). Diesen findet Spitta zuerst in dem
Schreiben Gregors II. an Bonifatius: ,Deshalb ist es nicht
gehorig, zwei oder drei Kelche auf den Altar zu setzen, wenn
Messe gehalten wird“ (S. 175). Das Trinken mehrerer aus
einem Kelche mittelst Saugrohren (fistulee eucharistiee) und
zuletzt die ginzliche Entziehung des Gesamtkelches fiir
die Glaubigen stellen dann die weiteste Entfremdung von
dem Kelchgebrauch der alten Kirche dar. Der Einzelkelch ist
somit kein novum, ,sondern ein charakteristischer Zug der
altesten Form des Abendmahles“. Derselbe soll aber nicht den
,Christuskelch* (Konsekrationskelch) verdrangen, sondern aus



diesem in die Einzelbecher eingegossen werden. Mit dem Einzel--
becher ist die urspriingliche Tischgesellschaft oder wenigstens
ein Ersatz derselben herzustellen (S. 179). G. M.

J. TurMEL: Tertullien. Paris, Bloud, 1905; gr. in-16, XLVII-
298 pages.

M. Turmel est déja connu des lecteurs de la Revue. Il a
publié de remarquables travaux sur l'histoire des dogmes
chrétiens. Son dernier ouvrage, T7erfullien, est un excellent
livre de savante vulgarisation. Apreés une introduction substan-
tielle ou est retracée la carriere du docteur africain et ol ses
ceuvres sont discutées, ses doctrines sont analysées sous les
quatre chefs suivants: 1° l'apologie du christianisme (contre
les juifs et les payens); 2° la défense de l'orthodoxie (contre
les hérétiques); 3° la morale chrétienne; 4° la théologie de Ter-
tullien. L’exposition est claire. Dans chaque chapitre les idées
de Tertullien sont exposées avec méthode au moyen de cita--
tions bien choisies, bien traduites et entre lesquelles se placent
les explications nécessaires dans un style bref et lucide. On
doit rendre a M. Turmel cette justice qu’il fournit au lecteur
tous les éléments d'appréciation. On sait, par exemple, que
Tertullien, qui affirme, conformément & Matthieu et a2 Luc, la
conception virginale du Christ, laisse entendre que l'union de
Joseph et de Marie devint un véritable mariage apres la nais-
sance de Jésus : sans se prononcer en termes exprés sur ce
que Tertullien a voulu dire, M. Turmel donne les textes, signale
la fagon dont St. Jérome les a compris, ainsi que l'attitude des
théologiens modernes devant les textes de Tertullien et le
témoignage de St.]Jérome. [l est d’ailleurs évident, par un autre
passage que M. Turmel cite au long, que Tertullien ignore
les explications qui représentent les fréres du Seigneur comme
issus d’'un premier mariage de Joseph ou comme les neveux
de Joseph et de Marie. Au lecteur de conclure. Nous concluons
en tout cas cette courte critique, en souhaitant que des
¢tudes semblables puissent étre publiées sur les principaux
écrivains ecclésiastiques des premiers siécles. A. C



— 368 —

E. Vacanparp: Etudes de critique et d’histoire religieuse;
Paris, Lecoffre, in-16, 1905, 3 fr. 50.

Ce volume contient six études de valeur et d'importance
-diverses. La premiere traite des origines du symbole des apo-
‘tres; elle sera lue en France avec d’autant plus de profit que
la théologie frangaise est plus pauvre sur cette question (p. 4-6).
Elle renferme une quantité de renseignements, qui sont mal-
heureusement péle-méle. L’auteur commence au IVe® siécle,
revient en arriere, reprend sa marche jusqu'au IX® siecle, etc.
L’ordre chronologique pur et simple aurait été plus clair. Toutes
les conclusions mériteraient d’étre citées (p. 65-68). En voici
quelques passages:

« La tradition qui attribue la composition de la formule
du credo romain aux apdtres eux-mémes réunis en une sorte
de concile pour fixer leur reégle de foi est purement légen-
daire (voir aussi p. 44-45). Bien que Rufin, qui la rapporte, la
-croie ancienne (tradunt #uzajores nostri), elle ne semble pas
remonter plus haut que le III® siécle. Les apocryphes connus
sous le nom de Constitutions aposioliqiees et de Didascalie ont
sans doute contribué a sa formation, dans une certaine mesure.
De la sorte, elle serait, en partie du moins, d'origine orien-
tale... La formule récitée au baptéme était comme le mot
d’ordre de ceux qui étaient initiés aux secrets du christia-
nisme. Il était défendu de la mettre par écrit. Les chrétiens
la conservaient avec un soin jaloux. De la sorte, il devenait
extrémement difficile qu'on en changeat le texte. Toute modi-
fication n’était pourtant pas impossible. Pourvu que la doc-
trine flit sauve, il importait assez peu qu'un mot fat changé
dans la formule... Cela n'était faisable que parce qu’on n’était
pas convaincu de l'origine proprement apostolique du credo...
La formule du c¢redo usitée a4 Rome remonte srement au
second siécle. Il est impossible d'en trouver la trace dans les
temps apostoliques ...Des le IV® sieécle, le texte offrait partout
-des variantes assez considérables. Du IV® au VII®, ces variantes
allerent toujours se multipliant, sous forme d’additions, notam-
-ment en Gaule. De ces accroissements est résulté le credo qui
fait ioi (!) aujourd’hui dans toute la latinité, le 7extus receptus.
On le rencontre déja vers la fin du VII® siecle. Mais il est
d’origine incertaine... Il nous parait plus probable qu'’il vient



— 369 —

de la Gaule a2 qui Rome I'a emprunté...» — Quelle éloquence,
dans ces faits, contre les immobilistes qui voudraient trans-
former les mots en dogmes et déclarer intangibles les formules
dites dogmatiques!

La seconde étude est sur les origines du célibat ecclésias-
tique. L'auteur tend a justifier la discipline officielle de 'Eglise
romaine, donc 'obligation du célibat ecclésiastique; et il en
sera ainsi tant que, pour étre impartial, équitable, moral et
chrétien dans cette question, on n'aura pas pesé, d'une part,
tout ce qu'il y a de moral dans le mariage, dansla triple res-
ponsabilité qui pése sur le peére de famille (comme individu,
comme époux, comme peére), dans les innombrables sacrifices
qu'il doit s'imposer pour pourvoir aux nécessités matérielles,
intellectuelles, morales et sociales de sa famille, pour élever ses
enfants dans 'honneur et la paix, etc., et, d’autre part, tout
ce qu'il peut y avoir d’égoisme chez un célibataire qui n’a
d’autre charge que lui-méme. Nous le disons hautement, quelle
que soit la perfection a laquelle puissent s'élever les céliba-
taires «par vertu» et non «par fonction», cette perfection
n'est que trés peu de chose en comparaison de celle qui est
nécessaire dans la vie de famille. Mais passons. Pour le mo-
ment, les écrivains papistes sont obligés de soutenir la these
officielle de leur Eglise. Tant pis pour eux et pour leur Eglise.
Des nombreux renseignements historiques produits par M. 'au-
monier du lycée de Rouen, il résuite: que le parti des moines
et de la virginité monacale s'est toujours efforcé de combattre
le clergé marié; et, comme il ne pouvait pas empécher le ma-
riage des ecclésiastiques, il résulte qu'il a poussé maints con-
ciles provinciaux & statuer que les ecclésiastiques ne se ma-
rieraient pas aprés lordination, et que ceux qui s'étaient
mariés avant vivraient avec leurs épouses comme avec des
sceurs; que ces décisions n'ont jamais été sérieusement obser-
vées, notamment en ce qui concerne ce second point; que
I'histoire est 1a pour le prouver; que M. Vacandard lui-méme
est bien obligé d’en convenir (p. 111-114, 117-119); que la lutte
continua ainsi jusqu'au concile de Trente, jusqu'a nos jours,
ou les innombrables cas d'immoralité, adulteéres, rapts, sui-
cides, etc.,, ne montrent que trop clairement ce que l'on doit
penser, non pas du célibat volontaire, honnéte et saint, qui
est a louer, mais du célibat obligatoire, maintes fois hypocrite

Revue intern. de Théologie. Heft 50, 1905. 24 -



— B e

et immoral, que le christianisme le plus élémentaire fait un
devoir de répudier.

La troisiéme étude traite des « élections épiscopales chez
les mérovingiens». Je regrette que la place me manque ici
pour l'analyser. La question devrait étre reprise de plus haut:
car elle touche a toutes les Eglises et & toutes les époques,
et 'on devrait examiner, & fond, si la fagcon dont I'épiscopat a
été recruté, soit sous le systéme de 'union de I'Eglise et de
I'Etat, soit sous le systéme de la domination de la papauté
sur les Eglises libres, n'a pas été funeste a I'Eglise et au chris-
tianisme, et s'il ne serait pas temps d'y remédier énergique-
ment, en rendant aux fideéles leurs droits dans cette grave
question comme dans beaucoup d'autres.

Suivent des études sur les Ordalies (jugements de Dieu),
p. 191-215; — sur les papes et la St-Barthélemy (ou l'auteur
a beau se faire «une ame historique, une ame d’'ancétre »,
p. 221, pour essayer de justifier Pie V et Grégoire XIII; il n'y
arrive pas), p. 219-292; — sur la condamnation de Galilée,
(p. 295-387) ou l'auteur semble déployer un peu plus d'énergie;
ou il n'a pas craint de réfuter le P. Grisar, grand admirateur
de cette condamnation au point de vue de «l'économie du plan
divin» (p. 382), et oli, tout en gourmandant les «gens de peu
de foi» (I) qui craignent de nouvelles fautes de la part de
Rome, il avoue cependant (p. 386) que «le souvenir de la
condamnation de Galilée, avec ses suites, pése toujours comme
un cauchemar sur nombre d’intelligences contemporaines;...
qu'on peut donc s’étonner que des apologistes, d'ailleurs bien
intentionnés, osent invoquer les avantages moraux d’'une pareille
mesure pour essayer de la justifier awxx yewux de I'histoive»,
ajoutons: et aux yeux de la dogmatique chrétienne et de la
morale chrétienne. E. M.

W. WREDE: Paulus. Halle a. S. 1905. 113 S.

Dieses 5. und 6. Heft der I. Reihe ,religionsgeschichtlicher
Volksbiicher® vereinigt auf engem Raum die gewaltige Fiille
der die moderne Paulusforschung umfassenden Fragen und
beantwortet sie in der Richtung, welcher die Verfasser jener
populdren Schriften angehéren. Wer in diesem Sinne sich



— 371 —

schnell und umfassend orientieren will, dem ist die vorliegende
Schrift nur zu empfehlen. Das erste Kapitel behandelt die
Personlichkeit des Apostels: Jugend, Bekehrung, Grundziige
des religiosen Charakters, menschlich-sittliche Individualitét.
Die Erscheinung Christi auf dem Wege nach Damaskus war
eine Vision, die auf ihn ,mit der vollen Kraft einer objektiven
Tatsache* wirkte. Visionire Veranlagung tritt auch sonst deut-
lich hervor (S. 16 ff.). Aber in seiner Personlichkeit lagen
starke Elemente, die dem Uberfluten des Schwirmerischen
einen Damm entgegensetzten: vor allem der auf die Tat ge-
spannte Wille, aber auch der scharfe Blick fiir die wirklichen
Dinge in seinem Gesichtskreise und die Fahigkeit verstindigen
Denkens. In seinem religios-menschlichen Charakter ist eine
gewisse Ruhmsucht unverkennbar (S. 13), seine Liebe ist be-
dingt durch das Entgegenkommen, das man ihm gewdihrt:
,Dort, wo man eigene Wege geht, sich ihm nicht hingibt oder
gar Widerspruch zeigt, ist er leicht mit den Menschen fertig,
wenn er auch leicht wieder zu verzeihen scheint. Er wird oft
gereizt, schroff, barsch und bitter und fingt an, zu ironisieren,
was er meisterhaft versteht“ (S. 22). Insbesondere das Beispiel
der vom Apostel veranstalteten Kollekte enthélt ,Spuren einer
gewissen Biegsamkeit, man darf wohl sagen, Politik, die un-
ginstiger Deutung eine Handhabe bot.“ Wer die Kapitel des
2. Korintherbriefs iiber diesen Gegenstand .unbefangen liest
und durch die erbauliche Sprache zum Kerne dringt —
man muss zuweilen bei Paulus erbauliche Formeln und Floskeln
in Abzug bringen — wird kaum einen ganz angenehmen Ein-
druck haben. Hier redet, wenn auch unbewusst, ein Taktiker,
der sich auf Menschen versteht und einige kleine Umwege
nicht scheut, um zu seinem Ziele zu gelangen® (S. 24).

Das zweite Kapitel enthéilt ,das Lebenswerk“ des Apostels :
die Mission und das Missionsverfahren, die Gemeindepflege, der
Kampf um das Werk. ,Als Organisator, als Vater und, wenn
man nicht zu sehr an die Beschiftigung mit den Noten des
Einzelnen denkt, als ,Seelsorger“ der Gemeinden nétigt Paulus
zur Bewunderung“ (S. 37). Ausserst interessant ist das der
sTheologie“ des Apostels gewidmete Kapitel mit seinen viel-
fach eigenen Ansichten: ,Die Religion des Apostels selbst ist
durchaus theologisch. Seine Theologie ist seine Religion. So
falsch die Meinung ist, als handle es sich bei ihm um eine



— 372 —

kiihle, verstandesmissig anzueignende, gewissermassen jenseits
der Frommigkeit schwebende ,Lehre“, so falsch ist die andere,
als liesse sich die Frommigkeit des Paulus beschreiben ohne
die Gedanken, mit denen er Christus, seinen Tod und seine
Auferstehung erfasst hat“ (S. 48). — ,Eine grosse Rolle spielt
in dieser Theologie der Gedanke: Was dem Anfdnger einer
geschichtlichen Reihe widerfahrt, das widerfihrt damit auch
der ganzen Reihe. Adam ist das Haupt einer Menschheit. Er
reprisentiert die ganze Gattung Mensch. Was von ihm gilt,
gilt deshalb auch von allen, die mit ihm zusammenhéingen.
Stirbt er, so sterben auch alle, die seinesgleichen sind. Christus
ist wieder der Anfinger einer Reihe. Wird er also auferweckt,
so alle mit ihm — ohne weiteres..... Wir sehen durchaus
nicht ein, weshalb man von dem Anfinger auf die folgende
Reihe schliessen soll. Wir fragen deshalb sofort nach einer
Vermittlung : wie und weshalb hat denn das Erlebnis Adams
oder Christi solche Wirkung auf andere ? Fiir Paulus hat die
Sache dagegen unmittelbare Evidenz. Er nimmt einen undefi-
nierbaren Zusammenhang zwischen der Gattung und dem Ein-
zelnen an (am deutlichsten ist das bei Christus, da hier jeder
(Gedanke an eine Vererbung ausgeschlossen ist), und er sieht
einen Parallelismus in der Geschichte, der nun einmal so sein
sollte, d. h. er denkt unter einem Gesetze, das fiir uns nicht
gilt“ (S. H0 f.; vgl. S. 60 f). Beziiglich des bekanntesten Ge-
dankens des Paulus, der sog. Rechifertigungslehre, hat die Re-
formation uns gewohnt, ,diese Lehre als den Zentralpunkt bei
Paulus zu betrachten“. Sie ist es aber nicht. Man kann in der
Tat das Ganze der paulinischen Religion darstellen, ohne iiber-
haupt von ihr Notiz zu nehmen, es sei denn in der Erwidhnung des
Gesetzes. ... Sie ist die Kampfeslehre des Paulus, nur aus
seinem Lebenskampfe, seiner Auseinandersetzung mit dem Ju-
dentum und Judenchristentum verstindlich und nur fir diese
gedacht, — insofern dann freilich geschichtlich hochwichtig
und fiir ihn selbst charakteristisch* (S. 72; vgl. S. 99 f.). Die
wichtigste Frage ist die, dass das Christusbild des Paulus nicht
-aus dem EKindrucke der Personlichkeit Jesu, die er nie gesehen
hat, entstanden sein kann. Es ist nur dadurch zu erkliren,
dass er bereits an ein solches Himmelswesen, an einen gott-
lichen Christus glaubte, ehe er an Jesus glaubte, den er dann
“in seiner Bekehrung mit jenem identifizierte. Die Keime des



s= B3 ==

himmlischen Christus liegen aber bereits in der jiidischen Apo-
kalyptik (S. 84 ff.). Im letzten Kapitel: Die Stellung des Pau-
lus in der Geschichte des entstehenden Christentums, wird sein
Verhéaltnis zu Jesus und der Urgemeinde auf Grund des vor-
hergehenden Kapitels untersucht. Danach ist Paulus als der
zweite Stifter des Christentums zu betrachten. Er hat nach-
weislich, wenn auch nicht ohne eine gewisse Vorbereitung,
zuerst die Ideen in das Christentum eingefiihrt, die in seiner
Geschichte die méachtigsten und einflussreichsten gewesen sind:
,Dieser zweite Stifter der christlichen Religion hat ohne Zweifel
gegeniiber dem ersten im ganzen sogar den stirkeren -— nicht
den bessern — Kinfluss geiibt. Er hat zwar nicht tberall do-
miniert, namentlich nicht im Leben der schlichten praktischen
Frommigkeit, aber in weiten Strecken der Kirchengeschichte
— man denke nur an Konzilien und Lehrstreitigkeiten — hat
er den Grosseren, dem er nur zu dienen meinte, ganz in den
Hintergrund gedréingt® (S. 104). G. M.

Petites Notices.

* G, BERKEMEIER: Hirtenstab und Hirtenschalmei, Aus einem
finfundzwanzigjihrigen Amtsleben. Halle a. S. u. Bremen, C.
E. Miiller, 1903. — Fragen religiosen und kirchlichen Lebens,
pastorale Erlebnisse und Erfahrungen sind es in erster Linie,
die uns in dem vorliegenden Buche geboten werden. Der Be-
ruf des Verfassers ferner (als Leiter des grossen Wartburg-
Waisenhauses bei New York), den armen Kleinen das Vater-
haus zu ersetzen, die Teilnahme an ihrem Leben und Treiben,
die Fiirsorge fiir ihr leibliches und geistiges Wachstum, die
Vertiefung in das Kindergemiit mit seinen Fragen und An-
liegen (Vorw.), hat in ihm die Gedanken reifen lassen, die an
zweiter Stelle als « Aphorismen» zusammengestellt sind. Der
letzte Teil enthilt eine Auswahl von Gedichten, die der Ver-
fasser bei den Festen der Anstalt und bei verschiedenen An-
lissen in Haus und Familie geboten hat. Aus allen diesen
Darbietungen spricht ein warmes, wohlmeinendes Gemiit. Wir
wiinschen dem Buche den besten Erfolg. SCH.

* James CHRYSTAL, M. A.: The Third World Council
(Ephesus, 431). Vol. 11, which contains all of Acts II. to VL



e B

inclusive, with matter between the Acts. — James Chrystal,
publisher, 2 Emory Street, Jersey City, New-Jersey, U.S. A.
1904, in-8°, 472 p. — La Revwue (juillet 1895, p. 622) a déja
appelé l'attention des théologiens sur le premier volume de
cette importante publication, notamment en ce qui concerne
la doctrine de St. Cyrille d'Alexandrie sur l'eucharistie (doc-
trine absolument contraire a la transsubstantiation romaine). Nous
ne pouvons que recommander aussi I'étude de ce second volume.
L'auteur, dans sa préface, prend a partie le mouvement d'Ox-
ford, notamment Newman, Pusey et Keble. Citons en particu-
lier le passage suivant: ,,As a result of that ignorance of the
utterances of the Universal Church by its leaders, the Oxford
Movement of A. D. 1883, has been in doctrine, discipline,
rite, and custom, a merely Latinizing, Romanizing, Anti-
Catholic, Anti-Anglican, Anti-Reformation Movement, which
has carried hundreds of the clergy and thousands of the laity
to Rome, and, as cardinal Vaughan has lately testified, has resul-
ted in such anarchy that to day nearly every doctrine of Rome is
preached and practised in the Church of England by its own
clergy. Aye, the " Church Review‘, and organ of the Romani-
zing party in England, itself, according to the Romanizing
Churchman of New-York of October 27, 1900, p. 504, openly
testifies.” De savantes notes commentent le texte des docu-
ments. Il n'est pas inutile de remarquer que, parmi les sous-
cripteurs de cet ouvrage, figurent des archevéques, des évé-
ques, des prétres et des laiques, soit de I’Eglise épiscopale des
Etats-Unis, soit de 1'Eglise d'Angleterre.

* J. N. ESPENBERGER : Die Elemente der FEvbsiinde nach
Augustin und der Friihscholastik. Mainz, Kirchheim, 1905. —
Ce volume doit étre étudié en méme temps que les récents
travaux de M. Turmel; ceux-ci embrassent une époque plus
étendue. Les théologiens scolastiques que M. Espenberger cite,
sont répartis en quatre groupes: 1° le groupe anselmien :
Anselme, Odon de Cambrai et l'auteur encore inconnu de
U'Elucidarium,; — 2° le groupe spécifiquement augustinien:
Hildebert de Tours, Hugues de St. Victor, Robert Pullus, le
moine Hervey, Guillaume de St. Thierry, Pierre Lombard,
Gottfried d’Atmont, Roland (Alexandre III), Philippe d’'Harweng
et Pierre de Poitiers; — 3° le groupe appelé « hétérodoxe » par
I'auteur: Abélard et Hugues de Rouen; — 4° divers: Bruno



— 375 —

d’Asti, Rupert de Deutz, Bernard de Clairvaux, Isaac de Stella,
Alain de Ryssel, et un auteur inconnu du XII® siécle. L'auteur
termine son étude par un exposé en sept points (p. 181-184).

* FISCHER: MNapoleon [I. Lebens- und Charakterbild, mit
besonderer Riicksicht auf seine Stellung zur christlichen Reli-
gion. Leipzig, Schmidt & Giinther, 1904. — Eine recht sonder-
bare Schrift: eine Apologie Napoleons in religioser Beziehung.
Von allen Seiten tragt der Autor Material zusammen, aber
den Wahrheitsbeweis fiir seine These kann er nicht erbringen.
Wie denn auch? Napoleon machte die Rechte der Staatsge-
walt gegen die Kirche auf das eifrigste geltend. Die organi-
schen Artikel, die er dem Concordat hinzufiigte, waren durchaus
antiromisch. Den Abschluss des Concordates selbst bezeichnete
er als den grossten Fehler seiner Regierung. Dann die Be-
handlung Pius’ VII., die Geschehnisse zu Savona, Fontaine-
bleau u. a. Man muss Naheres dariiber bei Ranke (« Die romi-
schen Pipste») und bei Michaud (<« Der gegenwiirtige Zustand
der rom.-kath. Kirche in Frankreich») lesen, um den Mut Mon-
signore Fischers zu bewundern, aus Napoleon einen « guten
Katholiken » machen zu wollen. ScH.

* L. GRY: Le Millénarisme dans ses ovigines et son déve-
loppement. Paris, Picard, 1904, 144 p. in-8°, — Cette étude est une
these de doctorat en théologie. Apres avoir recherché l'origine
du millénarisme dans la littérature juive et dans le Nouveau
Testament, M. Gry suit son histoire dans la littérature chré-
tienne jusqu'a Apollinaire de Laodicée en Orient et jusqu'a
St. Augustin en Occident. Il conclut que le millénarisme n'a
jamais été considéré comme une hérésie, mais bien comme
une erreur et une naiveté des anciens. L’ensemble du livre
est solide et fondé sur 1'étude directe des textes. Il y est dit
qu'il y a encore des chiliastes et qu’il est méme en Sicile une
congrégation de femmes appelée les Vierges de 1I'Expectation,
qui attendent et hatent de leurs priéres la parousie et le
nouveau régne de Jésus-Christ. A G

* Karl KNORTZ: Romische ITaklik in den Vereinigten
Staaten. Berlin, Schwetschke, 1904. Mk. 1.50, 80 S. — Est-ce
I'esprit papiste qui 'emportera, aux Etats-Unis, sur l'esprit de
liberté, ou est-ce I'esprit de liberté qui y triomphera de Rome
¢t de la papauté? Probleme difficile & résoudre. Priere de lire.



— 378 —

sur cette question lintéressant volume de M. Houtin sur
V' Américanisme (voir la Revue, janvier 1904, p. 124-126). M.
I'évéque Ireland a des désirs de liberté; mais, est-ce tactique, est-ce
conviction, il a exprimé des idées tellement papistes qu'il pour-
rait bien n’étre au fond qu'un agent trés habile de la cour
de Rome. Les catholiques allemands des Etats-Unis ont beau
affecter aussi des aspirations libérales; ils n'ont été jusqu’ici
que des «sujets » de la papauté. Ce sont les catholiques polo-
nais qui, les premiers, ont rompu avec Rome; il faut leur
rendre cette justice. M. Knortz, dans sa brochure, cite leur
mouvement d'émancipation en quelques lignes (p. 80), sans
méme nommer 1'évéque Kozlowski. Ce n’est pas assez; il au-
rait pu étre plus explicite.

* Heinr. LUDEMANN : 1. Das germanische Papstium. 1904,
45 S. — 2. Die germanisch-katholische Kirche. 1904, 102 S. —
Wer in beiden Schriften etwas von altkatholischen Ideen und
Zielen, etwa einer deutschen romfreien katholischen National-
kirche, zu finden meint, wird arg getduscht. Er konnte sich
argern, wenn er nicht beim Lesen {iiber Stil und Inhalt der
Biicher laut lachen miisste. Heinr. Liidemann, « Korrespondent
fiir die Firma: Gott und Séhne », glaubt mit ihnen eine «re-
formatorische Tat» vollbracht zu haben. Der immer wieder-
kehrende Inhalt ist im Anschluss an die bekannte A. Kalt-
hoffsche Hypothese, dass der historische Christus nie cxistiert
habe, die «Idee» von dem <«ewigen Christus in unsern Ge-
miitern ». Diejenigen, welche in dem Christus der Evangelien
den alleinigen und fiir alle Zeiten einzigen Christus sehen,
sind die «Ritschelianer». Es hat nach Liidemann « eben so oft
eine Offenbarung des Gottes Christi gegeben, so oft ein Mensch
in gleicher Weise, wie der evangelische Christus, von der
neuen, in Gott gegriindeten Wirklichkeit im Gemiite ergriffen
ist und sich selbst ihr eingeordnet hat. Gott ist universal, und
ohne die universale Offenbarung Gottes miisste die in Jesu.
etwas absolut Wesenloses sein ». — « Alle, welche jene Ideen
konzipiert haben, aus denen Evangelium und Naturwissenschaft
ihre Lebenskraft schopfen, sind Quellen gottlicher Offenbarun-
gen, sind P#dpste » (!). Und da nach Chamberlain die wahren
Pidpste aus dem Stamm der Germanen hervorgegangen sind,
so postuliert und proklamiert der ewige Christus im Gegensatz
zum romischen Papsttum « Halleluja! Das germanische Papst-



e, BPT s

tum ! Halleluja!» Unter diesen germanischen Pdpsten ist auch
Heinr. Liidemann (Germanisch-kath. Kirche, S. 100)! Genug!
G. M.

* Prof. Dr. Fr. NIPPOLD : Bischof von Anszer, die Berliner
amtliche Politik und die evangelische Mission. Berlin, Schwe-
tschke, in-8°, 98 S., 1905. Mk. 1. 80. — On ne peut que re-
mercier le savant et infatigable professor Nippold d’'avoir
recueilli et commenté tous les documents concernant la peu
intéressante et néfaste personne de 1'évéque susnommé. Les
mensonges qu'il s’est permis contre Dcellinger sont peu de
chose, mais la déplorable conduite qu’il a tenue dans les mis-
sions de 'Extréme-Orient doit étre signalée a4 toutes les Eglises
chrétiennes et a tous les Etats qui ont souci de la paix reli-
gieuse et de leur propre dignité.

* M. OSBORN : Albrecht Diirers schriftliches Vermdchinis.
Berlin 1905. 150 S. Mk. 2. — Diese Volksausgabe (Renaissance-
Bibliothek, 3. Band) von Diirers schriftlichem Nachlass benutzt
das grossere Werk von Lange & Fuhse (1893) und bringt
uns in schoner Ausstattung das Bild des grossen Meisters in
seiner deutschen Eigenart auch nach dieser wenig bekannten
Seite nahe. Es enthalt nach der Familienchronik die Briefe,
Reime und das Tagebuch der Reise in den Niederlanden
(1520 und 21), dann Stellen aus den theoretischen Schriften
und ein Bruchstiick des « Gedenkbuches », worin Diirer den
Tod seiner Mutter beschreibt (S. 136 f.). In Antwerpen erreichte
Diirer die Kunde von dem vermeintlichen Untergang Luthers
nach seiner Gefangensetzung auf der Wartburg. Diese Nach-
richt veranlasste seine wehmiitige Klage iiber das, was Deutsch-
land durch den Tod Luthers, wenn es sich bewahrheite, ver-
loren habe, und sein Gebet, fiir diesen Fall einen anderen
geisteserleuchteten Mann zu senden (S. 92 £.). Uber die Stellung
Diirers zur Reformation vgl. S. XVII f. G. M.

* W. REIN : Enzyklopddisches Handbuch der Pddagogik.
II. Band. Langensalza 1904. 999 S. — Dem ersten (Revue 1904,
Nr. 47, S. 533 besprochenen) Bande dieses Werkes reiht sich
der zweite in derselben Ausstattung und Gediegenheit an. Er
reicht von Dek .. bis Franz .. und enthilt gleich dem friihe-
ren Bande ausser den rein piddagogischen zahlreiche in das.
philosophische, religitse bezw. theologische Gebiet fallende Ar-



— 378 —

tikel. Man vgl.: Evangelische Diakonie, Diakonieverein, Dul-
den, Eklektizismus, Ethik, evangelische Péadagogik, Francke und
Franckesche Stiftungen u. s. w. Der Artikel Franziskaner (von
Kappes-Miinster), in dem merkwiirdigerweise Dominikaner
und Benediktiner mitbehandelt werden, ist etwas romisch an-
gehaucht und passt deshalb nicht recht in den sonstigen Rah-
‘'men des Werkes. G. M.

* Paul SABATIER : Examen de quelques travaux vécents
sur les opuscules de St. Frangois. Paris, Fischbacher, 1904, —
Dans ce Fascicule X, l'auteur examine les travaux de MM.
Lemmens, Boehmer et W. Geetz, travaux qui confirment les
points de vue indiqués par l'auteur dans sa Vie de St. Frangois
en 1893. C'est un beau succeés. Saluons a 'avance la Chronique
de Jourdain de Giano, qui est annoncée et qui sera une mnou-
velle et importante contribution aux Etudes f{ranciscaines si
savamment dirigées par M. Paul Sabatier.

Ouvrages nouveaux.

§J. BENZINGER : Sammlung Goschen, Nr. 231: Geschichte Israels
bis auf griechische Zeit. Leipzig, Goschen, 1905, 80 Pf.

A. BOSSERT: Essais sur la litiérature ailemande (Kant, Geethe,
Jean-Paul, Curtius, Strauss, etc.). Paris, Hachette, 1 vol., 1905,
fr. 3. 50. 7reés intéressant.

R. EckarT: Luther im Urteile bedeutender Minner. Berlin,
A. Kohler, 1905, 104 S., 2 Mk.

Prof. GROSSLER: Wann und wo entstand das Lutherlied Ern
feste Burg ist unser Gott! Magdeburg, E. Holtermann, 1 Mk.,
42 S.

Marcel HEBERT: L'évolution de la foi catholique; Paris, Alcan,
“in-8°, 1905, 5 fr. Sera étudié dans la prochaine livraison.

V. HOENSBROECH: Deutschland, Monatsschrift fiir die gesamte
Kultur. Berlin, Schwetschke.

Dr. Lepsws: Der christliche Orient, Monatsschrift der deut-
schen Orient-Mission. Berlin W. 10,



— 379 —

Luthers Werke : Sermon von den guten Werken (1520). Berlin,
Schwetschke, 1905, br.

Moses MARIA : Dante Peter, Mk. 1. 50. — Das Martyrium der
Madonna, 1 Mk. — Leipzig, Verlag Moses Maria.

B. NICHOLSON : Vinisius to Nigra. A 4" cent. Christian Letter
written in South Britain and discovered at Bath., London,
H. Frowde, 1904, 1 s.

Religions et Sociétés. Discours de MM. Th. Reinach, Puech,
Allier, etc. Paris, Alcan, in-8°, 1905, 6 fr. Sera étudié dans
la prochaine livraison.

SuLLy PRUDHOMME: La vraie religion Pascal. Paris, Alcan,
in-8°, 1905, fr. 7. 50. Sera étudié dans la prochaine livraison.

Theologischer Jahresbericht (Kriiger und Kceehler): VI. Abtei-
lung, 1903. Praktische Theologie. Mk. 8. 45.

P. WARBERG: Religion und Kultur. Wiirzburg, Stahel, 1905,
in-8°, 88 S., Mk. 1. 50.



	Bibliographie théologique

