
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 50

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


333 -

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

W. BoussET : Jesus. Halle a. S. 1904. 103 S.

Das Buch gehört zu den von Lie. Schiele herausgegebenen
religionsgeschichtlichen Volksbüchern für die deutsche christliche

Gegenwart. Es vertritt wie die ähnlichen Werke des
Verfassers und der ihm verwandten Theologen den vollen
Standpunkt der modernen liberalen Evangelienforschung mit
ihren Konsequenzen. Die Kindheits- und Auferstehungsgeschichten

bleiben als Legenden ausser Betrachtung, dazwischen wird
fortdauernd bei den Reden Jesu zwischen echtem Herrenwort
und der Tradition der Urgemeinde unterschieden, wie sie
bereits in den Synoptikern niedergelegt sein soll. Das Evangelium

Johannes bleibt unberücksichtigt, die Wunder Jesu sind
die eines Arztes, „der sich ausschliesslich religiöser, geistiger
Mittel bedient. Er spricht zu dem Kranken das heilende Wort,
ergreift ihn bei der Hand, legt ihm die Hand auf; das ist alles.
Nur selten lässt die Überlieferung ihn auch andere Mittel
anwenden. Wir dürfen sein Heilverfahren ein psychisches nennen,

er setzte die Kräfte des Innenlebens in Bewegung-, dass
sie nach aussen in das leibliche Leben hineinwirkten. Er heilte
die Kranken durch sein unerschütterliches Vertrauen auf seinen
himmlischen Vater und die in ihm wirksame göttliche Kraft,
indem er in den Kranken und Leidenden dasselbe absolute
Vertrauen zu sich als dem Gottgesandten zu erwecken wusste.
So liegt das Heilverfahren Jesu durchaus im psychologisch Begreiflichen"

(S. 23 f.). Trotz gegensätzlichen Standpunktes wird man
das Buch nicht ohne Ergriffenheit lesen können, da es in der
Darstellung von der Einzigartigkeit Jesu von tiefstem Ernste und
wärmster Begeisterung getragen ist. Man lese Stellen wde die
folgenden : „Wo haben wir bei diesen gewaltigen dunkeln
Persönlichkeiten (den Propheten) so sonnenhafte, rein menschliche
Züge, wie im Leben Jesu? Wo hören wir von einem Prophe-



— 334 —

ten, dass er die Kinder auf der Gasse zu sich kommen liess
und sie herzte Sein Herz schlug für die Kinder, den Sonnenschein

in ihren Augen und den Frühlingszauber in ihren Herzen,

für die Vögel unter dem Himmel und die Blumen auf dem

Felde, er tauchte gern einmal unter in die Freuden und die
Stille der Häuser, liess die Martha geschäftig für sich sorgen
und die Maria ihm lauschend zu Füssen sitzen, er freute sich mit
den Fröhlichen bei Festen und Hochzeiten. Die Propheten
wandelten auf den Höhen des Lebens, in den grossen
weltgeschichtlichen Ereignissen, im Kampfe der Grossen, in den

Intrigen der Höfe, als Ratgeber der Könige und fern von der
Masse. Sein Leben verlief mehr unter den Menschen des

Alltags, mitten in der Masse, im Verkehr mit den untern Schichten

des Volkes, unter den einfachen und gemeinen Leuten in
allen ihren alltäglichen Beziehungen ; aber dafür ruht der Zauber
unendlichen individuellen Reichtums und bunter Mannigfaltigkeit

auf ihm. Und beide Seiten des Lebens Jesu gilt es in
eines zusammenzufassen. Mitten in aller Alltäglichkeit ist Jesus
niemals alltäglich. Der Sonne gleich, die die Erde milde
erwärmt und daneben Sonne bleibt in ihrer eigenen Schönheit,
in ihrer ungeheueren Kraft und stürmischen Glut, von denen
ein geringfügiger Teil immer noch reichen würde, das Leben,
das sie schaffte, zu verzehren, so wandelt Jesus in seiner
Umgebung. Wenn wir tiefer in sein Leben hineinschauen, so sehen
wir beides: die ungeheueren bewegenden Mächte unter der
Oberfläche seines Lebens und die heroische sittliche Kraft, der
zurückgedämmte Reichtum, die Ruhe in stürmischer Bewegung,
die Harmonie über allen widerstreitenden Tönen und
Dissonanzen (S. 14 f.)... Niemals ist in eines Menschen Leben Gott
eine so lebendige Realität gewesen wie hier. Jesus atmete in
der Wirklichkeit Gottes; alles in seinem Leben, soweit wiles

sehen, ist Religion. In allen seinen Worten richtet Jesus
seine und seiner Hörer Seele auf Gott; in allen Lagen seines
Lebens, auch den schwierigsten, rettet er sich zu Gott und
lauscht auf seine Stimme, alle Freude wird zum Dankgebet
und alle Not zur Ergebung in Gottes Willen. Alles ist in ihm
gespannt auf das Höchste und Letzte ; nirgend gibt es ein
Nachlassen, ein Spielen, ein Sichbeschäftigen mit Nebendingen.
Frömmigkeit durchflutet sein Leben wie ein elektrischer Strom,
der niemals versagt. Und wie selbstverständlich ruhig in gleich-



— 335 —

massiger Kraft, wie ungehindert und frei von Störung flutet
dieser Strom in seiner grossen harmonischen Seele! Wohl sehen

wir an gegebenen Stellen eine stärkere Spannung eintreten ;

und die Funken sprühen, namentlich wo er auf Widerstand
trifft, verheerend hervor. Wir ahnen auch wohl, dass auf dem
Grunde dieser Seele sich Stürme und Kämpfe vollzogen haben,
von denen Menschen gewöhnlichen Tageslebens nichts wissen,
aber in dem, was er von seinem Leben zeigt, überwiegt der
Eindruck der harmonischen Ruhe und der starken gesammelten
Kraft" (S. 50 f.). G. M.

J. Bovon: L'enseignement des apôtres, 2° édition, Lausanne,
Bridel, in-8°, 586 p., 1905, 10 fr.

Après avoir exposé, dans un premier volume, la vie et
l'enseignement de Jésus, le très regretté professeur expose,
dans un second, l'enseignement des apôtres. Ceux qui ont
passé leur vie à étudier ces matières et â se rendre compte,
avec quelque précision, soit de la personne et de l'œuvre du
Christ considérées objectivement en elles-mêmes, soit de la
manière dont les premiers apôtres et les premiers disciples
ont compris cette personne et cette œuvre : leur psychologie,
leurs états d'âme, les progrès opérés dans leur esprit à mesure
qu'ils pénétraient davantage dans la profondeur des religieux et
divins mystères — ceux-là, dis-je, comprendront avec quel
respect on doit ouvrir et étudier ce volume ; et, lorsqu'ils auront
terminé cette tâche, ils admireront les efforts si consciencieux
de l'auteur pour avoir une vue claire de tous ces éléments si

complexes, pour concilier leurs contradictions apparentes, pour
résoudre les difficultés dans un esprit de conciliation et de

modération, à la lumière d'une saine et savante critique. Les
notes dont il a accompagné son texte, ne sont pas un étalage
d'érudition ; il s'est borné aux plus utiles. L'appréciation et
l'analyse qu'il a faites du livre des Actes des apôtres,
l'interprétation qu'il a donnée de l'épître de Jacques, de la Ie épître
de Pierre, et surtout de la théologie paulinienne et de la
théologie johannique, méritent la plus grande attention. On peut
certes n'être pas toujours de l'avis de l'auteur, mais on sent
du moins, à chaque page, sa foi et sa bonne foi; on admire



— 336 —

sa perspicacité, son aisance à se mouvoir dans tous ces
problèmes où tant d'autres sombrent sans pouvoir comprendre.
Autant que personne, il a remarqué les points de vue divers
des écrivains sacrés, notamment des synoptiques, de St. Paul
et de St. Jean ; mais mieux que beaucoup d'autres, il a réussi
à découvrir le fil conducteur qui permet d'en constater l'unité,
et d'expliquer comment certaines idées des apôtres, que l'on
pourrait, au premier abord, leur attribuer comme des idées
toutes personnelles et dont ils seraient eux-mêmes les auteurs,
se trouvent déjà réellement dans les enseignements mêmes du

Christ, et comment ils n'ont fait, eux, ses témoins, que les

mettre en plus grande lumière. C'est le cas de rappeler que
M. Bovon a publié aussi un volume d'esquisses historiques
sur l'Eglise des preemiers jours. E. M.

L'abbé E. Carry: Le célibat ecclésiastique devant
l'histoire et devant la conscience. Genève, veuve A. Garin,
48 p., 1905.

Cette brochure dûment munie de l'imprimatur et des
félicitations de M. Deruaz, évêque de Fribourg, a eu dans les
milieux catholiques-romains tous les succès. Elle a eu dans la
presse protestante ce succès de sj'mpathie que sait toujours
provoquer à Genève l'abbé Carry, prêtre de talent, aux allures
mystiques, aux affirmations patriotiques et, dit-on, aux aspirations

libérales. On sent en effet, à le lire, qu'il se réclame de

Lacordaire, de l'abbé Klein et surtout des cardinaux anglais
Newman, Wiseman et Manning, à chacun desquels il a
consacré d'intéressantes monographies.

Nous ne pouvons guère, dans un simple compte-rendu,
réfuter la thèse de M. Carry, qui est la vieille thèse de l'Eglise
romaine sur la légitimité du célibat ecclésiastique obligatoire.
Du reste, est-ce encore utile? Voici le schéma de l'auteur. Il
étudie, dans un premier chapitre, le célibat ecclésiastique
devant l'histoire; dans un second, le célibat ecclésiastique devant
la conscience. Il divise ainsi ses preuves historiques: 1°

Virginité et chasteté dans le paganisme; 2° dans l'Ancien et le
Nouveau Testament; 3° dans les premiers siècles de l'Eglise;
4° la loi du célibat dans les Eglises d'Orient; 5° le moyen



— 337 —

âge catholique; 6° au temps de la réforme; 7° Révolution
française et XIXe siècle. L'auteur a choisi, dans toutes ces
périodes, des faits, des textes, des décisions même qui
semblent favorables à sa thèse : il ne serait pas difficile de faire
un travail identique au sien en sens diamétralement contraire;
ce travail, du reste, a été fait et refait. Nous y renvoyons le
lecteur. Nous cueillerons seulement deux phrases de l'abbé
Carry qui prouvent sa maîtrise dans le genre des précautions
oratoires et littéraires.

Aux protestants il dit : « Les protestants n'ont pas le
sacrifice de la messe, leur pasteur ne monte pas à l'autel, il
ne confesse pas, etc. Dans ce concept-là, et il faut y entrer
si l'on veut être juste, on comprend qu'il serait ridicule et
odieux d'imposer le célibat au ministre du culte. Les plus
fortes raisons qui exigent que le prêtre catholique ne se marie
pas n'existent point dans le protestantisme.» Aux anciens-catholiques

il adresse cette remarque, qui flattera peu, croyons-
nous, notre digne évêque: «Le grand et malheureux Dœllinger

protesta lorsque ses amis touchèrent au vœu de chasteté.
M. Reusch, ce prêtre savant égaré dans un synode qui était
plutôt politique que religieux, s'associa aux regrets de
Dœllinger. En Suisse, ne voyons-nous pas que, si M. Herzog,
l'évêque vieux-catholique, conserve quelque prestige, il le doit
à ce qu'il demeure fidèle au vœu de son sacerdoce?» — Nous
passons, en souriant, au second chapitre de l'auteur: Le célibat

ecclésiastique devant la conscience. Voici ses divisions:
1° Virginité et culte divin; 2° Le prêtre se doit tout à Dieu;
3° Combien beau ce don total; 4° Utilité du célibat pour le
ministère du prêtre; 5° La confession; 6° Une grosse objection;

7° Misères dans le clergé; 8° D'autres raisons du célibat;
9° Isolement et joies du prêtre; 10° Le prêtre de demain. —
Que de distinctions nous aurions à faire dans tous ces sous-
chapitres La grosse objection du vœu contre nature n'est pas
résolue dans les quelques lignes que M. Carry extrait (en les
séparant de leur contexte) de von Schulte, de Renan, de Hilty
et même de la faculté de médecine de l'Université de
Christiania. Elle est fortifiée, cette objection, par les faits que M.
Carry doit connaître et qui sont autrement nombreux que ceux
qu'il avoue dans son paragraphe 7: «Misères dans le clergé».
Le vieux cliché d'un Judas parmi les douze apôtres quand on

Revue intern, de Théologie. Heft 50, 1905. 22



— 338 —

parle de la chasteté ecclésiastique, ne comporterait-il pas une
proportion inverse Nous lisons dans le Chrétien français du
5 février 1905, l'entrefilet suivant: «Un journal catholique de
Colmar — source peu suspecte — donne sur le clergé de
l'Amérique latine des renseignements curieux. D'après l'organe
ultramontain, sur les 13,000 curés que comptent les différents
Etats de l'Amérique du Sud, 3000 sont mariés au civil et ont
fait inscrire leurs enfants, tandis que 4000 vivent en
concubinage régulier et 1500 dans le désordre. » Nous recommandons à

l'abbé Carry cette nouvelle proportion qui réduirait, s'il tient
absolument à son cliché, les bons apôtres à 4 et qui donnerait S

Judas sur 12 chez les prêtres catholiques-romains de l'Amérique

du Sud. Nous avons l'impression que, dans nos pays, la
proportion ne serait pas sensiblement différente. Et pour
terminer, nous rangeons sans hésitation l'auteur parmi les prêtres

clignes et savants qui font honneur à Genève et à la Suisse,
mais nous ne pouvons souscrire à sa thèse, pas plus que nous
ne croyons à son «prêtre de demain», libéral mais toujours
célibataire. «Le prêtre de demain, dit-il, aura fait son deuil de

tout ce qui est mort et bien mort dans le passé ; il se sera
acclimaté à l'atmosphère orageuse des démocraties, il sera
heureux de vivre dans un monde où les titres sonores, les
dignités vaines, la fortune, le panache s'éclipseront cle plus
en plus devant la valeur individuelle. Le fond lui importera
plus que la forme. Les découvertes cle la science n'exciteront
chez lui qu'admiration et confiance : il les étudiera avec un
intérêt passionné... Ce qui l'inspirera dans ses rapports avec
les hommes, c'est le constant souci de respecter leur
conscience libre et de ne faire appel qu'à leurs nobles instincts....
mais ma conviction absolue est que ce prêtre du XXIe, du

XXVe, du XXXe siècle, vivra comme nous dans le célibat. »

—¦ Si respectueux que nous soyons de la conviction de M.

Carry, nous avons la conviction contraire. Ceci tuera cela, ou
vice versa. Dr A. Chrétien.

J.-J. Clamageran : Philosophie morale et religieuse, arts
et voyages; Paris, Alcan, in-16, 1905, 3 fr. 50.

Clamageran était spiritualiste en philosophie : sa belle
étude contre le matérialisme contemporain (p. 3-48) en fait foi.



— 339 —

Il était chrétien en religion; il est vrai qu'il ne croyait au
Christ comme Fils de Dieu qu'en ce sens qu'«il a été saint»
(p. 179), mais le sentiment de la sainteté nécessaire à l'homme
était si vivant et si profond en lui qu'il s'attachait au Christ
comme à un roc et à un sauveur (p. 180). Clamageran appartenait

donc au protestantisme libéral (p. 95). Comme tel, il
attaquait le protestantisme orthodoxe non moins âprement que le
catholicisme (p. 36-39). Ces deux Eglises lui paraissaient enté-
nébrées et matérialistes (p. 46-48), dénuées de cet esprit
religieux qu'il estimait indispensable pour la science, pour la
démocratie, pour le progrès et dans la lutte contre le mal
(p. 77-84).

Homme du monde, ancien ministre des finances, il n'avait
en théologie que des notions très insuffisantes. Mais du
moins sa foi était-elle sincère et vive ; et cette sincérité et
cette vie enveloppaient sa personne d'un grand charme de

rayonnement. Il aurait voulu pour notre société une rénovation

religieuse ; rénovation qui prît racine clans le passé, qui
fût un prolongement et non une rupture, et cela, non par voie
d'inspiration (car l'époque des grandes inspirations lui semblait
passée), mais par la réflexion. D'où il concluait que cette
rénovation ne devait pas se faire d'une manière subite, «mais peu
à peu, pas à pas, par le travail simultané et successif d'un
grand nombre d'intelligences» (p. 108).

Clamageran, comme d'ailleurs tous les protestants libéraux,
rejetait ce qu'il appelait «le prétendu principe de l'autorité en
matière de foi». Il voulait même que la rénovation se fît contre

«la prédominance de ce faux principe ». Il est probable
qu'il voulait, au fond, dire simplement qu'aucun homme n'a le
droit d'imposer une vérité comme de foi. Si telle était sa pensée,

il aurait dû s'attaquer directement au pape et à ceux des

catholiques romains qui reconnaissent ce droit au pape, mais
non aux catholiques qui le lui dénient et qui n'admettent
d'autres dogmes que les enseignements mêmes de J.-C. C'est
toujours la grande méprise que commettent les protestants,
même les meilleurs. Cette méprise ôte singulièrement de leur
valeur à leurs assertions et à leurs polémiques, dès qu'on peut
les convaincre d'une erreur aussi grave ; et c'est ce qui enlève
à cet intéressant volume une partie de son prix. E. M.



340

A. Dufourcq: St. Irénée; Paris, Bloud, in-16, 3 fr. 50, 1905.

Après avoir publié un premier ouvrage sur St. Irénée
dans la collection «Les Saints» '), l'auteur en publie un second,
dans la collection «La Pensée chrétienne». C'est de ce
dernier que je veux parler.

Les éditeurs de La Pensée chrétienne se sont proposé le
but suivant: « Nous estimons qu'un exposé purement descriptif
de la doctrine du Christ constitue la plus efficace des apologies.

Des extraits traduits et reliés entre eux par de brèves
analyses permettront au lecteur d'entendre chacun exposer lui-
même la synthèse intégrale ou les théories particulières que lui a

inspirées sa foi. Les éditeurs considèrent comme un devoir de

s'effacer complètement, d'entrer de plain-pied dans les idées de

l'auteur qu'ils étudient, de le faire parler comme il parlait à

ses contemporains. Un respect scrupuleux de toutes les nuances

de la pensée animera leur effort et leur permettra
d'atteindre Xobjectivité nécessaire ; l'exactitude sera leur seule loi...
Ce nous est un impérieux devoir d'apporter dans notre effort
une loyauté supérieure et la plus scrupuleuse sincérité. Nous
devons nous défier de nous-mêmes, ne donner dans aucun
système, ne pas imposer à des idées différentes une unité factice
et laisser parler les textes. » — C'est parfait d'intention ; reste à

savoir si cette belle promesse sera scrupuleusement tenue.
Le volume de M. Dufourcq ne nous en est malheureusement

pas une garantie suffisante. Voici pourquoi :

D'abord, ce volume, signé par M. D. « professeur adjoint
à l'université de Bordeaux», porte en tête un permis d'imprimer

signé d'un simple vicaire général de Paris. Les universités

en France dépendraient-elles, en plein vingtième siècle,
des évêques et même des vicaires généraux? La science
universitaire n'y est-elle pas libre et doit-elle être visée par les

agents de Rome Ce premier indice ne me dit «rien qui vaille».
Mais passons.

Loin « d'entrer de plain-pied dans les idées de l'auteur
qu'il étudie», M. D. consacre les 35 premières pages de son
volume à exprimer ses propres idées sur Irénée. Ce n'est qu'à
la page 37 qu'il aborde la Fausse gnose démasquée et réfutée.

') Voir la Revue, janvier 1905, p. 127-129.



— 341 —

Là, M. D. publie l'avis suivant : « Nous imprimons en caractères

plus petits les Résumés qui relient les Extraits textuellement

traduits. Les mots mis entre parenthèses ne se trouvent
pas dans le texte ; ils ont été ajoutés afin de rendre la lecture
plus claire et plus aisée. Le texte des passages les plus
importants est reproduit en note. » J'avoue que le procédé où
l'on se permet d'ajouter au texte me rend perplexe: car rien
ne garantit que cette addition sera exacte, et tout, au contraire,
donne à penser qu'elle sera dans le sens des opinions du
commentateur. Mais, de nouveau, passons, et venons aux
faits.

M. D. a-t-il reproduit en note le texte des passages les
plus importants? Le texte de quelques-uns, oui; j'en ai compté
dix-sept, dont quelques-uns très courts. Or, c'est une centaine
qu'il aurait fallu citer.

M. D. a-t-il traduit textuellement les Extraits, comme il
en a donné l'assurance Pas toujours. Aux pages 208 et 209,
à propos du sacrifice eucharistique, on lit : « Offerimus enim ei

quœ sunt ejus, congruenter communieationem et unitatem prœ-
dicantes carnis et spiritus » ; ce qui serait traduit en français :

...prêchant la communication et l'unité de la chair et de l'esprit.
Or ce texte latin n'est pas complet si on le rapproche du texte
grec d'après le cod. Claromontanus des Parallèles de St. Jean
Damascène : xoivwviav xal h'vioGiv dnayyéXXovrsç, xai ofxoXoyovvteç
Oaoxòc xal nvsv[ia%oç sysgaiv. Il faudrait dire d'après le grec :

«prêchant la communion et l'unité, et confessant le réveil de

la chair et de l'esprit». M. D., qui cite les deux textes latin
et grec, sans faire remarquer les mots qui manquent dans le
latin, traduit ou plutôt commente ainsi: «Nous offrons à Dieu
ce qui lui appartient (le pain et le vin de sa création changés
en son Verbe), en déclarant comme il est juste qu'il y a
communion et union (du pain et du vin avec le Verbe), et en
confessant la résurrection de la chair et de l'esprit.» Prière au
lecteur de remarquer les additions entre parenthèses.

En outre, aux pages 127 et 128, après avoir cité le texte
latin où Irénée dit qu'il faut consulter la tradition des apôtres
connue dans toutes les Eglises du monde entier, mais que,
pour abréger cette consultation, on peut consulter l'Eglise
de Rome, où, à cause de son importance capitale, se rencontrent

les fidèles du monde entier et où par conséquent il est



— 342 —

facile de constater la croyance des fidèles du monde entier,
— M. D. ajoute que le mot principalitas, qui signifie
manifestement ville principale (Rome étant la capitale de l'empire),
«signifie la souveraine puissance divine»! Et il en conclut
qu'«il y a nécessité à ce que toute Eglise s'accorde avec
l'Eglise romaine », évidemment dans le sens d'une prétendue
autorité que l'Eglise romaine aurait reçue de la souveraine
puissance divine sur les Eglises du monde entier! M. D. en

appelle même, pour soutenir cette interprétation, aux « textes
de l'Evangile»! Il oublie que les Pères de l'Eglise ont donné
aux textes auxquels il fait allusion un sens tout autre que le
sien ; il n'a qu'à lire, pour abréger ce travail, ce que M. Turmel

en a dit dans le premier volume de son Histoire de la
théologie positive.

M. D. a surfait son héros dans ce second volume non
moins que dans le premier. Il parle de «l'étendue de son esprit»
(p. 1). C'est son droit; mais il doit savoir que ce n'est pas
seulement Harnack et Aug. Sabatier qui pensent le contraire;
que, même dans l'Eglise romaine actuelle, MM. de Meïssas et
Turmel ne sont pas seuls à trouver défectueuse la manière
dont Irénée a «démêlé la provenance de ses renseignements» ;

M. Turmel n'hésite pas à dire qu'elle n'a pas été toujours
exacte. Je pense sur ce point comme MM. de Meïssas et Turmel,

et il ne serait pas difficile de justifier ce jugement pai le
livre même de M. D.

M. D. prétend qu'Irénée a été le fondateur de la théologie
chrétienne. M. Turmel lui réplique que c'est St. Paul, puis les

premiers Pères, et il conteste même qu'Irénée ait été l'élève
des propres disciples des apôtres (voir Revue du clergé français,

1er mars 1905, p. 67).
M. D. prétend qu'Irénée a « tué » la Gnose et qu'il «

partage ainsi la victoire de St. Paul et de St. Jean» (p. 11 et 29).
M. D. ne le démontre pas. Le gnosticisme est très compliqué,
et Irénée ne l'a pas éclairci, encore moins «tué». Le gnosticisme

a survécu à Irénée encore de longues années. M. D.
en a parlé trop systématiquement, lorsqu'il a dit (p. 11): «Comme
le Gnosticisme s'absorbe dans l'idée, le Montanisme s'absorbe
dans l'histoire : c'est la spéculation abstraite qui anime l'un,
ce sont des souvenirs passionnément revécus qui soulèvent
l'autre : l'un est la contradiction vivante de l'autre. Parce que



— 343 —

St. Irénée inclinait au Montanisme, il était prédestiné à

combattre le Gnosticisme.» L'amour de l'antithèse a fait oublier
à M. D. la grande part faite à la liturgie et aux rites par
maintes écoles gnostiques.

M. D. n'a pas dissimulé certaines erreurs d'Irénée, il faut
lui rendre cette justice, mais il faut relever, d'autre part,
l'étrange façon dont il essaie de l'excuser. «D'illustres
chrétiens, dit-il, se sont parfois trompés: je rappelle d'un mot
l'histoire d'Origène; et l'on sait que St. Bernard, St. Thomas
et St. Bonaventure, trois docteurs de l'Eglise, ont combattu
la croyance de l'immaculée-conception de la Vierge » (p. 259).
On sourit en voyant la profession du millénarisme rapprochée
de la négation de l'immaculée-conception ; il serait aisé, en
effet, de démontrer que ces «trois docteurs de l'Eglise» ne se

sont pas trompés, tandis qu'il serait malaisé de justifier les
ridicules détails dans lesquels Irénée, millénariste, est tombé.
La différence est grande.

En somme, le St. Irénée de M. Dufourcq me paraît très
peu ressemblant à celui de l'histoire. E. Michaud.

P. Feine : Das Christentum Jesu und )das Christentum der
Apostel in ihrer Abgrenzung gegen die Religionsgeschichte.
Stuttgart 1904. 62 S.

In dieser Schrift (Nr. 1 der Sammlung „Christentum und
Zeitgeist'-) sucht der Verfasser, Professor der evangelischen Theologie
in Wien, entgegen den modernen Auffassungen zuerst die Person

Jesu und seine Lehre als etwas Einzigartiges und
Göttliches inmitten der damaligen Religionen darzustellen, dann
aber das Eigentümliche des in die Geschichte tretenden
Christentums selbst. Vor allem soli der Nachweis geführt werden,
dass der Apostel Paulus in der Person Jesu viel mehr seine

geschichtliche Voraussetzung hat, als die moderne protestantische

Theologie. Überall wird zugegeben, dass sowohl das

Judentum, der Mutterboden des Christentums, als auch dieses
selbst von den gleichzeitigen Religionssystemen Eindrücke und
zum Teil Befruchtung erfahren hat, aber eben so scharf werden

die Schlüsse abgelehnt, die daraus das rein Menschliche
für Christus und Christentum folgern wollen, so insbesondere



— 344 —

die Parallele vom leidenden und sterbenden Gottesknecht mit
babylonischen Mythen (S. 46 ff.), der Taufe und des Abendmahls

mit internationalem Zauber- und Beschwörungsglauben
beziehungsweise mit gnostisch-orientalischen Ideen der Mithras-
religion (S. 57 ff.). Wir geben den Schluss der mit grosser
religiöser Wärme, ohne jede Engherzigkeit geschriebenen
Arbeit wörtlich wieder : „Die religionsgeschichtlichen Untersuchungen

der letzten Jahre erwecken vielfach den Anschein, als ob
schon das biblische Christentum in allen entscheidenden
Glaubensaussagen von heidnischen Mythen und Mysterien mehr
oder weniger abhängig sei; als ob die Grenzlinien schon
zwischen dem Urchristentum und den Naturreligionen jener Zeit
fliessende seien und die christliche Religion schon unmittelbar
nach ihrer Entstehung von dem ihr durch Jesus gewiesenen
Weg abgelenkt wTorden sei, indem sie stark mythologisiert
wurde. Geht man dagegen von dem geschichtlichen Christus
und der eigentümlich christlichen Erfahrung aus, so kann man
bereitwillig die Verwandtschaft christlicher und ausserchrist-
licher Vorstellungen anerkennen und unbefangen an der
Erweiterung unseres religionsgeschichtlichen Wissens mitarbeiten,
ohne Gefahr zu laufen, dass man in eine Unterschätzung des

Christlichen abgleitet. Denn solche Untersuchungen können an
der grossen, feststehenden Tatsache nichts ändern, dass durch
unseren Herrn Jesus Christus Wirklichkeit in der Menschheit
geworden ist und in jedem Einzelnen Wahrheit und Wirklichkeit

werden kann, was man bis dahin nur ahnend und auf
dem Gebiet naturhaften Geschehens suchte — ein Leben aus
Gott und in der Gemeinschaft Gottes." G. M.

G. Grappe: J. H. Newman; Paris, Béduchaud, 3e édit., 1902,
2 fr.

Ce livre n'est pas une étude des doctrines de Newman,
mais seulement des états d'âme, divers et même contradictoires,

par lesquels il a passé. Restreint à ce point de vue
simplement psychologique, il est encore fort intéressant, étant
donnée la sympathie qui s'attache à tout homme qui a aimé
la vérité, qui l'a cherchée loyalement, et qui a beaucoup souffert

pour elle. Newman a été cet homme. Il a donc toute notre



— 345 —

sympathie et même notre vénération, pour la généreuse
délicatesse avec laquelle il a fait ce qu'il a cru être son devoir.

Mais ce n'est pas une raison pour le transformer en infaillible

et en impeccable, et pour nous joindre aux panégyristes
qui, confondant le panégyrique et l'histoire, prônent ses
doctrines sans les discuter sérieusement et exaltent ses vertus
sans reconnaître ses défauts.

Il semble que le nombre de ses admirateurs grandisse
non seulement en France, où des catholiques-romains cherchent
à en faire un «grand penseur» et un «Père de l'Eglise», mais
même en Angleterre. Si cette dernière assertion est fondée,
c'est simplement un indice que l'Angleterre est bien changée,
qu'elle se rapproche de Rome, oublieuse du temps où elle
considérait Newman comme un traître et où les romanistes
eux-mêmes étaient hostiles à leur nouveau frère. Ces changements

de température ecclésiastique, de dénigrement et
d'engouement, ne touchent pas au fond des choses. Nous croyons
toutefois que le temps approche, où une étude objective et
impartiale de la théorie de Newman sera nécessaire. Elle ne
sera pas difficile. En deux mots, en voici le canevas et le
résultat: Newman s'est d'abord attaché à la notion de la
Tradition comme à une notion fondamentale, puis il l'a à peu
près identifiée à celle du développement. Sur ce dernier point,
il a posé quelques principes dont plusieurs sont excellents
pour établir les conditions du vrai développement, qui ne doit
pas être une altération. Puis, passant des principes à l'application

en ce qui concerne l'Eglise romaine (qu'il a confondue
avec l'Eglise catholique), il s'est complètement mépris et a

pris, de fait, des altérations pour un développement. Newman
n'était ni un historien ni un dogmatiste, mais seulement un
sentimentaliste, inquiet et rêveur, qui, même dans ses décisions,
se sentait encore indécis, et qui, lorsqu'un fait lui déplaisait,
l'enveloppait d'un «peut-être», ingénieusement imaginé parsa
fantaisie, mais dénué de toute consistance. Telle est l'illusion
qui résume son œuvre et dans laquelle M. Grappe veut bien
voir «une traînée de lumière» (p. 165).

Newman est la statue dont lord Halifax est aujourd'hui
le bas-relief. On essaie de le rapprocher de Pascal, qui ne fut
jamais un théologien, mais simplement un croyant plein de

géométrie et de sentiment, et qui, en analysant et en justifiant



— 346 —

sa foi, n'a jamais eu la prétention de faire une théorie du

développement des dogmes au service de la papauté jésuitico-
romaine. Port-Royal était d'un tout autre esprit que le petit
Oratoire de Birmingham.

M. Paul Bourget qui a écrit une préface pour ce volume
(cruelle énigme a rapproché Newman et Renan, parce que
Renan a quitté St. Sulpice le 6 octobre 1845 et que le 10

Newman a résolu de se faire « recevoir dans le troupeau
unique du Christ». «Quelles analogies et quels contrastes!
s'écrie M. Bourget (p. XII). M. Wilfrid Ward a été surtout
frappé de l'antithèse. La ressemblance existe cependant. » Cette
ressemblance, c'est la sincérité de l'un et de l'autre. On avouera
que ce rapprochement purement subjectif est loin d'éclaircir,
encore moins de justifier les théories objectives soit de l'un
soit de l'autre. Rapprocher Newmann d'un Ollé-Laprune (p. IX)
nous semble, d'autre part, peu avantageux pour Newman. Il
y a mieux à dire. E. M.

Rev. Jeremiah J. Krowley : The Parochial School, a curse
to the church, a menace to the nation. Published by
the author, Sherman House, Chicago, 111. U. St. A.

Cet ouvrage, dédié « to the emancipated Catholic Laity
of to-morrow», est fort intéressant par îa quantité de

documents, très graves, qu'il contient sur l'Eglise catholique-romaine
des Etats-Unis, et par la franchise et le courage avec lesquels
l'auteur appelle sur eux l'attention du public américain et du
monde entier. J'en détache, comme spécimen, ce qui est dit
de «l'histoire du Vatican». L'auteur ne cite que le «Manuel
d'histoire ecclésiastique » d'Alzog et les « Vies des papes » de

Pastor, parce que ces deux ouvrages sont officiellement
recommandés par l'archevêque Purcell de Cincinnati :

« Dr Alzog and Dr Pastor devote hundreds of pages to
the dark side of the Vatican history. The}" sa3^ that sin has
infected all ranks of the clergy at various times during the
existence of the church; that certain popes, while occupying
the Pontifical throne, were guilty of immorality — some of
them officiated at the weddings of their own children and
performed the ceremonies in the Vatican; that many Cardinals

were lewd in life; that the lower clergy were corrupt;



— 347 —

that grafting abounded ; that the ruling classes, demoralized
by clerical rascality, plunged into excesses ; that the faith was
preserved by the honest, abused, deceived, patient, plain
Catholic people ; that when the priesthood had the most of
wealth and power its sins were greatest; and that money has
been wrung from the people to feed the extravagance of priest,
prelates, Cardinals and Pontiffs.» Suivent 150 pages de
citations (p. 101-154), dont l'extrême gravité frappera tous les
hommes de raison et de bonne foi. D'ailleurs, c'est tout le
volume qu'il faut lire ; et après cette lecture on remarquera
d'autant plus ce mot, certainement excessif, mais néanmoins
significatif, de l'archevêque Katzer : «I am convinced that
Almighty God brought Father Crowley to America to save the
Catholic church, and that the present scandal in Chicago —
the most terrible that has ever occurred in America — was
permitted by Providence to bring to a climax the reign of
rottenness, that it might be unearthed, exposed and wiped
out. »

Dr. E. Likowski : Die ruthenisch-römische Kirchenvereinigung,
gen. Union zu Brest. Aus d. Pohl, von Dr. P. Jedzink.
Freiburg, Herder, 1904.

Der Verfasser hält seine Arbeit „für um so zeitgemässer,
als sie sich begegnet mit dem offenkundigen Bestreben des

heiligen Vaters Papst Leo XIIL, die schismatischen Kirchen
des Orients mit der römischen zu vereinigen" (Vorw. X). Er weist
hin auf die Apostolischen Schreiben „Prseclara gratulationis" und
„Orientalium dignitas ecclesiarum", sowie auf die im Jahr 1896

vollzogene Einsetzung einer beständigen Kommission, bestehend
aus mehreren Kardinälen und Theologen, deren Aufgabe es

ist, geeignete Mittel zur Verwirklichung der Idee einer
Wiedervereinigung der Kirchen des Ostens und des Westens in
Anwendung zu bringen. Und er gibt der Hoffnung Ausdruck,
„dass die schismatisch-russische Kirche, der mächtigste Zweig
der orientalischen Kirche, sich einst mit der allgemeinen Kirche
verbinden werde" (Vorw. XI). Auf diesen Ton ist das ganze
Buch gestimmt. Dem Verfasser standen reichliche Quellen zu
Gebote, namentlich Handschriften aus dem vatikanischen Archiv,
aus dem Archiv der Congr. de prop, fide in Rom, aus dem rutheni-



— 348 —

sehen Metropolitan-Archiv zu Lemberg, aus dem Museum der
fürstlichen Familie Czartoryski zu Krakau u. a. Er war somit in
der Lage, den Gegenstand erschöpfend zu behandeln. Ob auch
objektiv? Zwar will er die Schuld nicht verschweigen, die Szlachta
und Episkopat den Ruthenen gegenüber auf sich geladen haben,
will „offen die Fehler der polnischen Regierung, des lateinischen
Episkopates und des polnischen Volkes rücksichtlich der Union
aufdecken" (Vorw, XI), will aber anderseits „entschieden für das
Werk der Union eintreten". Damit aber hat sich der Verfasser der
historischen Objektivität begeben. Der Weihbischof Likowski
musste den Historiker, das Dogma die Geschichte überwinden.
Altmeister L. v. Ranke hat beim Beginne seines Schaffens das
Wort gesprochen : „Ich will bloss sagen, wie es eigentlich
gewesen ist.11 Bei Likowski läuft alles auf die Verherrlichung der
Union hinaus. Nicht die Ränke der Jesuiten, nicht die
Gewalttätigkeit der polnischen Szlachta, sondern einzig der innere
verderbte Zustand der westruthenischen Kirche hat nach Likowskis
Meinung — und dabei stützt er sich auf einen russischen Historiker

(Lewicki) — hauptsächlich zur Union geführt. Darum widmet

der Verfasser den ganzen zweiten Teil seines Buches den
inneren Zuständen der ruthenischen Kirche. Danach war die
Union eine Tat der Rettung des ruthenischenVolkes Wir aber
haben bereits früher in der „Revue" (1904, 45. Heft) ausgeführt,
dass diese Union von Brest den Sieg der römischen Kirche in dem

jahrhundertelangen Kampfe um den Einfluss auf die Slavenwelt
bedeutete. Wie dieser Einfluss stetig weiter griff, davon erzählen
die slavischen Völker von der Moldau und der March bis zur
Save und zur Zeta. Und nun träumt Likowski gar davon, dass

die „vom heiligen Vater und allen Gläubigen ersehnte
Vereinigung (des christlichen Ostens mit dem Westen) trotz aller
scheinbaren Hindernisse und Schwierigkeiten vielleicht näher
sei, als man gewöhnlich glauben möchte". Qui vivra, verra. Sen.

Dr. G. Lœsche : Die evangelischen Fürstinnen im Hause Ilabs-
burg. Eine historisch-psychologische Studie. Wien, Manz, 1905.

Die Schrift behandelt vornehmlich die Erzherzoginnen
Henriette von Nassau-Weilburg, die Gattin des Erzherzogs Karl, des

Siegers von Aspern, und Maria Dorothea von Württemberg, Gattin



— 349 —

des Palatins Erzherzog Josef. Interessant ist es zu lesen, wie die

evangelische Gemeinde in Wien auf den Empfang einer
Erzherzogin evangelischen Glaubens gar nicht vorbereitet war.
Sie besass in der Dorotheergasse ein Bethaus. Ursprünglich
war es ein Kloster, von Elisabeth, einer Tochter Maximilians IL,
Gattin Karls IX. von Frankreich, zur Sühne für die
Bartholomäusnacht gegründet. Nach der Klosteraufhebung durch Josef IL
wairde das Gebäude 1782 den Evangelischen Wiens verkauft
und von diesen zum Bethaus eingerichtet. Aber dieses ßethaus
hatte laut Verfügung des Toleranzpatentes keinen Eingang
nach der Strasse zu, man konnte nur durch eine Hintertür ins
Haus gelangen. Für die Erzherzogin Henriette nun wurde „zum
ausschlüssenden Gebrauch" eine Tür nach der Strasse hergestellt,

nach ihrem Tode aber 1829 wieder zugemauert. Maria
Dorothea, die letzte Protestantin des Habsburger Erzhauses,
starb 1855 in Wien. Sie war eine Protestantin strengerer
Observanz als Henriette. Mettermeli soll nach einem Besuche bei
ihr das Wort gesprochen haben : „In Zukunft darf mir keine
Protestantin mehr in die Familie." Tatsächlich soll seitdem das

Habsburgische Hausgesetz — es ist in seiner Ganzheit der
Öffentlichkeit gegenüber ein Geheimnis — das Verbot gemischter

Ehen enthalten. „ Tu felix Austria nube" — so mag es auch
weiterhin heissen, aber eine Protestantin wird, wie die Dinge
seit Pius IX. und Leo XIIL in Österreich stehen, kaum je wieder
in das Haus Habsburg hineinheiraten. Sch.

V. de Marolles : Le cardinal Manning ; Paris, librairie des

Sts-Pères, 1905, 2 fr.

Un homme supérieur, a-t-on dit, peut n'avoir eu ni génie,
ni talent. Sa supériorité lui venait alors de la grande influence
qu'il exerçait dans son milieu plus ou moins étendu. Tel me
semble avoir été le cardinal Manning, que M. de Marolles a

appelé « le grand cardinal des ouvriers » (p. 208). Dans quelle
mesure son influence sur les ouvriers s'est-elle exercée? C'est
ce qu'il est difficile à un Français de dire avec exactitudej
même après avoir lu les cent pages que M. de M. a écrites sur cette
question. La raison en est que les œuvres auxquelles le
cardinal a pris part sont des œuvres anglaises, qu'il faudrait étu-



- 350 —

cher sur place, avec des documents anglais, spéciaux et précis,
et non dans quelques extraits des écrits de Léon XIII, ou de
M. de Mun, ou de M. Raoul Jay, ou de Mgr. Freppel. Je récuse
donc toute compétence sur ce point, et je me tiens aux autres
parties du volume de l'auteur.

Ce volume est divisé en trois parties: 1° Manning et le
protestantisme; 2° Manning et le libéralisme; 3° Manning et le
socialisme. N'est-on pas surpris de ne pas voir indiquées deux
autres questions plus fondamentales encore : Manning et le
christianisme, Manning et le catholicisme? En d'autres termes,
quelle idée Manning se faisait-il du christianisme comme
religion, et du catholicisme comme représentation du christianisme?

Tout théologien de valeur doit avoir sur ces deux
points des notions claires et solides. Mais peut-être que l'auteur
nous les fera connaître en traitant du protestantisme et du libéralisme

de Manning. Voyons la chose de près.
Manning est resté dans le protestantisme jusqu'à l'âge de

quarante-trois ans (1851). Pourquoi l'a-t-il quitté? C'est,
évidemment, qu'il n'y trouvait pas les garanties de christianisme
nécessaires. Et comment ces garanties n'y étaient-elles pas?
Comment étaient-elles, au contraire, dans le catholicisme
romain? On voudrait voir exposées au long les raisons qui ont
déterminé Manning, raisons sans doute religieuses, théologiques,
graves en tout cas. Or M. de M. ne les fait pas voir. Il se
borne à déclarer que Manning a rompu avec l'Eglise anglicane

parce qu'elle lui paraissait « asservie » à l'Etat (p. 38) ;

allusion aux affaires Hampden et Gorham. C'est là tout le
fond de la première partie de l'ouvrage. Or, est-ce là une raison

religieuse et théologique sérieuse? Comment Manning a-t-il
pu attendre jusqu'à l'âge de quarante-trois ans pour s'apercevoir

de cet « asservissement » et pour y découvrir la preuve
que l'Eglise anglicane était fausse? Quelle démonstration a-t-il
faite que le conseil privé de la reine, en prenant la défense
du Rév. Gorham contre son évêque, avait rendu hérétique par
ce fait toute l'Eglise anglicane? Comment découlait de ce fait,
pour Manning, la nécessité de se faire rebaptiser, puis
confirmer, puis réordonner (depuis la tonsure même, jusqu'à la
prêtrise)? C'est ce que Manning n'a pas expliqué, que je sache,
même après s'être fait instruire à Rome par les Pères Passa-
glia et Perrone.



— 351 —

Et pourquoi a-t-il embrassé le catholicisme romain? Ce

serait, paraît-il, parce que la foi positive « ne peut exister
qu'au sein d'une Eglise ayant mission et autorité pour
déterminer ce que les fidèles doivent croire » (p. 45). Manning a-t-il
démontré que l'Eglise universelle à laquelle le Christ a confié
le dépôt de sa doctrine et de ses préceptes, était exclusivement

l'Eglise romaine? Nullement. Et une fois dans l'Eglise
romaine, Manning n'a pas su concilier l'autorité religieuse avec
les libertés nécessaires et traditionnelles de l'Eglise; il s'est
déclaré ennemi du libéralisme catholique, partisan de l'infaillibilité

absolue du pape, infaillibilité qu'il fallait à tout prix
définir comme article de foi! Newman libéral, il l'a combattu
et l'a empêché d'être évêque (p. 72-73), ce même Newman qui
avait contribué à le faire catholique-romain! Le Syllabus, il
s'en est fait le défenseur à outrance. Le pouvoir temporel du

pape, il en a aussi pris la défense. Quels ouvrages a-t-il publiés
pour essayer de justifier soit ses thèses religieuses, soit ses
thèses politico-ecclésiastiques? Ils sont peu considérables
quantitativement, et moins encore qualitativement.

Que l'auteur me permette d'observer qu'il n'a pas réfuté
suffisamment les griefs qui ont été adressés au « grand
cardinal des ouvriers». Une apologie ne saurait cependant
pécher sur ce point. Je me bornerai à le citer. S'il veut bien
se relire, il verra qu'il a simplement donné le démenti aux
adversaires du cardinal; mais un démenti n'est pas une
réfutation.

«Comme il le confesse dans ses notes intimes, Manning
se sentait appelé à prendre dans l'Eglise catholique en Angleterre

une situation influente, sans pourtant rien faire de lui-
même pour se pousser en avant. Ses détracteurs n'ont pas
manqué de l'accuser d'ambition, et dans diverses circonstances
ils découvrent des mobiles d'intérêt personnel. Ce jugement est
aussi faux qu'injurieux (p. 55)... Il a été accusé d'avoir mené
de sourdes intrigues et d'avoir agi par ambition personnelle.
Jusqu'à un certain point, les apparences sont contre lui ; tandis
qu'il travaille à délivrer le cardinal d'un collaborateur gênant,
sa propre situation grandit. Nommé procurateur par le
cardinal en 1859, il est créé protonotaire apostolique, revêtu de
la prelature en 1860, et déjà on peut entrevoir pour lui
l'ouverture de la succession dont il a évincé Errington. L'évé-



— 352 —

nement devait réaliser ces prévisions » (p. 63). Les lecteurs
jugeront.

Manning avait-il fait, du moins, des études théologiques
suffisantes pour légitimer les positions qu'il a occupées et les
attitudes dominatrices qu'il a prises? Il suffit d'en appeler aux
faits. M. de M. raconte qu'il fut de bonne heure ambitieux :

« aut Cœsar aut nihil, disait-il dans son jeune enthousiasme »

(p. 4); que son penchant l'entraîna vers la carrière politique
plutôt que vers l'état ecclésiastique auquel son père le destinait

d'abord (p. 5); que cependant, après la ruine financière
de son père et «après de rudes combats intérieurs», «il prit
courageusement son parti», étudia la théologie et se fit prêtre
en 1832 (p. 6). Combien de temps étudia-t-il la théologie? On
ne le dit pas. En 1833, il devint suffragant de Livington,
épousa la fille, très riche, de son curé, vécut dans le «luxe»,
avec « ces chevaux qu'il aimait et dans la connaissance
desquels il était passé maître» (p. 7), etc. En 1840, il fut nommé,
à trente-deux ans, archidiacre du diocèse de Chichester, etc.
On sait comment il arriva à l'archevêché de Westminster. Les
quelques publications parues sous son nom, sont plutôt
mystiques et dénuées de toute valeur doctrinale. E. M.

Albert Mathiez : La Théophilanthropie et le culte décadaire
(1796-1801). Paris, Alcan, 1904, in-8°, 753 pages. — Les
origines des cultes révolutionnaires (1789-1792). Société
nouvelle de librairie et d'édition, 1904, in-8°, 151 p.

Les cultes révolutionnaires ayant été longtemps, d'après
M. Mathiez, très mal connus, il a entrepris de refaire leur
histoire pour arriver à reviser le jugement porté sur eux.
Laissant de côté les cultes de l'an II, culte de la Raison et
culte de l'Etre suprême, déjà connus par le livre de M. Au-
lard, l'auteur nous donne aujourd'hui un gros travail de plus de
700 pages sur la Théophilanthropie et le culte décadaire et une
étude moins développée sur Les origines des cultes révolutionnaires.

En premier lieu, il est établi maintenant que la
théophilanthropie est une institution d'origine privée ; qu'elle fut fondée
non par le gouvernement, mais, au contraire, après quelques



— 353, —

¦essais antérieurs, par un homme obscur et sans lien avec le
pouvoir, le libraire Chemin. Le Directeur La Revellière, qui
passe pour avoir été le créateur de la nouvelle secte, ne fit
que la protéger après sa fondation et ses premiers succès.
C'est alors que les théophilanthropes, d'abord modestes et
tolérants, s'installèrent partout dans les églises et engagèrent la
lutte avec les catholiques. M. Mathiez établit ensuite, avec
toutes les preuves à l'appui, que le succès de la théophilanthropie

fut considérable non seulement à Paris, mais dans les

départements, l'Yonne en particulier. On fut même un moment
très inquiet de ses progrès rapides. Les théophilanthropes
cherchaient à gagner la faveur du parti des «philosophes» en
•donnant à leurs cérémonies un caractère laïque, mais ils se

brouillèrent bientôt avec le Directoire. A la fin de l'an VI,
ce dernier leur suscita une concurrence, en organisant les
fêtes du Décadi qui enlevèrent sa clientèle à sa nouvelle
religion. Après la signature du concordat, le nonce réclama la
suppression des dissidents et les théophilanthropes furent chassés

des églises. M. Mathiez présente dans son livre la ou les

religions chrétiennes comme ayant un caractère «anti-social»,
et il a tort ici de confondre le clergé avec l'Eglise, ou les
diverses Eglises entre elles, quand il rencontre des hostilités
contre les institutions démocratiques, mais cela ne touche en
rien à la valeur historique de son travail.

Le second ouvrage sur Les origines des cultes révolutionnaires

est plein d'intérêt, en raison surtout de la thèse qu'il
y soutient. Pour lui, les cultes révolutionnaires ont été non
des expédients politiques comme on le croit d'ordinaire, mais
de vraies manifestations religieuses, et il y a une religion
révolutionnaire comme il y a une religion juive, chrétienne ou
musulmane. Une nation ne peut vivre sans une foi et un culte;
de là les projets de religion civile élaborés par de Moy et
Gohier par exemple, d'où sortent directement les cultes
philosophiques et déistes de l'an II, puis la théophilanthropie et le
culte décadaire. On pourrait bien chicaner M. Mathiez sur son
affirmation « qu'il a existé une religion révolutionnaire, analogue

en son essence à toutes les autres religions», ou sur cette
assertion que la Réforme et la Révolution, ces deux grandes
«rises, loin d'être l'une religieuse et l'autre sociale, sont l'une
et l'autre sociales et religieuses au même degré; mais cela

Rerne intern, de Théologie. Heft 50, 1905. 23



— 354 —

nous mènerait trop loin, sans du reste nous empêcher de
redire que le livre de M. Mathiez sur les origines des cultes
révolutionnaires est un livre abondamment et solidement
documenté. A. C.

Dr. H. Meltzee : Luther als deutscher Mann. Tübingen, Mohr,.
1905.

Folgende Charakterzüge scheinen dem Verfasser für Luther
als deutschen Mann besonders bezeichnend zu sein : sein
gewissenhaft bedächtiges Vorgehen im Anfang, seine wuchtige,
derbe Tapferkeit gegen die erkannten Gegner, seine innerliche
Milde und Zartheit, die konservative Mässigung seines
revolutionären Geistes. Der Verfasser führt dies einzeln unter
Beweis durch, ein Wort Treitschkes voranstellend, welches der
Betrachtung die Farbe gibt : Die Tat der Befreiung ging aus
den Kämpfen des ehrlichen deutschen Gewissens hervor.
Durch alle Qualen mönchischer Busse hat Luther den Himmel
stürmen wollen, doch immer wieder klang es in seiner Seele :

0 meine Sünde, Sünde, Sünde — bis dann endlich das Wort
des Apostels von der Rechtfertigung durch den Glauben
zündend in sein Herz schlug. Und nun kam sie über ihn, die
Wandlung des innern Menschen er ergab sich gläubig der
Gnade des lebendigen Gottes und wagte, dieses seines Glaubens
zu leben. Der ganze Gegensatz romanischer und germanischer
Empfindung tritt uns vor die Augen, wenn wir diese
Seelenkämpfe Luthers vergleichen mit den innern Anfechtungen,
welche späterhin der Rittersmann der wiederhergestellten alten
Kirche, Ignatius von Loyola, zu überwinden hatte. Der Spanier
entledigt sich seiner Pein durch den Entschluss, diese Wunden
seiner Seele nie mehr zu berühren ; der Deutsche beruhigt
sich erst, sobald sein Gemüt überzeugt ist, und alle Zweifel
vor der Gewissheit einer innerlich erlebten Wahrheit schwinden.

In einer Zeit, in welcher es im deutschen Vaterlande
erlaubt ist, Luther zu schmähen, muss des Verfassers streng
sachliche, vornehm und warm gehaltene Schrift als sehr zeit-
gemäss betrachtet und begrüsst werden. Sch.



355

RuD. Otto : Naturalistische und religiöse Weltansicht. Tübingen

1904. 296 S. Mk. 3.

Das Werk gehört in die Reihe der von H. Weinel
herausgegebenen „Lebensfragen" und behandelt in übersichtlicher,
leicht verständlicher Form das gesamte durch den Titel
bezeichnete Gebiet, wie es in der modernen Zeit mit seinen

Kämpfen, Widersprüchen und Versöhnungsversuchen, seinem
Behaupten und Verneinen vor uns liegt. Die einzelnen
Abschnitte behandeln : Fromme Weltansicht, Naturalismus,
Grundsätzliches, Darwinismus, mechanistische Lebenslehre, Selbständigkeit

und Freiheit des Geistes, Welt und Gott. Beigegeben
ist ein durch Begriffserklärungen wertvolles Register. Zugleich
als Probe für den Standpunkt des Verfassers seien folgende
Worte aus dem Abschnitt „Welt und Gott" wiedergegeben :

„Frömmigkeit besteht selber darin, dass im Zeitlichen das

Ewige, im Endlichen das Unendliche, dass Gott in der Welt
wirkend, sich betätigend, sich offenbarend geglaubt und
erfahren werde, und dass Grund und Ursache alles Seins in ihm
liege. Sie hat dafür Namen wie Schöpfung, Leitung,
Selbstoffenbarung Gottes in Welt und Geschehen, und von den

Mysterien, die durch diese Namen bezeichnet sind, lebt sie.

Die Mysterien selber besitzt sie schon in undeutlichen oder
ganz naiven Vorstellungsformen, längst bevor sie versucht,
sich begrifflich über sie Rechenschaft zu geben. Beginnt die

Dogmatik mit dem letzteren, so pflegt sich gewöhnlich in irgend
einer Form die hölzerne, steife Lehre vom concursus, vom in-
fluxus Ordinarius und extraordinarius mit vielen anderen Sub-
tilitäten auszubilden, die doch nichts anderes sind als Versuche,
das göttliche Wirken selber wieder zu verendlichen und wie
eine Kraft neben Kräften zu denken. Man scheidet reinlich
zwei Ursachenreihen : nämlich das System der innerweltlichen
Ursachen und Wirkungen, nach denen alles natürlich fortgeht,
die „causse secundaria?", und daneben immer mitwirkend und
auf jene einfliessend die göttliche Ursächlichkeit, die durch
leisen und feinen Druck jene in Ordnung hält und auf die
rechten Ziele lenkt, und die noch wieder als „extraordinaria"
in den Wundern und Zeichen sich kundgeben kann. Aus dieser
Doppelwirkung kommt alles Geschehen zu stände, und darin
bestehen Lenkung, Fügung, Vorsehung, natürliche Offenba-



— 356 —

rung. Eine solche Vorstellung ist höchst primitiv und obendrein

gegen die Frömmigkeit selber ungünstig, denn das
Mysterium ist hier reinlich aufgelöst und nach Rubriken verteilt,
und alles ist ganz „einfach" geworden. Es geht nicht an,
zwei Ursächlichkeiten künstlich zu unterscheiden und der Welt
zu geben, was angeblich der Welt, und Gott, was Gottes ist.
Aber hinweisen lässt sich auf die Unzulänglichkeit unserer
kausalen Betrachtung überhaupt und auf die Schranken unserer
Erkenntnis. Indem wir feststellen, dass alles Geschehen nach
Ursachen verknüpft sei, haben wir noch gar nichts eingesehen
von dem, wie innerlich und eigentlich die Dinge zugehen. Jene

qualitative Bewirkung und Veränderung ist uns nach dem Wie

ihres Zustandekommens, nach dem, was sie eigentlich und
innerlich ist, verborgen. So bleibt das Mysterium in Kraft,
nnd an seine Stelle tritt nicht das Surrogat einer viel zu plau-
sibeln und eben so hausbackenen dogmatischen Theorie. Beim
Bekennen des Mysteriums aber in Ruhe stehen zu bleiben,
erlaubt uns die Besinnung auf die Natur und die Antinomie
unseres Erkennens. — Ganz ebenso ist es mit dem, was
Frömmigkeit mit Schöpfung bezeichnet. Im Gefühle vollendeter
Andacht, im Erlebnisse der Abhängigkeit und Bedingtheit
schlechthin wird Kreatur sich ihrer als Kreatur bewusst und
erlebt in völliger Klarheit, was sie sei : „Kreatur" und
„Geschaffensein". Die dogmatische Lehre aber ist hier wieder ein

Surrogat des Mysteriums, und wieder weist uns kritische
Selbstbesinnung viel richtiger als Schöpfungslehren, die als
Ausdrucksmittel frommer Rede und Dichtung völlig am Platze,
aber als eigentliche Erkenntnisse ganz unzulänglich sind. Diese
Welt als anfangende weder denken noch nicht denken können,
das ist das erkenntnismässige Analogon dessen, was Frömmigkeit

im Mysterium erlebt, und diese Welt als die zufällige und
bedingte gründen lassen im ewigen notwendigen Sein, wobei
uns alle Vorstellungen von einer zeitlichen oder andern Form
des Gegründetseins verschwinden, das ist das Analogon zu
dem, was Frömmigkeit im andächtigen Gefühle unmittelbar
und viel deutlicher, als Begriffe es vermitteln können, besitzt
und weiss von dem Verhältnisse Gottes zur Welt." G. M.



357

J. Pavot : La Croyance, sa nature, son mécanisme, son
éducation; 2e édition; Paris, Alcan, 1905, in-8°, 248 pages,
5 francs.

M. Jules Payot, recteur de l'Académie de Chambéry, est
à la fois philosophe et pédagogue. Malheureusement sa
philosophie et sa pédagogie ne semblent pas d'accord. Autant je
trouve sa pédagogie excellente, autant sa philosophie me semble
défectueuse, souvent même erronée.

Je regrette que la place me manque pour en discuter
quelques points. Il ne serait pas difficile, je crois, de montrer
qu'il a tort de conclure du relativisme de nos connaissances à

un «scepticisme radical» (p. 103), surtout lorsqu'il est lui-
même si personnel et si tranchant, tombant sur « la majorité
des savants de notre époque» (p. 157-158) et prodiguant à ses

adversaires le qualificatif de «très superficiels» (pp. 188, 205,
etc.). Un sceptique radical ne saurait parler avec cette
assurance.

Il ne serait pas difficile non plus de relever maints
sophismes, arguments où l'on conclut de souvent à toujours, et
où le subjectif semble nier, ou à peu près, l'objectif. Bien
faible aussi me semble la thèse dans laquelle, sous prétexte
que la personnalité n'est qu'un «phénomène passager» (p. 161),
l'auteur nie l'immortalité personnelle de l'âme. Qu'il me
permette de le renvoyer aux savants ouvrages du doyen de la
Faculté des sciences de Montpellier, M. Armand Sabatier. Là
où il paraît surtout peu logique avec lui-même, c'est lorsqu'il
convie des consciences « provisoirement » personnelles et
destinées au néant, à tout envisager sub specie œternitatis, à

supporter toutes sortes de sacrifices, à « collaborer de toute notre
énergie aux desseins présumables de l'Insondable Puissance »

(p. 163). Comment veut-il que, si nous ne sommes que
«l'expression transitoire de l'essence des choses», nous nous imposions

la tâche héroïque d'être des expressions « aussi adéquates
que possible des lois éternelles de cette essence» (p. 244)?
Comment le non éternel pourrait-il être une expression, même
non adéquate, des lois éternelles de l'essence des choses?
M. Payot semble aussi confondre l'énergie primitive des êtres
avec la volonté, et faire de celle-ci une force antérieure à
l'intelligence. Oh! sans doute chacun est libre de donner de la



— 358 —

volonté, considérée jusqu'ici comme une force morale qui
implique l'intelligence et la conscience, une définition tout
autre, mais encore faudrait-il la justifier autrement que par
des questions de muscles. Tous les passages où M. Fayot
parle du rôle des muscles et affirme que « l'action » n'est
possible que par nos muscles (p. 197), sont obscurs et laissent fort
à désirer. Etc., etc.

Mais, si Kant a corrigé dans sa Critique de la raison
pratique les abus de sa Critique de la raison pure, M. Payot a

su, lui aussi, se soustraire, dans ses conseils pratiques et
pédagogiques, à maintes erreurs de sa philosophie. Il y aurait des

pages nombreuses à citer, à méditer, à commenter. Les
lecteurs sérieux n'y manqueront pas. Ils remarqueront, entre autres,
celles où l'auteur montre comment les croyances religieuses,
et en général toutes les convictions fermes, ne naissent pas
d'idées «sèches», mais d'idées «senties». Ils auraient tort
toutefois d'en conclure que la foi n'est que sentimentalité, car
elle est formée avant tout d'idées, idées qui doivent être claires,
nettes, solides. Ils remarqueront aussi la page où M. Payot,
tout en reprochant à l'Eglise (il veut dire l'Eglise romaine) de

«violenter si brutalement notre nature», semble admirer ses
succès dans la production des vocations religieuses « en nombre
considérable» (p. 235); celle où il trouve le culte de cette
même Eglise «admirablement conçu» (p 225); celle où il
prétend que la foi catholique (il parle toujours de la romaine) est
« la seule qui prétende s'emparer de l'homme tout entier »

(p. 201). Nos lecteurs n'auront pas de peine à remarquer combien

l'auteur, dans ces questions, s'abuse : car les vocations
vraiment religieuses sont rares, et l'histoire montre tous les

jours ce qu'il faut penser de la vie conventuelle romaine ;

d'autre part, les cérémonies du culte romain, loin de développer

la vie intérieure, conduisent à un mécanisme et à un
matérialisme qui, au fond, n'ont plus rien de religieux; enfin, est-ce

s'emparer de l'homme tout entier que de le laisser en proie à

mille doutes, à mille contradictions d'esprit, comme cela arrive
dans une quantité de prétendus croyants, ou de détruire chez
d'autres toute raison, sous prétexte d'obéissance, et même tout
sentiment filial et autre Bien faible aussi est la théorie sur le
dogme, d'après la définition du P. Schwalm (p. 202). En somme,
nous attendions beaucoup mieux de la part de l'auteur de

L'Education de la volonté. E. M.



— 359 —

E. Rochat : La « Revue de Strasbourg » et son influence
sur la théologie moderne; Genève, Kündig, 1904.

Nous sommes quelque peu en retard pour analyser
l'important travail de M. le Dr Ernest Rochat, pasteur de l'Eglise
de Genève, sur la Revue de Strasbourg et son influence sur la
théologie moderne. Ce travail de 400 pages constitue la thèse
doctorale de M. Rochat. C'est dire qu'il a suffisamment subi
l'épreuve des critiques universitaires, officielles et non
officielles, professorales et confraternelles. Nous avons même
trouvé quelques-unes d'entre elles excessives et en désaccord
avec la logique autant qu'avec la charité. Cette observation,
du reste, ne concerne en rien le catholicisme, la thèse et le

livre de M. le Dr Rochat ayant pour terrain le protestantisme
genevois. Ce fut sinon une lutte, du moins une joute
éphémère, vive et brillante, ressuscitée d'antan, entre l'orthodoxie
et le libéralisme. Nous ne prendrons pas parti dans le débat,
l'objet de nos revendications anciennes-catholiques portant sur
un autre terrain. Nous nous contenterons d'analyser brièvement

le travail de M. Rochat, qui se range ouvertement, on
le sait, parmi les plus décidés des pasteurs libéraux de Genève.
Il étudie dans son livre l'histoire de la théologie française
moderne (protestante) pendant la seconde moitié du XIXe siècle.
Le mot de moderne, dit l'auteur lui-même, marque le contraste
avec la théologie traditionnelle, qui jusque-là régnait à peu
près sans conteste. La tendance nouvelle a eu pour organe la
Revue de Strasbourg. C'est à ce périodique, dont la publication

a duré dix-neuf ans, de 1850 à 1869, qu'ont collaboré les
hommes qui se sont efforcés « de renouveler la pensée
religieuse française» (protestante). Entre tous, M. le D1'Rochat en

distingue quatre, Colani, Schérer, Reuss et A. Réville. Après
avoir donné, dans deux chapitres successifs, un aperçu sur la
théologie allemande au XIX* siècle et sur la théologie dans
les pays de langue française, il étudie avec l'apparition et à la
lumière de la Revue de Strasbourg, d'abord les diverses théories

de la théopneustie, puis d'une façon plus concrète le Nouveau

et l'Ancien Testament. Il aborde ensuite la dogmatique,
traite successivement du rationalisme, de la foi, du salut, du

péché, des miracles et de la question christologique de 1850

il 1858; enfin il montre l'orientation nouvelle qui se dessine



— 360 —

dans la Revue de 1858 à 1869, et qui influe sur les solutions,
données aux questions de la chute, du miracle, du surnaturel
et du Christ, qu'on y trouve abondamment traitées. On
comprendra que notre credo, à nous anciens-catholiques, nous
empêche, par sa précision et sa détermination même, de souscrire

sans réserves aux nouvelles et souvent audacieuses théories

de la Revue de Strasbourg. Nous nous bornerons à faire
une observation de pure forme à M. Rochat : c'est qu'il
s'exprime souvent de façon à laisser croire que la théologie
protestante, moderne ou ancienne, est toute la théologie et que la
pensée religieuse française est tout entière contenue dans la.

pensée protestante : ce serait une étrange erreur, qui n'est pas,
nous le savons, dans la pensée de l'auteur, mais qui, par suite
de l'imprécision de sa plume, pourrait s'introduire dans l'esprit

de quelques-uns de ses lecteurs. M. Rochat conclut ainsi :

< Cette théologie (moderne) critique et positive, reposant sur
l'histoire et la psychologie, faite de science et de piété, est,
nous en sommes convaincus, la théologie de l'avenir... Elle
seule est capable de concilier le passé ou la tradition dans ce

qu'elle a de juste, de respectable, de saint, avec l'avenir et le
progrès.» Mais cette conclusion et ces espérances, nous les

répétons, nous anciens-catholiques, en ce qui concerne nos
principes, depuis 35 ans, de toute notre conviction et sous
toutes les formes. Il ne suffit donc pas de les énoncer, il faut
attendre leur réalisation ; c'est pourquoi nous fermerons le livre
de M. Rochat après l'avoir loué, mais non sans réserves, sur
cette phrase qui le termine: «Le temps appartient à Dieu et
la patience d'après Jésus est une des conditions de l'établissement

du royaume des cieux. » Dr A. Chrétien.

Armand Sabatier : Comment se fabriquent les âmes?
Conférence faite à l'Institut psychologique le 13 mai 1904;
Paris, 14, rue de Condé; in-8°, 40 p.

Tout ce qui touche à l'âme touche à la vie même de

l'homme, et par conséquent ne saurait être assez étudié. Nos
lecteurs connaissent déjà les travaux remarquables du savant
doyen de la Faculté des sciences de Montpellier. La conférence
du 13 mai 1904 est une nouvelle contribution à l'éclaircissement

du grand problème.



— 361 —

Hélas nous sommes loin d'un éclaircissement définitif. Ce

que la science accumule sur le point en question, n'est qu'une
série d'éclairs qui nous montrent la profondeur de l'abîme
sans nous l'expliquer. M. Sabatier est le premier à l'avouer:
« Si nous savons, dit-il, qu'il y a quelque chose de spécial dans
la forme, dans l'architecture intime, et dans le contenu
chimique de ces cellules, nous n'avons, d'autre part, auaine
explication satisfaisante de la relation qu'il y a entre ces caractères
matériels de la cellule et les phénomènes psychiques dont elle
est le siège. Ainsi que le dit justement Ramon Cajal, ni le
matérialisme, ni l'ancien spiritualisme n'expliquent comment
un phénomène de mouvement parvenu à la première couche
de l'écorce cérébrale s'y convertit en une chose d'un ordre si
différent que l'est un fait de conscience. Nous paraissons donc
sur ce point dans une obscurité profonde » (p. 27). Et encore :

«La science ne connaît la nature et le fond de rien; elle ne
connaît que des rapports, des relations, des analogies et des
ressemblances et des différences; et ses explications consistent
en définitive dans des rapprochements avec des faits connus
antérieurement. Le savant pense avoir donné l'explication
d'un phénomène quand il a démontré qu'il a des analogues et
qu'il n'est pas entièrement nouveau. Il ne va pas plus loin »

(P- 34).
En présence d'un tel aveu, à quelle modestie le vrai savant

ne se sent-il pas tenu Cependant, cette même science qui est
si avare de clartés, veut bien nous accorder des lueurs, et ces
lueurs réunies, fortifiées l'une par l'autre, peuvent nous guider.

Je ne saurais analyser ici cette conférence si pleine, qui
n'est elle-même qu'une analyse. Je voudrais plutôt prier l'auteur

de nous donner le plus tôt qu'il pourra les explications
supplémentaires auxquelles il fait allusion, quand il dit : « Il
me resterait beaucoup à dire sur ces importants et difficiles
sujets que je dois me contenter d'ébaucher... On peut produire
bien des arguments en faveur de cette idée que l'âme est le
résultat de l'accumulation et de l'organisation des énergies
cosmiques transformées et accumulées » (p. 34). Ce sont ces
arguments que nous voudrions qu'il nous donnât avec plus de
détails que ceux qu'il a résumés dans les pages 22-34, magnifiques

mais insuffisantes. Il nous met sur la voie, mais ne nous
conduit pas assez loin. Nous voudrions mieux voir comment



— 362 —

«la matière est de l'esprit rudimentaire » (p. 21); comment
l'énergie générale de l'univers peut revêtir à la fois une forme
supérieure qui est l'esprit, et des formes inférieures de forces
mécaniques, physiques, chimiques, psychiques (p. 28); comment,
selon le mot de Lavoisier, « la lumière (c'est-à-dire les forces
cosmiques) est le principe du sentiment et de la pensée »

(p. 28); etc., etc.
M. Sabatier ne se dissimule pas que des lecteurs l'accuseront

de matérialisme, jusqu'à nier même l'immortalité de

l'âme. Il repousse avec fermeté ces deux accusations. Citons
ces beaux passages : « Le système que je défends ne fait pas
sortir l'esprit de la matière; mais considérant l'Univers comme
essentiellement constitué par l'énergie, et l'énergie comme
étant de l'esprit sous des formes diverses et parvenu à des

degrés différents de dignité; considérant aussi la matière comme
n'étant au fond qu'une forme contingente et passagère que
s'est donnée l'esprit pour opérer son perfectionnement
progressif par la lutte et par l'effort vers des concentrations,
des localisations et des organisations de plus en plus personnelles,

je ne saurais être accusé de matérialisme, mais bien
plutôt considéré comme le prôneur d'un spiritualisme
suprême, puisque, à mon sens, tout est esprit, tout, même la
matière, a pour point de départ l'esprit, et tout retourne à

l'esprit» (p. 36).

Quant à l'immortalité de l'âme, elle est non seulement
possible, mais probable (au point de vue strictement scientifique)

: car on peut admettre que l'organisme matériel actuel
peut être remplacé par une forme de l'esprit différente de ce

que nous appelons la matière, c'est-à-dire par une autre
matière qui est restée inaccessible à nos sens. « Rien, dit
l'auteur, ne nous permet d'affirmer qu'il n'existe pas de matière
différente de celle que nous connaissons... Une matière plus
subtile, moins matérielle que la matière actuelle, une matière
inaltérable pourrait servir de support et de lien aux éléments
de l'âme séparée du corps terrestre. C'est là une hypothèse
dont j'ai soutenu la possibilité dans mon Essai sur l'immortalité.

Mais cette hypothèse n'est pas elle-même nécessaire : car,
si la matière n'est qu'une forme sensible et contingente de

l'esprit, n'est que de l'esprit devenu sensible, si elle a été
l'œuvre de l'esprit en vue du perfectionnement de l'esprit par



— 363 -
l'accumulation localisée et la formation des personnalités, il est
certes possible d'admettre l'esprit débarrassé de cette forme
volontairement acquise et volontairement abandonnée. » Que
l'auteur me permette de l'interrompre pour lui demander
comment cette forme est volontairement acquise et volontairement
abandonnée.

Il ajoute (p. 37) : « Et si la forme matérielle a été nécessaire

pour cette œuvre d'accumulation et de perfectionnement,
rien ne permet d'affirmer qu'un système de forces, qu'un
groupement énergétique ne puisse acquérir une cohésion suffisante,
une solidarité entre ses éléments qui lui permette de conserver
son autonomie en dehors de tout appui matériel. » Les pages
38 et 39, où il insiste sur ce point de vue, sont fort belles.
Prière donc aux lecteurs sérieux de méditer et d'approfondir
toute cette substantielle conférence ; et prière instante à l'auteur

de la compléter par toutes les considérations que sa
science lui inspirera. Nous lui en serons profondément
reconnaissants. E. M.

Der Salzburger Kulturkampf. Zeitgeschichtliche Geisteskämpfe
aus den Jahren 1900 bis 1904, aus Blätterstimmen gesammelt

und herausgegeben vom Salzburger Hochschulverein.
Salzburg, Höllrigl, 1904.

Das Buch „will aus der Fülle flüchtiger Tagesnachrichten
das Bauwerk zu einer künftigen Geschichte des Kampfes
zusammentragen, der sich an der Kundgebung des österreichischen

Episkopates zu gunsten der Errichtung einer dogmatisch
beschränkten Universität entzündet hat" (Vorw.). Die Fülle der
zusammengetragenen Bausteine zeigt die Inhaltsangabe : I. Das
Hirtenschreiben des österreichischen Episkopates zu gunsten
der Errichtung einer „freien katholischen Universität" in Salzburg

und der katholische Universitätsverein; II. Gründung und
Entwicklung des Salzburger Hochschulvereines; der Antrag des

Abgeordneten Dr. Sylvester aufErrichtung einer staatlichen
Hochschule in Salzburg ; III. Der Verein für wissenschaftliche Ferial-
kurse in Wien und sein erstes Programm zur Abhaltung von
Hochschul-Ferialkursen in Salzburg- G903); IV. Die ultramontane

Partei in Salzburg und die Ausübung des Vetorechtes
durch Österreich im jüngsten Konklave ; V. Der Verlauf der



— 364 -
ersten Salzburger Hochschul-Ferialkurse (1903) ; VI. Allerlei
Zwischen- und Nachspiele; VII. Das Programm der zweiten
Hochschul-Ferialkurse (1904). Der österreichische Episkopat erklärte
in seinem Hirtenschreiben (November 1901) die Gründung einer
katholischen Universität für nötig, und Papst Leo XIIL gab
dazu seinen Segen. Schon im Jahre 1904 durfte sich der
Verein zur Gründung und Erhaltung einer „freien katholischen
Universität" in Salzburg rühmen, an zwei Millionen Kronen
gesammelt zu haben. Der „Civiltà cattolica"- in Rom ist das
noch zu wenig, sie wünscht grösseren Eifer. „È qualche cosa",
schreibt sie, „ma ancora poco al bisogno, e malgrado lo zelo
encomiabilissimo dei promotori e collettori, se si va di questo
passo, chi è giovine avrà ancora da invidiare per lungo tempo
quanto hanno saputo fare in tempo brevissimo i cattolici belgi,
francesi e svizzeri. Frattanto le cattedre di pestilenza menano
strage fra la gioventù nelle università dello Stato, invase e

dominate da professori e studenti ebrei...." Diese welschen
Rüstungen hatten zur Folge, dass sich in Salzburg ein
Hochschulverein bildete, der sich die Aufgabe stellte, die Errichtung
einer staatlichen Hochschule in Salzburg anzustreben. Er
erklärte öffentlich : „Der Fehdehandschuh, welcher der freien
Wissenschaft hingeworfen wurde, ist aufgehoben, der Kampf
angenommen, der aufgedrungen worden ist. Ein Bollwerk
für den Klerikalismus in Österreich und Deutschland, ein

Zwinguri für freie Forschung und Wissenschaft soll errichtet
werden.... Die furchtbar drohende Gefahr für Staat und Volk,
die die Gründung einer katholischen Universität bedeuten
würde, erkennend, hat eine Schar mutiger, freisinniger,
deutscher Männer sich gefunden, um als einzig mögliche Abwehr der
Bestrebungen des katholischen Universitätsvereines die Errichtung

einer staatlichen Universität vorzubereiten und damit das

ultramontane Projekt zunichte zu machen..." Die Bestrebungen

des Hochschulvereins sind der grössten Beachtung wert.
Man erinnere sich nur des Wortes des Generalvikars Windisch-

mann aus München : „Der Besitz der Schule ist im 19.

Jahrhundert, was die Besetzung der Bistümer im 11. war : die

Entscheidung über die Weltherrschaft.11 Das gilt heute mehr denn je.
Energischeste Abwehr ist Pflicht der Selbsterhaltung. Die
Schule, von der Volksschule bis zur Hochschule, soll Bildung
vermitteln, wie das so treffend schön das Wort über dem Ein-



— 365 —

gang des Sitzungssales des akademischen Senates zu Wien
sagt: nVitœ lampada traduntf Rom aber möchte alles Licht
auf Gottes lichter Erde auslöschen. Es ist ein Kampf um Sein
oder Nichtsein. Da gilt es, zusammenzustehen, zusammenzuarbeiten,

zu retten, was zu retten ist, und das Gerettete zu
bewahren Sch.

Fr. Spitta : Die Kelchhewegung in Deutschland und die
Reform der Abendmahlsfeier. Göttingen 1904. 222 S.

Das Buch gibt zunächst eine ausführliche aktenmässige
Darstellung der fast schon unübersehbaren Für- und Wider-
bewegung betreffs der Einführung des „Einzelkelches" innerhalb

der evangelischen Kirche Deutschlands, nach Ländern
geordnet. Das folgende Kapitel behandelt die hygienische, ästhetische

und soziale Seite der Kelchbewregung. Den bekannten
hygienischen Bedenken gehen die ästhetischen (Ekelempfindung

u. a. beim Trinken aus gemeinschaftlichem Kelche) zur
Seite. Bei den sozialen Bedenken wird von den Gegnern des

Einzelkelches namentlich vorgebracht, dass dieser die
verschiedenen Gesellschaftsklassen auch im Gotteshause getrennt
halte. Dagegen ist festzustellen, dass der Gesamtkelch gar
nicht als Symbol der christlichen Verbrüderung- gelten kann
(S. 149 ff.). „Nicht der gemeinsame Kelch, sondern der Bruder-
kuss wrar bei den altkirchlichen Abendmahlen das Zeichen der
Verbrüderung. So hat es die Brüdergemeine (deren theologischem

Seminar in Gnadenfeld das Werk gewidmet ist) wieder
eingeführt, und dann mit berechtigter Berücksichtigung der
geänderten Sitten an die Stelle des Kusses den Handschlag
gesetzt. Der ist ein Zeichen, das jeder versteht : die einen
Bund treuer Freundschaft und Liebe schüessen, reichen
einander die Hand ; die um Vergeben und Vergessen dessen

bitten, was getrennt hat, tun ebenso. Das ist eine Sitte, die
nicht missdeutet werden kann, die auch viel bewusster ist,
als das Berühren eines schon gebrauchten Kelches mit den
Lippen. Wo sie eingeführt wird, gewinnt man für den sozialen
Charakter des Mahles mehr, als man mit dem Gesamtkelch
aufgegeben hat" (S. 151). Das interessanteste Kapitel ist das
vierte: „Das Urteil der Gechichte." Während die Gegner des

Einzelkelches behaupten, dieser sei ein unerhörtes novum, sehen



— 366 —

sie nicht, dass bei der von ihnen befolgten Praxis mit dem
Brote „die Handlung Christi, wie der¥Brauch der Kirche,
radikal umgeändert ist. Statt des Brotes, das gebrochen und dann
dem Einzelnen in die Hand gegeben wird, haben die Lutheraner
die Hostie, deren Gestalt und Geschmack nicht einmal an das
Brot erinnert, bei der (abgesehen von dem Ritus der
Brüdergemeinde, nach dem je zwei Hostien zusammengebacken sind)
die Handlung des Brotbrechens fortfällt, und die nun, wie
Kahler drastisch, aber durchaus zutreffend bemerkt, wie ein
Arzneimittel dem Kommunikanten in den Mund gesteckt wird*
(S. 153). Aber der Gesamtkelch widerspricht nach Spitta auch
dem Wortlaute der Evangelien, wenn man darin auch den
unwiderleglichsten Beweis zu haben glaubt, „dass bei dem
ersten AbeDdmahle Ein Kelch gebraucht worden sei, aus dem
die Jünger alle getrunken hätten". Sp. sucht nachzuweisen,
dass „aus" dem Kelche trinken nach hebräischem, griechischem

und auch deutschem Sprachgebrauche die Annahme
rechtfertige, dass dabei an den Inhalt des Gefässes, und nicht
an dieses gedacht sei. Als weiterer Beweis kann der
Kelchgebrauch beim jüdischen Passahmahle dienen, wo jeder seinen
Einzelbecher hatte und wrofür Sp. das Gutachten der
Strassburger Professoren Nowack und Landauer vorbringt (S. 161 f.).
Ja, das „crasgegossen für viele" (Mrk. 14, 24) weist „direkt
auf die Vorstellung hin, dass der Inhalt von Jesu Becher in
die Becher der Jünger ausgegossen ist" (S. 163 ff.). Ebenso
deuten die paulinischen Worte, sowie die ältesten Zeugnisse
der Kirchengeschichte auf den Einzelkelch, der zuerst in den

apostolischen Konstitutionen im Vollsinn des Wortes aufgegeben

erscheint, während man aber vom Gesamtkelch noch
weit entfernt ist (S. 171). Diesen findet Spitta zuerst in dem
Schreiben Gregors II. an Bonifatius : „Deshalb ist es nicht
gehörig, zwei oder drei Kelche auf den Altar zu setzen, wenn
Messe gehalten wird" (S. 175). Das Trinken mehrerer aus
einem Kelche mittelst Saugröhren (fistulse eucharistise) und
zuletzt die gänzliche Entziehung des Gesamtkelches für
die Gläubigen stellen dann die weiteste Entfremdung von
dem Kelchgebrauch der alten Kirche dar. Der Einzelkelch ist
somit kein novum, „sondern ein charakteristischer Zug der
ältesten Form des Abendmahles". Derselbe soll aber nicht den

„Christuskelch" (Konsekrationskelch) verdrängen, sondern aus



— 367 —

diesem in die Einzelbecher eingegossen werden. Mit dem Einzelbecher

ist die ursprüngliche Tischgesellschaft oder wenigstens
ein Ersatz derselben herzustellen (S. 179). G. M.

J. Turmel: Tertullien. Paris, Bloud, 1905; gr. in-16, XLVII-
298 pages.

M. Turmel est déjà connu des lecteurs de la Revue. Il a
publié cle remarquables travaux sur l'histoire des dogmes
chrétiens. Son dernier ouvrage, Tertullien, est un excellent
livre de savante vulgarisation. Après une introduction substantielle

où est retracée la carrière du docteur africain et où ses
œuvres sont discutées, ses doctrines sont analysées sous les
quatre chefs suivants: 1° l'apologie du christianisme (contre
les juifs et les payens) ; 2° la défense de l'orthodoxie (contre
les hérétiques); 3° la morale chrétienne; 4° la théologie de
Tertullien. L'exposition est claire. Dans chaque chapitre les idées
de Tertullien sont exposées avec méthode au moyen de
citations bien choisies, bien traduites et entre lesquelles se placent
les explications nécessaires dans un style bref et lucide. On
doit rendre à M. Turmel cette justice qu'il fournit au lecteur
tous les éléments d'appréciation. On sait, par exemple, que
Tertullien, qui affirme, conformément à Matthieu et à Luc, la
conception virginale du Christ, laisse entendre que l'union de
Joseph et de Marie devint un véritable mariage après la
naissance de Jésus : sans se prononcer en termes exprès sur ce
que Tertullien a voulu dire, M. Turmel donne les textes, signale
la façon dont St. Jérôme les a compris, ainsi que l'attitude des
théologiens modernes devant les textes de Tertullien et le
témoignage de St.Jérôme. Il est d'ailleurs évident, par un autre
passage que M. Turmel cite au long, que Tertullien ignore
les explications qui représentent les frères du Seigneur comme
issus d'un premier mariage de Joseph ou comme les neveux
de Joseph et de Marie. Au lecteur de conclure. Nous concluons
en tout cas cette courte critique, en souhaitant que des
études semblables puissent être publiées sur les principaux
écrivains ecclésiastiques des premiers siècles. A. C.



368

E. Vacandard : Etudes de critique et d'histoire religieuse;
Paris, Lecoffre, in-16, 1905, 3 fr. 50.

Ce volume contient six études de valeur et d'importance
diverses. La première traite des origines du symbole des
apôtres; elle sera lue en France avec d'autant plus de profit que
la théologie française est plus pauvre sur cette question (p. 4-6).
Elle renferme une quantité de renseignements, qui sont
malheureusement pêle-mêle. L'auteur commence au IVe siècle,
revient en arrière, reprend sa marche jusqu'au IXe siècle, etc.
L'ordre chronologique pur et simple aurait été plus clair. Toutes
les conclusions mériteraient d'être citées (p. 65-68). En voici
quelques passages :

« La tradition qui attribue la composition de la formule
du credo romain aux apôtres eux-mêmes réunis en une sorte
de concile pour fixer leur règle de foi est purement légendaire

(voir aussi p. 44-45). Bien que Rufin, qui la rapporte, la
croie ancienne (tradunt majores nostri), elle ne semble pas
remonter plus haut que le IIIe siècle. Les apocryphes connus
sous le nom de Constitutions apostoliques et de Didascalie ont
sans doute contribué à sa formation, dans une certaine mesure.
De la sorte, elle serait, en partie du moins, d'origine orientale...

La formule récitée au baptême était comme le mot
d'ordre de ceux qui étaient initiés aux secrets du christianisme.

Il était défendu de la mettre par écrit. Les chrétiens
la conservaient avec un soin jaloux. De la sorte, il devenait
extrêmement difficile qu'on en changeât le texte. Toute
modification n'était pourtant pas impossible. Pourvu que la
doctrine fût sauve, il importait assez peu qu'un mot fût changé
dans la formule... Cela n'était faisable que parce qu'on n'était
pas convaincu de l'origine proprement apostolique du credo...
La formule du credo usitée à Rome remonte sûrement au
second siècle. Il est impossible d'en trouver la trace dans les

temps apostoliques ...Dès le IVe siècle, le texte offrait partout
des variantes assez considérables. Du IV6 au VIIe, ces variantes
allèrent toujours se multipliant, sous forme d'additions, notamment

en Gaule. De ces accroissements est résulté le credo qui
fait loi aujourd'hui dans toute la latinité, le Textus receptus.
On le rencontre déjà vers la fin du VIIe siècle. Mais il est

d'origine incertaine... Il nous paraît plus probable qu'il vient



— 369 —

de la Gaule à qui Rome l'a emprunté...» — Quelle éloquence,
dans ces faits, contre les immobilistes qui voudraient
transformer les mots en dogmes et déclarer intangibles les formules
dites dogmatiques!

La seconde étude est sur les origines du célibat ecclésiastique.

L'auteur tend à justifier la discipline officielle de l'Eglise
romaine, donc l'obligation du célibat ecclésiastique; et il en
sera ainsi tant que, pour être impartial, équitable, moral et
chrétien dans cette question, on n'aura pas pesé, d'une part,
tout ce qu'il y a de moral dans le mariage', dans la triple
responsabilité qui pèse sur le père de famille (comme individu,
comme époux, comme père), dans les innombrables sacrifices
qu'il doit s'imposer pour pourvoir aux nécessités matérielles,
intellectuelles, morales et sociales de sa famille, pour élever ses
enfants dans l'honneur et la paix, etc., et, d'autre part, tout
ce qu'il peut y avoir d'égoïsme chez un célibataire qui n'a
d'autre charge que lui-même. Nous le disons hautement, quelle
que soit la perfection à laquelle puissent s'élever les célibataires

«par vertu» et non «par fonction», cette perfection
n'est que très peu de chose en comparaison de celle qui est
nécessaire dans la vie de famille. Mais passons. Pour le
moment, les écrivains papistes sont obligés de soutenir la thèse
officielle de leur Eglise. Tant pis pour eux et pour leur Eglise.
Des nombreux renseignements historiques produits par M.
l'aumônier du lycée de Rouen, il résulte : que le parti des moines
et de la virginité monacale s'est toujours efforcé de combattre
le clergé marié; et, comme il ne pouvait pas empêcher le
mariage des ecclésiastiques, il résulte qu'il a poussé maints
conciles provinciaux à statuer que les ecclésiastiques ne se
marieraient pas après l'ordination, et que ceux qui s'étaient
mariés avant vivraient avec leurs épouses comme avec des

sœurs; que ces décisions n'ont jamais été sérieusement observées,

notamment en ce qui concerne ce second point; que
l'histoire est là pour le prouver; que M. Vacandard lui-même
est bien obligé d'en convenir (p. 111-114, 117-119); que la lutte
continua ainsi jusqu'au concile de Trente, jusqu'à nos jours,
où les innombrables cas d'immoralité, adultères, rapts,
suicides, etc., ne montrent que trop clairement ce que l'on doit
penser, non pas du célibat volontaire, honnête et saint, qui
est à louer, mais du célibat obligatoire, maintes fois hypocrite

Bevile intern, de Théologie. Heft 60, 1905. 24



— 370 —

et immoral, que le christianisme le plus élémentaire fait un
devoir de répudier.

La troisième étude traite des « élections épiscopales chez
les mérovingiens». Je regrette que la place me manque ici
pour l'analyser. La question devrait être reprise de plus haut :

car elle touche à toutes les Eglises et à toutes les époques,
et l'on devrait examiner, à fond, si la façon dont l'épiscopat a
été recruté, soit sous le système de l'union de l'Eglise et de

l'Etat, soit sous le système de la domination de la papauté
sur les Eglises libres, n'a pas été funeste à l'Eglise et au
christianisme, et s'il ne serait pas temps d'y remédier énergiquement,

en rendant aux fidèles leurs droits dans cette grave
question comme dans beaucoup d'autres.

Suivent des études sur les Ordalies (jugements de Dieu),
p. 191-215; — sur les papes et la St-Barthélemy (où l'auteur
a beau se faire «une âme historique, une âme d'ancêtre»,
p. 221, pour essayer de justifier Pie Vet Grégoire XIII; il n'y
arrive pas), p. 219-292; — sur la condamnation de Galilée,
(p. 295-387) où l'auteur semble déployer un peu plus d'énergie ;

où il n'a pas craint de réfuter le P. Grisar, grand admirateur
de cette condamnation au point de vue de «l'économie du plan
divin» (p. 382), et où, tout en gourmandant les «gens de peu
de foi » qui craignent de nouvelles fautes de la part de

Rome, il avoue cependant (p. 386) que «le souvenir de la
condamnation de Galilée, avec ses suites, pèse toujours comme
un cauchemar sur nombre d'intelligences contemporaines;...
qu'on peut donc s'étonner que des apologistes, d'ailleurs bien
intentionnés, osent invoquer les avantages moraux d'une pareille
mesure pour essayer de la justifier aux yeux de l'histoire »,

ajoutons : et aux yeux de la dogmatique chrétienne et de la
morale chrétienne. E. M.

W. Wrede: Paulus. Halle a. S. 1905. 113 S.

Dieses 5. und 6. Heft der I. Reihe „religionsgeschichtlicher
Volksbücher" vereinigt auf engem Raum die gewaltige Fülle
der die moderne Paulusforschung umfassenden Fragen und
beantwortet sie in der Richtung, welcher die Verfasser jener
populären Schriften angehören. Wer in diesem Sinne sich



— 371 —

schnell und umfassend orientieren will, dem ist die vorliegende
Schrift nur zu empfehlen. Das erste Kapitel behandelt die
Persönlichkeit des Apostels : Jugend, Bekehrung, Grundzüge
des religiösen Charakters, menschlich-sittliche Individualität.
Die Erscheinung Christi auf dem Wege nach Damaskus war
eine Vision, die auf ihn „mit der vollen Kraft einer objektiven
Tatsache" wirkte. Visionäre Veranlagung tritt auch sonst deutlich

hervor (S. 16 ff.). Aber in seiner Persönlichkeit lagen
starke Elemente, die dem Überfluten des Schwärmerischen
einen Damm entgegensetzten : vor allem der auf die Tat
gespannte Wille, aber auch der scharfe Blick für die wirklichen
Dinge in seinem Gesichtskreise und die Fähigkeit verständigen
Denkens. In seinem religiös-menschlichen Charakter ist eine
gewisse Ruhmsucht unverkennbar (S. 13), seine Liebe ist
bedingt durch das Entgegenkommen, das man ihm gewährt :

„Dort, wo man eigene Wege geht, sich ihm nicht hingibt oder
gar Widerspruch zeigt, ist er leicht mit den Menschen fertig,
wenn er auch leicht wieder zu verzeihen scheint. Er wird oft
gereizt, schroff, barsch und bitter und fängt an, zu ironisieren,
was er meisterhaft versteht" (S. 22). Insbesondere das Beispiel
der vom Apostel veranstalteten Kollekte enthält „Spuren einer
gewissen Biegsamkeit, man darf wohl sagen, Politik, die
ungünstiger Deutung eine Handhabe bot." Wer die Kapitel des
2. Korintherbriefs über diesen Gegenstand „unbefangen liest
und durch die erbauliche Sprache zum Kerne dringt —
man muss zuweilen bei Paulus erbauliche Formeln und Floskeln
in Abzug bringen — wird kaum einen ganz angenehmen
Eindruck haben. Hier redet, wenn auch unbewusst, ein Taktiker,
der sich auf Menschen versteht und einige kleine Umwege
nicht scheut, um zu seinem Ziele zu gelangen" (S. 24).

Das zweite Kapitel enthält „das Lebenswerk" des Apostels :
die Mission und das Missionsverfahren, die Gemeindepflege, der
Kampf um das Werk. „Als Organisator, als Vater und, wenn
man nicht zu sehr an die Beschäftigung mit den Nöten des
Einzelnen denkt, als „Seelsorger" der Gemeinden nötigt Paulus
zur Bewunderung" (S. 37). Äusserst interessant ist das der
„Theologie" des Apostels gewidmete Kapitel mit seinen vielfach

eigenen Ansichten : „Die Religion des Apostels selbst ist
durchaus theologisch. Seine Theologie ist seine Religion. So
falsch die Meinung ist, als handle es sich bei ihm um eine



— 372 —

kühle, verstandesmässig anzueignende, gewissermassen jenseits
der Frömmigkeit schwebende „Lehre", so falsch ist die andere,
als liesse sich die Frömmigkeit des Paulus beschreiben ohne
die Gedanken, mit denen er Christus, seinen Tod und seine

Auferstehung erfasst hat" (S. 48). — „Eine grosse Rolle spielt
in dieser Theologie der Gedanke : Was dem Anfänger einer
geschichtlichen Reihe widerfährt, das widerfährt damit auch
der ganzen Reihe. Adam ist das Haupt einer Menschheit, Er
repräsentiert die ganze Gattung Mensch. Was von ihm gilt,
gilt deshalb auch von allen, die mit ihm zusammenhängen.
Stirbt er, so sterben auch alle, die seinesgleichen sind. Christus
ist wieder der Anfänger einer Reihe. Wird er also auferweckt,
so alle mit ihm — ohne weiteres Wir sehen durchaus
nicht ein, weshalb man von dem Anfänger auf die folgende
Reihe schüessen soll. Wir fragen deshalb sofort nach einer
Vermittlung : wie und wreshalb hat denn das Erlebnis Adams
oder Christi solche Wirkung auf andere Für Paulus hat die
Sache dagegen unmittelbare Evidenz. Er nimmt einen
undefinierbaren Zusammenhang zwischen der Gattung und dem
Einzelnen an (am deutlichsten ist das bei Christus, da hier jeder
Gedanke an eine Vererbung ausgeschlossen ist), und er sieht
einen Parallelismus in der Geschichte, der nun einmal so sein
sollte, d. h. er denkt unter einem Gesetze, das für uns nicht
gilt" (S. 50 f.; vgl. S. 60 f.). Bezüglich des bekanntesten
Gedankens des Paulus, der sog. Rechtfertigungslehre, hat die
Reformation uns gewöhnt, „diese Lehre als den Zentralpunkt bei
Paulus zu betrachten". Sie ist es aber nicht. Man kann in der
Tat das Ganze der paulinischen Religion darstellen, ohne
überhaupt von ihr Notiz zu nehmen, es sei denn in der Erwähnung des
Gesetzes. Sie ist die Kampfeslehre des Paulus, nur aus
seinem Lebenskampfe, seiner Auseinandersetzung mit dem
Judentum und Judenchristentum verständlich und nur für diese

gedacht, — insofern dann freilich geschichtlich hochwichtig
und für ihn selbst charakteristisch" (S. 72; vgl. S. 99 f.). Die
wichtigste Frage ist die, dass das Christusbild des Paulus nicht
aus dem Eindrucke der Persönlichkeit Jesu, die er nie gesehen
hat, entstanden sein kann. Es ist nur dadurch zu erklären,
dass er bereits an ein solches Himmelswesen, an einen
göttlichen Christus glaubte, ehe er an Jesus glaubte, den er dann
in seiner Bekehrung mit jenem identifizierte. Die Keime des



— 373 —

himmlischen Christus liegen aber bereits in der jüdischen Apo-
kalyptik (S. 84 ff.). Im letzten Kapitel : Die Stellung des Paulus

in der Geschichte des entstehenden Christentums, wird sein
Verhältnis zu Jesus und der Urgemeinde auf Grund des

vorhergehenden Kapitels untersucht. Danach ist Paulus als der
zweite Stifter des Christentums zu betrachten. Er hat
nachweislich, wenn auch nicht ohne eine gewisse Vorbereitung,
zuerst die Ideen in das Christentum eingeführt, die in seiner
Geschichte die mächtigsten und einflussreichsten gewesen sind:
„Dieser zweite Stifter der christlichen Religion hat ohne Zweifel
gegenüber dem ersten im ganzen sogar den stärkeren — nicht
den bessern — Einfluss geübt. Er hat zwar nicht überall
dominiert, namentlich nicht im Leben der schlichten praktischen
Frömmigkeit, aber in weiten Strecken der Kirchengeschichte
— man denke nur an Konzilien und Lehrstreitigkeiten — hat
er den Grösseren, dem er nur zu dienen meinte, ganz in den

Hintergrund gedrängt" (S. 104). G. M.

Petites Notices.
* G. Berkemeier : Hirtenstab und Hirtenschalmei. Aus einem

fünfundzwanzigjährigen Amtsleben. Halle a. S. u. Bremen, C.

E. Müller, 1903. — Fragen religiösen und kirchlichen Lebens,
pastorale Erlebnisse und Erfahrungen sind es in erster Linie,
die uns in dem vorliegenden Buche geboten werden. Der Beruf

des Verfassers ferner (als Leiter des grossen Wartburg-
Waisenhauses bei New York), den armen Kleinen das Vaterhaus

zu ersetzen, die Teilnahme an ihrem Leben und Treiben,
die Fürsorge für ihr leibliches und geistiges Wachstum, die

Vertiefung in das Kindergemüt mit seinen Fragen und
Anliegen (Vorw.), hat in ihm die Gedanken reifen lassen, die an
zweiter Stelle als « Aphorismen » zusammengestellt sind. Der
letzte Teil enthält eine Auswahl von Gedichten, die der
Verfasser bei den Festen der Anstalt und bei verschiedenen
Anlässen in Haus und Familie geboten hat. Aus allen diesen

Darbietungen spricht ein warmes, wohlmeinendes Gemüt. Wir
wünschen dem Buche den besten Erfolg. Sch.

* James Chrystal, M. A. : The Third World Council
(Ephesus, 431). Vol. II, which contains all of Acts II. to VI.



— 374 —

inclusive, with matter between the Acts. — James Chrystal,
publisher, 2 Emory Street, Jersey City, New-Jersey, U. S. A.
1904, in-8", 472 p. — La Revue (juillet 1895, p. 622) a déjà
appelé l'attention des théologiens sur le premier volume de

cette importante publication, notamment en ce qui concerne
la doctrine de St. Cyrille d'Alexandrie sur l'eucharistie
(doctrine absolument contraire à la transsubstantiation romaine). Nous
ne pouvons que recommander aussi l'étude de ce second volume.
L'auteur, dans sa préface, prend à partie le mouvement d'Oxford,

notamment Newman, Pusey et Keble. Citons en particulier
le passage suivant: „As a result of that ignorance of the

utterances of the Universal Church by its leaders, the Oxford
Movement of A. D. 1883, has been in doctrine, discipline,
rite, and custom, a merely Latinizing, Romanizing, Anti-
Catholic, Anti-Anglican, Anti-Reformation Movement, which
has carried hundreds of the clergy and thousands of the laity
to Rome, and, as cardinal Vaughan has lately testified, has resulted

in such anarchy that to day nearly every doctrine ofRome is

preached and practised in the Church of England by its own
clergy. Aye, the " Church Review ", and organ of the Romanizing

party in England, itself, according to the Romanizing
Churchman of New-York of October 27, 1900, p. 504, openly
testifies. " De savantes notes commentent le texte des
documents. Il n'est pas inutile de remarquer que, parmi les
souscripteurs de cet ouvrage, figurent des archevêques, des

évêques, des prêtres et des laïques, soit de l'Eglise episcopale des

Etats-Unis, soit de l'Eglise d'Angleterre.
* J. N. Espenberger : Die Elemente der Erbsünde nach

Augustin und der Frühscholastik. Mainz, Kirchheim, 1905. —

Ce volume doit être étudié en même temps que les récents
travaux de M. Turmel ; ceux-ci embrassent une époque plus
étendue. Les théologiens scolastiques que M. Espenberger cite,
sont répartis en quatre groupes : 1° le groupe anselmien :

Anselme, Odon de Cambrai et l'auteur encore inconnu de
YElucidarium ; — 2° le groupe spécifiquement augustinien:
Hildebert de Tours, Hugues de St. Victor, Robert Pullus, le
moine Hervey, Guillaume de St. Thierry, Pierre Lombard,
Gottfried d'Atmont, Roland (Alexandre III), Philippe d'Harweng
et Pierre de Poitiers ; — 3° le groupe appelé « hétérodoxe » par
l'auteur : Abélard et Hugues de Rouen ; — 4° divers : Bruno



— 375 —

d'Asti, Rupert de Deutz, Bernard de Clairvaux, Isaac de Stella,
Alain de Ryssel, et un auteur inconnu du XIIe siècle. L'auteur
termine son étude par un exposé en sept points (p. 181-184).

* Fischer : Napoleon I. Lebens- und Charakterbild, mit
besonderer Rücksicht auf seine Stellung zur christlichen
Religion. Leipzig, Schmidt & Günther, 1904. — Eine recht sonderbare

Schrift : eine Apologie Napoleons in religiöser Beziehung.
Von allen Seiten trägt der Autor Material zusammen, aber
den Wahrheitsbeweis für seine These kann er nicht erbringen.
Wie denn auch Napoleon machte die Rechte der Staatsgewalt

gegen die Kirche auf das eifrigste geltend. Die organischen

Artikel, die er dem Concordat hinzufügte, waren durchaus
antirömisch. Den Abschluss des Concordâtes selbst bezeichnete
er als den grössten Fehler seiner Regierung. Dann die
Behandlung Pius' VII., die Geschehnisse zu Savona, Fontainebleau

u. a. Man muss Näheres darüber bei Ranke (« Die
römischen Päpste ») und bei Michaud (« Der gegenwärtige Zustand
der röm.-kath. Kirche in Frankreich ») lesen, um den Mut
Monsignore Fischers zu bewundern, aus Napoleon einen « guten
Katholiken » machen zu wollen. SCH.

* L. Gry : Le Millénarlsme dans ses origines et son
développement. Paris, Picard, 1904, 144 p. in-8°. — Cette étude est une
thèse de doctorat en théologie. Après avoir recherché l'origine
du millénarisme dans la littérature juive et dans le Nouveau
Testament, M. Gry suit son histoire dans la littérature
chrétienne jusqu'à Apollinaire de Laodicée en Orient et jusqu'à
St. Augustin en Occident. Il conclut que le millénarisme n'a
jamais été considéré comme une hérésie, mais bien comme
une erreur et une naïveté des anciens. L'ensemble du livre
est solide et fondé sur l'étude directe des textes. Il y est dit
qu'il y a encore des chiliastes et qu'il est même en Sicile une
congrégation de femmes appelée les Vierges de l'Expectation,
qui attendent et hâtent de leurs prières la parousie et le
nouveau règne de Jésus-Christ. A. C.

* Karl Knortz : Römische Taktik in den Vereinigten
Staaten. Berlin, Schwetschke, 1904. Mk. 1.50, 80S. — Est-ce
l'esprit papiste qui l'emportera, aux Etats-Unis, sur l'esprit de

liberté, ou est-ce l'esprit de liberté qui y triomphera de Rome
et de la papauté Problème difficile à résoudre. Prière de lire.



— 376 —

sur cette question l'intéressant volume de M. Houtin sur
YAméricanisme (voir la Revue, janvier 1904, p. 124-126). M.

l'évêque Ireland a des désirs de liberté ; mais, est-ce tactique, est-ce
conviction, il a exprimé des idées tellement papistes qu'il pourrait

bien n'être au fond qu'un agent très habile de la cour
de Rome. Les catholiques allemands des Etats-Unis ont beau
affecter aussi des aspirations libérales; ils n'ont été jusqu'ici
que des « sujets » de la papauté. Ce sont les catholiques polonais

qui, les premiers, ont rompu avec Rome ; il faut leur
rendre cette justice. M. Knortz, dans sa brochure, cite leur
mouvement d'émancipation en quelques lignes (p. 80), sans
même nommer l'évêque Kozlowski. Ce n'est pas assez ; il
aurait pu être plus explicite.

* Heinr. Lüdemann : 1. Das germanische Papsttum. 1904,
45 S. — 2. Die germanisch-katholische Kirche. 1904, 102 S. —
Wer in beiden Schriften etwas von altkatholischen Ideen und
Zielen, etwa einer deutschen romfreien katholischen Nationalkirche,

zu finden meint, wird arg getäuscht. Er könnte sich
ärgern, wenn er nicht beim Lesen über Stil und Inhalt der
Bücher laut lachen musste. Heinr. Lüdemann, « Korrespondent
für die Firma: Gott und Söhne», glaubt mit ihnen eine
«reformatorische Tat » vollbracht zu haben. Der immer
wiederkehrende Inhalt ist im Anschluss an die bekannte A. Kalt-
hoffsche Hypothese, dass der historische Christus nie existiert
habe, die « Idee » von dem « ewigen Christus in unsern
Gemütern». Diejenigen, welche in dem Christus der Evangelien
den alleinigen und für alle Zeiten einzigen Christus sehen,
sind die « Ritschelianer ». Es hat nach Lüdemann «ebensooft
eine Offenbarung des Gottes Christi gegeben, so oft ein Mensch
in gleicher Weise, wie der evangelische Christus, von der
neuen, in Gott gegründeten Wirklichkeit im Gemute ergriffen
ist und sich selbst ihr eingeordnet hat. Gott ist universal, und
ohne die universale Offenbarung Gottes musste die in Jesu
etwas absolut Wesenloses sein >. — « Alle, welche jene Ideen
konzipiert haben, aus denen Evangelium und Naturwissenschaft
ihre Lebenskraft schöpfen, sind Quellen göttlicher Offenbarungen,

sind Päpste » Und da nach Chamberlain die wahren
Päpste aus dem Stamm der Germanen hervorgegangen sind,
so postuliert und proklamiert der ewige Christus im Gegensatz
zum römischen Papsttum « Halleluja Das germanische Papst-



— 377 --
tum Halleluja » Unter diesen germanischen Päpsten ist auch
Heinr. Lüdemann (Germanisch-kath. Kirche, S. 100) Genug l

G. M.

* Prof. Dr. Fr. Nippold : Bischof von Anser, die Berliner
amtliche Politik und die evangelische Mission. Berlin, Schwetschke,

in-8°, 98 S., 1905. Mk. 1. 80. — On ne peut que
remercier le savant et infatigable professor Nippold d'avoir
recueilli et commenté tous les documents concernant la peu
intéressante et néfaste personne de l'évêque susnommé. Les
mensonges qu'il s'est permis contre Dœllinger sont peu de

chose, mais la déplorable conduite qu'il a tenue dans les
missions de l'Extrême-Orient doit être signalée à toutes les Eglises
chrétiennes et à tous les Etats qui ont souci de la paix
religieuse et de leur propre dignité.

* M. Osborn : Albrecht Dürers schriftliches Vermächtnis.
Berlin 1905. 150 S. Mk. 2. — Diese Volksausgabe (Renaissance-
Bibliothek, 3. Band) von Dürers schriftlichem Nachlass benutzt
das grössere Werk von Lange & Fuhse (1893) und bringt
uns in schöner Ausstattung das Bild des grossen Meisters in
seiner deutschen Eigenart auch nach dieser wenig bekannten
Seite nahe. Es enthält nach der Familienchronik die Briefe,
Reime und das Tagebuch der Reise in den Niederlanden
(1520 und 21), dann Stellen aus den theoretischen Schriften
und ein Bruchstück des «Gedenkbuches», worin Dürer den
Tod seiner Mutter beschreibt (S. 136 f.). In Antwerpen erreichte
Dürer die Kunde von dem vermeintlichen Untergang Luthers
nach seiner Gefangensetzung auf der Wartburg. Diese Nachricht

veranlasste seine wehmütige Klage über das, was Deutschland

durch den Tod Luthers, wenn es sich bewahrheite,
verloren habe, und sein Gebet, für diesen Fall einen anderen
geisteserleuchteten Mann zu senden (S. 92 f.). Über die Stellung
Dürers zur Reformation vgl. S. XVII f. G. M.

* W. Rein : Enzyklopädisches Handbuch der Pädagogik.
II. Band. Langensalza 1904. 999 S. — Dem ersten (Revue 1904,
Nr. 47, S. 533 besprochenen) Bande dieses Werkes reiht sich
der zweite in derselben Ausstattung und Gediegenheit an. Er
reicht von Dek bis Franz und enthält gleich dem früheren

Bande ausser den rein pädagogischen zahlreiche in das

philosophische, religiöse bezw. theologische Gebiet fallende Ar-



- 378 —

tikel. Man vgb : Evangelische Diakonie, Diakonieverein, Dulden,

Eklektizismus, Ethik, evangelische Pädagogik, Francke und
Franckesche Stiftungen u. s. w. Der Artikel Franziskaner (von
Kappes-Münster) in dem merkwürdigerweise Dominikaner
und Benediktiner mitbehandelt werden, ist etwas römisch
angehaucht und passt deshalb nicht recht in den sonstigen Rahmen

des Werkes. G. M.

* Paul Sabatier : Examen de quelques travaux récents

sur les opuscules de St. François. Paris, Fischbacher, 1904. —
Dans ce Fascicule X, l'auteur examine les travaux de MM.
Lemmens, Bœhmer et W. Gœtz, travaux qui confirment les

points de vue indiqués par l'auteur dans sa Vie de St. François
en 1893. C'est un beau succès. Saluons à l'avance la Chronique
de Jourdain de Giano, qui est annoncée et qui sera une
nouvelle et importante contribution aux Etudes franciscaines si
savamment dirigées par M. Paul Sabatier.

Ouvrages nouveaux.

J. Benzinger: Sammlung Göschen, Nr. 231: Geschichte Israels
bis auf griechische Zeit. Leipzig, Göschen, 1905, 80 Pf.

A. Bossert: Essais sur la littérature allemande (Kant, Gœthe,
Jean-Paul, Curtius, Strauss, etc.). Paris, Hachette, 1 vol., 1905,
fr. 3. 50. Très intéressant.

R. Eckart: Luther im Urteile bedeutender Männer. Berlin,
A. Kohler, 1905, 104 S., 2 Mk.

Prof. Grössler: Wann und wo entstand das Lutherlied Ein
feste Burg ist unser Gott! Magdeburg, E. Holtermann, 1 Mk.,
42 S.

Marcel Hebert: L'évolution de la foi catholique ; Paris, Alcan,
in-8°, 1905, 5 fr. Sera étudié dans la prochaine livraison.

V. Hoensbroech : Deutschland, Monatsschrift für die gesamte
Kultur. Berlin, Schwetschke.

Dr. Lepsius: Der christliche Orient, Monatsschrift der
deutschen Orient-Mission. Berlin W. 10.



— 379 —

Luthers Werke: Sermon von den guten Werken (1520). Berlin,
Schwetschke, 1905, br.

Moses Maria : Dante Peter, Mk. 1. 50. — Das Martyrium der
Madonna, 1 Mk. — Leipzig, Verlag Moses Maria.

B. Nicholson : Vinisius to Nigra. A 4th cent. Christian Letter
written in South Britain and discovered at Bath. London,
H. Frowde, 1904, 1 s.

Religions et Sociétés. Discours de MM. Th. Reinach, Puech,
Allier, etc. Paris, Alcan, in-8°, 1905, 6 fr. Sera étudié dans
la prochaine livraison.

Sully Prudhomme : La vraie religion Pascal. Paris, Alcan,
in-8°, 1905, fr. 7. 50. Sera étudié dans la prochaine livraison.

Theologischer Jahresbericht (Krüger und Kœhler): VI. Abteilung,

1903. Praktische Theologie. Mk. 8. 45.

P. Warberg: Religion und Kultur. Würzburg, Stahel, 1905,

in 8°, 88 S., Mk. 1. 50.


	Bibliographie théologique

