
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 49

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


125

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

Ve DE BouRBON-BuSSET : La science considérée comme
force morale; Paris, Ch. Amat, in-16, 3 fr., 1904.

L'auteur est un admirateur sincère des sciences. Par
« sciences » il entend non seulement la physique, la chimie, la
zoologie, etc., mais aussi les sciences philosophiques. « On peut
sans doute, dit-il (p. IV-V), trouver dans les œuvres des

métaphysiciens des parties conjecturales, des opinions téméraires
et des théories hasardées, mais on en trouve aussi dans les
œuvres des savants. Ce n'est donc pas une raison pour
condamner la métaphysique. A voir les choses comme elles sont,
la métaphysique est la plus certaine et la plus indispensable
de toutes les sciences. Elle a pour objet ces vérités
essentielles, ces premiers principes que la raison, quand elle s'examine,

trouve en elle-même, et qui lui sont en quelque sorte
consubstantiels, car elle ne peut s'affirmer sans les affirmer
aussi. Dans toute certitude, en quelque matière que ce soit,
la certitude de ces premiers principes est impliquée. En
regardant les choses de près, on trouverait, dans la physique
même, de la métaphysique. »

En outre, l'auteur admet que la science est une force
morale, mais non d'une manière absolue et inconditionnelle. Il
indique ces conditions. Il démontre l'impuissance morale de la
science athée (p. 51-70), Donc la science ne suffit pas à tout;
elle ne saurait en particulier remplacer la religion. Celle-ci est
nécessaire. Donc nécessité de les concilier l'une et l'autre
(p. 71-83); l'esprit religieux ne rend pas le croyant incapable
d'acquérir l'esprit scientifique (p. 134-158); il n'y a aucune
incompatibilité entre l'esprit scientifique et l'esprit religieux
(p. 158-190).

Jusque-là, tout est très bien. Ces démonstrations sont, de plus,
semées d'excellentes remarques, celle-ci, par exemple, à l'adresse



— 126 —

des chrétiens superficiels qui se laissent dérouter par une
science superficielle. « Une attention mnémotechnique à la
récitation de formules dont ils n'ont jamais peut-être pénétré le
sens profond, une fidélité routinière à des pratiques auxquelles
leur esprit et leur cœur ne prennent pas de part efficace, un
mysticisme vague où leur imagination, amie du merveilleux,
se complaît paresseusement: telle est la religion de beaucoup
d'entre eux. C'est dans le= rang de ces chrétiens-là que les
défectuosités se produiront le plus souvent. C'est parmi eux
que les apôtres de l'irréligion scientifique feront le plus de

prosélytes... La science a ses mystiques, ses thaumaturges et ses

prophètes: de faux prophètes sans doute, de faux thaumaturges

et de faux mystiques, mais capables de faire illusion à

qui se contente d'un regard jeté à la surface des choses. Or,
c'est là ce à quoi étaient accoutumés les déserteurs de la foi
que j'ai en vue en ce moment. Ils n'étaient que des demi-

croyants et ne peuvent devenir que des demi-savants » (p. XII).
C'est très vrai, et ce serait parfait si l'auteur, quand il

parle de la foi et de l'Eglise, entendait parler de la vraie foi
chrétienne et des enseignements authentiques du Christ, de la
vraie Eglise chrétienne et du catholicisme non corrompu des

premiers siècles. Malheureusement il semble confondre les dogmes
chrétiens avec l'encyclique Providentissimus Deus qu'il cite
(p. 97), et l'Eglise vraiment chrétienne avec Léon XIII et le concile

du Vatican qu'il préconise (p. 319). Bien plus, avouant que
le rôle de théologien et d'exégète « n'est pas fait pour lui »

(p. 99), il s'en remet, dans ces graves matières, au P. jésuite
Brucker, à l'abbé Duilhé de St Projet et à l'abbé Vigouroux!
11 admet que l'Eglise (et l'Eglise, dans son esprit, est évidemment

l'Eglise romaine) est non seulement la dépositaire, mais
encore l'interprète de la révélation du Christ. Et par ce mot
d'interprète il lui donne évidemment carte blanche dans ce

qu'il appelle la foi, la morale et les points connexes au dogme
et à la morale (p. 123). En vérité, y a-t-il une chose qui ne
soit pas connexe au dogme et à la morale dans le sens
romain? On voit combien le libéralisme scientifique que l'auteur

croit défendre, se réduit, en définitive, à peu de chose.
Ce qu'il donne d'une main, il le reprend de l'autre. Lorsqu'il
en appelle «à l'accord unanime des Pères» (p. 123), il a mille
fois raison; mais que de points sur lesquels il n'y a pas



— 127 —

accord unanime des Pères, et sur lesquels cependant Rome
impose comme des dogmes ses décisions de fide et moribus!
D'une part, il avoue que les originaux des Saintes Ecritures
sont perdus; que nous n'en avons que des copies et des

traductions; et que «les copistes et les traducteurs n'ont pas le
privilège de l'inerrance » ; mais, immédiatement, il prohibe le
moindre soupçon à l'égard des versions « autorisées par
l'Eglise» (p. 127); et qui est l'Eglise? Le Vatican!

C'est ainsi que toutes les belles thèses de la première
partie sont violées dans la seconde, au profit de Rome. Lorsque

l'auteur aura réfléchi sur l'équivoque qui remplit son livre,
à savoir que le pape est le Christ et que le Vatican est
l'Eglise chrétienne universelle, il le corrigera sans doute. C'est
grand dommage que les excellentes parties que j'ai signalées,
soient absolument gâtées par de telles méprises. Qu'il
supprime les méprises, et tous les chrétiens seront heureux de

l'applaudir. E. M.

A. Dufourcq : Saint Irénée; Paris, Lecoffre, 1904.

Une étude sur St. Irénée est toujours difficile, soit parce
que les documents nécessaires pour préciser plusieurs points
très importants font défaut, soit parce que St. Irénée s'est
laissé aller à des opinions parfois étranges, qui tendent sinon
à ruiner, du moins à amoindrir sa valeur théologique; en
sorte qu'il est difficile d'émettre sur lui et sur ses doctrines un
jugement plein, précis et sûr. Aussi M. Dufourcq recourt-il
très souvent aux formes dubitatives. Loin de lui en faire un
grief, on serait plutôt tenté de trouver qu'il n'a même pas
assez multiplié les « peut-être » et qu'il a quelquefois exagéré
l'influence de son héros. Est-ce bien en réalité, comme il
l'affirme (p. 177), l'influence d'Irénée qui s'est exercée par
l'intermédiaire d'Hippolyte, de Tertullien, des papes Victor
Zéphyrin et Calliste? Que Tertullien et Hippolyte aient attaqué

certains gnostiques, cela est incontestable; mais cela
suffit-il pour qu'on puisse les effacer au point de ne voir dans
leur influence que celle même d'Irénée? A mon avis, M.
Dufourcq a exagéré l'influence d'Irénée, lorsqu'il lui a attribué
d' «avoir directement provoqué cet ébranlement où le gnosti-
cisme est mort d'où le néo-gnosticisme et le néo-platonisme



— 128 —

sont nés» (p. 176). Il faudrait d'abord s'entendre sur le gnos-
ticisme et sur le néo-gnosticisme, et c'est ce que M. Dufourcq
n'a pas assez expliqué. Je reconnais plus que personne les
difficultés de mettre une vraie clarté dans les systèmes
théologiques du second siècle. St. Irénée, qui s'est proposé
d'exposer et de réfuter les systèmes gnostiques de son temps,
s'est-il acquitté toujours très exactement de cette double tâche?
Il est permis d'en douter, et il ne serait pas difficile d'appuyer
cette assertion de plusieurs aveux de M. Dufourcq même.

Qu'il me soit permis de reprocher à M. Dufourcq d'avoir
par trop glissé sur le millénarisme d'Irénée (p. 147), comme
aussi d'avoir interprété dans le sens d'une primauté divine ce

qu'Irénée dit de la primauté romaine. Il abuse vraiment du
mot con-venire, tout en avouant que le sens en est « assez
énigmatique » (p. 117). Que faut-il penser aussi de cette phrase :

«La papauté fait avec eux (Victor, Zéphyrin et Calliste) 507/

entrée dans l'histoire» (p. 179). Je cite cette phrase entre
plusieurs autres non moins graves, desquelles on pourrait
aisément tirer de très importantes conséquences. M. Dufourcq a-t-il
vu ces conséquences? Il est probable. Quoi qu'il en soit, on
voudrait, malgré les difficultés du sujet, trouver dans son livre
des jugements moins obscurs ou mieux établis. On voudrait
distinguer plus nettement les points sur lesquels Irénée a

parlé d'après une tradition positive et générale, et ceux sur
lesquels il a émis ses idées personnelles, quelquefois étranges.
M. Dufourcq, au lieu d'avoir cherché à préciser nettement
cette ligne de démarcation, a préféré reprocher aux « disciples
et continuateurs » d'Irénée, c'est-à-dire aux Hippolyte, aux
Tertullien, aux Clément, aux Origene, non seulement de n'avoir
pas eu «sa maîtrise», mais encore «de n'avoir pas souvent
clairement aperçu ni dignement apprécié » la « grande pensée »

d'Irénée, à savoir : « que la réalité de la rédemption requiert
absolument l'humanité réelle et la réelle divinité de Jésus »

(p. 181). L'examen de cette surprenante accusation nous mènerait

trop loin. Les lecteurs verront, par cette simple notice,
que, si le volume de M. Dufourcq n'est pas définitif, il fournit

du moins des matières à discussion et mérite d'être étudié
avec soin.

M. l'abbé de Meissas, rendant compte de cet ouvrage dans
les Annales de philosophie chrétienne (nov. 1904, p. 227), ne



— 129 —

craint pas de s'exprimer ainsi: «L'auteur ne commet pas de
ces mensonges qu'on a trop longtemps colportés, et qu'on
colporte encore, sous prétexte d'enseigner l'histoire de l'Eglise.
Ainsi l'auteur ne cache pas que, d'après St. Irénée, Jésus aurait
prolongé son ministère depuis l'âge de 30 ans jusqu'à celui
de 50 ou 60 (p. 130); que Judas Iscariote aurait été puni, non
par le suicide, mais par une enflure de son corps telle qu'il
ne pouvait plus passer par les rues (p. 60) ; que les saints ne
jouiraient de la vision béatifique qu'après la première
résurrection et le règne millénaire de Jésus sur la terre (p. 149);
que pendant ce règne les vignes auraient 10,000 branches,
divisées chacune en 10,000 rameaux, portant chacun 10,000

grappes; que chaque grappe aurait 10,000 grains, donnant
chacun 25 métrètes de vin (p. 61). M. Dufourcq ne cache pas
non plus qu'Irénée assurait tenir toutes ces belles choses de
St. Polycarpe, qui les tenait lui-même, comme Papias, des

apôtres Philippe, Jean, Thomas, et autres auditeurs de Jésus,
tels qu'Aristion et Jean le Presbytre. J'aurais aimé pourtant que,
groupant ces aveux dans un chapitre spécial, l'auteur se fût
posé résolument en face du problème qu'ils soulèvent, et eût
essayé de rendre compte de la discordance entre ces traditions
primitives et les idées qui ont prévalu depuis dans le
Christianisme. M. Dufourcq annonce en préparation un nouvel
ouvrage intitulé l'Avenir du Christianisme. Le sujet est digne
de sa plume. Mais qu'il ne craigne pas de montrer combien
le Christianisme a évolué déjà, pour prouver combien il peut
évoluer encore. Qu'il fasse la lumière sur l'illusion de ceux
qui, ne défendant en réalité qu'un état de choses, une organisation,

qui ne vient aucunement du Christ ni des apôtres,
prétendent défendre ce que ceux-ci ont fondé. Sa science rendra
par là grand service à l'Eglise et à l'humanité. »

Que de choses dans ce dernier aveu d'un catholique-
romain Nous faisons cette remarque à sa gloire. E. M.

A. Eleutheropulos : Soziologie. Jena. 196 S. Mk. 3. 25.

Diese Schrift bildet mit der von C. Michaelis (s. diese) den 5.
und 6. Teil des Sammehverkes „Natur und Staat, Beiträge zur
naturwissenschaftlichen Gesellschaftslehre". Beide stehen wie

Revuo iDtern. de Théologie. Heft 49, 1905. 9



— 130 —

das in Nr. 47 der Revue 1904, S. 517, besprochene Werk von
A. Hesse aus derselben Sammlung auf darwinistischem
Standpunkte.

Die Soziologie (der Urheber des Wortes ist Comte) wird
dahin festgestellt, dass sie als eine besondere Wissenschaft
„die Erforschung des Zusammenseins von Menschen" ist. Für
diese Wissenschaft kann nur der Grundsatz der „Induktion"
gelten, indem man direkt vom Objekte selbst ausgeht, „es
in jeder Weise und auf jede mögliche Weise untersucht
und zu einer Bestimmung desselben gelangt". Alle deduktiven

Versuche zur Lösung der soziologischen Aufgabe waren
von vornherein falsch, ob sie vielleicht auch zu objektiv
richtigen Ergebnissen führten oder die richtigen Ergebnisse
nur zufällig waren (S. 8;. Nach einer Kritik der bestehenden

Theorien über den „Ursprung des sozialen Lebens
des Menschen" (S. 25 ff'.) sagt Eleutheropulos, indem er davon
ausgeht, dass die „Sippe" (gens) „nach dem Begriffe des
sozialen Lebens das geschichtlich objektiv bekannte erste soziale
Leben" ist (S. 24), über den „wahrscheinlichen Urzustand
des Menschen" : „Die ersten Menschen lebten zusammen in
vorübergehender Paarung, d. h. sie bildeten eine Gesellschaft,
einen sozialen Verband, darin vorübergehendePaarung herrschte"
(S. 49). Diese, wie E. meint, immer nur hypothetische, aber
freilich wohlbegründete Annahme glaubt er dann noch
naturwissenschaftlich mit „der entwicklungstheoretischen Entstehungs-
weise des Menschen" von den „äffischen Ahnen" des Menschen
her stützen zu können. — ..Die Notwendigkeit des sozialen
Lebens (als Organisation der Menschen) ist in dem Sinne eine
Naturnotwendigkeit, als es wegen des menschlichen Geistes,
der ein Naturprodukt ist, sozusagen vorauszusehen war"
(S. 49 ff. ; S. 72). In weiterer Entwicklung dieses durch den
menschlichen Geist bewirkten organisierten Zusammenseins
bildeten sich die Stämme (Vereinigung von verwandten Sippen;
und der Staat (territoriale Verschmelzung von Sippen und
Entstehung einer Verwaltung für alle). Von einer göttlichen
Ursächlichkeit des Staates wissen wir objektiv nichts (S. 73).
Die Entwicklungsursachen im einzelnen sind teils materielle
(die auf der geistigen und körperlichen Ungleichheit der
Menschen beruhenden Zweckverschiedenheiten), teils geistige
(allgemeine Anlagen aller, beziehungsweise erkenntnisfähiger Men-



— 131 —

sehen; die Eigenart der geistigen Konstitution eines jeden
Individuums, die sich im grossen Manne zur Geltimg bringt,
und die Eigenart einer jeden Nation und einer jeden Rasse)
(S. 134). —¦ Alle Versuche einer „Reform" des sozialen Lebens
müssen mit der Tatsache rechnen, dass die fernere Entwicklung

dieses Lebens, wenn es auf sich selbst gelassen wird, durch
die gleichen Ursachen bedingt, in gleichem Masse den bisherigen
Weg nicht verlassen wird (S. 172). Als „soziologischen Rat"
gibt E. das zum Motto gewählte Wort: „Sei auf deiner Hut",
das sowohl die Bedeutung der Parteien (Zweckvertretungen)
innerhalb einer sozialen Vereinigung (einer Nation) als auch
die Bedeutung der Sicherheitsmassregeln einer jeden Nation
gegen andere innerhalb der weltgeschichtlichen Verhältnisse
angibt (S. 147 und 189). G. M.

Rev. J. T. F. Farquhar, M. A., Cantab. Rector S1 James' Church,
Aberdeen, late Scholar Pembroke College : The Yisible Church
in the light of Reason and History, with Special application
to Scottish Affairs. Aberdeen: D. Wyllie & Son.

The author of this book, some portions of which have
appeared in this Review, dismisses, in his definition of the
Visible Church, all purely spiritual processes or phenomena.
However important these may be, they cannot be seen by man,
and only confusion and error can result from any attempt to

argue back from the unseen to the seen. The Visible Church
needs visible signs for its definition, and these are to be sought
in Baptism and a Corporate Organisation.

By the very fact of the Incarnation God has so linked His
Truth with our visible world of external facts that the means
and analogies of that world have become absolutely necessary
for its promulgation. Hence the need of a human ministry and
organisation, and that organisation will with best reason be
accepted as sufficient, which can most surely be shown to have
had an Apostolic origin and sanction.

The greater part of the work is devoted to a careful and
critical examination of the evidence of the Canonical Writings,
of the Letter of S* Clement to the Corinthians, of the shorter
Greek form of the Letters of S' Ignatius, and of certain scattered



— 132 —

documents, such as the Didache, the Epistle of Polycarp to
the Philippians, the writings of Hermas, the Epistle of Barnabas,
and some statements of Jerome and Eutychius with regard to
the Alexandrian Church. The general conclusion arrived at is
that tliere was from the beginning in the Christian Church a
Ministry which claimed to be, and was everywhere believed
to be, of Apostolic sanction and authority, and that, however
much the elements of popular choice or approval and the spirit
of brotherhood might enter into the matter, the Apostolic
authority was always recognised as something distinct from
anything bestowed by or through the people. The ministry so

established, wherever the Church had attained to a settled
polity, was arranged in a threefold gradation of Bishops,
Presbyters, and Deacons, without those wider groupings and
Patriarchates which in later ages were regarded as necessary for
the more efficient organisation of the Church. Each particular
diocese (using the word in its modern sense), with the Bishop
as its head, was a microcosm of the Whole Church with Christ
as the Universal Head.

The conclusions of the writer are carefully worked out,
and notice is taken of the views of Bishop Lightfoot, Dr Hatch,
and others, where they seem in any point to differ from the
true trend of the evidence.

It must not be supposed, however, that the writer is a mere
indiscriminate upholder of the ordinary Episcopal plea for an
Apostolic Succession and a Threefold Ministry. He separates
essentials very carefully from non-essentials, and the motive
of his whole inquiry is to find out, if possible, an acceptable
path to Reunion among the separated sections of Scottish
Christianity. In Scotland, as is well known, the great majority
of the people are separated from the historic Episcopate, and

yet they hold by all or nearly all the doctrines of the Catholic
Creeds. In the event of these separated brethren, or any
considerable body of them, desiring to enter into communion with
the Episcopal Church of the country, would it be necessary
for the latter to insist upon the reordination of all those
ministers who have already received Presbyterian Orders? Many
have thought that, on the principles of the Episcopal Church,
this would be necessary, and the feeling that it would be so
has undoubtedly led many Presbyterian ministers, otherwise



— 133 —

favourable to reunion, to dismiss the subject as outside the
range of practical politics. The present writer, however, does

not regard the difficulty as insuperable. By a review of the
earliest records, he shows that no particular form (not even
the laying on of hands) can be shown to have been always
observed, and that the essence of the matter has always been
the Apostolic sanction itself howsoever conveyed. He therefore
holds that, while the historical reality represented by the bishops
must be retained, the dead hand of past ages must not be
allowed to fetter the discretion of the living Church as to matters

of secondary importance. Thus, he says, if it were proposed
that in certain cases the bishops should dispense with the
ordinary ceremony of ordination they are not shut up to reply
with a bare "non possumus", for, grave as such an irregularity
would be, it touches nothing essential, and the greater gravity
of the occasion might render it expedient simply to sanction
and recognise the ministrations of certain persons on whom
they had never laid their hands. The same principle of course
applies, as the writer admits, to the episcopal rank itself, but
here the gravity of an irregularity would, he says, be very
much greater than in the case of the presbyterate, for it would
be in a measure permanently incorporated in the framework
of Church order, and so weuld have to be considered as a
matter touching the whole Catholic Church ; and not only weuld
such a step call for greater urgency to justify it, but also it
is difficult in fact to imagine a case arising that would make
any very serious call for such a measure.

Such is the main conclusion at which the writer of this
book arrives. The practical importance of it is enhanced by
the very thoroughness and strength of his argument for the
historic Episcopate, and the subject may be commended to the
earnest consideration of the ever increasing numbers who, on
all sides, are yearning for the Reunion of Christendom.

J. W.

E. de Fave: Introduction à l'étude du gnosticisme au IIe
et au IIIe siècle; Paris, Leroux, in-8°, 147 p., 1903.

L'auteur a ainsi précisé le but de sa publication : « Dégager

de l'étude critique des sources du gnosticisme et des dis-



— 134 —

eussions auxquelles elles ont prêté, la méthode qu'il convient
d'appliquer à notre sujet, voilà le but précis que nous nous
sommes proposé. Cette méthode, nous en avons fait l'application,

à titre d'exemples, aux deux principales formes du
gnosticisme. Nous avons ainsi mis le lecteur à même de juger
de la méthode par les résultats qu'elle donne. Que l'on veuille
bien ne chercher dans ce livre ni une étude d'ensemble sur
l'histoire du gnosticisme, ni des recherches sur ses origines,
encore moins une appréciation philosophique ou dogmatique
de ce grand et curieux mouvement d'aspirations et d'idées.
Notre effort s'est borné à essayer de faire rentrer le gnosticisme

clans le grand courant de l'histoire » (p. VIII).
La méthode en question consiste à donner toute leur

importance aux documents originaux et authentiques des
écrivains gnostiques eux-mêmes, à les mettre en premier lieu, à

n'admettre qu'à leur suite les sources ecclésiastiques et les

critiques des adversaires, à ne juger de la valeur historique
de ces derniers documents que d'après la valeur intrinsèque
des documents gnostiques originaux. Bref, M. Faye demande
qu'on juge les gnostiques d'abord par leurs propres écrits, et

qu'on subordonne à ceux-ci les écrits sur le gnosticisme. C'est
une sorte de révolution qu'il opère; car, il faut le reconnaître,
nous avons jugé jusqu'ici le gnosticisme par ce que nous en
ont dit ses adversaires, et non par ce qu'ont écrit ses
maîtres. Les écrits gnostiques ont été plus ou moins écartés par
les historiens et les critiques, et aujourd'hui la critique exacte
et l'histoire vraie exigent qu'on en prenne une connaissance
directe et impartiale. C'est ce qui est en train de se réaliser,
grâce aux Harnack, aux Zahn, aux Lipsius, aux Carl Schmidt,
aux Faye, etc. Aussi les Marcion, les Valentin, les Basilide,
nous apparaissent-ils dans un tout autre jour.

Quoique M. Fa}e ait prétendu n'indiquer ici que la
méthode à suivre, il indique déjà, par la force des choses, quelques

points de vue historiques qui sont de première importance.

Ce qu'il dit de Valentin en particulier, de son double
caractère de poète métaphysicien et d'apôtre, de ses disciples
Ptolémée, Héracléon et Théodote, du rôle spécial joué par
chacun de ces trois personnages, est extrêmement curieux :

c'est l'évolution chronologique de toute l'école Valentinienne à

la fin du IIe siècle et au commencement du IIIe; l'exposé de



— 135 —

cette évolution, d'après les écrits de ces quatre auteurs,
modifie singulièrement l'opinion que l'on s'était faite d'après les
seuls écrits d'Irénée et d'Hippolyte (p. 107-112, 132-133).

Jusqu'ici nous avions pris le gnosticisme en bloc; nous
l'avions jugé exclusivement par les extravagances relatées dans

Irénée, Hippolyte, Tertullien, St. Epiphane, etc.; en conséquence,
les gnostiques nous étaient apparus uniquement comme des

hérétiques, et de ce fait nous les placions tous en dehors de

l'Eglise, sans qu'aucun lien existât entre eux et l'Eglise et
sans qu'ils exerçassent la moindre influence sur elle. Or ce

sont là des jugements erronés, qu'il faut absolument rectifier.
L'histoire véridique montre, au contraire, que le gnosticisme
n'est pas un bloc; que les premiers chefs gnostiques ont été
relativement modérés dans leurs efforts pour expliquer les
dogmes, la morale et les rites du christianisme; que leurs
disciples ont émis des explications nouvelles, généralement d'autant

plus compliquées qu'ils s'éloignaient davantage de l'époque

des maîtres primitifs; que les premiers gnostiques étaient
d'ordinaire des chrétiens très mystiques et très pieux, vivant
dans l'intérieur de l'Eglise; que, si quelques-uns ont été
nommément excommuniés, les masses ne l'ont pas été ; que les
idées de celles-ci se sont ainsi propagées dans les cercles les
plus dévots; que ce n'est que plus tard que l'on a vu le péril
et qu'on a élevé la voix pour réfuter; toutefois que les adversaires

susnommés du gnosticisme n'en ont guère cité que les

extravagances, soit dogmatiques, soit morales; d'où l'on doit
conclure que certaines explications et certaines pratiques
mystiques, une fois répandues, surtout par les gnostiques, ont été

peu à peu accréditées, et peu à peu adjointes aux dogmes
primitifs beaucoup plus simples. Les apologistes qui devaient
combattre ces centres dévots (car tous n'étaient pas immoraux,

il s'en faut), devaient naturellement leur concéder plus
d'une explication déjà plus ou moins reçue, et ne les attaquer
que dans ce qu'ils avaient de plus attaquable. C'est ainsi que,
finalement, plus d'une opinion mystique aujourd'hui tenue pour
dogmatique ou à peu près, est d'origine gnostique et se rattache

au docétisme ou a tel autre système théologique. Comment

faire ce discernement et rétablir la vérité historique,
contre la pseudépigraphie qui était déjà si développée au
commencement du III9 siècle? C'est la tâche de la critique actuelle.



— 136 —

« Le gnosticisme, dit M. Faye, fermente déjà, dans l'ombre,

au siècle apostolique. C'est la période obscure où s'élaborent
les diverses tendances, qui donneront naissance aux grandes
écoles du II" siècle » (p. 140). Ceci est extrêmement important,

et il est regrettable que l'auteur n'ait pas cru devoir,
déjà dans cette Introduction, donner quelques indications sur
cette première période, qui est, notons-le, de toutes la plus
grave. Il continue ainsi : « Les grandes écoles du II* siècle
apparaissent avec les Basilide, les Valentin, les Marcion, les
Carpocrate. C'est l'époque créatrice.» — Pardon. N'est-ce pas
plutôt déjà une époque d'évolution?— « Ces maîtres formulent
toutes les idées maîtresses dont vivront leurs successeurs.
Vient ensuite une troisième période : celle des successeurs
immédiats des fondateurs. Ptolémée, Héracléon, Isidore,
Epiphane, Apelle, n'ajoutent rien d'essentiel à l'héritage des maîtres,

mais ils en classent et ordonnent les richesses. Cela est
particulièrement sensible dans l'école de Valentin. On pourrait
appeler la période que remplissent les fondateurs et leurs
premiers disciples, c'est-à-dire tout le milieu du IIe siècle, l'âge
classique du gnosticisme. En effet, vers la fin du IIe siècle, ici
un peu plus tôt, là un peu plus tard, sans qu'il soit possible
de préciser une date, se prépare une transformation radicale
de toutes les sectes gnostiques. > — « Radicale? > Ce mot est-il
bien juste La « racine » (ou le germe) de cette transformation
n'a-t-elle pas déjà été posée dans les deux époques
précédentes? — «Les dernières années du IIe siècle, continue
M. Faye, marquent la période de transition entre l'ancien et
le nouveau gnosticisme. Enfin au IIIe siècle, apparaîtra ce
gnosticisme syncrétiste, avide de spéculations qui témoignent
d'une tournure d'esprit plus mythologique que philosophique,
adonné tout entier aux rites et aux formules magiques, que
nous avons dépeint d'après les textes. Dans sa dernière phase,
le gnosticisme est devenu une religion semblable à celles que
nous révèlent les mystères et les cultes exotiques de la même
époque » (p. 141).

On voit comment, en réalité, toute l'histoire du gnosticisme

est à refaire, et combien elle importe à une histoire
exacte de la théologie et de l'Eglise. « Au IIe siècle, dit encore
M. Faye (p. 117), les écoles gnostiques jouissaient d'une bien
plus grande liberté. On ne les considérait pas encore comme



- 137 —

exclues de l'Eglise par le seul fait de leur gnosticisme. Sans
doute des excommunications individuelles, comme celle de
Marcion, se produisaient, mais on a été longtemps avant de
contester aux hérétiques leur droit de s'appeler chrétiens et
de faire partie de l'Eglise. Tertullien est le premier qui ait
nettement posé et résolu la question. Non seulement il refuse
catégoriquement aux hérétiques le droit de se réclamer de

l'Eglise chrétienne, mais il ne permet même pas que l'on
discute avec eux. Il les écarte par la question préalable. Combien
Justin Martyr est encore éloigné de cette netteté de principes
Il se plaint précisément que les hérétiques font mal juger des
chrétiens; il ne lui vient pas à l'esprit de nier qu'ils soient
chrétiens; on sent qu'il a fort envie de les répudier, mais il
ne peut le faire. Toute sa défense consiste à demander qu'on
ne soit pas plus sévère pour les chrétiens qu'on ne l'est pour
les philosophes. On admet bien que ceux-ci se partagent en
écoles qui professent des doctrines opposées » (Apol. I, c. 7,
[56 D]).

Espérons que M. Faye, à qui nous devons déjà une si
substantielle étude sur Clément d'Alexandrie (voir Revue int.
de Th., 1899, n° 28, p. 841-848), nous donnera bientôt une
histoire non moins substantielle du gnosticisme. E. Michaud.

Fr. W. Fœrster : Jugendlehre, ein Bueh für Eltern, Lehrer
und Geistliche. Berlin 1904. 724 S. Mk. 5.

Ein wirklich treffliches Buch, das von des Verfassers,
Privatdozenten der Philosophie in Zürich, pädagogischer
Erfahrung- auf allen Seiten Zeugnis gibt! Die angeführten
Beispiele (S. 216 ff.) sind meist sehr gut gewählt und erklärt, der
ganze Standpunkt ist ein religiös-idealer, von Avarmer Begeisterung

für die Erziehungsfrage getragen. Man lese z. B. die
Abschnitte: Bergpredigt (S. 132 ff.); Religion und Christentum
(S. 261 ff); Religion und Wissenschaft (S. 486); sexuelle
Pädagogik (S. 602 ff.) und sexuelle Ethik (S. 625 ff.). Wir führen
aus dem Vorwort folgende Stelle an: „Wenn der Verfasser
in den von ihm vorgebrachten Beispielen ausschliesslich
soziale und natürliche Begründungen des Sittlichen
verwertet und den Appell an religiöse Vorstellungen und



— 138 —

Gefühle vermeidet, so entspricht das der besonderen
Aufgabe seines Buches. Er verwahrt sich aber ganz ausdrücklich
gegen das Missverständnis, als stehe er damit auf dem Boden
jener Radikalen, welche in Erziehung und Leben die Religion
durch die blosse Moral ersetzen wollen. Gerade die pädagogische
Praxis hat in ihm die Überzeugung von der unvergänglichen
ethischen und pädagogischen Bedeutung der Religion aufs
höchste verstärkt. In der öffentlichen Schule ist ja allerdings
ein obligatorischer Religionsunterricht auf die Dauer nicht haltbar

wegen der dabei unvermeidlichen Vergewaltigungen
andersdenkender Eltern. Eine konfessionell neutrale Sittenlehre ist
wohl hier der einzige Ausweg. Aber um so dringender ist es

zu wünschen, dass dann ausserhalb der Schule für Raum und
Gelegenheit zu religiöser Ergänzung und Vertiefung der Sittenlehre

gesorgt werde. Der Verfasser hofft sogar, dass gerade
das vorliegende Buch religiös gleichgültige Eltern in bezug auf
die Fernhaltung ihrer Kinder von religiösen Einflüssen etwas
nachdenklicher machen werde. (Hierüber siehe besonders : Re-

liglonslehre und ethische lehre, S. 104—151.) Die Bestimmung
dieses Buches auch für Geistliche soll keine anmassende
Einmischung in die religiöse Seelsorge bedeuten. Der Verfasser
glaubt einem ihm mehrfach von geistlicher Seite geäusserten
Bedürfnisse zu entsprechen, wenn er speziell dem Seelsorger
in Grossstädten einiges Material für die angewandte Sittenlehre
zur Verfügung stellt" xi. G. M.

H. Gaudig: Didaktische Ketzereien. Leipzig 1904. 139 S.

Mk. 2.

Die „Ketzereien" werden vom Verfasser, Direktor der
höheren Mädchenschule und des Lehrerinnenseminars in Leipzig,
unter kleinen Stichworten, denen kurze aphoristische Ausführungen

folgen, gegeben. Sie werden von dem Leitsatze
getragen: „Alle Schulgattungen müssen sich die Aufgabe stellen.

*) Vgl. von demselben Verfasser : Lebenskunde. Ein Buch für Knaben
und Mädchen. In demselben Verlage, 1904, 375 S., Mk. 3. Es will allen,
die sich üben wollen «in der Kraft des Willens und der Liebe», den Weg
zeigen. Dieses geschieht in einer grossen Anzahl kurzer und systematisch
geordneter Geschichten. Ein köstliches Buch



— 139 —

den Denkzwang, den sie zunächst ausüben und ausüben müssen,
allmählich immer mehr zu mildern und bei denen, an denen
sie arbeiten, immer mehr ein Denkenwollen und freies Denkenkönnen

zu erzielen. In unseren Schulen wird vom Lehrer zu
viel gelehrt und vom Schüler ,zu viel gewusst'. Die Zeit
fordert, dass alle Lehrer von dem Lehrer an, der in der
Elementarklasse die Anfangsgründe lehrt, bis zu dem akademischen

Lehrer, der zur Kunst der wissenschaftlichen Forschung
hinleiten will, das Ziel im Auge haben, selbsttätig denkende
Köpfe zu bilden." Dementsprechend äussert sich der Verfasser
mehrfach über den Religionsunterricht, z. B. Seite 133 f. : „Auch
der religiöse Unterricht hat die Aufgabe, auf Grund scharf
bestimmter Wertvorstellungen ein klares Gefühlsleben und ein

kräftiges Wollen anzustreben. Will man der bei Mädchen so

grossen Gefahr einer verschwommenen, in namenlosen
Empfindungen sich auslebenden Religiosität, der jeder kritische
Lufthauch tödlich werden kann, entgehen, so müssen meines
Erachtens die religiösen Werte der Erkenntnis und dem Gemüt
zur Aneignung angeboten werden. So muss der Unterricht im
Leben Jesu die unvergleichliche Erhabenheit und Einzigartigkeit

Jesu, sein vollkommenes Leben in Gott und im Nächsten
zu lebendiger Darstellung bringen; so muss nachgewiesen
werden, wie Christus in dem gewaltigen Paulus Gestalt
gewonnen hat u. s. w. An dem Seelenleben der Frommen des

Alten und Neuen Testamentes sind die religiösen Werte gleichsam

anschaulich zu machen Wird so das christliche Leben
und Wesen in seiner Schönheit und in seiner Kraft, in seinem
durch kein anderes Gut ersetzbaren Wert mit anschaulicher
Klarheit und Wärme des Gefühls dargestellt, so wird es seine
geheime Zugkraft auf die Herzen bewähren. Der Grundsatz :

man weise aus dem Leben der Menschen Gottes die religiösen
Werte nach, fordert auf der einen Seite eine kritische Sichtung

unter dem überlieferungsmässigen Stoff, anderseits eine
grössere psychologische Vertiefung, als sie bisher wohl im
allgemeinen üblich ist. Soll man aus dem Leben der
Gottesmenschen ablesen, wTas ihnen ihre Religion war, und was
Menschen die Religion sein kann, so muss man in ihr Herz
sehen." G. M.



140

Joh. Gefpken: Aas der Werdezeit des Christentums. Studien
und Charakteristiken. Leipzig 1904. 135 S. Mk. 1. 25.

Das aus Vorträgen des Verfassers hervorgegangene Buch
(54. Bändchen der Sammlung „Aus Natur und Geisteswelt")
vermag in populärer Form für den Religionsunterricht reiferer
Schüler vielfach Stoff und Anregung zu geben. Es gliedert
sich nach den Abschnitten: Der Eintritt des Christentums in
die griechisch-römische Welt ; enthusiastische Strömungen
(Apokalypsen; die Sibylle); die äusseren Verfolgungen; die
literarischen Kämpfe mit den Griechen und Römern (erste Waffengänge,

die Zeit Tertullians und Augustins) ; Orient und Occident

im alten Christentum. Wir bringen aus dem Schlusswort
folgende Stelle: „Aber von viel grösserer Kraft als diese
Einzelfaktoren scheint die Gesamtentwicklung der Dinge, d. h. in
diesem Fall : die religiöse Aktion des Orientes gewesen zu sein ;

sie bezwang den ganzen Westen, sie verhalf auch dem Christentum

zu seinen ersten Siegen. Doch rasch stiess dieses den
überwuchernden Orientalismus ab. Obwohl selbst eine
orientalische Religion, besass es doch eine wumdervolle Mischung
von Mystik, die zu jeder Religion gehört, und von einfach
handlicher Moral, die mit einem göttlichen Vorbilde eins war.
Kamen dann erregte Zeiten, so nahm das Christentum ekstatische

Formen an; kehrte die Ruhe zurück, so erfüllte es erst
recht die Seelen seiner Anhänger. Dazu stellte das Christentum,

unähnlich den anderen Religionen des Orients, als echte
Volksreligion so wenig komplizierte Anforderungen an den

Einzelnen, dass die Gefahr eines Zuflusses neuer orientalischer
Elemente überwunden werden konnte. Der Kampf, den dann
die Apologeten mit den gelehrten heidnischen Gegnern führen
mussten, drückte ihnen die philosophischen Waffen der Feinde
in die Hand, drückte ihrem Geiste griechisches Siegel auf.
Der Grundzug des griechischen Wesens aber ist immer ein
gewisser Rationalismus geblieben. Und dieser Rationalismus
lehnte die Phantastik der orientalischen Gnosis ab : der Westen
reagierte so gegen den Osten. So konnte das orientalische
Wesen nur die Kreise der Sekten erfüllen, nicht das der
Gesamtreligion werden. Aber vielleicht ist auch dieses alles nur
Klügelei, und gehört der Sieg des Christentums zu den
historischen Wundern, deren Ursachen uns stets ein „ignorabimus"



— 141 —

bleiben, ein Geheimnis, immer wieder lockend, immer wieder
sich verhüllend, wie das Wesen Jesu Christi selbst."

G. M.

Prof. S. Merkle : Reformationsgeschichtliche Streitfragen;
Ein Wort zur Verständigung aus Anlass des Prozesses
Berlichingen ; München, Kirchheim, in-8°, 76 S., 1904, M. 1.20.

L'auteur dit dans sa préface : « Meine neuesten Erfahrungen
haben mich gelehrt, wie wenig die Resultate der wissenschaftlichen

Arbeit selbst von solchen gekannt sind, die sich als
« Geschichtsforcher » dem Publikum vorstellen. > Combien vrai
On a beau démontrer à certains esprits l'exactitude de
certains faits qui sont contraires à leurs fantaisies, disons même
à leurs convictions, ils ne veulent pas voir. Ce n'est pas la
vérité qu'ils aiment et qu'ils cherchent, c'est uniquement leur
propre manière de voir qu'ils veulent justifier à tout prix, fût-
elle absurde. Que de prétendus savants en sont encore là! Et,
pour en venir au cas particulier discuté dans cette brochure,
tout le monde sait que Luther a été, non moins que Calvin,
calomnié dans sa personne, et que ses doctrines ont été exagérées

et présentées sous un jour faux, par ses adversaires
romanistes. Le professeur Merkle, quoique attaché à l'Eglise
romaine, n'a pas craint de le reconnaître: inde irœl C'est pour
montrer combien les colères de ses frères romanistes sont peu
fondées qu'il a écrit cette brochure, manifestation d'une âme
sincère et d'un esprit instruit en faveur de la vérité.
Admirons-le pour son courage, et citons cette belle page qui est toute
à son honneur (p. 75) :

« Höher als alles kurzsichtige Interesse soll die Wahrheit
stehen, und es ist ein gutes Zeichen, dass die katholische
Wissenschaft, soweit sie diesen Namen verdient, einstimmig
Front machte gegen den Dilettantismus Majunkes, welcher mit
mehr Eifer als Methode an der Fabel von Luthers Selbstmord
festhielt; nur von dilettantisierenden Geschichtsklitterern ward
N. Paulus verdächtigt, als er gegen Majunke auftrat. Der
Meinung ängstlicher Gemüter, es stehe einem katholischen
Geistlichen schlecht an, Luther zu verteidigen, setze ich meine
Überzeugung gegenüber, dass jeder Mann, der noch eine Spur
von Wahrheits- und Gerechtigkeitssinn hat, auch den Gegner in



— 142 —

Schutz nehmen muss, wenn dieser zu Unrecht angegriffen wird.
Durch Schmähung Luthers wird der katholischen Kirche und
dem katholischen Volke ebensowenig genützt, als der
Protestantismus an religiöser Kraft zu gewinnen vermag durch die
Hetze gegen Rom; durch solche Manöver werden nur die
Leidenschaften genährt, eine wirkliche religiöse Erstarkung
ist auf beiden Seiten einzig möglich durch Predigt des
Evangeliums und durch Befolgung von seinen Lehren. Es ist noch
nie erhört werden, dass ein Kranker dadurch gesund geworden
wäre, dass er seinen Nachbar als noch kränker hinstellte...
Die Wahrheit wird euch frei machen, hat Christus verheissen,
nicht eine sich klug dünkende, der Wahrheit ausweichende
Politik, am allerwenigsten ein bequemer, oberflächlicher, mehr
nach Effekt jagender als nach Wahrheit fragender Dilettantismus.

»

Puisse l'esprit de vérité se répandre de plus en plus dans
les cercles théologiques Alors l'accord entre Eglises sera vite
accompli : car l'esprit de vérité entraîne avec lui l'esprit
d'humilité et l'esprit de charité; et là où ces trois esprits sont
réunis, là est l'esprit du Christ. E. M.

Curt Michaelis : Prinzipien der natürlichen und sozialen
Entwicklungsgeschichte des Menschen. Anthropologisch-ethnologische

Studien1!. Jena 1904. 211 S. Mk. 3. 50.

Nach einer allgemeinen Darstellung der
„entwicklungsgeschichtlichen Fundamentalbegriffe^ wird der „Kampf ums
Dasein" als der Grund angegeben, der züchtend und umbildend
wirkt: „Er wirkt aus der Zahl der möglichen Individuen eine
Auswahl oder Selektion besonders gearteter, die als aktuelle
Individuen zur Nachzucht gelangen. Es ist das derselbe
Vorgang wie bei der künstlichen Züchtung, nur dass bei dieser
der auf seinen Vorteil bedachte Wille des Menschen planmässig
verfährt. Die natürliche Züchtung wirkt sehr langsam, viel
langsamer als die künstliche Im Kampf ums Dasein wirken
zwei Ursachen: die Vererbung und die Anpassung. Beide sind
mechanische Naturprozesse, d. h. sie beruhen auf molekularen

') Vgl. die Schrift von A. Eleutheropulos.



— 143 -
Bewegungserscheinungen der organischen Materie" (S. 2 f.). Die
Vererbung und die Anpassung bilden dann die zwei Hauptabschnitte

des Buches. Seite 97 ff. findet sich eine geschichtliche
Zusammenstellung von familiärer Vererbung künstlerischer
(S. 97 ff.) und geistiger Fähigkeiten (S. 105 ff.), darunter auch
theologischer (S. 107). Jedoch sagt der Verfasser: „Die
Vererbung des Pfarramts in protestantischen Predigerfamilien
beruht meist nur auf sozialwirtschaftlichen Gründen."

Über den Tod heisst es Seite 33: „Er ist keine im Wesen
des Lebens selbst begründete Erscheinung, sondern nur eine
sekundäre Eigenschaft, die aus den spezifischen Funktionen
resultiert, welche die Zellen im Haushalte des Zellenstaates
eingenommen haben. Er ist eine Anpassung aus Nützlichkeitsgründen,

insofern die Berührung mit der Aussenwelt jedes
Individuum abnützt, so dass es für die Art vorteilhafter ist, die
alten, verkrüppelten Individuen durch neue, vollkommenere zu
ersetzen, statt diesen durch ewige Lebensdauer jener von
vornherein den Platz und die Möglichkeit der Entfaltung zu
nehmen." — In dem Abschnitt „Religiöse und naturwissenschaftliche

Weltanschauung" (S. 203 ff.) sagt Michaelis: „Wissenschaft
und Glaube, welche Form dieser auch immer als Religion
annehmen mag, sind unversöhnbar. Die Religion aber ist nichts
als die in fortdauernde Tradition verknöcherte mystische
Antwort auf das Warum, das sich jedem Menschen beim Erwachen
des Bewusstseins im Anblick seiner Umgebung und seiner
selbst aufdrängt. Die Wissenschaft, wird behauptet, habe durch
die Abstammungslehre den Menschen degradiert. Aber doch
wohl mit Recht wenn wir den Menschen nur als (vorläufig-)
letztes Glied in der Kette der entwicklungsgeschichtlichen Reihe
der Organismen erblicken und erblicken müssen! Und das
Christentum? (von dem in dem Buche überhaupt wenig die
Rede ist, desto mehr von den Indern u. s. w. Ist nicht in
ihm und durch dasselbe der Mensch noch viel tiefer degradiert
gegenüber der Anschauung des selbstbewussten Griechen u. s. w
Es ist eine komische Weisheit, deshalb, weil sich bei allen
Völkern irgend eine Gottesidee findet, diese an sich als
Elementarbegriff des Menschen, gleichsam als Postulat der
praktischen Vernunft zu fassen und daraus die reale Existenz eines
Gottes als Notwendigkeit abzuleiten. Gerade die durchgängige
Anthropomorphic der Gottesidee sollte doch Misstrauen dagegen



— 144 —

erwecken.. Der Mensch ist allein die reale Existenz, Gott
ist nur ein Gleichnis. Ist Gott anthropomorph, so ist das
Gleichnis unzulänglich ; denn der Mensch ist nicht das einzige,
was reale Existenz hat. Er ist nur ein Partikelchen jener
Gesamtheit, die reale Existenz wie er unter gleichen
Voraussetzungen und Gesetzen hat, des Alls; soll also das Gleichnis
zulänglich werden, so müssen wir Gott dem All gleichsetzen
im pantheistischen Sinne" (S. 205). G. M.

Dr. Otto Sickenbergee : Kritische Gedanken über die
innerkirchliche Lage. Vorgelegt dem katholischen Klerus und den
gebildeten Katholiken Bayerns. IL Extremer Antiprotestan-
tisnms im katholischen Leben und Denken. Augsburg,
Theodor Lampart, 1904. 175 S. Preis Mk. 1. 50.

Als Referent ein Exemplar seiner Schrift „Wesen und Wirken

des römischen Systems" an Professor Sickenberger sandte,
erhielt er brieflich folgende Entgegnung: „Können Sie sich
nicht zu der Auffassung verstehen, dass an den Vorstehern
der römisch-katholischen Kirche oftmals das Wort Pauli sich
bewrährt hat: habemus thesaurum istum in vasis fictilibus, und
dass sie oft dem fermentimi phariseeorum unterlegen sind, vor
dem Jesus die xipostel warnte? Dass sie oft aus Ängstlichkeit
die Zügel zu straff spannten und glaubten, ein Bollwerk um
das andere um Lehre und Gesetz Jesu errichten zu müssen,
da sie nicht genug auf deren innere Kraft vertrauten und nicht
genug eigene Geistesstärke und Bewusstsein innerer Kraft
besässen? Dass trotzdem der römisch-katholischen Kirche das
ihr gegebene depositum fidei und göttliche Lehramt samt dem
diesbezüglichen Beistand des hl. Geistes geblieben ist?" Sicken-
bergers vorliegende Arbeit gibt zu dieser Auffassung mancher
besserungsbedürftiger Erscheinungen in der römischen Kirche
nach einer Richtung hin Beweisstoff und Belege ; wie aus dem
Untertitel seiner Schrift schon ersichtlich, sucht er den Nachweis

zu erbringen, wie manche anfechtbare Schulmeinung,
mancher Missstand im praktisch-kirchlichen Leben ihre
gemeinsame Erklärung in dem Bemühen finden, dem protestantischen

Irrtume gegenüber die katholische Wahrheit recht deutlich

herauszustellen, den Unterschied zwischen beiden recht



— 145 —

nachdrücklich zum Bewusstsein zu bringen, wobei das an sich
durchaus anerkennenswerte Streben, dem Irrtume möglichst
fern zu bleiben, leicht dazu führte, dass man in der entgegengesetzten

Richtung über den rechten Punkt hinaus kam, dem

protestantischen Extrem gegenüber das entgegengesetzte und
eben so falsche Extrem vertrat.

Diesen Grundgedanken führt Sickenberger in drei grossen
Abschnitten für „die Vermittlung des Heilswerkes Christi an
die Menschen", für „das Wirken der Menschen zum ewigen
Heile" und für den „Kultus" durch. Im ersten Abschnitte
behandelt er die Lehre von der Kirche, Priestertum und Hierarchie,
Lehramt und hl. Schrift, Sakramente und Leitung der
Gläubigen im christlichen Leben; im zweiten die guten Werke,
evangelischen Räte, Gelübde und Klosterleben ; im letzten endlich

Gottesdienst in Inhalt und Form überhaupt, dann Messe

und Altarssakrament, Gebet für die Verstorbenen, Heiligen-,
Reliquien- und Bilderverehrung. Sickenbergers Standpunkt ist
selbstverständlich die strengste römische Rechtgläubigkeit:
„Nicht zwischen dem Katholizismus und dem Protestantismus

liegt einfachhin die christliche Wahrheit und das Christlich-
Gute. Die katholische Kirche besitzt das gesamte depositum
fidei. Nicht die katholische Kirche als solche vermag sich
also von der christlichen Wahrheit nach einer Seite hin zu
entfernen Wohl aber kann es geschehen, dass sich ganze
Gruppen und Kreise in ein anderes Extrem verlieren,
welches als solches ebenfalls von der christlichen Wahrheit
und Tugend abweicht" (S. 6 f.). Vom römischen Standpunkte
aus sollte und könnte man daher diese Schrift als eine geistvolle

Apologie gegen den Protestantismus, nicht bloss als einen
Reformruf gegen hyperkatholisches Extrem betrachten; dass

es nicht geschieht, liegt eben daran, dass dieser Hyperkatho-
lizismus als Ultramontanismus die ganze römische Kirche
beherrscht. Auch vom akatholischen Standpunkte aus darf man
anerkennen, dass Sickenberger für eine richtige Erkenntnis
geschichtlichen Werdens einen sehr ansprechenden Ausdruck
gefunden hat ; denn dass er mit der Behauptung des Vorwiegens
einer besonderen antiprotestantischen Triebkraft in der
Entwicklung der römischen Kirche in den letzten Jahrhunderten
recht hat, ist von vornherein zweifellos sicher für den, der
diese selbe einseitige Kraft schon bei der Aufstellung der Tri-

Revue intern, de Théologie. Heft 49, 1905. 10



— 146 —

dentinischen Lehrsätze in Wirksamkeit sieht. Allerdings ist seine
Darstellung, die sich ganz auf diesen einen Gedanken zuspitzt,
eben dadurch etwas schief, denn er muss ja selbst fast bei
allen Einzelfragen, die er behandelt, bemerken, dass die zu
beobachtende Missbildung schon vor Luther begonnen (S. 18,
53, 66, 110, 150, 168), ja in einzelnen Fällen sogar schon lange
vor der Reformation ihren Höhepunkt erreicht (S. 22) und zum
grossen Teile Luthers Auftreten verursacht hat (S. 14). Damit
nähert er sich sehr stark der wohl richtigeren Geschichtsauffassung
im eingangs erwähnten Schriftchen des Referenten, die ihn vor
dem gedankenlosen Satze hätte beAvahren sollen: „Hätte man
z. B. den einen Luther (von den ewigen Gelübden) gelöst, so
wäre weder er abgefallen, noch hätte er so viele nach sich
gezogen" (S. 118). Nein, die Zeit war damals so hochreif für
die grossen Ereignisse, dass die Lebensgestaltung' des Einzelnen
sie nicht mehr hätte verhindern oder auch nur wesentlich
beeinflussen können.

Im übrigen zeigt Sickenberger aber, wie schon früher, seine
vornehme, echt christliche Art, über die Arbeit der Reformatoren

zu urteilen, die sonst in der römischen Wissenschaft so
selten geworden ist; er sucht die wahren, edeln Beweggründe
Luthers, er legt sie dar und fordert Achtung für den, der für
die Ehre Gottes eifert, auch wenn er irrt (S. 79 f. ; 152). Mit
den besonderen Anschauungen des Referenten berührt er sich
hauptsächlich noch in dem Nachweis, wie das Gelübde aus
seinem eigentlichen Gebiete des Getcissens in das Gebiet des
Rechtes hinübergeglitten ist (S. 119), sowie in dem Hinweis auf
die Schädlichkeit der Orden in ihrer zentralistischen Verfassung

(S. 124). Zahlreiche gesunde Urteile, die ihm schon nach
seinen ersten Schriften Teilnahme und Beifall auch der Nicht-
katholiken errangen, finden hier ihre Fortsetzung und Wiederholung,

so wenn er sich gegen die Forderung der Alleinberechtigung

des Katholizismus in überwiegend katholischen Staaten
wendet, gegen das tägliche Zelebrieren der Priester, gegen die
gleichzeitige Feier mehrerer Messen in einer Kirche, gegen
Messstipendien und Stolgebühren, gegen die Abhaltung von
Prozessionen unter konfessionell gemischter Bevölkerung, gegen
die Übertreibung der Verehrung der hl. Eucharistie und des

Marienkultus, gegen die Aufbewahrung zweifelhafter Reliquien
und den Reichtum der Orden, oder wenn er die Verbreitung



— 147 —

der hl. Schrift fordert, und vor allem anderen in den vielfach
ganz vorzüglichen Ausführungen über die Ehe (S. 103 ff.). In
diesem Punkte allein, das haben wir bei der Lektüre von
neuem wie bei der des ersten Bandes empfunden, hat er
grundsätzlich mit dem römischen System gebrochen ; gern würden
wir hierauf näher eingehen, vor allem einmal auf die Frage
nach Roms Riesenschuld an der Vergiftung des menschlichen
Denkens und Empfindens in dieser Frage; um nicht zu breit
zu werden, verweisen wir nur auf unsere Andeutungen im
„Deutschen Merkur" 1902 (S. 94) zurück. Welcher innere
Abgrund aber Sickenberger von den Tagesgrössen des Ultramontanismus

trennt und ihn auf die Seite der Vornehmen stellt,
das lehrt die Gesinnung des einen schönen Satzes: „Wenn
Katholiken übertreten oder austreten, so sagt man: solche
Leute kann die Kirche leicht verschmerzen, als ob es nicht
gerade Aufgabe der Kirche wäre, alle zu gewinnen und
besonders die Sünder an sich zu ziehen, und daher jeder Verlust
die Kirche schmerzen muss, gerade icenn sie glaubt, dass, wer
sich von ihr trennt, für Christus und das Heil verloren ist"
(S. 20).

Dass wir in vielen anderen Punkten Sickenberger
widersprechen müssen, wäre an sich selbstverständlich, nachdem er
ein getreuer Sohn der heutigen römischen Kirche sein will ;

aber man fühlt sich doch gedrängt, davon zu sprechen, weil
man einfach nicht begreift, wie durch die Erkenntniswelt solcher
Männer — es geht einem bei vielen Reformkatholiken so —
ein so tiefer Riss gehen kann, dass sie auf der einen Seite uns
durch ihren klaren Blick und ihr treffendes Urteil entzücken,
auf der anderen Seite dagegen völlig blind, ohne jede Fähigkeit,

den geschichtlichen Tatsachen gerecht zu werden,
dastehen. Und gerade Sickenberger findet in diesen Punkten eine
so kategorische Form, dass man sich an ihnen stossen muss.

„Von Anfang an glaubten die Christen", „immer hat die
katholische Kirche geglaubt" — so und ähnlich leitet er wiederholt

Sätze ein, die rein ultramontane Anschauungen enthalten,
von denen der unbefangene Geschichtskundige ganz genau weiss
und beweisen kann, dass sie späteren, oft sehr viel späteren
Ursprungs sind. Wir können natürlich nicht erwarten, dass
ein überzeugter römischer Katholik seine Anschauungen
verleugnet, aber wir meinen, ein Sickenberger werde nicht diese



— 148 —

jeden Zweifel ausschliessende Ausdrucksform wählen, wenn er
die gewichtigen Gegengründe der Wissenschaft kennte, und
darum glauben wir an ihn die Forderung richten zu dürfen
class er sie besser kennen lerne, zu dem, was er über die
Beichte (S. 55 ff.) sagt, z. B. die Arbeiten von Bischof Dr. Herzog ;

seinen religiösen Begriffen würde die Kenntnis von Dr. Johannes
Müller und seinen Anschauungen jedenfalls zur Vertiefung
dienen und ihn verhindern, das Gebet als eine „fromme Übung"
zu betrachten, die Askese (Ordensleben) zu überschätzen, und
vor allem, die „guten Werke" an einem Normalmass zu werten,
während doch christliche Sittenlehre sein muss: Die höchste
sittliche Stufe, die dem Einzelnen gemäss seinen besonderen
Anlagen zu erklimmen möglich ist, sei der für ihn pflichtge-
mässe Standpunkt, den er also niemals übertreffen kann. Damit

würde dann auch seine Stellung zu den evangelischen Räten
vielleicht richtiger, weil verinnerlicht, und die zur Heiligen-
verehrung etwas verschoben : denn der Gnadenschatz der Kirche,
moderner Ablass und Gebetserhörungen im Sinne des Abbettelns
würden damit natürlich verschwinden. Der Vergleich, den

Sickenberger zur Rechtfertigung der Heiligenverehrung im Sinne
der Anrufung ihrer Fürbitte beibringt (S. 153 f.), indem er sie
dem Bemühen eines Bürgers gleichstellt, die Fürsprache eines
Ministers oder Vertrauten beim Könige sich zu erwerben, hinkt
auf allen vier Füssen ; denn der König ist auch nur ein Mensch,
nichts wesentlich Besonderes; er braucht Minister und ihren
Rat, oft recht notwendig. Umgekehrt grenzt der Gedanke an
den Versuch einer Beeinflussung des Ewigen, Allwissenden
Allgütigen und Allmächtigen an Lästerung, selbst wenn es

vorzustellen wäre, wie die Heiligen ohne Allwissenheit oder
Allgegenwart von dem an sie gerichteten Gebete Kenntnis
erhalten, während natürlich der Allwissenheit Gottes jedes an
Heilige gerichtete Gebet ohnedies bewusst ist. — In allen diesen

Dingen darf sich Sickenberger nicht rühmen, den letzten
Gedanken schon durchgearbeitet zu haben; freilich, in seiner

Zwitterstellung wird das eine schwere Arbeit sein, schwerer,
als in manchen geschichtlichen Fragen strengerer geschichtlicher

Sichtung Raum zu geben, wie in den überlieferten
Angaben über die Tätigkeit der Apostel (S. 40) oder in dem
Rühmen der Früchte katholischer Kultur von 1553—1750, einer
Kultur, von der die Wissenschaft sonst nicht eben viel weiss.



— 149 —

Am stärksten meldet sich natürlich unser Widerspruch bei
Sickenbergers Anschauungen über das Wesen der Kirche und
das Papsttum, am stärksten, weil wir meinen, hier musste

zuallererst der weltenweite Unterschied zwischen Geschichte und
Dogma, zwischen Tatsache und Theorie dem nicht ganz
Geblendeten in die Augen fallen. An sich, wie sie für sich
dastehen, könnten wir seine Ausführungen durchaus unterschreiben,
freudigen Herzens sogar, dass nämlich nicht zwischen
Katholizismus und Protestantismus, sondern zwischen Ultramontanismus

und Protestantismus die Wahrheitslinie verlaufe, dass dem
Katholizismus durch die Verheissung: „Ich bin bei euch alle
Tage bis an das Ende der Zeiten", die Irrtumslosigkeit, die
Unversetzbarkeit seines depositum fidei gesichert sei u. s. av.,

wir wollen auch mit ihm das Alter des Katholizismus auf mehr
als 1800 Jahre bemessen, nur dass uns der Katholizismus etAvas

völlig anderes ist als ihm, uns die „Kirche Christi", deren
Abbild wir in unserer altkatholischen Gemeinschaft darzustellen
uns bemühen, ihm ohne Skrupel und Bedenken die Kirche
Roms. Man muss es selber lesen, um es zu glauben, dass ein
Sickenberger schreiben kann : „Zu dem festen Inhalte dieses
Glaubens (an die Stiftung der Kirche durch Christus, woran
die Christenheit von Anfang an geglaubt) gehörte stets (!): 4.

Die hierarchische Ordnung in der Kirche, vermöge deren sich
das Priestertum dem Episkopat unterordnet, und der Bischof
von Rom als Nachfolger Petri an der Spitze des Episkopates
und folglich der ganzen Kirche steht" (S. 17). „Der Primat,
d. h. der Vorrang des Nachfolgers Petri vor den übrigen
Bischöfen der Christenheit in der Regierung der Kirche, ist an
und für sich immer Gegenstand des katholischen Glaubens
geAvesen" (S. 33). Dass ein Sickenberger nach unserer Auffassung
so etwas nur in gründlicher Unkenntnis all und jeden
Avissenschaftlichen Materials sagen kann, Avird für uns noch bestätigt
durch den Satz : „Es ist hier nicht nötig-, die zahlreichen Zeugnisse

beizubringen, Avelche beweisen, dass in den ersten sieben
Jahrhunderten der Primat des Bischofs von Rom als
Nachfolgers des hl. Petrus namentlich in bezug auf das Lehramt
vom Orient Avie vom Occident anerkannt Avurde" (S. 33). Nach
Avirklicher persönlicher Kenntnis der Arbeiten von Friedlich,
Langen, v. Schulte u. s. f. scheint uns ein solcher Ausspruch
schlechthin unmöglich, Avie nach blosser Kenntnis der vom



— 150 —

„Deutschen Merkur" in den letzten Jahren gelegentlich mitgeteilten

„römisch-katholischen Zeugnisse gegen die vatikanischen

Dogmen" die Behauptung, die Unfehlbarkeit sei vor 1870

„längst von den Theologen gelehrt und von den Katholiken
geglaubt" Avorden (S. 35). Alles, Avas Sickenberger hier sagt,
ist anfechtbar und zum Teil voll inneren Widerspruchs. So

schreibt er z. B. : „Zu viel gab dem Primate das Papalsystem,
welches dem Papste nicht nur gegenüber den einzelnen
Bischöfen, sondern auch gegenüber dem Konzile unumschränkte
Rechte zuschrieb" (S. 36); dabei ist ihm das „ex sese, non ex
consensu ecclesise" nicht bescIiAAeiiich. Auch nimmt er für
den Papst die Macht in Anspruch, anscheinend für ihn allein,
das Konzil einzuberufen ; von der Berufung der ersten
Konzilien durch die Kaiser scheint er nichts zu Avissen. Weiter
hat das bischöfliche Amt ihm nicht nur die Bedeutung einer
Vikarie des Papstes (S. 39i, aber er nennt es unkatholisch,
„dem Papste das Recht, Bischöfe einzusetzen, zu richten und
abzusetzen, streitig machen zu Avollen" (S. 35). Die Bulle Unam
sanctam gibt nach ihm dem Primate zu viel (S. 36) ; wie enge
das „et moribus" im vatikanischen Dekret dann gefasst werden
muss, AAird leider nicht gesagt.

Die Stellung Sickenbergers ist, AAir Aviederholen, psychologisch

unfassbar; es ist, Avie Gœtz einmal in den „Deutschen
Stimmen" es ausgedrückt hat, eine andere Welt, in der Wissenschaft

und Kultur, eine andere, in der der Vatikanismus lebt.
Aber auch das scheint ja Sickenberger zu ahnen : „In der
,frommen' Literatur duldet man den abenteuerlichsten
Aberglauben, in der theologisch-wissenschaftlichen verfolgt man den
leisesten Hauch freier Gesinnung" (S. 68) ; doch gleich schläfert
er sich selbst Avieder ein : „Ich habe schon gesagt, dass es

nicht vorAAiegencl Herrschsucht ist, Avoraus die Überspannung
der kirchlichen Autorität in der Leitung der Gläubigen
hervorgeht. Es ist hauptsächlich eine Ängstlichkeit" (S. 70). 0 dass
ihm einmal die ganze tiefe Bedeutung seines eigenen Wortes
aufginge: „T>ie Person geht eben unter im System" (S. 72). Er
steht aber nicht allein mit seiner Unbegreiflichkeit : er ist nur
ein Typus der Reformkatholiken, und darum lernen wir an
ihm eine ganze ZeitbeAA egung kennen. Oder bietet er nicht die

gleiche Erscheinung Avie das „XX. Jahrhundert"- in seinem sehr
Avürdigen Artikel zu unserem Oltener Kongress? Da zitiert es



— 151 —

atis Gersons Buch De modis uniendi ac reformandi ecclesiam
eine ausgezeichnete Unterscheidung ZAvischen der allgemeinen,
katholischen Kirche, deren Haupt allein Christus sei, und der
römischen Kirche, die, aus Papst, Kardinälen u. s. f. zusammengesetzt,

irren, getäuscht Averden und täuschen, Schisma und
Häresie haben, in Verfall geraten könne; und nun erkennt es

nicht wenigstens an, dass Avir genau diese Anschauungen AAieder

aufgestellt haben, sondern — „deutlicher als Gerson" — macht
sein Mitarbeiter einfach Gersons katholische Kirche zur heutigen
römischen Kirche, seine römische Kirche zur ultramontanen
Schule in der römischen Kirche, und damit sind sehr einfach
— die Altkatholiken Avieder einmal ins Unrecht gesetzt. Die
Schriftleitung erhielt darauf das mehrfach erwähnte Schriftchen
des Referenten zugesandt, Avelches den systematischen
Zusammenhang der ultramontanen Erscheinungen naclrweist; sie
anerkennt die Tatsache dieses Systems, versucht aber einfach,
unlösliche Stücke aus ihm auszubrechen; auch der berechtigte
Kern z. B. der Autorität werde angetastet. Im gleichen Atemzug

erklären sie, die Worte eines Vicomte d'Adhémar sich
anzueignen: „Der Katholik darf in seiner Kirche Aveder Sklave
noch auch nur Untertan sein. Seine Vernunft ist frei, jedwede
Avissenschaftliche Ansicht gutzuheissen. Und dort, we die Wissenschaft

aufhört, dort vertraut der Katholik den grossen
Grundgedanken seiner Kirche, deren Tragweite er in sich selbst
geprüft." Wann hätten wir Altkatholiken jemals mehr gefordert
— Wir sehen : Die reformkatholische Bewegung bietet noch manches

Unausgegorene, aber dieses Werden und sich Gestalten
ist ungemein packend und oft ergreifend zu beobachten. Sicken-
bergers neueste Schrift ist eine der interessantesten Erscheinungen

in dieser BeAvegung. E. K. Zelenka.

Et. Vlasto : Mélanges (2v^i(.uxxa), avec une préface de
M. Alex. Kasdaglis; Alexandrie (Egypte), Lagoudakis, in-8°,
490 p., 1904.

«Foi et Patrie», telle est la devise que l'auteur a placée
en tête de son nouveau et magnifique volume, recueil de

discours, d'articles et de deux études considérables. Nos lecteurs
connaissent déjà M. Vlasto, soit sa savante étude sur « les



— 152 —

derniers jours de Constantinople» (voirla Revue, n. 11, 1895),
soit ses «Etudes philosophiques» (Revue, n. 43, 1903). Toutes
les pages écrites par M. Vlasto sont animées d'un grand
souffle chrétien et patriotique, et, de plus, remplies de vues
droites, de réflexions judicieuses, toutes visant à une sagesse
pratique dont on ne saurait assez se pénétrer. Signalons, dans
ce volume, une réédition de sa belle traduction française de

l'ouvrage de KarlHopfsur «Les Giustiniani, dynastesde Chios».
Nous le remercions personnellement de l'honneur qu'il a bien
voulu nous faire en traduisant en grec notre étude sur «

L'infaillibilité de l'Eglise », parue dans la Revue de 1903 (n. 44).
Nous ne doutons pas du succès de ce volume auprès des
lecteurs grecs: non seulement il est superbement imprimé, mais
encore et surtout aussi bien écrit que bien pensé. E. M.

Jean Vrai : Ephémérides de la Papauté; Paris, Fischbacher,
1904, 3 fr. 50.

Excellent livre, qui devrait servir de Vade mecum à tout
catholique romain. L'auteur a voulu raconter, au clergé
surtout, et sous forme d'éphémérides, les principaux faits relatifs
à la papauté, dans le but de le convaincre que cette institution

est non seulement dénuée de tout caractère divin, mais
encore contraire à la Aérité, aux droits de la raison et de la
conscience, au bon ordre public et à la paix sociale. La
démonstration est objective, calme, sans déclamation, péremp-
toire. Les faits surabondent. Quelques-uns sont exagérés ou
présentés dans un jour inexact, par exemple le début du
«Résumé de l'histoire de la Papauté» (p. 341), où l'auteur
prétend que les premières Eglises « ne songeaient guère à s'organiser

pour durer-»; et la fin (p. 358), où il affirme que, si le
Christ avait assisté son Eglise, il aurait, avant tout, empêché
la formation de la papauté. Autant dire que, s'il y avait une
Providence divine, le mal serait la première chose qu'elle
devrait empêcher d'exister.

Ce Résumé, toutefois, contient des réflexions très
judicieuses, par exemple : qu'il y a eu des papes d'un caractère
estimable, comme il y a eu des empereurs payens d'un caractère

noble, mais que ceux-là même ont été coupables : « un



-- 153 —

pouvoir fondé sur l'imposture et sur le faux se suiciderait s'il
reconnaissait jamais les droits de la vérité contre lui... Réduite
à l'impuissance (de recourir au bûcher, au bagne, à l'exil et
à la misère par les confiscations), la papauté n'en revendique
pas moins toujours le droit à leur emploi (Syllabus de Pie IX).
Elle conserve d'ailleurs quelques autres moyens qui sont encore
bien cruels pour ceux qu'ils atteignent... Qu'on demande (aux
ecclésiastiques éclairés) quelle position leur est faite, soit qu'ils
sortent des rangs du clergé, soit qu'ils y restent ; et l'on saura
comment la calomnie, la famine, la réduction à l'impuissance
de parler ou d'écrire, la haine et le mépris soufflés chez tout
un peuple de dévots, répondent à l'abdication de leur
fanatisme primitif. La papauté moderne, loin d'encourager la
recherche libre, n'a d'encouragements et de faveurs pour les
savants qu'à la condition qu'ils mutilent la science à son profit.
Ses évêques, pleinement domestiqués depuis longtemps,
travaillent, tant par intérêt que par fanatisme, à maintenir dans
l'enténébrement l'esprit de leurs prêtres. Le pape, devenu
absolument l'évêque unique et universel, semble d'ailleurs avoir
pris pour consigne d'accumuler les mensonges historiques et
de multiplier les défis au bon sens...» (p. 357).

Que d'autres pages seraient à citer si la place ne faisait
défaut! Que l'auteur me permette une observation. A la date
du 4 juillet 1872 (p. 165), il trouve bon de blâmer les anciens-
catholiques de s'être donné une organisation ecclésiastique
séparée. Ils auraient dû, selon lui, rester dans l'Eglise romaine,
parce qu'ils y auraient fait beaucoup de bien, tandis qu'en en
sortant, «ils n'en feront aucun». Ce reproche a deux parties.
Que nous n'ayons fait aucun bien en sortant de l'Eglise romaine?
l'auteur ne le prouve pas. En toute humilité, nous croyons le
contraire, et les lecteurs se rappelleront l'article paru dans la
Revue (1897, p. 506-521) sous le titre : Les résultats de

l'ancien-catholicisme. Que l'auteur (s'il est encore dans l'Eglise
romaine) regrette notre sortie, c'est, de sa part, une amabilité
et un compliment qui nous touchent et dont nous le remercions.

Je sais que son opinion est partagée d'un assez grand
nombre d'ecclésiastiques, qui restent dans l'Eglise romaine
tout en condamnant ses faux dogmes, et cela pour y faire, à

l'intérieur, une propagande que la sortie rend impossible,
disent-ils. Je respecte ce sentiment, sans le partager. Faire



— 154 —

partie d'une Eglise dont on rejette les dogmes et dont on
condamne la discipline, y exercer des fonctions officielles qui
semblent faire croire qu'on approuve ces dogmes et cette
discipline, me semble déloyal. La véritable attitude du chrétien est
de dire hautement la vérité et de proclamer sa foi. Attendre
que les évêques fassent retour à la vérité (conseil de l'auteur
à la p. VI), c'est par trop tenter Dieu. Pour sauver les âmes
de ses frères, la meilleure manière est de sauver la sienne, en
proclamant sa foi: Justus ex fide vivit... Credidi, propter quod
locutus sum. E. M.

Paul Wurm: Handbuch der Religionsgeschichte. Calw und
Stuttgart 1904. 426 S.

Eine auf den grösseren Lehrbüchern von Chantepie de la
Saussaye und Orelli (Argl. ReATue 1904, Nr. 46, S. 332) fussende,
aber in manchen Teilen originelle Arbeit. Wie Orelli steht der
Verfasser auf durchaus positiv christlichem, beziehungsweise
evangelischem Standpunkte. Er macht in seinem Werke den
Versuch, „die Bibel, nicht das christliche Bewusstsein" zum
Ausgangspunkt Avie aller theologischen Wissenschaft, so auch
der erst sich entwickelnden Religionswissenschaft zu machen.
Danach ist denn auch die Entstehung des Heidentums
entgegen den „modernen Theologen" zu erklären: Diese „fragen
gar nicht nach der Anschauung der Bibel über Ursprung und
Wesen der Religion, sondern lassen sich Aen den Naturforschern,
die doch über die geistige Entwicklung des Menschen keinerlei
Aufschluss geben können, völlig beherrschen. Sie folgen dabei
nicht Avirklichen Naturbeobachtungen, sondern unbewiesenen
Sätzen über die Entwicklung der Geschöpfe, welche einer dem
andern nachspricht. Die Stimmführer wählen aus den
religionsgeschichtlichen Erscheinungen das heraus, wras mit ihren Dogmen

übereinstimmt, und lassen unbeachtet, Avas ihren Dogmen
widerspricht" (S. 14). Das Buch behandelt zuerst die Religionen
„der unkultivierten Völker", dann die „Nationalreligionen",
unter denen die Schilderung des Brahmaismus einen grossen
Raum einnimmt, endlich die „UniAersalreligionen" (Buddhismus,
Islam, Christentum). In den „Grundzügen der israelitischen
Nationalreligion" stellt sich Wurm auf den der Kritik ent-



— 155 —

gegengesetzten, wenn auch im allgemeinen gemässigten Standpunkt.

Er sagt: „Wir gestehen also auch im Alten Testament
der Kritik ihr Recht zu, aber eine religionsgeschichtliche
Vergleichung nötigt uns zu der Frage : Wo ist das Religionsbuch
eines anderen Volkes, das von der Kritik so zerzaust Avird Avie

die Bibel? Wo lesen die Gelehrten so wenig das, Avas dasteht,
und lesen allerlei hinein, was nicht dasteht? Wo Avittern sie

in allen geschichtlichen Darstellungen eine besondere
Parteitendenz des Verfassers? Wir geben ja zu, dass in den Büchern
Mosis und in den Geschichtsbüchern verschiedene Quellen
zusammengearbeitet sind, aber zu solchen Flickschneidern, die
allerlei verschiedene Lappen zusammengearbeitet haben sollen,
Averden doch die religiösen Schriftsteller anderer Völker nicht
gemacht. Homer und die Edda werden ja von der Kritik auch
gehörig bearbeitet, aber so ins Kleinliche geht dieselbe kaum
wie in der Bibel, und es ist nicht zu verwundern, wenn manchen

Studierenden über solcher Kleinkrämerei und solcher Ver-
Avandlung der heiligen Schriften in parteiische Tendenzmach-
Averke das Studium der Theologie entleidet Avird" (S. 328). Im
einzelnen wird es als eine Willkür bezeichnet, die Patriarchengeschichte

aus der Geschichte zu streichen und sie als Sagen
zu behandeln (S. 331), „die Graf-Wellhausensche Theorie, dass
die Propheten in Israel dem Gesetz, namentlich dem Kultusgesetz

vorangehen und dass der Priesterkodex aus dem Exil
stamme, Aviderspricht aller religionsgeschichtlichen Analogie"
(S. 333). — Ähnlich steht Wurm zur Kritik des Neuen
Testamentes: „Wir lassen der Wissenschaft das Recht, auch die
biblischen Bücher kritisch zu untersuchen. Aber nicht dogmatische

Voraussetzungen, sondern grammatische und historische
ScliAA-ierigkeiten sollen das Urteil über die Unechtheit einer
Schrift begründen Weil im EATangelium Johannis die Gottheit

Christi ganz deutlich gelehrt wird, die moderne Theologie
aber die Gottheit Christi nicht glaubt, kann dieses Evangelium
nicht Aen einem unmittelbaren Jünger Jesu stammen.. Aber
auch in den synoptischen EA'angelien scheidet die moderne
Kritik nach dogmatischen Rücksichten als unhistorisch aus:
die Kindheitsgeschichte und die Auferstehungsgeschichte, sie

streicht den Missions- und Taufbefehl, weil der Auferstandene
nicht gesprochen haben soll, Avährend kein anderer Grund
vorliegt, dieses Kapitel (Mtth. 28,18 ff.) von dem übrigen Evangelium



— 156 —

zu trennen Wenn wir die Geschichte der christlichen Kirche
von ihrem Anfang bis auf unsere Tage überschauen, so sehen

wir, wie das Wort Jesu, dass nur wenige den Weg des Lebens
finden, für alle Zeiten seine Gültigkeit hat, auch unter denen,
welche die Segnungen des Christentums empfangen haben, ja
wie ganze Kirchen und kirchliche Gemeinschaften lange Zeit
geistlich tot sein können, in einem toten Gesetzesformalismus
oder in einem fleischlichen Leben, das sich nicht wesentlich
über das Heidentum erhebt. Aber der Unterschied zwischen
der christlichen und allen anderen Religionen ist doch der,
dass das Christentum in der Bibel eine Religionsurkunde
besitzt, welche von allen Trübungen auf die rechte Quelle
zurückführt, auf einen Weg, den jedes religiöse Gemüt, auch
ohne priesterliche Vermittlung, finden kann. Die Fortbildung
der Religion, welche von Christen angestrebt wird, führt daher
nicht über das Christentum hinaus, sondern tiefer hinein in die

heilige Schrift und in die persönliche Lebensgemeinschaft mit Jesu
Christo" (S. 421 ff.). G. M.

Petites Notices.

* L. Arndt: Quellensätse zur Geschichte unseres Volkes

von der Reformation bis sur Gegenwart. I. Band. Cöthen
1904. 536 S. Mk. 7. — Das Werk bildet die Fortsetzung der
früher von E. Blume bearbeiteten 3 Bände « Quellensätze zur
Geschichte unseres Volkes» (1. Band: Urzeit, meroAvingische
und karolingische Zeit ; 2. Band : Konrad I. bis zum Ende des

ZAAischenreichs; 3. Band: Rudolf v. Habsburg bis zum Schlüsse
des Mittelalters). —¦ Die 1. Abteilung des vorliegenden Bandes
stellt bis S. 232 « die staatlichen Zustände » bis zur Gegemvart
dar, die 2. in 531, oft durch Unternumerierung Aermehrten
Nummern die « Quellensätze », Avörtliche, meist amtliche Quellenauszüge

mit Angabe ihrer Herkunft. Besonders interessant
sind die Quellensätze zur Reformation. Das Buch ist für reifere
Schüler, Seminaristen u. a. bestimmt. Ein folgender zweiter
und letzter Band soll die Quellensätze zum gesellschaftlichen,
geistigen, religiösen und Avirtschaftlichen Leben des deutschen
Volkes in demselben Zeitraum enthalten. G. M.



— 157 —

* G. Bonet-Maury : Dieu dans l'histoire ; Paris, André, br.
— L'auteur prouve qu'il y a, dans l'univers, de l'intelligence
et de l'ordre ; que cette intelligence et cet ordre ne peuvent
être le résultat ni du hasard, ni de la fatalité, ni de la
matière, mais seulement d'un être intelligent, vrai, juste et libre,
c'est-à-dire de Dieu. Dans cette exposition, l'auteur attaque
la théorie matérialiste de Taine, d'après laquelle l'histoire de
l'humanité s'explique par la race, le milieu et le moment.
Mais peut-être ne montre-t-il pas assez que cette intelligence,
cet ordre, cette justice, cette liberté qu'on appelle Dieu, doivent
être distincts de l'univers même; en d'autres termes, que Dieu,
considéré comme vérité, intelligence, justice, est nécessairement

transcendant à la nature et à l'humanité.

* Dr. Gotthold Bötticher: Biblische Geschichte für die
Vorschulen höherer Lehranstalten. Mit Bilderschmuck von
Schnorr von Carolsfeld. 2. Auflage. Berlin 1904. 72 Seiten.
Mk. 0. 75. — Das Büchlein ist sehr schön ausgestattet und
seinem Zweck entsprechend, den Kindern nicht sofort die grosse
biblische Geschichte in die Hand zu geben. Die Sprache ist
kindlich, in modernem Deutsch gehalten. Im Anhang stehen
einige Lieder und Gebete. Im Vorwort heisst es : « Die
Vorschule kann keinen andern Zweck haben, als den eigentlichen
Unterricht in der biblischen Geschichte vorzubereiten. Sie darf
unter keinen Umständen, wie es so häufig geschieht, das Pensum

der Sexta und Quinta vonvegnehmen. Darum müssen sich
die biblischen Geschichten auf eine AusAvahl solcher beschränken,
die Gottes Allmacht, seine strafende Gerechtigkeit und seine
väterliche Güte in anschaulicher Weise erkennen lassen, und
das Kind mit Ehrfurcht und Liebe zum Heilande erfüllen. Das
Ziel ist lediglich die Grundlegung des religiösen Lebens
überhaupt, die Enveckung des ehrfurchtsvollen, vertrauenden
Aufblicks zum allmächtigen himmlischen Vater. »

Hierzu vgl. die von demselben Verfasser in 4. Auflage
bearbeitete ausführliche « Biblische Geschichte > von Fürbringer-
Bertrams, zu einem Hülfsbuch für den evangelischen
Religionsunterricht an Volksanstalten und Realschulen ergänzt. Berlin
1904, XII und 308 S. Mk. 2. — Diese Ausgabe enthält ausser
den erweiterten biblischen Geschichten eine Anzahl nützlicher
Beigaben, Avie über Münzen und Masse u. s. w. G. M.



— 158 -
* L. Busse: Die Weltanschauungen der grossen Philosophen

der Neuselt. Leipzig 1904. 164 S. Mk. 1. 25. — Dieses
56. Bändchen der Sammlung « Aus Natur und Geisteswelt »

bildet den Abdruck einer Reihe vom Verfasser an der
Universität Königsberg gehaltener «volkstümlicher Hochschulvorträge»,

Avelche den ZAveck hatten, «weitere Kreise in allgemein

verständlicher Form mit den bedeutendsten Erscheinungen
der neueren Philosophie bekannt zu machen und dadurch in ihnen
Interesse und Verständnis für die Philosophie überhaupt und ihre
Probleme zu erAvecken». Die Vorträge dienen dieser Absicht
in trefflicher Weise und dürften ein vorzügliches Hülfsmittel
zur Einführung reiferer höherer Schüler in die philosophischen
Hauptprobleme der Neuzeit bilden. Besprochen sind unter den
neueren Philosophen: Descartes, Geulincx, Malebranche, Spinoza,
Fr. Bacon, Locke, Leibniz, Berkeley, Hume, der französische
Sensualismus und Materialismus, Wolff und die deutsche
Aufklärung, Kant, Fichte, Schelling, Hegel, Schopenhauer,
Hartmann, Herbart, Lotze, Fr. A. Lange, Comte, Stuart Mill, Herb.
Spencer. G. M.

* Ed. Gasc-Desfossés: De la croyance à la survivance
de Vêtre humain ches quelques peuples non civilisés; Paris,
André, br. — L'auteur préfère parler de « la survivance de
l'être humain» plutôt que de «l'immortalité de l'âme», parce
que cette seconde notion implique des distinctions que la
première n'implique pas et qu'il est malaisé de retrouver chez
tous les peuples. Il prouve cette croyance à la survivance par
les six faits suivants: la coutume si répandue de la conservation

ou de l'embaumement des corps, la croyance aux réincarnations

ou à la métempsycose, l'horrible coutume du
cannibalisme (si étrange qu'en puisse paraître à première vue une
interprétation religieuse), l'immolation des parents âgés et
infirmes, la croyance aux esprits, enfin la conception de régions
infernales ou de séjours bienheureux, imaginés dans une
conformité plus ou moins exacte avec la vie présente. L'auteur
entre, sur ces six points, dans des détails intéressants.

* E. A. Kernavart : Bibliothek berühmter Mystiker. Leipzig"
und Frankfurt 1904, 1. Band: Thomas von Kempen, Die Nachfolge

Christi. 172 S. Mk. 2. 2. Band: Thomas von Kempen,.
Reife Ähren. 99 S. Mk. 2. — Beide Bücher sind nach dem



— 159 —

lateinischen Urtext frei mit populärem Zweck bearbeitet und
mit einigen Anmerkungen begleitet. Die « Reifen Ähren » sind
Auszüge aus den übrigen sonst Avenig bekannten Schriften des

Thomas. Als solche sind Seite XV angeführt : 3 kleine Bände
Predigten ; eine Sammlung erbaulicher Betrachtungen, darunter :

das Selbstgespräch der Seele, das Rosengärtchen, das Liliental,

die drei Hütten, die gute Zucht der Einsamen, von einem
treuen Haushalter, der Gasthof der Armen, geistliche Übungen,
das kleine Alphabet in der Schule Christi; göttliche Gebete
und geistliche Gesänge ; mehrere Biographien : Lidewigis,
Gerhard Groot, Florentius und einige seiner Schüler *).

Das Unternehmen ist dankbar zu begrüssen, da es sich
als eine Gegenströmung gegen die atheistische und materialistische

Zeitrichlung darstellen aaìII, ohne einem krankhaften
Mystizismus (Spiritismus, Okkultismus u. s. w.) zu huldigen
und auf konfessionelle und philosophische Richtungen einseitige
Rücksicht zu nehmen. G. M.

* Fr. R. Lipsius : Kritik der theologischen Erkenntnis.
Berlin, SchAvetschke, 1904, in-8°, 212 S. Mk. 5. 50. — L'auteur
examine d'abord les moyens théologiques de la connaissance,
puis l'objet de cette connaissance : là, il explique la théologie
émotionnelle, et la rationnelle, c'est-à-dire le sentiment religieux,
la loi morale et la loi psychologique, la preuve ontologique,
la preuve cosmologique, la preuve biologique de l'existence de

Dieu; ici, l'idée de Dieu au double point de vue dogmatique
et critique. L'auteur en appelle à la première forme du
christianisme, et à cette vérité que le chrétien est de race divine.
Il ajoute : « Nur auf dem Boden dieser Überzeugung ist Wissenschaft

möglich; nur aus ihr, die in jedem Mitmenschen ein
Kind und eine Offenbarung des unendlichen Geistes sieht,
Avächst der Moral die Kraft Aveltübenvindender Begeisterung
zu ; nur in ihr ist Seligkeit und Trost unter den Leiden dieser
Zeit, denn sie gibt uns die GeAvissheit, dass Avir nicht verloren
sind in einer uns fremden Welt; sie allein befähigt uns, ein
Leben Avahrhaft sub specie seternitatis zu führen : Wir glauben
an die EAvigkeit des Geistes »

J) Eine neue wissenschaftliche Originalausgabe der Werke des Thomas erscheint
unter dem Titel: Thomœ Hemerken a Kempis canon, regularis Ordinis S. Augustini
Opera omnia (VIII vol.), Ed. M. J. Pohl. Der 2. Band (die imitatio), Freiburg I904.
XVI und 516 Seiten mit 12 Tafeln. Mk. 4. 40.



— 160 —

* J. van der Meersch: Le principe divin dans l'évolution

des peuples. Paris, J. André, 1899, br. — L'auteur constate

que les peuples vivent et grandissent par la force naturelle

de leurs vertus, et qu'ils s'affaiblissent et meurent par
l'effet propre de leurs vices; que dans cette récompense et ce
châtiment il y a une justice très claire, qu'il faut expliquer.
Il démontre ce fait, en passant en revue l'histoire des Romains,
qui ont été prospères tant qu'ils ont pratiqué « la virilité et la
piété», et qui sont tombés dès que ces deux vertus ont
disparu ; puis l'histoire des Grecs, des Egyptiens, des Perses, des

Chaldéens, des Assyriens. Or il ne saurait y avoir, dans la
marche du monde, une telle justice sans un principe divin
omnipotent, qui ne saurait être ni la matière, ni l'homme lui-
même, mais qui est évidemment Dieu, législateur du monde
et maître des nations.

* Arno Neumann : Jesus, wer er geschichtlich war.
Freiburg i. B., Wätzel, 1904, in-8°, 206 S. Mk. 3. 20. — L'historicité

du Christ est chose incontestable pour ceux qui croient
à la positivité de l'histoire; mais que de détails relatifs au
Christ historique nous échappent, les sources chrétiennes primitives

étant incomplètes! Ce sera toujours le tourment des âmes
ardentes de chercher à les connaître. Loin de moi la pensée
de les considérer comme des choses secondaires. Néanmoins,
nous savens assez de choses du Christ historique pour être
certains de sa divine mission ; là est la consolation des âmes
qui cherchent le reste. Elles peuvent lire avec profit ce

livre, qui est certainement de bonne foi, clairement composé,
mais d'une lecture que les nombreux chiffres introduits dans
le texte rendent difficile.

* Max Dessoir und Paul Menzer: Philosophisches Lesebuch.

Stuttgart 1904. 258 S. — Die Herausgeber rechtfertigen das
vorliegende Buch damit, dass die Gegenwart sich wieder freundlicher

zur Philosophie zu stellen scheine als in den letzten
Jahrzehnten. Diejenigen, AAelche nun auf eigenem Wege der
Philosophie sich nähern, beginnen in der Regel mit der neuesten
Literatur, stehen aber bald vor der Tatsache, dass sie ohne
Kenntnis der alten Systeme nicht auskommen. Ebenso kann auf
den Universitäten, we meist Geschichte der Philosophie
vorgetragen Avird, höchstens der eine oder andere Meister in den



— 161 —

Seminarübungen selber zu den Studenten sprechen. Denselben
Mangel haben die zahlreichen Grundrisse der Geschichte der
Philosophie. Das Buch ist als Ergänzung zu den Vorlesungen
gedacht, es liefert erläuterndes Anschauungsmaterial, setzt die
Hörer in einen unmittelbaren Verkehr mit den grossen
Philosophen der Vergangenheit und ermöglicht es, im gleichen
Schritt mit dem Fortgang der Vorlesungen eine ungefähre
Anschauung von der Denk- und SchreibAveise zu erhalten, die
diesem oder jenem Klassiker der Philosophie eigentümlich ist.

Aufgenommen sind in deutscher Übersetzung Lesestücke
aus Plato, Aristoteles, Plotin, Th. von Aquin, Eckart, Fr. Bacon,
Descartes, Spinoza, Locke, Berkeley, Leibniz, Hume, Kant,
Fichte, Hegel, Herbart, Schopenhauer. Hinter jedem Lesestück
steht eine Avertvolle geschichtliche und philosophische Erläuterung.

G. M.

* Bischof Reinkens: Katholisch, nicht päpstlich. Sechs

Vorträge, mit einem Vonvort von Bischof Dr. Ed. Herzog.
Ölten, Druckerei Dietschi, 1903, 88 S. — Nous ne pouvons
qu'engager vivement nos lecteurs à prendre connaissance de

ces discours, où respire l'amour de la vérité et de la cause
chrétienne. Ils ont été prononcés en Suisse, en 1872. Il
importe de ne pas laisser l'oubli s'étendre sur ces paroles pleines
de foi, de Aie et de dignité toute chrétienne. Tolle, lege.

* B. Weiss : Das Neue Testament, deutsch nach Dr. Martin
Luthers berichtigter Übersetzung mit fortlaufender Erläuterung
versehen. Leipzig 1904. Ausgabe in 2 Bänden (XX und 1112

Seiten). Mk. 10, oder Ausgabe in 20 Lieferungen zu 50 Pf. —
Die Erläuterungen sind in den deutschen Text zwischen
einzelne zusammenhängende Abschnitte hineingesetzt und bilden
für sich Avieder eine zusammenhängende Darstellung, die durch
Nummern arri Rande auf die betreffenden Verse im Texte vorher

hinAAeisen. Vorangestellt ist eine « kurze Entstehungsgeschichte

des Neuen Testamentes». Obschon der Name des
Verfassers für die Trefflichkeit und bei aller Popularität streng
wissenschaftliche Gediegenheit des Werkes bürgt, glauben wir
doch nicht, dass es seinen ZAveck, das Studium des Neuen
Testamentes und die Liebe zu ihm in weitere Kreise zu tragen,
besonders erreichen wird, dazu ist es zu umfangreich, und die

Revue intern, de Theologie. Heft 49, 19T!5. 11



— 162 —

zwischen die Textabschnitte gesetzten Erläuterungen, bezie-
hungsAveise Paragraphen bilden eher ein Hindernis als eine
Erleichterung bei der Lektüre. G. M.

Ouvrages nouveaux.
Prof. Dr. W. Bousset: Jesus; Halle, Gebauer-SchAvetschke, 1904,

60 Pf. —¦ Heft der I. Reihe der « Religionsgeschichtlichen
Volksbücher » für die deutsche christliche GegenAvart. —
I. Der äussere Verlauf des Lebens Jesu und die Formen
seiner Wirksamkeit ; IL Die Predigt ; III. Das Geheimnis der
Person.

Christophilos : Hefte zum Christlichen Orient. Nr. 6 : Ein Blatt
aus der Geschichte des Stundismus; Berlin, Deutsche Orient-
Mission, br., 20 S., 1904.

Le P. U. Coppens: Le palais de Caïphe et le nouveau jardin
St. Pierre des PP. Assomptionnistes au mont Sion, avec plans
et figures; Paris, Picard, in-8°, 95 p., 1904.

A. Dufourcq: St. Irénée; Paris, Bloud, in-16, 3 fr. 50, 1905

(sera étudié dans la prochaine livraison).
Prof. H. Grimme: Mohammed; mit Karte und Abbildungen.

München, Kirchheim; 1904, 4 Mk. Sehr empfohlen.

Graf Aen Hoensbroech : Das Papsttum in seiner sozial-kulturellen

Wirksamkeit. Volksausgabe. 11.—20. Tausend. 1 Mark.
Leipzig, Breitkopf & Härtel, 1904. —¦ Sehr empfohlen.

D. Dr. J. Haussleiter: Die Glaubenserziehung, wie sie Jesus
geübt hat; Leipzig, Dörffling & Franke, 1904.

Dr. Gustav Krüger : Kritik und Überlieferung auf dem Gebiete
der Erforschung des Urchristentums; Giessen, J. Ricker, 1903.

Dr. Johannes Kunze : Die ewige Gottheit Jesu Christi; Leipzig,
Dörffling & Franke, 1904.

Const, von Kügelgen : Die Gefangenschaftsbriefe des Johannes
Hus; Leipzig, Richard Wöpke, 1902.

Professor Jul. Oscar Michael : Die Gottesherrschaft als leitender
Grundgedanke in der Offenbarung St. Johannis ; Leipzig,
Friedrich Jansa, 1904.



— 163 —

Moderne Predigt-Bibliothek: 1. Serie, Bd. 1—4; Leipzig, Richard
Wöpke, 1902.

Dr. Josef Müller : Das sexuelle Leben der christlichen Kulturvölker;

Leipzig, Grieben, 4 Mk., 1904. (Ouvrage important
pour l'histoire des questions ecclésiastiques relatives à la
virginité, au mariage, au célibat et au monachisme.)

J. Payot: La croyance, sa nature, son mécanisme, son
éducation, 2e édit.; Paris, Alcan, in-8°, 5 fr., 1905 (sera étudié
dans la prochaine livraison).

Armand Sabatier: Comment se fabriquent les âmes? Paris,
Société psychologique, 14, rue de Condé; br. in-8°, 40 p.
(sera étudié dans la prochaine livraison).

Hermann Schulze : Die Ursprünglichkeit des Galaterbriefes ;

Leipzig, Richard Wöpke, 1903.

Paul Seeberg: Vorstudien zur Dogmatik; Leipzig, Richard
Wöpke, 1902.

B. de Spinoza: Ethik. Übersetzt und mit einer Einleitung und
einem Register versehen von Dr. Otto Bsensch. Leipzig",
Dürr, 1905, 3 Mk. Dieser Band ist der 92. der Philosoph.
Bibliothek.

Theol. Jahresbericht (Krüger & Kœhler): Bd. 23, IV. Abt.,
Kirchengeschichte, 1903; Berlin, SchAvetschke, in-8°, 1904,

Mk. 18. 20.

Dr. Eugen Zomarides: Die Dumba'sche Evangelien-Handschrift
vom Jahre 1226; Leipzig, Dörffling & Franke, 1904.


	Bibliographie théologique

