Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)
Heft: 49

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

¥

Vit pE BOURBON-BUSSET: La science considérée comme
force morale; Paris, Ch. Amat, in-16, 3 fr., 1904.

L'auteur est un admirateur sincére des sciences. Par
«sciences » il entend non seulement la physique, la chimie, la
zoologie, etc., mais aussi les sciences philosophiques. «On peut
sans doute, dit-il (p. 1V-V), trouver dans les ccuvres des mé-
taphysiciens des parties conjecturales, des opinions téméraires
et des théories hasardées, mais on en trouve aussi dans les
ceuvres des savants, Ce n’est donc pas une raison pour con-
damner la métaphysique. A voir les choses comme elles sont,
la métaphysique est la plus certaine et la plus indispensable
de toutes les sciences. Elle a pour objet ces vérités essen-
tielles, ces premiers principes que la raison, quand elle s'exa-
mine, trouve en elle-méme, et qui lui sont en quelque sorte
consubstantiels, car elle ne peut s'affirmer sans les affirmer
aussi. Dans toute certitude, en quelque matiére que ce soit,
la certitude de ces premiers principes est impliquée. En re-
gardant les choses de prés, on trouverait, dans la physique
méme, de la métaphysique. »

En outre, l'auteur admet que la science est une force
morale, mais non d'une maniére absolue et inconditionnelle. I1
indique ces conditions. Il démontre I'impuissance morale de la
science athée (p. 51-70), Donc la science ne suffit pas a tout;
elle ne saurait en particulier remplacer la religion. Celle-ci est
nécessaire, Donc nécessité de les concilier 1'une et l'autre
(p. 71-83); l'esprit religieux ne rend pas le croyant incapable
d’acquérir lesprit scientifique (p. 134-158); il n'y a aucune
incompatibilité entre lesprit scientifique et l'esprit religieux
{p. 158-190).

Jusque-1a, tout est treés bien, Ces démonstrations sont, de plus,
semées d'excellentes remarques, celle-ci, par exemple, a 'adresse



— 126 —

des chrétiens superficiels qui se laissent dérouter par une
science superficielle. «Une attention mnémotechnique a la ré-
citation de formules dont ils n'ont jamais peut-étre pénétré le
sens profond, une fidélité routiniére a des pratiques auxquelles
leur esprit et leur cceur ne prennent pas de part efficace, un
mysticisme vague ol leur imagination, amie du merveilleux,
se complait paresseusement: telle est la religion de beaucoup
d'entre eux. C'est dans le’ rang de ces chrétiens-1a que les
défectuosités se produiront le plus souvent. Clest parmi eux
que les apodtres de lirréligion scientifique feront le plus de pro-
sélytes... L.a science a ses mystiques, ses thaumaturges et ses
prophetes: de faux prophétes sans doute, de faux thaumatur-
ges et de faux mystiques, mais capables de faire illusion a
qui se contente d'un regard jeté a la surface des choses. Or,
c’est 12 ce 4 quoi étaient accoutumeés les déserteurs de la foi
que j'ai en vue en ce moment. Ils n'étaient que des demi-
croyants et ne peuvent devenir que des demi-savants» (p. XII).

C’est trés vrai, et ce serait parfait si 'auteur, quand il
parle de la foi et de I'Eglise, entendait parler de la vraie foi
chrétienne et des enseignements authentiques du Christ, de la
vraie Eglise chrétienne et du catholicisme non corrompu des
premiers siécles. Malheureusement ilsemble confondre les dogmes
chrétiens avec l'encyclique Providentissimus Deus qu'il cite
(p. 97), et I'Eglise vraiment chrétienne avec Léon XIIT et le con-
cile du Vatican qu'il préconise (p. 319). Bien plus, avouant que
le role de théologien et d’exégeéte «n'est pas fait pour luix
(p. 99), il s'en remet, dans ces graves matiéres, au P. jésuite
Brucker, a I'abbé Duilhé de St Projet et a l'abbé Vigouroux!
11 admet que I'Eglise (et I'Eglise, dans son esprit, est évidem-
ment I'Eglise romaine) est non seulement la dépositaire, mais
encore l'interpréte de la révélation du Christ. Et par ce mot
d’'interprete il lui donne évidemment carte blanche dans ce
qu'il appelle la foi, la morale et les points connexes au dogme
et a la morale (p. 123). En vérité, y a-t-il une chose qui ne
soit pas connexe au dogme et a la morale dans le sens
romain? On voit combien le libéralisme scientifique que l'au-
teur croit défendre, se réduit, en définitive, & peu de chose.
Ce qu'il donne d’une main, il le reprend de l'autre. Lorsqu’il
en appelle «a l'accord unanime des Peéres» (p. 123), il a mille
fois raison; mais que de points sur lesquels il n'y a pas



— 127 —

accord unanime des Péres, et sur lesquels cependant Rome
impose comme des dogmes ses décisions de fide et moribus/
D'une part, il avoue que les originaux des Saintes Ecritures
sont perdus; que nous n'en avons que des copies et des tra-
ductions; et que «les copistes et les traducteurs n’ont pas le
privilege de linerrance»; mais, immédiatement, il prohibe le
moindre soupgon & 1'égard des versions «autorisées par
I'Eglise» (p. 127); et qui est I'Eglise? Le Vatican!

C'est ainsi que toutes les belles théses de la premiére
partie sont violées dans la seconde, au profit de Rome. Lors-
que l'auteur aura réfléchi sur 1'équivoque qui remplit son livre,
a savoir que le pape est le Christ et que le Vatican est
I’Eglise chrétienne universelle, il le corrigera sans doute. Clest
grand dommage que les excellentes parties que j'ai signalées,
soient absolument gatées par de telles méprises. Qu'il sup-
prime les méprises, et tous les chrétiens seront heureux de
I'applaudir. E. M.

A. DUFOURCQ : Saint Irénée; Paris, Lecoffre, 1904.

Une étude sur St. Irénée est toujours difficile, soit parce
que les documents nécessaires pour préciser plusieurs points
trés importants font défaut, soit parce que St. Irénée s’est
laissé aller 4 des opinions parfois étranges, qui tendent sinon
a ruiner, du moins & amoindrir sa valeur théologique; en
sorte qu'il est difficile d’émettre sur lui et sur ses doctrines un
jugement plein, précis et str. Aussi M. Dufourcq recourt-il
trés souvent aux formes dubitatives. Loin de lui en faire un
grief, on serait plutdét tenté de trouver qu'il n'a méme pas
assez multiplié les «peut-étre» et qu’il a quelquefois exagéré
I'influence de son héros. Est-ce bien en réalité¢, comme il
laffirme (p. 177), linfluence d'Irénée qui s'est exercée par
l'intermédiaire d’Hippolyte, de Tertullien, des papes Victor
Zéphyrin et Calliste? Que Tertullien et Hippolyte aient atta-
qué certains gnostiques, cela est incontestable; mais cela
suffit-il pour qu'on puisse les effacer au point de ne voir dans
leur influence que celle méme d'Irénée? A mon avis, M. Du-
fourcq a exagéré linfluence d'Irénée, lorsqu’il lui a attribué
d' <avoir directement provoqué cet ébranlement ol le gnosti-
cisme est mort(?), d'otr le néo-gnosticisme et le néo-platonisme



— 128 —

sont nés» (p. 176). Il faudrait d’abord s'entendre sur le gnos-
ticisme et sur le néo-gnosticisme, et c’est ce que M. Dufourcq
n'a pas assez expliqué. Je reconnais plus que personne les
difficultés de mettre une vraie clarté dans les systémes théo-
logiques du second siécle. St. Irénée, qui s’est proposé d'ex-
poser et de réfuter les systémes gnostiques de son temps,
s'est-il acquitté toujours treés exactement de cette double tache?
11 est permis d'en douter, et il ne serait pas difficile d’appuyer
cette assertion de plusieurs aveux de M. Dufourcq méme.

Qu'il me soit permis de reprocher 2 M. Dufourcq d’avoir
par trop glissé sur le millénarisme d'Irénée (p. 147), comme
aussi d'avoir interprété dans le sens d'une primauté divine ce
qu'lrénée dit de la primauté romaine. Il abuse vraiment du
mot convenire, tout en avouant que le sens en est « assez
énigmatique » (p. 117). Que faut-il penser aussi de cette phrase:
«La papauté fait avec eux (Victor, Zéphyrin et Calliste) son
entrée dans l'histoire» (p. 179). Je cite cette phrase entre plu-
sieurs autres non moins graves, desquelles on pourrait aisé-
ment tirer de trés importantes conséquences. M. Dufourcq a-t-il
vu ces conséquences? Il est probable. Quoi qu’il en soit, on
voudrait, malgré les difficultés du sujet, trouver dans son livre
des jugements moins obscurs ou mieux ¢€tablis. On voudrait
distinguer plus nettement les points sur lesquels Irénée a
parlé d’aprés une tradition positive et générale, et ceux sur
lesquels il a émis ses idées personnelles, quelquefois étranges.
M. Dufourcq, au lieu d’avoir cherché a préciser nettement
cette ligne de démarcation, a préféré reprocher aux «disciples
et continuateurs» d'Irénée, c'est-a-dire aux Hippolyte, aux
Tertullien, aux Clément, aux Origéne, non seulement de n'avoir
pas eu «sa maitrise », mais encore «de n'avoir pas souvent
clairement apercu ni dignement apprécié » la « grande pensée »
d’Irénée, a savoir: «que la réalité de la rédemption requiert
absolument l'humanité réelle et la réelle divinité de Jésus»
(p- 181). L'examen de cette surprenante accusation nous méne-
rait trop loin. Les lecteurs verront, par cette simple notice,
que, si le volume de M. Dufourcq n'est pas définitif, il four-
nit du moins des matiéres a discussion et mérite d'étre étudié
avec soin.

M. l'abbé de Meissas, rendant compte de cet ouvrage dans
les Aunales de philosophie chrétienne (nov. 1904, p. 227), ne



— 129 —

craint pas de s’exprimer ainsi: «L'’auteur ne commet pas de
ces mensonges qu'on a trop longtemps colportés, et qu'on
colporte encore, sous prétexte d’enseigner l'histoire de 'Eglise.
Ainsi lauteur ne cache pas que, d’apres St. Irénée, Jésus aurait
prolongé son ministere depuis l'age de 30 ans jusqu'a celui
de 50 ou 60 (p. 130); que Judas Iscariote aurait été puni, non
par le suicide, mais par une enflure de son corps telle qu'il
ne pouvait plus passer par les rues (p. 60); que les saints ne
jouiraient de la vision béatifique qu’'aprés la premiére résur-
rection et le régne millénaire de Jésus sur la terre (p. 149);
que pendant ce regne les vignes auraient 10,000 branches,
divisées chacune en 10,000 rameaux, portant chacun 10,000
grappes; que chaque grappe aurait 10,000 grains, donnant
chacun 25 métretes de vin (p. 61). M. Dufourcq ne cache pas
non plus qu'lrénée assurait tenir toutes ces belles choses de
St. Polycarpe, qui les tenait lui-méme, comme Papias, des
apotres Philippe, Jean, Thomas, et autres auditeurs de Jésus,
tels qu’Aristion et Jean le Presbytre. J'aurais aimé pourtant que,
groupant ces aveux dans un chapitre spécial, 'auteur se fat
posé résolument en face du probleme qu’ils soulevent, et eft
essayé de rendre compte de la discordance entre ces traditions
primitives et les idées qui ont prévalu depuis dans le Chris-
tianisme. M. Dufourcq annonce en préparation un nouvel ou-
vrage intitulé I'dvenir du Christianisme. Le sujet est digne
de sa plume. Mais qu’il ne craigne pas de montrer combien
le Christianisme a évolué déja, pour prouver combien il peut
évoluer encore. Qu'il fasse la lumiére sur lillusion de ceux
qui, ne défendant en réalité qu'un état de choses, une organi-
sation, qui ne vient aucunement du Christ ni des apotres, pré-
tendent défendre ce que ceux-ci ont fondé. Sa science rendra
par 1a grand service a I'Eglise et 4 'humanité. »

Que de choses dans ce dernier aveu d'un catholique-
romain! Nous faisons cette remarque a sa gloire. E. M.

A. ELEUTHEROPULOS: Soziologie. Jena. 196 S. Mk. 3. 25.

Diese Sehrift bildet mit der von C. Michaelis (s. diese) den .
und 6. Teil des Sammelwerkes ,Natur und Staat, Beitrige zur
naturwissenschaftlichen Gesellschaftslehre“. Beide stehen wie

Revue intern. de Théologie. Heft 49, 1905. 9



— 130 —

das in Nr. 47 der Revue 1904, S. 517, besprochene Werk von
A. Hesse aus derselben Sammlung auf darwinistischem Stand-
punkte.

Die Soziologie (der Urheber des Wortes ist Comte) wird
dahin festgestellt, dass sie als eine besondere Wissenschaft
»die Erforschung des Zusammenseins von Menschen ist. Fiir
diese Wissenschaft kann nur der Grundsatz der ,Induktion®
gelten, indem man direkt vom Objekte selbst ausgeht, ,es
in jeder Weise und auf jede mogliche Weise untersucht
und zu einer Bestimmung desselben gelangt“. Alle deduk-
tiven Versuche zur Losung der soziologischen Aufgabe waren
von vornherein falsch, ob sie vielleicht auch zu objektiv
richtigen Ergebnissen fiihrten oder die richtigen Ergebnisse
nur zufillig waren (S. 8). Nach ciner Kritik der bestehen-
den Theorien tiber den ,Ursprung des sozialen Lebens
des Menschen® (S. 25 ff.) sagt Eleutheropulos, indem er davon
ausgeht, dass die ,Sippe“ (gens) ,nach dem Begriffe des so-
zialen Lebens das geschichtlich objektiv bekannte erste soziale
Leben® ist (S.24), liber den ,wahrscheinlichen (!) Urzustand
des Menschen®: _Die ersten Menschen lebten zusammen in
voriibergehender Paarung, d. h. sie bildeten eine (Gesellschaft,
einensozialen Verband, darin voriibergehendePaarung herrschte*
(S.49). Diese, wie E. meint, immer nur hypothetische, aber
freilich wohlbegrindete Annahme glaubt er dann noch natur-
wissenschaftlich mit ,der entwicklungstheoretischen Entstehungs-
weise des Menschen® von den .iffischen Ahnen“ des Menschen
her stitzen zu konnen. — .Die Notwendigkeit des sozialen
Lebens (als Organisation der Menschen) ist in dem Sinne eine
Naturnotwendigkeit, als es wegen des menschlichen Geistes,
der ein Naturprodukt ist, sozusagen vorauszusehen war"
(5. 49 ft.; S. 72). In weiterer Entwicklung dieses durch den
menschlichen Geist bewirkten organisierten Zusammenseins
bildeten sich die Stdmime (Vereinigung von verwandten Sippen)
und der Staat (territoriale Verschmelzung von Sippen und Ent-
stehung einer Verwaltung fiir alle). Von einer gottlichen Ur-
sachlichkeit des Staates wissen wir objektiv nichts (S. 73).
Die Entwicklungsursachen im einzelnen sind teils materielle
(die auf der geistigen und korperlichen Ungleichheit der Men-
schen beruhenden Zweckverschiedenheiten), teils geistige (all-
gemeine Anlagen aller, beziehungsweise erkenntnisfihiger Men-



schen; die Eigenart der geistigen Konstitution eines jeden
Individuums, die sich im grossen Manne zur (Geltung bringt,
und die Eigenart einer jeden Nation und einer jeden Rasse)
(S. 134). — Alle Versuche einer ,Reform“ des sozialen Lebens
miissen mit der Tatsache rechnen, dass die fernere Entwick-
lung dieses Lebens, wenn es auf sich selbst gelassen wird, durch
die gleichen Ursachen bedingt, in gleichem Masse den bisherigen:
Weg nicht verlassen wird (S. 172). Als _soziologischen Rat*
gibt E. das zum Motto gewédhlte Wort: ,Sei auf deiner Hut“,
das sowohl die Bedeutung der Parteien (Zweckvertretungen)
innerhalb einer sozialen Vereinigung (einer Nation) als auch
die Bedeutung der Sicherheitsmassregeln einer jeden Nation
gegen andere innerhalb der weltgeschichtlichen Verhiltnisse
angibt (S. 147 und 189). G. M.

Rev.J. T. F. FARQUHAR, M. A., Cantab. Rector St James’ Church,
Aberdeen, late Scholar Pembroke College : The Visible Church
in the light of Reason and History, with Special application
to Scottish Affairs. Aberdeen: D. Wyllie & Son.

The author of this book, some portions of which have
appeared in this Review, dismisses, in his definition of the
Visible Church, all purely spiritual processes or phenomena,.
However important these may be, they cannot be seen by man,
and only confusion and error can result from any attempt to
argue back from the unseen to the seen. The Visible Church
needs visible signs for its definition, and these are to be sought
in Baptism and a Corporate Organisation.

By the very fact of the Incarnation God has so linked His
Truth with our visible world of external facts that the means
and analogies of that world have become absolutely necessary
for its promulgation. Hence the need of a human ministry and
organisation, and that organisation will with best reason be
accepted as sufficient, which can most surely be shown to have
had an Apostolic origin and sanction.

The greater part of the work is devoted to a careful and
critical examination of the evidence of the Canonical Writings,
of the Letter of S* Clement to the Corinthians, of the shorter
Greek form of the Letters of S Ignatius, and of certain scattered



documents, such as the Didache, the Epistle of Polycarp to
the Philippians, the writings of Hermas, the Epistle of Barnabas,
and some statements of Jerome and Eutychius with regard to
the Alexandrian Church. The general conclusion arrived at is
that tlere was from the beginning in the Christian Church a
Ministry which claimed to be, and was everywhere believed
to be, of Apostolic sanction and authority, and that, however
much the elements of popular choice or approval and the spirit
of brotherhood might enter into the matter, the Apostolic au-
thority was always recognised as something distinct from any-
thing bestowed by or through the people. The ministry so
established, wherever the Church had attained to a settled
polity, was arranged in a threefold gradation of Bishops, Pres-
byters, and Deacons, without those wider groupings and Pa-
triarchates which in later ages were regarded as necessary for
the more efficient organisation of the Church. Kach particular
diocese (using the word in its modern sense), with the Bishop
as its head, was a microcosm of the Whole Church with Christ
as the Universal Head.

The conclusions of the writer are carefully worked out,
and notice is taken of the views of Bishop Lightfoot, D* Hatch,
and others, where they seem in any point to differ from the
true trend of the evidence.

It must not be supposed, however, that the writer is a mere
indiscriminate upholder ot the ordinary Episcopal plea for an
Apostolic Succession and a Threefold Ministry. He separates
essentials very carefully from non-essentials, and the motive
of his whole inquiry is to find out, if possible, an acceptable
path to Reunion among the separated sections of Scottish
Christianity. In Scotland, as is well known, the great majority
of the people are separated from the historic Episcopate, and
vet they hold by all or nearly all the doctrines of the Catholic
Creeds. In the event of these separated brethren, or any cen-
siderable body of them, desiring to enter into communion with
the Episcopal Church of the country, would it be necessary
for the latter to insist upon the reordination of all those mi-
nisters who have already received Presbyterian Orders? Many
have thought that, on the principles of the Episcopal Church,
this would be necessary, and the feeling that it would be so
has undoubtedly led many Presbyterian ministers, otherwise



— 133 —

favourable to reunion, to dismiss the subject as outside the
range of practical politics. The present writer, however, does
not regard the difficulty as insuperable. By a review of the
earliest records, he shows that no particular form (not even
the laying on of hands) can be shown to have been always
observed, and that the essence of the matter has always been
the Apostolic sanction itself howsoever conveyed. He therefore
holds that, while the historical reality represented by the bishops
must be retained, the dead hand of past ages must not be
allowed to fetter the discretion of the living Church as to mat-
ters of secondary importance. Thus, he says, if it were proposed
that in certain cases the bishops should dispense with the ordi-
nary ceremony of ordination they are not shut up to reply
with a bare “non possumus’’, for, grave as such an irregularity
would be, it touches nothing essential, and the greater gravity
of the occasion might render it expedient simply to sanction
and recognise the ministrations of certain persons on whom
they had never laid their hands. The same principle of course
applies, as the writer admits, to the episcopal rank itself, but
here the gravity of an irregularity would, he says, be very
much greater than in the case of the presbyterate, for it would
be in a measure permanently incorporated in the framework
of Church order, and so would have to be considered as a
matter touching the whole Catholic Church; and not only would
such a step call for greater urgency to justify it, but also it
is difficult in fact to imagine a case arising that would make
any very serious call for such a measure.

Such is the main conclusion at which the writer of this
book arrives. The practical importance of it is enhanced by
the very thoroughness and strength of his argument for the
historic Episcopate, and the subject may be commended to the
earnest consideration of the ever increasing numbers who, on

all sides, are yearning for the Reunion of Christendom.
J. W.

E. pE Fave: Introduction a I'étude du gnosticisme au II°
et au III° siecle; Paris, Leroux, in-8°, 147 p., 1903,

L’auteur a ainsi précisé le but de sa publication: «Déga-
ger de I'étude critique des sources du gnosticisme et des dis-



— 134 —

cussions auxquelles elles ont prété, la méthode qu'il convient
d’appliquer a notre sujet, voild le but précis que nous nous
sommes proposé. Cette méthode, nous en avons fait l'applica-
tion, a titre d'exemples, aux deux principales formes du
gnosticisme. Nous avons ainsi mis le lecteur a méme de juger
de la méthode par les résultats qu’'elle donne. Que l'on veuille
bien ne chercher dans ce livre ni une étude d'ensemble sur
I'histoire du gnosticisme, ni des recherches sur ses origines,
encore moins une appréciation philosophique ou dogmatique
de ce grand et curieux mouvement d'aspirations et d’idées.
Notre effort s'est borné a essayer de faire rentrer le gnosti-
cisme dans le grand courant de l'histoire » (p. VIII).

La méthode en question consiste 4 donner toute leur im-
portance aux documents originaux et authentiques des écri-
vains gnostiques eux-mémes, a les mettre en premier lieu, a
n'admettre qu'a leur suite les sources ecclésiastiques et les
critiques des adversaires, 4 ne juger de la valeur historique
de ces derniers documents que d'aprés la valeur intrinséque
des documents gnostiques originaux. Bref, M. Faye demande
qu'on juge les gnostiques d'abord par leurs propres écrits, et
qu'on subordonne a ceux-ci les écrits sur le gnosticisme. Clest
une sorte de révolution qu'il opere; car, il faut le reconnaitre,
nous avons jugé jusqu’ici le gnosticisme par ce que nous en
ont dit ses adversaires, et non par ce qu'ont écrit ses mai-
tres. Les écrits gnostiques ont été plus ou moins écartés par
les historiens et les critiques, et aujourd'hui la critique exacte
et 1'histoire vraie exigent qu'on en prenne une connaissance
directe et impartiale. C'est ce qui est en train de se réaliser,
griace aux Harnack, aux Zahn, aux Lipsius, aux Carl Schmidt,
aux Faye, etc. Aussi les Marcion, les Valentin, les Basilide,
nous apparaissent-ils dans un tout autre jour.

Quoique M. Faye ait prétendu n'indiquer ici que la mé-
thode a suivre, il indique déja, par la force des choses, quel-
ques points de vue historiques qui sont de premiére impor-
tance. Ce qu'il dit de Valentin en particulier, de son double
caractére de poete métaphysicien et d’apdtre, de ses disciples
Ptolémée, Héracléon et Théodote, du role spécial joué par
chacun de ces trois personnages, est extrémement curieux:
c'est 'évolution chronologique de toute 1'école Valentinienne a
la fin du TII® siécle et au commencement du Ill¢; I'exposé de



— 135 —

cette évolution, d'aprés les écrits de ces quatre auteurs, mo-
difie singulierement 'opinion que !'on s’était faite d’apres les
seuls écrits d'Irénée et d'Hippolyte (p. 107-112, 132-133).
Jusqu'ici nous avions pris le gnosticisme en bloc; nous
I'avions jugé exclusivement par les extravagances relatées dans
Irénée, Hippolyte, Tertullien, St. Epiphane, etc.; en conséquence,
les gnostiques nous €taient apparus uniquement comme des
hérétiques, et de ce fait nous les placions tous en dehors de
I'Eglise, sans qu’aucun lien existat entre eux et I'Eglise et
sans qu'ils exercassent la moindre influence sur elle. Or ce
sont 1a des jugements erronés, qu'il faut absolument rectifier.
L’histoire véridique montre, au contraire, que le gnosticisme
n'est pas un bloc; que les premiers chefs gnostiques ont été
relativement modérés dans leurs efforts pour expliquer les
dogmes, la morale et les rites du christianisme; que leurs dis-
ciples ont émis des explications nouvelles, généralement d’'au-
tant plus compliquées qu'ils s'éloignaient davantage de 1'épo-
que des maitres primitifs; que les premiers gnostiques étaient
d'ordinaire des chrétiens trés mystiques et trés pieux, vivant
dans lintérieur de I'Eglise; que, si quelques-uns ont été nom-
mément excommuniés, les masses ne l'ont pas été; que les
idées de celles-ci se sont ainsi propagées dans les cercles les
plus dévots; que ce n’est que plus tard que l'on a vu le péril
et qu'on a élevé la voix pour réfuter; toutefois que les adver-
saires susnommeés du gnosticisme n'en ont guére cité que les
extravagances, soit dogmatiques, soit morales; d'ou l'on doit
conclure que certaines explications et certaines pratiques mys-
tiques, une fois répandues, surtout par les gnostiques, ont été
peu a peu accréditées, et peu a peu adjointes aux dogmes pri-
mitifs beaucoup plus simples. Les apologistes qui devaient
combattre ces centres dévots (car tous n'étaient pas immo-
raux, il s'en faut), devaient naturellement leur concéder plus
d'une explication déja plus ou moins recue, et ne les attaquer
que dans ce qu'ils avaient de plus attaquable. C'est ainsi que,
finalement, plus d'une opinion mystique aujourd’hui tenue pour
dogmatique ou & peu pres, est d'origine gnostique et se ratta-
che au docétisme ou a tel autre systéme théologique. Com-
ment faire ce discernement et rétablir la vérité historique,
contre la pseudépigraphie qui était déja si développée au com-
mencement du III® siecle? C'est 1a tiche de la critique actuelle.



— 136 —

« Le gnosticisme, dit M. Faye, fermente déja, dans 1'om-
bre, au siécle apostolique. C'est la période obscure ot s’élaborent
les diverses tendances, qui donneront naissance aux grandes
écoles du II* siecle » (p. 140). Ceci est extrémement impor-
tant, et il est regrettable que l'auteur n'ait pas cru devoir,
déja dans cette Introduction, donner quelques indications sur
cette premiere période, qui est, notons-le, de toutes la plus
grave. Il continue ainsi: «Les grandes écoles du I[I* siécle
apparaissent avec les Basilide, les Valentin, les Marcion, les
Carpocrate. C'est I'époque créatrice.» — Pardon. N'est-ce pas
plutot déja une époque d’évolution? — « Ces maitres formulent
toutes les idées maitresses dont vivront leurs successeurs.
Vient ensuite une troisieme période : celle des successeurs
immeédiats des fondateurs. Ptolémée, Héracléon, Isidore, Epi-
phane, Apelle, n'ajoutent rien d’essentiel a I'héritage des mai-
tres, mais ils en classent et ordonnent les richesses. Cela est
particulierement sensible dans 1'école de Valentin. On pourrait
appeler la période que remplissent les fondateurs et leurs pre-
miers disciples, c’est-a-dire tout le milieu du II° siecle, I'age
classique du gnosticisme. En effet, vers la fin du II* siécle, ici
un peu plus tot, 14 un peu plus tard, sans qu'’il soit possible
de préciser une date, se prépare une transformation radicale
de toutes les sectes gnostiques.» — « Radicale?» Ce mot est-il
bien juste ? La «racine» (ou le germe) de cette transformation
n'a-t-elle pas déja été posée dans les deux époques précé-
dentes? — «Les dernieres années du II® siécle, continue
M. Faye, marquent la période de transition entre l'ancien et
le nouveau gnosticisme. Enfin au III* siécle, apparaitra ce
gnosticisme syncrétiste, avide de spéculations qui témoignent
d'une tournure d'esprit plus mythologique que philosophique,
adonné tout entier aux rites et aux formules magiques, que
nous avons dépeint d’aprés les textes. Dans sa derniére phase,
le gnosticisme est devenu une religion semblable a celles que
nous révelent les mystéres et les cultes exotiques de la méme
époque » (p. 141).

On voit comment, en réalité, toute I'histoire du gnosti-
cisme est a refaire, et combien elle importe A une histoire
exacte de la théologie et de I'Eglise. « Au II°® siecle, dit encore
M. Faye (p. 117), les écoles gnostiques jouissaient d'une bien
plus grande liberté. On ne les considérait pas encore comme



— 137 —

exclues de I'Eglise par le seul fait de leur gnosticisme. Sans
doute des excommunications individuelles, comme celle de
Marcion, se produisaient, mais on a ¢té longtemps avant de
contester aux hérétiques leur droit de s’appeler chrétiens et
de faire partie de I'Eglise. Tertullien est le premier qui ait
nettement posé et résolu la question. Non seulement il refuse
catégoriquement aux hérétiques le droit de se réclamer de
I’Eglise chrétienne, mais il ne permet méme pas que l'on dis-
cute avec eux. Il les écarte par la question préalable. Combien
Justin Martyr est encore éloigné de cette netteté de principes!
Il se plaint précisément que les hérétiques font mal juger des
chrétiens; il ne lui vient pas a l'esprit de nier qu'ils soient
chrétiens; on sent qu'il a fort envie de les répudier, mais il
ne peut le faire. Toute sa défense consiste a demander qu'on
ne soit pas plus séveére pour les chrétiens qu'on ne l'est pour
les philosophes. On admet bien que ceux-ci se partagent en
écoles qui professent des doctrines opposées» (Apol. I, c. 7,
[56 D]).

Espérons que M. Faye, 4 qui nous devons déja une si
substantielle étude sur Clément d’Alexandrie (voir Revue int.
de Th., 1899, n° 28, p. 841-848), nous donnera bientdot une his-
toire non moins substantielle du gnosticisme. E. MicHAUD.

Fr. W. F&RSTER: Jugendlehre, ein Buch fiir Eltern, Lehrer
und Geistliche. Berlin 1904. 724 S. Mk. 5.

Ein wirklich treffliches Buch, das von des Verfassers,
Privatdozenten der Philosophie in Ziirich, piddagogischer Er-
fahrung auf allen Seiten Zeugnis gibt! Die angefiihrten Bei-
spiele (S. 216 ff.) sind meist sehr gut gewihlt und erklirt, der
ganze Standpunkt ist ein religios-idealer, von warmer Begeiste-
rung fir die FErziehungsfrage getragen. Man lese z. B. die
Abschnitte: Bergpredigt (S. 132 ff.); Religion und Christentum
(S. 261 ff.); Religion und Wissenschaft (S. 486); sexuelle Pi-
dagogik (S. 602 ff.) und sexuelle Ethik (S. 625 ff.). Wir fithren
aus dem Vorwort folgende Stelle an: ,Wenn der Verfasser
in den von ihm vorgebrachten Beispielen ausschliesslich
soziale und natiirliche Begriindungen des Sittlichen ver-
wertet und den Appell an religiose Vorstellungen und



— 138 —

Gefiihle vermeidet, so entspricht das der besonderen Auf-
gabe seines Buches. FEr verwahrt sich aber ganz ausdriicklich
gegen das Missverstindnis, als stehe er damit auf dem Boden
jener Radikalen, welche in Erziehung und Leben die Religion
durch die blosse Moral ersetzen wollen. Gerade die padagogische
Praxis hat in ihm die Uberzeugung von der unverginglichen
ethischen und péddagogischen Bedeutung der Religion aufs
hochste verstirkt. In der offentlichen Schule ist ja allerdings
ein obligatorischer Religionsunterricht auf die Dauer nicht halt-
bar wegen der dabei unvermeidlichen Vergewaltigungen anders-
denkender Eltern. Eine konfessionell neutrale Sittenlehre ist
wohl hier der einzige Ausweg. Aber um so dringender ist es
zu wiinschen, dass dann ausserhalb der Schule fiir Raum und
Gelegenheit zu religioser Iirgiinzung und Vertiefung der Sitten-
lehre gesorgt werde. Der Verfasser hofft sogar, dass gerade
das vorliegende Buch religios gleichgiiltige Eltern in bezug auf
die Fernhaltung ihrer Kinder von religiosen Einfliissen etwas
nachdenklicher machen werde. (Hieriiber siehe besonders: Re-
ligionslehre und ethische Lehre, S. 104—151.) Die Bestimmung
dieses Buches auch fiir Geistliche soll keine anmassende Ein-
mischung in die religitse Seelsorge bedeuten. Der Verfasser
glaubt einem ihm mehrfach von geistlicher Seite geiusserten
Bedtirfnisse zu entsprechen, wenn er speziell dem Seelsorger
in Grossstidten einiges Material fur die angewandte Sittenlehre
zur Verfiigung stellt“ ). G. M.

H. Gaubpig: Didaktische Ketzereien. Leipzig 1904, 139 S.
Mk, 2.

Die ,Ketzereien®* werden vom Verfasser, Direktor der
hoheren Madchenschule und des Lehrerinnenseminars in Leipzig,
unter kleinen Stichworten, denen kurze aphoristische Ausfiih-
rungen folgen, gegeben. Sie werden von dem Leitsatze ge-
tragen: ,Alle Schulgattungen miissen sich die Aufgabe stellen,

1) Vgl. von demselben Verfasser: Lebenskunde. Ein Buch fiir Knaben
und Miidehen. In demselben Verlage, 1904, 375 S., Mk. 3. Es will allen,
die sich iiben wollen «in der Kraft des Willens und der Liebe», den Weg
zeigen. Dieses geschicht in einer grossen Anzahl kurzer und systematisch
geordneter Geschichten. EKin kostliches Buch!



— 139 —-

den Denkzwang, den sie zunidchst ausiitben und austiben miissen,
allméhlich immer mehr zu mildern und bei denen, an denen
sie arbeiten, immer mehr ein Denkenwollen und freies Denken-
kénnen zu erzielen. In unseren Schulen wird vom Lehrer zu
viel gelehrt und vom Schiiler ,zu viel gewusst’. Die Zeit for-
dert, dass alle Lehrer von dem Lehrer an, der in der Ele-
mentarklasse die Anfangsgriinde lehrt, bis zu dem akademi-
schen Lehrer, der zur Kunst der wissenschaftlichen Forschung
hinleiten will, das Ziel im Auge haben, selbsttitig denkende
Kopfe zu bilden.“ Dementsprechend éussert sich der Verfasser
mehrfach lber den Religionsunterricht, z. B. Seite 133 f.: _Auch
der religiose Unterricht hat die Aufgabe, auf Grund scharf
bestimmter Wertvorstellungen ein klares Geftihlsleben und ein
kriftiges Wollen anzustreben. Will man der bei Midchen so
grossen Gefahr einer verschwommenen, in namenlosen Emp-
findungen sich auslebenden Religiositit, der jeder Kritische
Lufthauch todlich werden kann, entgehen, so miissen meines
Erachtens die religiosen Werte der Erkenntnis und dem Gemiit
zur Aneignung angeboten werden. So muss der Unterricht im
Leben Jesu die unvergleichliche Erhabenheit und Einzigartig-
keit Jesu, sein vollkommenes Leben in Gott und im Néchsten
zu lebendiger Darstellung bringen; so muss nachgewiesen
werden, wie Christus in dem gewaltigen Paulus Gestalt ge-
wonnen hat u. s. w. An dem Seelenleben der Frommen des
Alten und Neuen Testamentes sind die religiosen Werte gleich-
sam anschaulich zu machen... Wird so das christliche Leben
und Wesen in seiner Schoénheit und in seiner Kraft, in seinem
durch kein anderes Gut ersetzbaren Wert mit anschaulicher
Klarheit und Warme des Gefiihls dargesteilt, so wird es seine
geheime Zugkraft auf die Herzen bewihren. Der Grundsatz:
man weise aus dem Leben der Menschen Gottes die religiosen
Werte nach, fordert auf der einen Seite eine kritische Sich-
tung unter dem (iberlieferungsmiissigen Stoff, anderseits eine
grossere psychologische Vertiefung, als sie bisher wohl im all-
gemeinen iiblich ist. Soll man aus dem Leben der Gottes-
menschen ablesen, was ihnen ihre Religion war, und was
Menschen die Religion sein kann, so muss man in ihr Herz
sehen.“ G. M.



— 140 —

Joh. GEFFKEN: Aus der Werdezeit des Christentums. Studien
und Charakteristiken. Leipzig 1904. 135S. Mk. 1. 25.

Das aus Vortragen des Verfassers hervorgegangene Buch
(b4. Bandchen der Sammlung ,Aus Natur und Geisteswelt“)
vermag in populirer Form fiir den Religionsunterricht reiferer
Schiiler vielfach Stoff und Anregung zu geben. Es gliedert
sich nach den Abschnitten: Der Eintritt des Christentums in
die griechisch-romische Welt; enthusiastische Strémungen (Apo-
kalypsen; die Sibylle); die dusseren Verfolgungen; die litera-
rischen Kédmpfe mit den Griechen und Romern (erste Waffen-
ginge, die Zeit Tertullians und Augustins); Orient und Occi-
dent im alten Christentum. Wir bringen aus dem Schlusswort
folgende Stelle: ,Aber von viel grosserer Kraft als diese Ein-
zelfaktoren scheint die Gesamtentwicklung der Dinge, d. h. in
diesem Fall: die religiose Aktion des Orientes gewesen zu sein;
sie bezwang den ganzen Westen, sie verhalf auch dem Christen-
tum zu seinen ersten Siegen. Doch rasch stiess dieses den
iiberwuchernden Orientalismus ab. Obwohl selbst eine orien-
talische Religion, besass es doch eine wundervolle Mischung
von Mystik, die zu jeder Religion gehort, und von einfach
handlicher Moral, die mit einem goéttlichen Vorbilde eins war.
Kamen dann erregte Zeiten, so nahm das Christentum eksta-
tische Formen an; kehrte die Ruhe zuriick, so erfiillte es erst
recht die Seelen seiner Anhidnger. Dazu stellte das Christen-
tum, unéhnlich den anderen Religionen des Orients, als echte
Volksreligion so wenig komplizierte Anforderungen an den
Einzelnen, dass die Gefahr eines Zuflusses neuer orientalischer
Elemente tiberwunden werden konnte. Der Kampf, den dann
die Apologeten mit den gelehrten heidnischen Gegnern fithren
mussten, driickte ihnen die philosophischen Waffen der Feinde
in die Hand, driickte ihrem Geiste griechisches Siegel auf.
Der Grundzug des griechischen Wesens aber ist immer ein
gewisser Rationalismus geblieben. Und dieser Rationalismus
lehnte die Phantastik der orientalischen Gnosis ab: der Westen
reagierte so gegen den Osten. So konnte das orientalische
Wesen nur die Kreise der Sekten erfiillen, nicht das der Ge-
samtreligion werden. Aber vielleicht ist auch dieses alles nur
Kligelei, und gehort der Sieg des Christentums zu den histo-
rischen Wundern, deren Ursachen uns stets ein .ignorabimus®



bleiben, ein Geheimnis, immer wieder lockend, immer wieder
sich verhiillend, wie das Wesen Jesu Christi selbst.“
G. M.

Prof.S. MerxLE : Reformationsgeschichtliche Streitfragen;
Ein Wort zur Verstindigung aus Anlass des Prozesses
Berlichingen; Miinchen, Kirchheim, in-8°, 76 S., 1904, M. 1.20.

L’auteur dit dans sa préface : « Meine neuesten Erfahrungen
haben mich gelehrt, wie wenig die Resultate der wissenschaft-
lichen Arbeit selbst von solchen gekannt sind, die sich als
« Geschichtsforcher » dem Publikum vorstellen. » Combien vrai!
On a beau démontrer 4 certains esprits l'exactitude de cer-
tains faits qui sont contraires a leurs fantaisies, disons méme
a leurs convictions, ils ne veulent pas voir. Ce n'est pas la
vérité qu’ils aiment et qu’ils cherchent, c'est uniquement leur
propre maniére de voir qu'ils veulent justifier & tout prix, fat-
elle absurde. Que de prétendus savants en sont encore la! Et,
pour en venir au cas particulier discuté dans cette brochure,
tout le monde sait que Luther a été, non moins que Calvin,
calomni¢ dans sa personne, et que ses doctrines ont été exagé-
rées et présentées sous un jour faux, par ses adversaires
romanistes. Le professeur Merkle, quoique attaché a 'Eglise
romaine, n'a pas craint de le reconnaitre: inde ire! C'est pour
montrer combien les coléres de ses fréres romanistes sont peu
fondées qu'il a écrit cette brochure, manifestation d'une ame
sincére et d'un esprit instruit en faveur de la vérité. Admi-
Tons-le pour son courage, et citons cette belle page qui est toute
4 son honneur (p. 75):

« Hoher als alles kurzsichtige Interesse soll die Wahrheit
stehen, und es ist ein gutes Zeichen, dass die katholische
Wissenschaft, soweit sie diesen Namen verdient, einstimmig
Front machte gegen den Dilettantismus Majunkes, welcher mit
mehr Eifer als Methode an der Fabel von Luthers Selbstmord
festhielt; nur von dilettantisierenden Geschichtsklitterern ward
N. Paulus verdidchtigt, als er gegen Majunke auftrat. Der
Meinung #ngstlicher Gemiiter, es stehe einem katholischen
Geistlichen schlecht an, Luther zu verteidigen, setze ich meine
Uberzeugung gegeniiber, dass jeder Mann, der noch eine Spur
von Wahrheits- und Gerechtigkeitssinn hat, auch den Gegner in



— MY ==

Schutz nehmen muss, wenn dieser zu Unrecht angegriffen wird.
Durch Schméhung Luthers wird der katholischen Kirche und
dem katholischen Volke ebensowenig geniitzt, als der Prote-
stantismus an religioser Kraft zu gewinnen vermag durch die
Hetze gegen Rom; durch solche Mantver werden nur die
Leidenschaften genédhrt, eine wirkliche religitse Erstarkung
ist auf beiden Seiten einzig moglich durch Predigt des Evan-
geliums und durch Befolgung von seinen Lehren. Es ist noch
nie erhort worden, dass ein Kranker dadurch gesund geworden
wiare, dass er seinen Nachbar als noch kridnker hinstellte...
Die Wahrheit wird euch frei machen, hat Christus verheissen,
nicht eine sich klug diinkende, der Wahrheit ausweichende
Politik, am allerwenigsten ein bequemer, oberflichlicher, mehr
nach Effekt jagender als nach Wahrheit fragender Dilettan-
tismus... »

Puisse 'esprit de vérité se répandre de plus en plus dans
les cercles théologiques! Alors l'accord entre Eglises sera vite
accompli : car l'esprit de vérité entraine avec lui 'esprit d’hu-
milité et l'esprit de charité; et 14 ol ces trois esprits sont
réunis, 1a est l'esprit du Christ. B, M.

Curt MicHAELIS: Prinzipien der natiirlichen und sozialen Ent-
wicklungsgeschichte des Menschen., Anthropologisch-ethno-
logische Studien?). Jena 1904, 211 S. Mk. 3. 50.

Nach einer allgemeinen Darstellung der ,entwicklungs-
ceschichtlichen Fundamentalbegriffe* wird der ,Kampf ums
Dasein® als der Grund angegeben, der ziichtend und umbildend
wirkt: ,Er wirkt aus der Zahl der moglichen Individuen eine
Auswahl oder Selektion besonders gearteter, die als aktuelle
Individuen zur Nachzucht gelangen. Es ist das derselbe Vor-
gang wie bei der kiinstlichen Ziichtung, nur dass bei dieser
der auf seinen Vorteil bedachte Wille des Menschen planméssig
verfihrt. Die natiirliche Ziichtung wirkt sehr langsam, viel
langsamer als die kiinstliche ... Im Kampf ums Dasein wirken
zwei Ursachen: die Vererbung und die Anpassung. Beide sind
mechanische Naturprozesse, d. h. sie beruhen auf molekularen

1) Vgl. die Schrift von A. Eleutheropulos.



— 45 =

Bewegungserscheinungen der organischen Materie“ (S. 2 f.). Die
Vererbung und die Anpassung bilden dann die zwei Hauptab-
schnitte des Buches. Seite 97 ff. findet sich eine geschichtliche
Zusammenstellung von familidirer Vererbung Kkiinstlerischer
(S. 97 ff.) und geistiger Fihigkeiten (S. 105 ff.), darunter auch
theologischer (S. 107). Jedoch sagt der Verfasser: ,Die Ver-
erbung des Pfarramts in protestantischen Predigerfamilien be-
ruht meist nur auf sozialwirtschaftlichen Griinden.“

Uber den Tod heisst es Seite 33: ,Er ist keine im Wesen
des Lebens selbst begriindete Erscheinung, sondern nur eine
sekundiire Eigenschaft, die aus den spezifischen Funktionen
resultiert, welche die Zellen im Haushalte des Zellenstaates
eingenommen haben. Kr ist eine Anpassung aus Niitzlichkeits-
griinden, insofern die Beriihrung mit der Aussenwelt jedes In-
dividuum abniitzt, so dass es fir die Art vorteilhafter ist, die
alten, verkriippelten Individuen durch neue, vollkommenere zu
ersetzen, statt diesen durch ewige Lebensdauer jener von vorn-
herein den Platz und die Moglichkeit der Entfaltung zu neh-
men.* — In dem Abschnitt ,Religiose und naturwissenschaft-
liche Weltanschauung® (S. 203 ff.) sagt Michaelis: , Wissenschaft
und Glaube, welche Form dieser auch immer als Religion an-
nehmen mag, sind wnversohnbar. Die Religion aber ist nichts
als die in fortdauernde Tradition verknodcherte mystische Ant-
wort auf das Warum, das sich jedem Menschen beim Erwachen
des Bewusstseins im Anblick seiner Umgebung und seiner
selbst aufdriangt. Die Wissenschaft, wird behauptet, habe durch
die Abstammungslehre den Menschen degradiert. Aber doch
wohl mit Recht (!), wenn wir den Menschen nur als (vorlaufig)
letztes Glied in der Kette der entwicklungsgeschichtlichen Reihe
der Organismen erblicken und erblicken miissen! Und das
Christentum? (von dem in dem Buche iliberhaupt wenig die
Rede ist, desto mehr von den Indern u. s. w.!). Ist nicht in
ihm und durch dasselbe der Mensch noch viel tiefer degradiert
gegeniiber der Anschauung des selbstbewussten Griechenu.s.w....
Es ist eine komische Weisheit, deshalb, weil sich bei allen
Volkern irgend eine Gottesidee findet, diese an sich als Ele-
mentarbegriff des Menschen, gleichsam als Postulat der prak-
tischen Vernunft zu fassen und daraus die reale Existenz eines
Gottes als Notwendigkeit abzuleiten. Gerade die durcbhgingige
Anthropomorphie der Gottesidee sollte doch Misstrauen dagegen



144 —

erwecken. ... Der Mensch ist allein die reale Existenz, Gott
ist nur ein Gleichnis. Ist Gott anthropomorph, so ist das
Gleichnis unzulinglich; denn der Mensch ist nicht das einzige,
was reale Existenz hat. Er ist nur ein Partikelchen jener Ge-
samtheit, die reale Existenz wie er unter gleichen Voraus-
setzungen und Gesetzen hat, des Alls; soll also das Gleichnis
zuldnglich werden, so missen wir Gott dem All gleichsetzen
im pantheistischen Sinne“ (S. 205). G. M.

Dr. Otto SICKENBERGER: Kritische Gedanken iiber die inner-
kirchliche Lage. Vorgelegt dem katholischen Klerus und den
gebildeten Katholiken Bayerns. II. Extremer Antiprotestan-
tismus im katholischen Leben und Denken. Augsburg,
Theodor Lampart, 1904. 175 S. Preis Mk. 1. 50.

Als Referent ein Exemplar seiner Schrift ,Wesen und Wir-
ken des romischen Systems" an Professor Sickenberger sandte,
erhielt er brieflich folgende Entgegnung: ,Koénnen Sie sich
nicht zu der Auffassung verstehen, dass an den Vorstehern
der romisch-katholischen Kirche oftmals das Wort Pauli sich
bewihrt hat: habemus thesaurum istum in vasis fictilibus, und
dass sie oft dem fermentum phariseeorum unterlegen sind, vor
dem Jesus die Apostel warnte? Dass sie oft aus Angstlichkeit
die Ziugel zu straff spannten und glaubten, ein Bollwerk um
das andere um Lehre und Gesetz Jesu errichten zu miissen,
da sie nicht genug auf deren innere Kraft vertrauten und nicht
genug eigene (eistesstiirke und Bewusstsein innerer Kraft be-
sassen? Dass trotzdem der romisch-katholischen Kirche das
ihr gegebene depositum fidei und gottliche Lehramt samt dem
diesbeziiglichen Beistand des hl. Geistes geblieben ist?“ Sicken-
bergers vorliegende Arbeit gibt zu dieser Auffassung mancher
besserungsbediirftiger Erscheinungen in der rémischen Kirche
nach einer Richtung hin Beweisstoff und Belege; wie aus dem
Untertitel seiner Schrift schon ersichtlich, sucht er den Nach-
wels zu erbringen, wie manche anfechtbare Schulmeinung,
mancher Missstand im praktisch-kirchlichen ILeben ihre ge-
meinsame Erklirung in dem Bemiihen finden, dem protestan-
tischen Irrtume gegeniiber die katholische Wahrheit recht deut-
lich herauszustellen, den Unterschied zwischen beiden recht



145 —

nachdriicklich zum Bewusstsein zu bringen, wobei das an sich
durchaus anerkennenswerte Streben, dem Irrtume mdoglichst
fern zu bleiben, leicht dazu fithrte, dass man in der entgegen-
gesetzten Richtung iiber den rechten Punkt hinaus kam, dem
protestantischen Extrem gegeniiber das entgegengesetzte und
eben so falsche Extrem vertrat.

Diesen Grundgedanken fithrt Sickenberger in drei grossen
Abschnitten fir ,die Vermittlung des Heilswerkes Christi an
die Menschen“, fiur .das Wirken der Menschen zum ewigen
Heile* und fiir den ,Kultus“ durch. Im ersten Abschnitte be-
handelt er die Lehre von der Kirche, Priestertum und Hierarchie,
Lehramt und hl Schrift, Sakramente und Leitung der Gliu-
bigen im christlichen Leben; im zweiten die guten Werke,
evangelischen Riite, Geliibde und Klosterleben; im letzten end-
lich Gottesdienst in Inhalt und Form iiberhaupt, dann Messe
und Altarssakrament, Gebet fiir die Verstorbenen, Heiligen-,
Reliquien- und Bilderverehrung. Sickenbergers Standpunkt ist
selbstverstandlich die strengste romische Rechtgliubigkeit:
4 Nicht zwischen dem Katholizismus und dem Protestantismus
liegt einfachhin die christliche Wahrheit und das Christlich-
Gute. Die katholische Kirche besitzt das gesamte depositum
fidei ... Nicht die katholische Kirche als solche vermag sich
also von der christlichen Wahrheit nach einer Seite hin zu
entfernen ... Wohl aber kann es geschehen, dasssich... ganze
Gruppen und Kreise ... in ein anderes... Extrem.. . verlieren,
welches als solches ebenfalls von der christlichen Wahrheit
und Tugend abweicht* (S. 6 f.). Vom romischen Standpunkte
aus sollte und konnte man daher diese Schrift als eine geist-
volle Apologie gegen den Protestantismus, nicht bloss als einen
Reformruf gegen hyperkatholisches Extrem betrachten; dass
es nicht geschieht, liegt eben daran, dass dieser Hyperkatho-
lizismus als Ultramontanismus die ganze romische Kirche be-
herrscht. Auch vom akatholischen Standpunkte aus darf man
anerkennen, dass Sickenberger fiir eine richtige Erkenntnis ge-
schichtlichen Werdens einen sehr ansprechenden Ausdruck ge-
funden hat; denn dass er mit der Behauptung des Vorwiegens
einer besonderen antiprotestantischen Triebkraft in der Ent-
wicklung der romischen Kirche in den letzten Jahrhunderten
recht hat, ist von vornherein zweifellos sicher fiir den, der
diese selbe einseitige Kraft schon bei der Aufstellung der Tri-

Revueintern. de Théologie. Heft 49, 1903, 10



e B ==

dentinischen Lehrséitze in Wirksamkeit sieht. Allerdings ist seine
Darstellung, die sich ganz auf diesen einen Gedanken zuspitzt,
eben dadurch etwas schief, denn er muss ja selbst fast bei
allen Einzelfragen, die er behandelt, bemerken, dass die zu
beobachtende Missbildung schon w»or Luther begonnen (S. 18,
53, 66, 110, 150, 168), ja in einzelnen Fillen sogar schon lange
vor der Reformation ihren Hohepunkt erreicht (S.22) und zum
grossen Teile Luthers Auftreten verursacht hat (S. 14). Damit
néihert er sich sehr stark der wohl richtigeren Geschichtsauffassung
im eingangs erwihnten Schriftchen des Referenten, die ihn vor
dem gedankenlosen Satze hitte bewahren sollen: ,Hitte man
z. B. den einen Luther (von den ewigen Gelitbden) gelost, so
wire weder er abgefallen, noch hiitte er so viele nach sich
gezogen“ (S. 118). Nein, die Zeit war damals so hochreif fur
die grossen Ereignisse, dass die Lebensgestaltung des Einzelnen
sie nicht mehr hitte verhindern oder auch nur wesentlich
beeinflussen kénnen.

Im iibrigen zeigt Sickenberger aber, wie schon friiher, seine
vornehme, echt christliche Art, iiber die Arbeit der Reforma-
toren zu urteilen, die sonst in der roémischen Wissenschaft so
selten geworden ist; er sucht die wahren, edeln Beweggriinde
Luthers, er legt sie dar und fordert Achtung fir den, der fiir
die Ehre Gottes eifert, auch wenn er irrt (S. 79 f.; 152). Mit
den besonderen Anschauungen des Referenten beriihrt er sich
hauptsichlich noch in dem Nachweis, wie das Geliibde aus
seinem eigentlichen Gebiete des Gewissens in das Gebiet des
Rechtes hintibergeglitten ist (S. 119), sowie in dem Hinweis auf
die Schédlichkeit der Orden in ihrer zentralistischen Verfas-
sung (S. 124). Zahlreiche gesunde Urteile, die ihm schon nach
seinen ersten Schriften Teilnahme und Beifall auch der Nicht-
katholiken errangen, finden hier ihre Fortsetzung und Wieder-
holung, so wenn er sich gegen die Forderung der Alleinberech-
tigung des Katholizismus in tiberwiegend katholischen Staaten
wendet, gegen das tégliche Zelebrieren der Priester, gegen die
gleichzeitige Feier mehrerer Messen in einer Kirche, gegen
Messstipendien und Stolgebiihren, gegen die Abhaltung von
Prozessionen unter konfessionell gemischter Bevolkerung, gegen
die Ubertreibung der Verehrung der hl. Eucharistie und des
Marienkultus, gegen die Aufbewahrung zweifelhafter Reliquien
und den Reichtum der Orden, oder wenn er die Verbreitung



— 147 —

der hl. Schrift fordert, und vor allem anderen in den vielfach
ganz vorziglichen Ausfilhrungen tber die Ehe (S. 103 ff.). In
diesem Punkte allein, das haben wir bei der Lektiire von
neuem wie bei der des ersten Bandes empfunden, hat er grund-
sitzlich mit dem romischen System gebrochen; gern wiirden
wir hierauf niher eingehen, vor allem einmal auf die Frage
nach Roms Riesenschuld an der Vergiftung des menschlichen
Denkens und Empfindens in dieser Frage; um nicht zu breit
zu werden, verweisen wir nur auf unsere Andeutungen im
,Deutschen Merkur“ 1902 (S. 94) zuriick. Welcher innere Ab-
grund aber Sickenberger von den Tagesgrossen des Ultramon-
tanismus trennt und ihn auf die Seite der Vornehmen stellt,
das lehrt die Gesinnung des einen schonen Satzes: ,Wenn
Katholiken tibertreten oder austreten, so sagt man: solche
Leute kann die Kirche leicht verschmerzen, als ob es nicht
gerade Aufgabe der Kirche wiire, alle zu gewinnen und be-
sonders die Siinder an sich zu ziehen, und daher jeder Verlust
die Kirche schmerzen muss, gerade wenn sie glaubt, dass, wer
sich von ihr trennt, fiir Christus und das Heil verloren ist®
(S. 20).

Dass wir in vielen anderen Punkten Sickenberger wider-
sprechen miissen, wéire an sich selbstverstdndlich, nachdem er
ein getreuer Sohn der heutigen romischen Kirche sein will;
aber man fiithlt sich doch gedréingt, davon zu sprechen, weil
man einfach nicht begreift, wie durch die Erkenntniswelt solcher
Minner — es geht einem bei vielen Reformkatholiken so —
ein so tiefer Riss gehen kann, dass sie auf der einen Seite uns
durch ihren klaren Blick und ihr treffendes Urteil entziicken,
auf der anderen Seite dagegen vollig blind, ohne jede Fihig-
keit, den geschichtlichen Tatsachen gerecht zu werden, da-
stehen. Und gerade Sickenberger findet in diesen Punkten eine
so kategorische Form, dass man sich an ihnen stossen muss.
.Von Anfang an glaubten die Christen“, ,immer hat die ka-
tholische Kirche geglaubt“ — so und dhnlich leitet er wieder-
holt Sitze ein, die rein ultramontane Anschauungen enthalten,
von denen der unbefangene Geschichtskundige ganz genau weiss
und beweisen kann, dass sie spéteren, oft sehr viel spéteren
Ursprungs sind. Wir konnen natiirlich nicht erwarten, dass
ein liberzeugter romischer Katholik seine Anschauungen ver-
leugnet, aber wir meinen, ein Sickenberger wiirde nicht diese



— 148 —

jeden Zweifel ausschliessende Ausdrucksform wihlen, wenn er
die gewichtigen Gegengrinde der Wissenschaft kennte, und
darum glauben wir an ihn die Forderung richten zu dirfen,
dass er sie besser kennen lerne, zu dem, was er iiber die
Beichte (S. 55 ff.) sagt, z. B. die Arbeiten von Bischof Dr. Herzog ;
seinen religiosen Begriffen wiirde die Kenntnis von Dr. Johannes
Miller und seinen Anschauungen jedenfalls zur Vertiefung
dienen und ihn verhindern, das Gebet als eine ,fromme Ubung*
zu betrachten, die Askese (Ordensleben) zu tiberschitzen, und
vor allem, die ,guten Werke" an einem Normalmass zu werten,
wiahrend doch christliche Sittenlehre sein muss: Die hochste
sittliche Stufe, die dem Einzelnen geméss seinen besonderen
Anlagen zu erklimmen moglich ist, sel der fiir ihn pflichtge-
miisse Standpunkt, den er also niemals tibertreffen kann. Da-
mit wiirde dann auch seine Stellung zu den evangelischen Riten
vielleicht richtiger, weil verinnerlicht, und die zur Heiligen-
verehrung etwas verschoben: denn der Gnadenschatz der Kirche,
moderner Ablass und Gebetserhérungen im Sinne des Abbettelns
wiirden damit natiirlich verschwinden. Der Vergleich, den
Sickenberger zur Rechtfertigung der Heiligenverehrung im Sinne
der Anrufung ihrer Firbitte beibringt (S. 153 f.), indem er sie
dem Bemiihen eines Biirgers gleichstellt, die Fursprache eines
Ministers oder Vertrauten beim Konige sich zu erwerben, hinkt
auf allen vier Fiissen; denn der Kénig ist auch nur ein Mensch,
nichts wesentlich Besonderes; er braucht Minister und ihren
Rat, oft recht notwendig. Umgekehrt grenzt der Gedanke an
den Versuch einer Beeinflussung des Ewigen, Allwissenden
Allgitigen und Allméchtigen an Liésterung, selbst wenn es
vorzustellen wire, wie die Heiligen ohne Allwissenheit oder
Allgegenwart von dem an sie gerichteten Gebete Kenntnis er-
halten, wahrend natiirlich der Allwissenheit Gottes jedes an
Heilige gerichtete Gebet ohnedies bewusst ist. — In allen diesen
Dingen darf sich Sickenberger nicht rithmen, den letzten Ge-
danken schon durchgearbeitet zu haben; freilich, in seiner
Zwitterstellung wird das eine schwere Arbeit sein, schwerer,
als in manchen geschichtlichen Fragen strengerer geschicht-
licher Sichtung Raum zu geben, wie in den tiiberlieferten An-
gaben {iiber die Tatigkeit der Apostel (S. 40) oder in dem
Rithmen der Friichte katholischer Kultur von 1553—1750, einer
Kultur, von der die Wissenschaft sonst nicht eben viel weiss.



— 149 —

Am stirksten meldet sich natiirlich unser Widerspruch bei
Sickenbergers Anschauungen itber das Wesen der Kirche und
das Papsttum, am stirksten, weil wir meinen, hier miisste zu-
allererst der weltenweite Unterschied zwischen Geschichte und
Dogma, zwischen Tatsache und Theorie dem nicht ganz Ge-
blendeten in die Augen fallen. An sich, wie sie fir sich da-
stehen, konnten wir seine Ausfithrungen durchaus unterschreiben,
freudigen Herzens sogar, dass nimlich nicht zwischen Katho-
lizismus und Protestantismus, sondern zwischen Ultramontanis-
mus und Protestantismus die Wahrheitslinie verlaufe, dass dem
Katholizismus durch die Verheissung: ,Ich bin bei euch alle
Tage bis an das Ende der Zeiten%, die Irrtumslosigkeit, die
Unversehrbarkeit seines depositum fidei gesichert sei u. s. w,,
wir wollen auch mit ihm das Alter des Katholizismus auf mehr
als 1800 Jahre bemessen, nur dass uns der Katholizismus etwas
vollig anderes ist als ihm, uns die ,Kirche Christi, deren
Abbild wir in unserer altkatholischen Gemeinschaft darzustellen
uns bemiihen, ihm ohne Skrupel und Bedenken die Kirche
Roms. Man muss es selber lesen, um es zu glauben, dass ein
Sickenberger schreiben kann: ,Zu dem festen Inhalte dieses
Glaubens (an die Stiftung der Kirche durch Christus, woran
die Christenheit von Anfang an geglaubt) gehorte stets (!): ... 4.
Die hierarchische Ordnung in der Kirche, vermoge deren sich
das Priestertum dem Episkopat unterordnet, und der Bischof
von Rom als Nachfolger Petri an der Spitze des Episkopates
und folglich der ganzen Kirche steht® (S.17). ,Der Primat,
d. h. der Vorrang des Nachfolgers Petri vor den tiibrigen Bi-
schofen der Christenheit in der Regierung der Kirche, ist an
und fir sich immer Gegenstand des katholischen Glaubens ge-
wesen“ (S, 33). Dass ein Sickenberger nach unserer Auffassung
so etwas nur in griindlicher Unkenntnis all und jeden wissen-
schaftlichen Materials sagen kann, wird fiir uns noch bestitigt
durch den Satz: ,Es ist hier nicht nétig, die zahlreichen Zeug-
nisse beizubringen, welche beweisen, dass in den ersten sieben
Jahrhunderten der Primat des Bischofs von Rom als Nach-
folgers des hl. Petrus namentlich in bezug auf das Lehramt
vom Orient wie vom Occident anerkannt wurde® (S. 33). Nach
wirklicher personlicher Kenntnis der Arbeiten von Friedrich,
Langen, v, Schulte u. s. f. scheint uns ein solcher Ausspruch
schlechthin unmoéglich, wie nach blosser Kenntnis der vom



— 150 —

yDeutschen Merkur“ in den letzten Jahren gelegentlich mitge-
teilten ,roémisch-katholischen Zeugnisse gegen die vatikani-
schen Dogmen® die Behauptung, die Unfehlbarkeit sei vor 1870
»ldngst von den Theologen gelehrt und von den Katholiken
geglaubt® worden (S. 35). Alles, was Sickenberger hier sagt,
ist anfechtbar und zum Teil voll inneren Widerspruchs. So
schreibt er z. B.: ,Zu viel gab dem Primate das Papalsystem,
welches dem Papste nicht nur gegeniiber den einzelnen Bi-
schofen, sondern auch gegeniiber dem Konzile unumschrinkte
Rechte zuschrieb“ (8. 36); dabei ist ihm das ,ex sese, non ex
consensu ecclesiee* nicht beschwerlich. Auch nimmt er fir
den Papst die Macht in Anspruch, anscheinend fiir ihn allein,
das Konzil einzuberufen; von der Berufung der ersten Kon-
zilien durch die Kaiser scheint er nichts zu wissen. Weiter
hat das bischoéfliche Amt ihm nicht nur die Bedeutung einer
Vikarie des Papstes (S. 39), aber er nennt es unkatholisch,
»dem Papste das Recht, Bischofe einzusetzen, zu richten und
abzusetzen, streitig machen zu wollen® (S. 35). Die Bulle Unam
sanctam gibt nach ihm dem Primate zu viel (S. 36); wie enge
das et moribus“ im vatikanischen Dekret dann gefasst werden
muss, wird leider nicht gesagt.

Die Stellung Sickenbergers ist, wir wiederholen, psycho-
logisch unfassbar; es ist, wie Gtz einmal in den ,Deutschen
Stimmen*“ es ausgedriickt hat, eine andere Welt, in der Wissen-
schaft und Kultur, eine andere, in der der Vatikanismus lebt.
Aber auch das scheint ja Sickenberger zu ahnen: ,In der
Jrommen‘ Literatur duldet man den abenteuerlichsten Aber-
glauben, in der theologisch-wissenschaftlichen verfolgt man den
leisesten Hauch freier Gesinnung* (S. 68); doch gleich schlifert
er sich selbst wieder ein: ,Ich habe schon gesagt, dass es
nicht vorwiegend Herrschsucht ist, woraus die Uberspannung
der kirchlichen Autoritit in der Leitung der Gldaubigen her-
vorgeht. Es ist hauptsichlich eine ﬁngstlichkeit“ (S. 70). O dass
ihm einmal die ganze tiefe Bedeutung seines eigenen Wortes
aufginge: ,Die Person geht eben unter im System® (S. 72). Er
steht aber nicht allein mit seiner Unbegreiflichkeit: er ist nul
ein Typus der Reformkatholiken, und darum lernen wir an
ihm eine ganze Zeitbewegung kennen. Oder bietet er nicht die
gleiche Erscheinung wie das ,,XX. Jahrhundert“ in seinem sehr
wiirdigen Artikel zu unserem Oltener Kongress? Da zitiert es



— 151 —

aus Gersons Buch De modis uniendi ac reformandi ecclesiam
eine ausgezeichnete Unterscheidung zwischen der allgemeinen,
katholischen Kirche, deren Haupt allein Christus sei, und der
romischen Kirche, die, aus Papst, Kardindlen u. s. f. zusammen-
gesetzt, irren, getduscht werden und tduschen, Schisma und
Hiresie haben, in Verfall geraten konne; und nun erkennt es
nicht wenigstens an, dass wir genau diese Anschauungen wieder
aufgestellt haben, sondern — ,deutlicher als Gerson“ — macht
sein Mitarbeiter einfach Gersons katholische Kirche zur heutigen
romischen Kirche, seine rémische Kirche zur ultramontanen
Schule in der romischen Kirche, und damit sind sehr einfach
— die Altkatholiken wieder einmal ins Unrecht gesetzt. Die
Schriftleitung erhielt darauf das mehrfach erwihnte Schriftchen
des Referenten zugesandt, welches den systematischen Zusam-
menhang der ultramontanen Erscheinungen nachweist; sie an-
erkennt die Tatsache dieses Systems, versucht aber einfach,
unlosliche Stiicke aus ihm auszubrechen; auch der berechtigte
Kern z. B. der Autoritit werde angetastet. Im gleichen Atem-
zug erkliren sie, die Worte eines Vicomte d’Adhémar sich an-
zueignen: ,Der Katholik darf in seiner Kirche weder Sklave
noch auch nur Untertan (!) sein. Seine Vernunft ist frei, jedwede
wissenschaftliche Ansicht gutzuheissen. Und dort, wo die Wissen-
schaft aufhort, dort vertraut der Katholik den grossen Grund-
gedanken seiner Kirche, deren Tragweite er in sich selbst
gepriift.* Wann hétten wir Altkatholiken jemals mehr gefordert ?
— Wir sehen: Die reformkatholische Bewegung bietet noch man-
ches Unausgegorene, aber dieses Werden und sich Gestalten
ist ungemein packend und oft ergreifend zu beobachten., Sicken-
bergers neueste Schrift ist eine der interessantesten Erschei-
nungen in dieser Bewegung. E. K. ZELENKA.

ET. Viasto: Meélanges (JSvuuxree), avec une préface de
M. Alex. Kasdaglis; Alexandrie (Egypte), Lagoudakis, in-8°,
490 p., 1904.

«Foi et Patrie», telle est la devise que l'auteur a placée
en téte de son nouveau et magnifique volume, recueil de dis-
cours, d'articles et de deux études considérables. Nos lecteurs
connaissent déja M. Vlasto, soit sa savante étude sur «les



— 152 —

derniers jours de Constantinople» (voir la Revue, n. 11, 1895),
soit ses «Etudes philosophiques» (Kevue, n. 43, 1903). Toutes
les pages écrites par M. Vlasto sont animées d'un grand
souffle chrétien et patriotique, et, de plus, remplies de vues
droites, de réflexions judicieuses, toutes visant & une sagesse
pratique dont on ne saurait assez se pénétrer. Signalons, dans
ce volume, une réédition de sa belle traduction francaise de
'ouvrage de Karl Hopfsur « Les Giustiniani, dynastes de Chios ».
Nous le remercions personnellement de 'honneur qu'’il a bien
voulu nous faire en traduisant en grec notre étude sur «L’in-
faillibilité de I'Eglise », parue dans la Kevue de 1903 (n. 44).
Nous ne doutons pas du succés de ce volume aupres des lec-
teurs grecs: non seulement il est superbement imprimé, mais
encore et surtout aussi bien é€crit que bien pensé. E. M.

Jean Vrai: Ephémérides de la Papauté; Paris, Fischbacher,
1904, 3 fr. 50.

Excellent livre, qui devrait servir de Vade mecum a tout
catholique romain. L’auteur a voulu raconter, au clergé sur-
tout, et sous forme d'éphémérides, les principaux faits relatifs
a la papauté, dans le but de le convaincre que cette institu-
tion est non seulement dénuée de tout caractéere divin, mais
encore contraire a la vérité, aux droits de la raison et de la
conscience, au bon ordre public et a4 la paix sociale. La dé-
monstration est objective, calme, sans déclamation, péremp-
toire. Les faits surabondent. Quelques-uns sont exagérés ou
présentés dans un jour inexact, par exemple le début du
« Résumé de T'histoire de la Papauté» (p. 341), olt I'auteur pré-
tend que les premiéres Eglises «ne songeaient guére a s'orga-
niser pour durer>; et la fin (p. 358), ou il affirme que, si le
Christ avait assisté son Eglise, il aurait, avant tout, empéché
la formation de la papauté. Autant dire que, s'il y avait une
Providence divine, le mal serait la premiére chose qu'elle de-
vrait empécher d’exister.

Ce Résumé, toutefois, contient des réflexions trés judi-
cieuses, par exemple: qu'il y a eu des papes d'un caractére
estimable, comme il y a eu des empereurs payens d'un carac-
tere noble, mais que ceux-12 méme ont été coupables: «un



-— 1533 —

pouvoir fondé sur l'imposture et sur le faux se suiciderait s'il
reconnaissait jamais les droits de la vérité contre lui... Réduite
a l'impuissance (de recourir au bficher, au bagne, a l'exil et
a la misére par les confiscations), la papauté n'en revendique
pas moins toujours le droit & leur emploi (Syllabus de Pie IX).
Elle conserve d'ailleurs quelques autres moyens qui sont encore
bien cruels pour ceux qu'ils atteignent.. Qu'on demande (aux
ecclésiastiques éclairés) quelle position leur est faite, soit qu’ils
sortent des rangs du clergé, soit qu'ils y restent; et I’on saura
comment la calomnie, la famine, la réduction a l'impuissance
de parler ou d'écrire, la haine et le mépris soufflés chez tout
un peuple de dévots, répondent a labdication de leur fana-
tisme primitif. La papauté moderne, loin d'encourager la re-
cherche libre, n'a d’encouragements et de faveurs pour les
savants qu'a la condition qu’ils mutilent la science & son profit.
Ses évéques, pleinement domestiqués depuis longtemps, tra-
vaillent, tant par intérét que par fanatisme, 4 maintenir dans
I'enténébrement l'esprit de leurs prétres. Le pape, devenu
absolument I'évéque unique et universel, semble d'ailleurs avoir
pris pour consigne d’accumuler les mensonges historiques et
de multiplier les défis au bon sens...» (p. 357).

Que d’autres pages seraient a citer si la place ne faisait
défaut! Que l'auteur me permette une observation. A la date
du 4 juillet 1872 (p. 165), il trouve bon de blamer les anciens-
catholiques de s’étre donné une organisation ecclésiastique
séparée. Ils auraient dfi, selon lui, rester dans I'Eglise romaine,
parce qu'ils y auraient fait beaucoup de bien, tandis qu'en en
sortant, «ils n'en feront aucun». Ce reproche a deux parties.
Que nous n’ayons fait aucun bien en sortant de I’Eglise romaine,
lauteur ne le prouve pas. En toute humilité, nous croyons le
contraire, et les lecteurs se rappelleront I'article paru dans la
Revue (1897, p. 506-521) sous le titre: Les résultats de l'an-
citen-catholicisme. Que 'auteur (s'il est encore dans I'Eglise
romaine) regrette notre sortie, c'est, de sa part, une amabilité
et un compliment qui nous touchent et dont nous le remer-
cions. Je sais que son opinion est partagée d'un assez grand
nombre d’ecclésiastiques, qui restent dans I'Eglise romaine
tout en condamnant ses faux dogmes, et cela pour y faire, &
l'intérieur, une propagande que la sortie rend impossible,
disent-ils. Je respecte ce sentiment, sans le partager. Faire



— 154 —

partie d'une Eglise dont on rejette les dogmes et dont on con-
damne la discipline, y exercer des fonctions officielles qui sem-
blent faire croire qu'on approuve ces dogmes et cette disci-
pline, me semble déloyal. La véritable attitude du chrétien est
de dire hautement la vérité et de proclamer sa foi. Attendre
que les évéques fassent retour a la vérité (conseil de l'auteur
a la p. VI), c'est par trop tenter Dieu. Pour sauver les ames
de ses freres, la meilleure maniére est de sauver la sienne, en
proclamant sa foi: Justus ex fide vivit... Credidi, propter quod
locutus sum. E. M.

Paul WurMm: Handbuch der Religionsgeschichte. Calw und
Stuttgart 1904. 426 S.

Eine auf den grosseren Lehrbilichern von Chantepie de la
Saussaye und Orelli (vgl. Revue 1904, Nr. 46, S. 332) fussende,
aber in manchen Teilen originelle Arbeit. Wie Orelli steht der
Verfasser auf durchaus positiv christlichem, beziehungsweise
evangelischem Standpunkte. Er macht in seinem Werke den
Versuch, .die Bibel, nicht das christliche Bewusstsein“ zum
Ausgangspunkt wie aller theologischen Wissenschaft, so auch
der erst sich entwickelnden Religionswissenschaft zu machen.
Danach ist denn auch die Intstehung des Heidentums ent-
gegen den ,modernen Theologen“ zu erklidren: Diese ,fragen
gar nicht nach der Anschauung der Bibel tiber Ursprung und
Wesen der Religion, sondern lassen sich von den Naturforschern,
die doch tiber die geistige Entwicklung des Menschen keinerlei
Aufschluss geben konnen, vollig beherrschen. Sie folgen dabei
nicht wirklichen Naturbeobachtungen, sondern unbewiesenen
Sitzen tiber die Entwicklung der Geschopfe, welche einer dem
andern nachspricht. Die Stimmfiihrer wihlen aus den religions-
geschichtlichen Erscheinungen das heraus, was mit ihren Dog-
men {bereinstimmt, und lassen unbeachtet, was ihren Dogmen
widerspricht® (S. 14). Das Buch behandelt zuerst die Religionen
pder unkultivierten Vélker“, dann die ,Nationalreligionen®,
unter denen die Schilderung des Brahmaismus einen grossen
Raum einnimmt, endlich die ,Universalreligionen“ (Buddhismus,
Islam, Christentum). In den ,Grundziigen der Iisraelitischen
Nationalreligion® stellt sich Wurm auf den der Kritik ent-



gegengesetzten, wenn auch im allgemeinen geméissigten Stand-
punkt. Er sagt: ,Wir gestehen also auch im Alten Testament
der Kritik ihr Recht zu, aber eine religionsgeschichtliche Ver-
gleichung noétigt uns zu der Frage: Wo ist das Religionsbuch
eines anderen Volkes, das von der Kritik so zerzaust wird wie
die Bibel? Wo lesen die Gelehrten so wenig das, was dasteht,
und lesen allerlei hinein, was nicht dasteht? Wo wittern sie
in allen geschichtlichen Darstellungen eine besondere Partei-
tendenz des Verfassers? Wir geben ja zu, dass in den Biichern
Mosis und in den Geschichtsbiichern verschiedene Quellen zu-
sammengearbeitet sind, aber zu solchen Flickschneidern, die
allerlei verschiedene Lappen zusammengearbeitet haben sollen,
werden doch die religiosen Schriftsteller anderer Volker nicht
gemacht. Homer und die Edda werden ja von der Kritik auch
gehorig bearbeitet, aber so ins Kleinliche geht dieselbe kaum
wie in der Bibel, und es ist nicht zu verwundern, wenn man-
chen Studierenden tiber solcher Kleinkrimerei und solcher Ver-
wandlung der heiligen Schriften in parteiische Tendenzmach-
werke das Studium der Theologie entleidet wird“ (S. 328). Im
einzelnen wird es als eine Willkiir bezeichnet, die Patriarchen-
geschichte aus der Geschichte zu streichen und sie als Sagen
zu behandeln (S. 331), ,die Graf-Wellhausensche Theorie, dass
die Propheten in Israel dem Gesetz, namentlich dem Kultus-
gesetz vorangehen und dass der Priesterkodex aus dem KExil
stamme, widerspricht aller religionsgeschichtlichen Analogie®
(S. 333). — Ahnlich steht Wurm zur Kritik des Neuen Testa-
mentes: ,Wir lassen der Wissenschaft das Recht, auch die
biblischen Biicher kritisch zu untersuchen. Aber nicht dogma-
tische Voraussetzungen, sondern grammatische und historische
Schwierigkeiten sollen das Urteil tiber die Unechtheit einer
Schrift begriinden... Weil im Evangelium Johannis die Gott-
heit Christi ganz deutlich gelehrt wird, die moderne Theologie
aber die Gottheit Christi nicht glaubt, kann dieses Evangelium
nicht von einem unmittelbaren Jiinger Jesu stammen... Aber
auch in den synoptischen Evangelien scheidet die moderne
Kritik nach dogmatischen Riicksichten als unhistorisch aus:
die Kindheitsgeschichte und die Auferstehungsgeschichte, sie
streicht den Missions- und Taufbefehl, weil der Auferstandene
nicht gesprochen haben soll, wihrend kein anderer Grund vor-
liegt, dieses Kapitel (Mtth. 28, 18 ff.) von dem tibrigen Evangelium



— 156 —

zu trennen ... Wenn wir die Geschichte der christlichen Kirche
von ihrem Anfang bis auf unsere Tage iiberschauen, so sehen
wir, wie das Wort Jesu, dass nur wenige den Weg des Lebens
finden, fir alle Zeiten seine Giiltigkeit hat, auch unter denen,
welche die Segnungen des Christentums empfangen haben, ja
wie ganze Kirchen und kirchliche Gemeinschaften lange Zeit
geistlich tot sein konnen, in einem toten Gesetzesformalismus
oder in einem fleischlichen L.eben, das sich nicht wesentlich
iiber das Heidentum erhebt. Aber der Unterschied zwischen
der christlichen und allen anderen Religionen ist doch der,
dass das Christentum in der Bibel eine Religionsurkunde be-
sitzt, welche von allen Triibungen auf die rechte Quelle zu-
riickfiihrt, auf einen Weg, den jedes religiose Gemiit, auch
ohne priesterliche Vermittlung, finden kann. Die Fortbildung
der Religion, welche von Christen angestrebt wird, fiihrt daher
nicht iiber das Christentum hinaus, sondern tiefer hinein in die
heilige Schrift und in die personliche Lebensgemeinschaft mit Jesu
Christo“ (S. 421 ff.). G. M.

Petites Notices.

* 1. ARNDT: Quellensdtze sur Geschichte unseres Volkes
von der Reformation bis sur Gegenwart. [. Band. Cotthen
1904, 536 S. Mk. 7. — Das Werk bildet die Fortsetzung der
frither von E. Blume bearbeiteten 3 Bidnde «Quellensitze zur
Geschichte unseres Volkes» (1. Band: Urzeit, merowingische
und karolingische Zeit; 2. Band: Konrad I. bis zum Ende des
Zwischenreichs; 3. Band: Rudolf v. Habsburg bis zum Schlusse
des Mittelalters). — Die 1. Abteilung des vorliegenden Bandes
stellt bis S. 232 «die staatlichen Zustinde» bis zur Gegenwart
dar, die 2. in 531, oft durch Unternumerierung vermehrten
Nummern die « Quellensitze », wortliche, meist amtliche Quellen-
ausziige mit Angabe ihrer Herkunft. Besonders interessant
sind die Quellensitze zur Reformation. Das Buch ist fiir reifere
Schiiler, Seminaristen u. a. bestimmt. Ein folgender zweiter
und letzter Band soll die Quellensitze zum gesellschattlichen,
geistigen, religivsen und wirtschaftlichen Leben des deutschen
Volkes in demselben Zeitraum enthalten, G. M.



— 157 —

* G. BONET-MAURY : Dieun dans I'histoire, Paris, André, br.
— L’auteur prouve qu’il y a, dans l'univers, de l'intelligence
et de l'ordre; que cette intelligence et cet ordre ne peuvent
étre le résultat ni du hasard, ni de la fatalité, ni de la ma-
tiere, mais seulement d'un étre intelligent, vrai, juste et libre,
c’est-a-dire de Dieu. Dans cette exposition, 'auteur attaque
la théorie matérialiste de Taine, d’aprés laquelle I'histoire de
I'humanité s’explique par la race, le milieu et le moment.
Mais peut-étre ne montre-t-il pas assez que cette intelligence,
cet ordre, cette justice, cette liberté qu'on appelle Dieu, doivent
étre distincts de l'univers méme; en d’autres termes, que Dieu,
considéré comme Vvérité, intelligence, justice, est nécessaire-
ment transcendant a la nature et a I'humanité.

* Dr. Gotthold BOTTICHER: Biblische Geschichte [fiir die
Vorschitlen hioherer Lehrvanstalten. Mit Bilderschmuck von
Schnorr von Carolsfeld. 2. Auflage. Berlin 1904, 72 Seiten.
Mk. 0. 75. — Das Biichlein ist sehr schén ausgestattet und
seinem Zweck entsprechend, den Kindern nicht sofort die grosse
biblische Geschichte in die Hand zu geben. Die Sprache ist
kindlich, in modernem Deutsch gehalten. Im Anhang stehen
einige Lieder und Gebete. Im Vorwort heisst es: «Die Vor-
schule kann keinen andern Zweck haben, als den eigentlichen
Unterricht in der biblischen Geschichte vorzubereiten. Sie darf
unter keinen Umstdnden, wie es so hdufig geschieht, das Pen-
sum der Sexta und Quinta vorwegnehmen. Darum miissen sich
dic biblischen Geschichten auf eine Auswahl solcher beschrinken,
die Gottes Allmacht, seine strafende Gerechtigkeit und seine
viaterliche Giite in anschaulicher Weise erkennen lassen, und
das Kind mit Ehrfurcht und Liebe zum Heilande erfiillen. Das
Ziel ist lediglich die Grundlegung des religiésen Lebens iiber-
haupt, die Erweckung des ehrfurchtsvollen, vertrauenden Auf-
blicks zum allmichtigen himmlischen Vater. »

Hierzu vgl. die von demselben Verfasser in 4. Auflage be-
arbeitete ausfiihrliche « Biblische Geschichte » von Flirbringer-
Bertrams, zu einem Hiilfsbuch fiir den evangelischen Religions-
unterricht an Volksanstalten und Realschulen ergidnzt. Berlin
1904, XII und 308 S. Mk, 2, — Diese Ausgabe enthilt ausser
den erweiterten biblischen Geschichten eine Anzahl niitzlicher
Beigaben, wie tiber Miinzen und Masse u. s. w. G. M.



— 1568 —

* L. BUSSE: Die Weltanschanungen der grossen Philoso-
phen der Neuszerf. ILeipzig 1904. 164 S. Mk. 1. 25. — Dieses
56. Biandchen der Sammlung «Aus Natur und Geisteswelt»
bildet den Abdruck einer Reihe vom Verfasser an der Uni-
versitit Konigsberg gehaltener «volkstiimlicher Hochschulvor-
trige », welche den Zweck hatten, «weitere Kreise in allge-
mein verstindlicher Form mit den bedeutendsten Erscheinungen
der neueren Philosophie bekannt zu machen und dadurch in ihnen
Interesse und Verstédndnis fiir die Philosophie {iberhaupt und ihre
Probleme zu erwecken». Die Vortrige dienen dieser Absicht
in trefflicher Weise und diirften ein vorziligliches Hiilfsmittel
zur Einfihrung reiferer htherer Schiiler in die philosophischen
Hauptprobleme der Neuzeit bilden. Besprochen sind unter den
neueren Philosophen: Descartes, Geulincx, Malebranche, Spinoza,
Fr. Bacon, Locke, Leibniz, Berkeley, Hume, der franzdsische
Sensualismus und Materialismus, Wolff und die deutsche Auf-
klarung, Kant, Fichte, Schelling, Hegel, Schopenhauer, Hart-
mann, Herbart, Lotze, Fr. A. Lange, Comte, Stuart Mill, Herb.
Spencer. G. M.

* Ed. GASC-DESFOSSES: De la croyvance a la survivance
de létre humain ches quelques peuples non civilisés,; Paris,
André, br. — L’auteur préfere parler de «<la survivance de
I'étre humain» plutdt que de «l'immortalité de 'aAme », parce
que ceite seconde notion implique des distinctions que la pre-
mieére n'implique pas et qu'il est malaisé de retrouver chez
tous les peuples. Il prouve cette croyance a la survivance par
les six faits suivants: la coutume si répandue de la conserva-
tion ou de 'embaumement des corps, la croyance aux réincar-
nations ou a la métempsycose, 'horrible coutume du canni-
balisme (si étrange qu'en puisse paraitre & premiére vue une
interprétation religieuse), I'immolation des parents agés et in-
firmes, la croyance aux esprits, enfin la conception de régions.
infernales ou de séjours bienheureux, imaginés dans une con-
formité plus ou moins exacte avec la vie présente. I.'auteur
entre, sur ces six points, dans des détails intéressants.

* K. A. KERNWART: Bibliothek beriihmter Mystiker. Leipzig
und Frankfurt 1904, 1. Band: Thomas von Kempen, Die Nach-
folge Christi. 1725, Mk. 2, 2, Band: Thomas von Kempen,
Reife Ahren. 99 S. Mk. 2. — Beide Biicher sind nach dem



— 159 —

lateinischen Urtext frei mit populirem Zweck bearbeitet und
mit einigen Anmerkungen begleitet. Die « Reifen Ahren» sind
Ausziige aus den ibrigen sonst wenig bekannten Schriften des
Thomas. Als solche sind Seite XV angefiihrt: 3 kleine Béinde
Predigten; eine Sammlung erbaulicher Betrachtungen, darunter :
das Selbstgesprich der Seele, das Rosengirtchen, das Lilien-
tal, die drei Hiitten, die gute Zucht der Einsamen, von einem
treuen Haushalter, der Gasthof der Armen, geistliche Ubungen,
das kleine Alphabet in der Schule Christi; gottliche Gebete
und geistliche Gesidnge; mehrere Biographien: Lidewigis, Ger-
hard Groot, Florentius und einige seiner Schiiler?).

Das Unternehmen ist dankbar zu begriissen, da es sich
als eine Gegenstromung gegen die atheistische und materia-
listische Zeitrichtung darstellen will, ohne einem krankhaften
Mystizismus (Spiritismus, Okkultismus u. s. w.) zu huldigen
und auf konfessionelle und philosophische Richtungen einseitige
Riicksicht zu nehmen. G. M.

* Fr. R, L1pstus: Kritik der theologischen Erkenntnis.
Berlin, Schwetschke, 1904, in-8°, 212 S. Mk. 5. 50. — L’auteur
examine d’abord les moyens théologiques de la connaissance,
puis l'objet de cette connaissance: 13, il explique la théologie
émotionnelle, et la rationnelle, c’est-a-dire le sentiment religieux,
la loi morale et la loi psychologique, la preuve ontologique,
la preuve cosmologique, la preuve biologique de l'existence de
Dieu; ici, I'idée de Dieu au double point de vue dogmatique
et critique. L’auteur en appelle & la premiere forme du chris-
tianisme, et 4 cette vérité que le chrétien est de race divine.
11 ajoute: « Nur auf dem Boden dieser Uberzeugung ist Wissen-
schaft moglich; nur aus ihr, die in jedem Mitmenschen ein
Kind und eine Offenbarung des unendlichen Geistes sieht,
wichst der Moral die Kraft weltiiberwindender Begeisterung
zu,; nur in ihr ist Seligkeit und Trost unter den Leiden dieser
Zeit, denn sie gibt uns die Gewissheit, dass wir nicht verloren
sind in einer uns fremden Welt; sie allein befihigt uns, ein
Leben wahrhaft sub specie @ternitatis zu fithren: Wir glauben
an die Ewigkeit des Geistes!»

1) Eine neue wissenschaftliche Originalausgabe der Werke des Thomas erscheint
unter dem Titel: Thom= Hemerken a Kempis canon. regularis Ordinis S. Augustini
Opera omnia (VIIL vol.), Ed. M. J. Pohl. Der 2. Band (die imitatio), Freiburg 1904.
XVI und 516 Seiten mit 12 Tafeln. Mk. 4. 4o0.



— 160 —

* J. VAN DER MEERSCH: Le principe divin dans I'évolu-
tion des peuples. Paris, J. André, 1899, br. — L’auteur cons-
tate que les peuples vivent et grandissent par la force natu-
relle de leurs vertus, et qu'ils s'affaiblissent et meurent par
l'effet propre de leurs vices; que dans cette récompense et ce
chatiment il y a une justice trés claire, qu’il faut expliquer.
Il démontre ce fait, en passant en revue l'histoire des Romains,
qui ont été prosperes tant qu’ils ont pratiqué «la virilité et la
piété », et qui sont tombés deées que ces deux vertus ont dis-
paru; puis 'histoire des Grecs, des Egyptiens, des Perses, des
Chaldéens, des Assyriens. Or il ne saurait y avoir, dans la
marche du monde, une telle justice sans un principe divin
omnipotent, qui ne saurait étre ni la matiere, ni 'homme lui-
méme, mais qui est évidemment Dieu, législateur du monde
et maitre des nations.

* Arno NEUMANN: Jesus, wer er geschichtlich war. Frei-
burg i. B.,, Witzel, 1904, in-8°, 206 S. Mk, 3. 20. — L’histori-
cité du Christ est chose incontestable pour ceux qui croient
a la positivité de l'histoire; mais que de détails relatifs au
Christ historique nous €chappent, les sources chrétiennes primi-
tives étant incomplétes! Ce sera toujours le tourment des dmes
ardentes de chercher a les connaitre. Loin de moi la pensée
de les considérer comme des choses secondaires. Néanmoins,
nous savons assez de choses du Christ historique pour étre
certains de sa divine mission; 12 est la consolation des ames
qui cherchent le reste. Elles peuvent lire avec profit ce
livre, qui est certainement de bonne foi, clairement composé,
mais d'une lecture que les nombreux chiffres introduits dans
le texte rendent difficile,

* Max DESSOIR und Paul MENZER: Philosophisches Lesebuch.
Stuttgart 1904. 258 S. — Die Herausgeber rechtfertigen das vor-
liegende Buch damit, dass die Gegenwart sich wieder freund-
licher zur Philosophie zu stellen scheine als in den letzten
Jahrzehnten. Diejenigen, weliche nun auf eigenem Wege der
Philosophie sich nihern, beginnen in der Regel mit der neuesten
Literatur, stehen aber bald vor der Tatsache, dass sie ohne
Kenntnis der alten Systeme nicht auskommen. Ebenso kann auf
den Universititen, wo meist Geschichte der Philosophie vor-
getragen wird, hochstens der eine oder andere Meister in den



— 161 —

Seminariibungen selber zu den Studenten sprechen. Denselben
Mangel haben die zahlreichen Grundrisse der Geschichte der
Philosophie. Das Buch ist als Ergidnzung zu den Vorlesungen
gedacht, es liefert erlduterndes Anschauungsmaterial, setzt die
Horer in einen unmittelbaren Verkehr mit den grossen Philo-
sophen der Vergangenheit und ermoglicht es, im gleichen
Schritt mit dem Fortgang der Vorlesungen eine ungefihre An-
schauung von der Denk- und Schreibweise zu erhalten, die
diesem oder jenem Klassiker der Philosophie eigentiimlich ist.

Aufgenommen sind in deutscher Ubersetzung Lesestiicke
aus Plato, Aristoteles, Plotin, Th. von Aquin, Eckart, Fr. Bacon,
Descartes, Spinoza, Locke, Berkeley, Leibniz, Hume, Kant,
Fichte, Hegel, Herbart, Schopenhauer. Hinter jedem Lesestiick
steht eine wertvolle geschichtliche und philosophische Erldute-
rung. G. M.

* Bischof REINKENS: Katholisch, mnicht pdpstiich. Sechs
Vortrage, mit einem Vorwort von Bischof Dr. Ed. Herzog.
Olten, Druckerei Dietschi, 1903, 88 S. — Nous ne pouvons
qu'engager vivement nos lecteurs a prendre connaissance de
ces discours, oli respire l'amour de la vérité et de la cause
chrétienne. Ils ont été prononcés en Suisse, en 1872. 11 im-
porte de ne pas laisser 'oubli s'étendre sur ces paroles pleines
de foi, de vie et de dignité toute chrétienne. 7olle, lege.

* B. WEISS: Das Neue Testament, deutsch nach Dr. Martin
Luthers berichtigter Ubersetzung mit fortlaufender Erlauterung
versehen. Leipzig 1904. Ausgabe in 2 Binden (XX und 1112
Seiten). Mk. 10, oder Ausgabe in 20 Lieferungen zu 50 Pf. —
Die Erlauterungen sind in den deutschen Text zwischen ein-
zelne zusammenhidngende Abschnitte hineingesetzt und bilden
fiir sich wieder eine zusammenhéingende Darstellung, die durch
Nummern ami Rande auf die betreffenden Verse im Texte vor-
her hinweisen. Vorangestellt ist eine «kurze Entstehungsge-
schichte des Neuen Testamentes». Obschon der Name des
Verfassers fiir die Trefflichkeit und bei aller Popularitit streng
wissenschaftliche Gediegenheit des Werkes biirgt, glauben wir
doch nicht, dass es seinen Zweck, das Studium des Neuen
Testamentes und die Liebe zu ihm in weitere Kreise zu tragen,
besonders erreichen wird, dazu ist es zu umfangreich, und die

Revue intern. de Théologie. Heft 49, 1905, 11



162 —

swischen die Textabschnitte gesetzten Erlduterungen, bezie-
hungsweise Paragraphen bilden eher ein Hindernis als eine
Erleichterung bei der Lektiire. G. M.

Ouvrages nouveaux.

Prof. Dr. W. BousseT: Jesus; Halle, Gebauer-Schwetschke, 1904,
60 Pf. — Heft der I. Reihe der «Religionsgeschichtlichen
Volksbiicher » fiir die deutsche christliche Gegenwart., —
[. Der aussere Verlauf des Lebens Jesu und die Formen
seiner Wirksamkeit; II. Die Predigt; III. Das Geheimnis der
Person.

CHRISTOPHILOS . Hefte zum Christlichen Orient, Nr. 6: Ein Blatt
aus der Geschichte des Stundismus; Berlin, Deutsche Orient-
Mission, br., 20 S., 1904,

Le P. U. CoprrENs: Le palais de Caiphe et le nouveau jardin
St. Pierre des PP. Assomptionnistes au mont Sion, avec plans
et figures; Paris, Picard, in-8°, 95 p., 1904.

A. Durourcq: St. Irénée; Paris, Bloud, in-16, 3 fr. 50, 1905
(sera étudié dans la prochaine livrvaison).

Prof. H. GRIMME: Mohammed; mit Karte und Abbildungen.
Minchen, Kirchheim; 1904, 4 Mk. Selr empfohien.

Graf von HOENSBROECH: Das Papsttum in seiner sozial-kultu-

rellen Wirksamkeit. Volksausgabe. 11.-—20. Tausend. 1 Mark.,
Leipzig, Breitkopf & Hirtel, 1904, — Seiir empfohlen.

D. Dr. J. HAUSSLEITER: Die Glaubenserziehung, wie sie Jesus
geiibt hat; Leipzig, Dorflling & Franke, 1904.

Dr. Gustav KrRUGER: Kritik und Uberlieferung auf dem Gebiete
der Erforschung des Urchristentums; Giessen, J. Ricker, 1903.

Dr. Johannes Kunze: Die ewige Gottheit Jesu Christi; Leipzig,
Dorffling & Franke, 1904.

Const. von KUGELGEN: Die Gefangenschaftsbriefe des Johannes
Hus; Leipzig, Richard Wopke, 1902.

Professor Jul. Oscar MICHAEL: Die Gottesherrschaft als leitender

Grundgedanke in der Offenbarung St. Johannis; Leipzig,
Friedrich Jansa, 1904.



— 163 —

Moderne Predigt-Bibliothek : 1. Serie, Bd. 1—4; Leipzig, Richard
Wiopke, 1902.

Dr. Josef MCULLER: Das sexuelle Leben der christlichen Kultur-
volker; Leipzig, Grieben, 4 Mk., 1904. (Ouvrage important
pour l'histoire des questions ecclésiastiques relatives a la
virginité, au mariage, au célibat et au monachisme.)

J. PavoT: La croyance, sa nature, son mécanisme, son édu-
cation, 2¢ édit.; Paris, Alcan, in-8°, 5 fr., 1905 (sera étudié
dans la prochaine livraison).

Armand SABATIER: Comment se fabriquent les aAmes? Paris,
Société psychologique, 14, rue de Condé; br., in-8°, 40 p.
(sera élndié dans la prochaine livraison).

Hermann SCHULZE: Die Urspriinglichkeit des Galaterbriefes;
Leipzig, Richard Wopke, 1903.

Paul SEEBERG: Vorstudien zur Dogmatik; Leipzig, Richard
Wopke, 1902.

B. de SriNvoza: Ethik. Ubersetzt und mit einer Einleitung und
einem Register versehen von Dr. Otto Bzensch., Leipzig,

Diirr, 1905, 3 Mk. Dieser Band ist der 92. der Philosoph.
Bibliothek.

Theol. Jahresbericht (Kriiger & Keehler): Bd. 23, IV. Abt,
Kirchengeschichie, 1903; Berlin, Schwetschke, in-8°, 1904,
Mk. 18. 20.

Dr. Eugen ZOMARIDES: Die Dumba’sche Evangelien-Handschrift
vom Jahre 1226; Leipzig, Dorffling & Franke, 1904.




	Bibliographie théologique

