
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 52

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


829

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* Les « Mémoires » du chanoine Hermant et M. A. Gazier.
— M. le professeur Gazier vient de publier (Paris, Pion) le premier
des cinq volumes que formeront les Mémoires de Godefroi
Hermant sur l'histoire ecclésiastique du XVID siècle (1630-1663). Ce
chanoine de Beauvais (1617-1690), ancien recteur de l'Université
de Paris, était un ecclésiastique savant ; il a laissé des travaux
remarquables sur plusieurs Pères grecs. Il partageait les idées des

jansénistes, et comme il savait que le jésuite Rapin composait des
mémoires contre eux, il voulut présenter leur justification en
racontant exactement leur histoire. VHistoire du Jansénisme et les

Mémoires sur le Jansénisme, du P. Rapin, ont été publiés en 1864
et 1865. Il faut remercier M. Gazier de publier enfin le manuscrit
d'Hermant. M. Ch. Urbain s'est ainsi exprimé sur cette publication
(Revue du clergé français, Ier août 1905, p. 495-496) :

« Le savant éditeur s'est efforcé de rester impartial. L'avoue-
rai-jef J'ai été plus d'une fois tenté de le regretter : car c'est
évidemment à cette préoccupation qu'est due la sécheresse et la
concision extrême des notes dont M. G. accompagne le texte
d'H. J'aurais voulu trouver dans ces notes des renseignements plus
nombreux sur les personnages mis en scène, sur le rôle qu'ils ont
joué dans le monde, sur les écrits qu'ils ont laissés, et aussi
l'indication des monographies qui leur ont été consacrées Nul plus
que M. G. n'est capable de dissiper l'obscurité de cette période
de notre histoire religieuse qu'il connaît si bien. Mais peut-être se
réserve-t-il de fournir ces notes plus détaillées dans la Table
alphabétique qu'il ne saurait manquer de placer à la fin de son dernier

volume. » — Appuyé.
* Bossuet jugé par M. Ch. Urbain. — M. Ch. Urbain affirme

que Bossuet, tout en ayant été opposé aux Cinq Propositions, était
d'accord avec Port-Royal sur les questions de morale, et même,

que, s'il avait vécu au temps de la bulle Unigenitus, il aurait été

au premier rang des « appelants », comme y furent, avec son
neveu, le plus fidèle interprète de ses doctrines, ses amis et ses

disciples, La Broue, évêque de Mirepoix, de Langle, évêque de Bou-

Revue intern, de Théologie. Heft 52, 1905. Oo



— 830 —

logne, etc. Il est à considérer aussi que, si Bossuet avait été
antijanséniste, il n'aurait pas choisi pour théologal Simon-Michel
Treuvé, prêtre du diocèse de Langres, très attaché aux doctrines
et aux hommes de Port-Royal. Si M. Gazier a écrit que Bossuet
n'a pas favorisé le jansénisme, c'est parce que, selon Bossuet, le
jansénisme n'existait pas et qu'ainsi il n'a pas pu favoriser une
secte chimérique. Mais si l'on ne joue pas sur le mot, il est
certain que Bossuet a favorisé les augustiniens contre les molinistes,
qu'il a toujours eu les casuistes en horreur, qu'il a pris contre
les jésuites la défense des Réflexions morales de Quesnel, etc.

M. Ch. Urbain, à propos du volume posthume de Davin sur
Bossuet (1904), accuse le fanatique chanoine de Versailles d'avoir
manqué d'impartialité et de critique, et d'avoir fait de Bossuet * sa
bête noire ». Il ajoute (Revue du clergé français, Ier août 1905,
p. 501):

« On s'est élevé surtout contre la facilité avec laquelle le
chanoine Davin a incriminé les relations de Bossuet avec Mlle de
Mauléon. Là, sans doute, il a trop cédé à l'esprit de parti ; mais
il faut bien dire que, sur ce point aussi, ses adversaires ne sont

pas sans reproches. Pour défendre Bossuet des imputations de

Voltaire, ils ont recours à des arguments qui ne supportent pas
l'examen. J'aurai, j'espère, quelque jour, l'occasion de traiter à fond
cette question du prétendu mariage de Bossuet. Dès maintenant,
je puis dire que le plaidoyer composé pour le grand évêque et son
amie par M. Floquet d'après le cardinal de Bausset, n'est qu'un
tissu d'assertions sans preuves ou absolument fausses. Vous verrez
qu'on va encore m'accuser de calomnier Bossuet, parce que j'ose
dire que ses avocats le défendent aussi mal que possible. ¦»

* Le cardinal de Bissy, successeur et adversaire de Bossuet
à Meaux. — Le cardinal de Bissy (1657-1737) fut nommé abbé
de St. Germain des Prés (Paris) le 28 décembre 1714 et prit
possession le 6 mars suivant. Saint-Simon a dit de lui : « Les religieux
trouvèrent bientôt qu'ils avaient échangé un père pour un loup et
un tyran. » La déplorable réputation de Bissy est connue. Dans le
cloître bénédictin comme à Meaux, il s'efforça de combattre la
mémoire de Bossuet et de travailler dans le sens des jésuites contre

les portroyalistes et les appelants. M. l'abbé J.-B. Vanel a
publié, dans la «Revue Bossuet» (25 juin 1905, p. 66-69), une note
sur le revirement qui se fit à St. Germain des Prés contre Bossuet ;

en voici quelques passages :

« Les dissentiments soulevés par la Bulle Unigenitus avaient
divisé la communauté ; les appelants, pour la plupart, furent exilés



— 831 —

en province sur les ordres du nouveau commendalaire : ses partisans

mirent dans leur soumission un esprit de flatterie et d'ambition

trop bien récompensé pour n'être pas contagieux et persistant.
Ils s'imaginèrent être sages en retenant dans l'ombre une mémoire
déclarée importune et dans le mépris une certaine rigidité de
doctrine contre la morale relâchée qui cachait, aux yeux des cons-
titutionnaires, des accointances secrètes avec le parti condamné.
Au monastère, les courtisans faisaient le même jeu qu'à l'évêché

« Sur la prière de Mgr. de Bissy, dom Duplessis avait composé

et édité YHistoire de l'Eglise de Meaux; dès son apparition
l'ouvrage souleva des protestations que les louanges du Journal de
Trévoux n'atténuèrent qu'à demi. On fut indigné de la partialité
qui avait inspiré les jugements de l'écrivain toutes les fois que
le nom de Bossuet s'était rencontré sous sa plume. L'évêque de

Troyes, M. de Saint-André, grand vicaire, le chapitre cathedral
de Meaux réclamèrent de concert. A St. Germain, où l'habitude
n'existait pas de contredire et d'offenser un collègue par des
reproches publics, il y eut néanmoins du mécontentement. Dora
Martène, le doyen d'âge qui rédigeait alors le livre des choses

mémorables, ne se décida pas à mentionner l'apparition de l'ouvrage
sans faire des réserves. >

En outre, dom Le Seur, l'un des fameux auteurs de YHistoire
de la Constitution Unigenitus, écrivit de Paris, le 20 mars 1737 :

« M. le cardinal de Bissi est enfin débarrassé des camisards a) du
séminaire de Meaux qui en sortirent tous le mardi-gras Après
leur départ, Son Eminence me jeta sur Faremoutiers et me dit
que son parti était pris de commencer le procès de l'abbesse, Mme

de Beringhen, et de la déposer 2). »

*Mgr Bonomelli et le progrès en théologie. — Mgr Bono-
melli, évêque de Crémone, dans sa brochure « Il secolo che nasce s-,

s'est montré partisan de la science, de la liberté et du progrès.
M. Gazagnol, dans une étude sur ce prélat (Revue du clergé français,

1" août 1905), s'est exprimé ainsi (p. 461-462) :

< Notre siècle, dit Mgr B., aspire plus qu'aucun autre à la
science, elle est la reine du monde. » Il y a plus, nous ne devons

pas nous contenter de la science traditionnelle, pour si eminente
qu'elle ait été en son temps. «J'ose faire à ce sujet, dit le prélat,
une constatation qui étonnera peut-être, mais qui n'est pas moins

') Ces camisards étaient les chanoines réguliers de Ste. Geneviève que Bossuet
avait installés dans la direction de son séminaire.

a) Bissy voulait que cette abbesse rétractât sa signature du formulaire et qu'elle
signât un acte de soumission à la Bulle.



— 832 —

fondée en réalité. Nous, évêques et prêtres du XXe siècle, nous
sommes bien inférieurs en intelligence à St. Augustin, à St.
Anselme, à St. Thomas Mais, je le déclare hautement, autant ces

génies nous sont supérieurs en puissance intellectuelle, autant nous
les devançons en connaissances sacrées et profanes. La raison en
est facile à comprendre ...» On peut même dire avec Mgr Spalding

que la théologie a doublé son domaine en l'affermissant, et

que nous en savons plus long que « les savants d'Alexandrie, de

Cappadoce et d'Antioche, qui cependant ont posé les premiers
fondements de la théologie, plus qu'Augustin et Jérôme, plus que
les grands maîtres de la scolastique. » Us ne savaient, eux, presque
rien de la littérature chrétienne des IIe et IIIe siècles, peu d'hébreu
et de grec ; leur connaissance de la philosophie d'Aristote, qu'ils
avaient prise pour base de la leur, n'était qu'imparfaite et de
seconde main. Oui oserait prétendre que la forme de leurs ouvrages
répond aux exigences de notre temps Leur latinité, leurs procédés

de discussion seraient-ils du goût de nos étudiants Il convient
d'appliquer ici la formule si juste de St. Vincent de Lérins : « Non
nova, sed noviter dicta. »

*M. Ch. Urbain et les Catéchismes. — Les lecteurs connaissent

déjà le bel ouvrage de M. Sully-Prudhomme sur les Pensées

de Pascal (Revue, juillet 1905, p. 587-5S9); ils savent que l'auteur
s'est appuyé, pour attaquer le christianisme, sur plusieurs explications

des catéchismes français. M. Urbain appelle l'attention de ses

coreligionnaires sur les réflexions du poète-philosophe : « Elles leur
montreront, dit-il, la nécessité d'adapter leur langage aux usages
modernes ; car souvent elles viennent de ce que les termes de
l'Ecole sont pris à contre-sens par nos contemporains: et si un
académicien s'y trompe, comment veut-on que de pauvres enfants
de 10 à 12 ans n'emportent pas de nos leçons certains mots pour
eux actuellement vides de sens, qui risquent de leur suggérer plus
tard des idées fausses Il est indispensable que nous parlions la

langue des hommes de notre temps. Les contradictions que M.
S. Pr. a cru relever dans nos principaux mystères tiennent pour
une partie à ses idées philosophiques ; mais elles viennent aussi de

ce qu'il prend à la lettre des expressions figurées qu'on aurait dû
éviter dans les définitions du catéchisme, et dont nous ferions bien
de nous abstenir en nous adressant à des enfants Toutes les

critiques formulées contre nos catéchismes ne me paraissent pas
également chimériques. Ainsi, on nous dit couramment que l'étendue

de l'offense se mesure à la dignité de la personne offensée, et

que, par conséquent, le péché, s'adressant à Dieu, a une gravité
infinie. M. S. Pr. s'indigne contre cette doctrine, et, pour ma part, je



— 833 —

ne la crois pas fondée. Tous les péchés sans distinction étant une
offense à Dieu, ils mériteraient donc tous une peine infinie ; et,
comme dans l'infini il n'y a point de degrés ni de division, il
faudrait dire qu'ils sont tous également graves! » (Revue du
clergé français, i" août 1905^.497-498).

* Le « Catholique français » et les processions eucharistiques.
— Dans son numéro du 31 juillet dernier, le Catholique français,
après avoir rappelé que ces processions se font aujourd'hui au
milieu de populations indifférentes et même hostiles, se demande si,
dans de telles conditions, elles sont avantageuses à la religion. Il
répond ainsi (p. 295) : « Si l'on veut bien se souvenir que les
premiers chrétiens cachaient jalousement non seulement la célébration
des saints mystères, mais même leur connaissance aux payens,
parce qu'ils auraient cru les profaner en en donnant quelque
connaissance à des gens incapables d'en connaître le sens mystérieux
et divin, on sera forcé de répondre négativement. Bien loin d'étaler
le divin mystère eucharistique devant un homme sans foi, tout
charnel, ne vivant que d'une vie animale et sensuelle, on devrait
le lui cacher jalousement : car, n'y pouvant rien comprendre, il
ne peut que le profaner par ses moqueries et ses sarcasmes, et
c'est ce qui ne se voit que trop de tous côtés. Les gens religieux
devraient se sou\'enir de la parole de J.-C. : Ne donnez point les

choses saintes aux chiens, et ne jetez point vos perles devant les

pourceaux, de peur qu'ils ne les foulent aux pieds, et que, se

retournant, ils ne vous déchirent. J.-C. n'a-t-il pas aussi défendu de

prier dans les rues et les places publiques, et recommandé de prier
dans sa maison, la porte bien fermée? Ne serait-il donc pas plus
conforme à sa volonté de faire les prières de l'Eglise dans les
édifices consacrés au culte qui doivent être des maisons de prières
Mais pour bien des dévots d'aujourd'hui, la parole de J.-C. n'est
plus rien. Ce qui importe, c'est la politique, c'est la domination
cléricale, c'est le triomphe du système ultramontain Et voilà pourquoi

les plus augustes mystères du christianisme sont profanés ;

voilà pourquoi la religion, qui devrait unir les hommes, est un
ferment de haine entre concitoyens. » — On ne saurait mieux dire.

* Un jugement de M. Batiffol sur le clergé anglican. — Dans
le « Correspondant » du 10 juillet dernier, M. B. a signalé deux
dangers qui menacent « la High Church » : d'une part, « les
suggestions de timidité, de panique même, que des hommes de peu
de clairvoyance lui voudraient inspirer » ; et, d'autre part, « les

intempérances d'une critique négative, dont les conclusions, alors
même qu'elles sont présentées ou acceptées par d'authentiques



— 834 —

churchmen, ne peuvent se concilier qu'avec l'agnosticisme, cet

agnosticisme dont, en Angleterre, la tentation est plus vive que partout

ailleurs. » C'est entre ces deux extrêmes que se trouve la
via media, via veritatis. Mais quel est le poteau indicateur, le
critère, la norme, qui fera découvrir cette voie M. Batiffol dirait
sans doute que c'est le pape. Nous disons, avec l'ancienne Eglise,
que c'est « la croyance uniA'erselle, constante et unanime des Eglises

particulières ». Malheureusement chaque théologien tient à

exprimer son opinion à lui, ou son texte de prédilection de tel ou
tel Père, mais non à établir le fait de la croyance ou de la non-
croyance en question. Par exemple, le symbole attribué faussement
à Athanase est-il, de fait, oui ou non, un document qui a été
« cru partout, toujours et par tous » La réponse est facile et claire.
Mais qui pose la question ainsi Plutôt que d'entrer dans cette
porte ouverte on préfère jouer à cache-cache dans les alentours.

* La loi de la séparation et la situation ecclésiastique en
France. -— Quels seront les effets de la loi de la séparation entre
les Eglises et l'Etat, telle que la Chambre l'a votée? Telle est la
question qui se discute dans tous les camps. — Dans le clergé
français, les uns la maudissent et en attendent les pires résultats,
les autres en espèrent des avantages spirituels, qu'il faudra payer
sans doute par de gros inconvénients pécuniaires et par de terribles

luttes, mais qui n'en seront pas moins des avantages. Donc,
de ce premier côté, pas d'indices certains. Il est toutefois à noter
que le pape est optimiste ; mais qui oserait voir dans cet
optimisme de Candide un argument sérieux — Un point à regretter,
c'est l'interprétation, toute favorable au parti papiste, que MM.
Briand et Jaurès ont donnée au fameux article IV. Si la loi devait
être interprétée, de fait, dans le sens indiqué par ces deux socialistes

athées qui font le jeu de Rome et du jésuitisme, elle serait
une force nouvelle mise par l'Etat entre les mains des pires ennemis

de la France républicaine. En sera-t-il ainsi? Nul ne le sait

pour le moment. Espérons qu'au Sénat M. Clemenceau ou ses
amis protesteront contre l'interprétation de MM. Briand et Jaurès,
donneront à la loi le vrai sens libéral, patriotique et national qu'elle
doit avoir : et qu'ainsi elle pourra être invoquée aussi par les
associations cultuelles catholiques et antiromaincs. Espérons que les

catholiques français, qui veulent rester fidèles aux traditions du
vrai gallicanisme d'autrefois, ne seront pas écrasés par cette loi,
ou plutôt par son interprétation ultramontaine et antifrançaise. En
tout cas, il est permis d'espérer que, si le Sénat ne fait pas son
devoir sur ce point et ne corrige pas la faute de la Chambre, les

circonstances dans lesquelles la France sera bientôt acculée par



— 835 —

l'ultramontanisme de cette loi, forceront la Chambre et le gouvernement

à la corriger dans le sens d'une vraie séparation, la
séparation actuelle (dans le sens Briand et Jaurès) n'étant qu'une sépa-
tion d'apparence et d'illusion. Aucune loi n'est éternelle, en France
moins qu'ailleurs. La liberté et la. logique des idées seront plus
fortes que les socialistes qui travaillent pour Rome. — Un autre
point très regrettable, c'est l'élection des évêques abandonnée au

pape. Jamais la France n'a été soumise à pareille épreuve. On

peut frémir de cet état de choses, lorsqu'on réfléchit à la légèreté
des esprits en France : légèreté des masses, des femmes surtout,
qui se laissent si frivolement guider par les soutanes rouges ou
violettes; légèreté des politiciens pseudo-libéraux, députés et
journalistes, qui n'ont pas compris qu'un gouvernement libéral qui a

souci de sa propre défense et de la paix du pays, ne doit pas
autoriser, comme administrateurs publics d'une société aussi considérable

que la société catholique-romaine, des hommes dont il n'a
ni surveillé ni contrôlé les études et la capacité ministérielle ; faute
d'autant plus grave que ce même Etat se croit obligé de n'autoriser

à exercer la médecine, le notariat, la pharmacie, la judicature,
le barreau, etc., que les candidats munis d'un diplôme d'Etat,
toutes fonctions cependant beaucoup moins importantes (au point
de vue de l'ordre public et social) que les fonctions épiscopales.
L'illogicité et la faiblesse du gouvernement républicain ont été, sur
ce point, phénoménales. On peut dire que c'est une catastrophe.
Espérons que cette catastrophe sera conjurée ou corrigée par le bon
sens populaire, qui saura sans doute protester contre les évêques qui
lui déplairont, les écarter, et en choisir d'autres assez courageux pour
lutter contre la Rome jésuitique actuelle. Espérons que ces évêques,
catholiques et libéraux, élus par les paroisses et les diocèses,
consacrés par d'autres évêques catholiques et libéraux d'après le droit
de l'ancienne Eglise catholique, seront soutenus par des juges
instruits et par une administration plus éclairée et plus ferme. — On
voit que la situation qui sera faite par la loi dès ses premières
applications, sera loin d'être claire et rassurante. Des troubles
seront inévitables dans certaines parties de la France: car Rome
ameutera ses fanatiques, qui seront assez nombreux pour faire du

désordre pendant longtemps encore. Ce n'est qu'à la longue que
le bon sens, les vrais notions religieuses, le vrai catholicisme,
vaincront. — Les catholiques qui pourraient être maîtres de la situation,

sont les catholiques modérés qui ont encore assez d'esprit
pour distinguer l'Eglise d'avec le pape, la conscience d'avec le

collège des cardinaux, la religion d'avec la hiérarchie rouge,
violette ou noire, la piété d'avec les superstitions, le Christ vivant



— 836 —

d'avec les statues dites miraculeuses des madonnes et des Antoine
de Padoue. Les catholiques de cette trempe sont l'immense majorité

en France, et s'ils voulaient enfin, un beau jour, se réveiller
et dire à la camarilla romaniste : < C'est assez », s'ils voulaient
enfin se réunir en associations cultuelles et prendre en mains les
affaires de leur propre conscience et de l'Eglise dont ils devraient
être des membres actifs, il est certain que la France religieuse
serait sauvée. Mais, hélas! les catholiques en question ont plus d'esprit

ricaneur que de sens pratique ; ils se croisent les bras et
laissent faire les femmes, dès qu'il s'agit de religion. Les résultats de
cette indifférence ont beau être déplorables, ils préfèrent se laisser
mener pour avoir la paix momentanée, plutôt que de mener eux-
mêmes leur propre barque pour avoir la bonne direction et la

paix durable. Ce mal des caractères, cette faiblesse des volontés,
cette torpeur des consciences, cette frivolité des esprits, existeront
sans doute longtemps encore, dans cette France qui ne connaît
plus d'autre Bérenger que le chansonnier, et qui ne fait plus
d'éditions de Pascal que pour en soigner le papier et l'impression,
sans lire sérieusement ni une Provinciale ni une Pensée. — Enfin,
à un point de vue plus pratique, on peut considérer, d'une part,
que les pensions qui seront payées au clergé pendant quelque
temps, contribueront à maintenir à peu près le statu quo extérieur
dans les paroisses ; mais, d'autre part, le rôle officiel des évêques
et des curés, comme fonctionnaires de l'Etat, cessera. Or ceci
pourrait avoir une grande importance, étant donnée l'habitude
qu'on a, en France, de considérer comme des personnes de très

petite valeur celles qui n'ont aucune marque officielle. Lorsque le

public verra les fêtes nationales et les cérémonies gouvernementales

s'accomplir sans apercevoir les évêques à côté des préfets et
des généraux ; lorsque l'évêque sera réduit à n'être plus que l'agent
du pape, il est possible qu'il perde singulièrement de son prestige,
malgré la couleur attirante de son costume. La seule force morale
qu'il pourra alors conquérir, ce sera de s'appuyer fermement sur
les fidèles de son diocese. Mais, pour cela, il faudra que les fidèles

soient à leur tour une force religieuse; or, lorsque les fidèles
seront redevenus une vraie force religieuse, il est probable qu'ils
auront plus de souci d'être au senàce de la religion, suivant leur
conscience redevenue libre, que d'être au service d'un pape italien,
toujours étranger et bientôt sans autre panache que sa prétendue
infaillibilité, à laquelle si peu croient Là, peut-être, seraient les meilleurs

résultats de la loi : l'amoindrissement officiel des évêques, la
renaissance de la conscience des fidèles et de la vie paroissiale, et
le délaissement croissant du pape. — C'est donc à la conscience



- 837 —

des prêtres et des fidèles que nous faisons surtout appel, tandis
que les ultramontains en appellent surtout aux évêques et au pape,
comme si le pape et les évêques étaient seuls l'Eglise. M. d'Haus-
sonville, qui donne ses conseils dans le Figaro, écrivait le 26
septembre dernier : « Il ne peut s'agir de la part des laïques que de

simples suggestions, et, le moment venu, ils n'auront qu'à obéir
aux ordres reçus... Les plus grandes précautions doivent être
prises pour que, dès le début, les associations cultuelles soient
organisées hiérarchiquement et pour qu'elles demeurent sous la main
et l'autorité des évêques. » On le voit, les laïques-comtes sont
toujours pour les princes-évêques; on se croirait encore dans l'ancien
régime. La montre de M. le comte et de ses pairs retarde. Nous
avons reconquis, avec la vraie notion de la nation, la vraie notion
de l'Eglise. Nous savons que, dans toute nation vivante, la hiérarchie

administrative n'est pas tout et qu'à côté d'elle il y a les

citoyens. De même, nous savons que dans l'Eglise chrétienne il y
a, à côté des évêques et des prêtres, les fidèles, tous membres
vivants du même Christ. Nous savons que ce que les laïques-
comtes et les princes-évêques appellent actuellement « l'autorité des

évêques » est un reste du Bas-Empire, où les évêques se sont
modelés sur les préfets impériaux. Nous savons que, dans la vraie
Eglise du Christ, il n'y a qu'un Maître, Lui seul; que les premiers
y sont les derniers; que ceux qui veulent être les premiers parmi
leurs frères doivent être leurs ministres et leurs serviteurs (sit vester
minister. erit vester servus; Matth. XX, 26-27); que c'est à

l'Eglise même à s'administrer, par conséquent aux fidèles aussi à

prendre part à la garde du dépôt et au maintien de la discipline.
Nous savons que la vraie Eglise n'est pas le troupeau bêlant que
les princes-évêques, armés de houlettes, gardent et mènent où bon
leur semble; mais qu'elle est le troupeau du Christ et du Christ
seul, lequel seul est le bon pasteur, conduisant et les évêques et
les fidèles. Telle est la notion de la hiérarchie, de l'épiscopat, du
fidèle; en un mot, telle est la notion de l'Eglise que les anciens-
catholiques ont remise en lumière d'après les textes mêmes, trop
oubliés, des Evangiles et des Epitres. Nous espérons donc que la
France se délivrera bientôt du serviiismc ecclésiastique qu'on lui
prêche encore et qu'on voudrait lui imposer éternellement. Non,
les évêques n'ont pas d'ordres à donner. Les évêques ont à

délibérer dans les synodes avec les prêtres et les fidèles; et c'est aux
synodes, représentations des Eglises, à dire comme autrefois à

Jérusalem : Placuit nobis collectis in unum... Visum est Spiritui
sancto et nobis (Act. XV, 25, 28). Attendre des évêques français
la régénération et le salut de l'Eglise, c'est s'illusionner : ni la



— 838 —

papauté, ni l'épiscopat n'ont jamais été capables d'opérer la
fameuse réforme, tant réclamée, in capite et in membris. Aujourd'hui,
ils en sont plus incapables que jamais. C'est aux prêtres et aux
fidèles intelligents, instruits, conscients de leur dignité, de leur
baptême et de leur sacerdoce, à s'entendre et à s'unir, à ressusciter

partout la vie paroissiale et à compter sur la vérité de leur
cause. Le Christ, qui a promis d'être là où deux ou trois seront
réunis en son nom, sera certainement aA'ec eux. Dès lors, courage,
la victoire viendra : hœc est victoria quœ vincit mundum fides vestra
(I Jean, V, 4).

* Le rôle de la philosophie dans la théologie, d'après M. Pi-
cavet. — M. Fr. Picavet a publié un volume sur les philosophies
médiévales, volume qu'il faut connaître, alors même qu'on n'en
accepterait pas toutes les données. L'auteur pense que le vrai
maître de toute cette époque est Plotin et non Aristote. Peut-être
est-ce l'un et l'autre, car le courant mystique et le courant
scolastique ont toujours existé. On peut résumer ainsi cette esquisse
synchronique (Journal des savants, mars 1905, p. 166-167):

« Du Ier siècle au Concile de Nicée, on rencontre des
philosophies helléniques, judéo-helléniques et chrétiennes; puis jusqu'en
529, c'est la lutte entre néo-platoniciens et chrétiens. — De 529
à l'époque de Charlemagne, les doctrines néo-platoniciennes achèvent

de s'incorporer au christianisme, et l'on s'efforce péniblement
de conserver ce que l'on peut de la pensée et de la civilisation
antiques. — Du IX*' au XIII0 siècle, il y a des philosophes chez
les Byzantins et les chrétiens d'Occident, chez les Arabes et les

juifs de tous pays. — Du XIIIe à la Renaissance et à la Réforme,
on assiste surtout au développement de la pensée chrétienne en
Occident. Enfin, c'est, jusqu'au XVIIe siècle, la renaissance des

systèmes antiques, la persistance ou la restauration des philosophies
catholiques, le développement des philosophies protestantes,
l'apparition d'une philosophie scientifique qui, au XVIIIe et au XIXe
siècle, ira sans cesse grandissant et s'opposera de plus en plus aux
doctrines médiévales, dans lesquelles l'étude du monde sensible
valait surtout pour l'édification du monde sensible et de la vie
future. »

Peut-être serait-il plus exact de penser que les théologiens se

sont plus incorporés au néoplatonisme et à l'aristotélisme que ces
deux systèmes ne se sont incorporés au vrai christianisme. Qu'est-ce
que les philosophies catholiques, et les philosophies protestantes,
et la philosophie scientifique dont il est parlé Encore beaucoup
d'obscurité pèse sur ces questions.



— 839 —

* Quelques extraits d'un article de M. Paul Lejay. — M.
P. L. a publié, dans la « Revue d'histoire et de littérature
religieuses » (juillet-août 1905), un article bibliographique relatif à

l'ancienne philologie chrétienne. Qu'il me permette d'en extraire
quelques points:

A propos d'une étude de M. A. Stahl sur Clément de Rome,
il caractérise ainsi le mouvement judéo-chrétien de l'Eglise de
Corinthe, mouvement qui a donné lieu à la Ire Epître dite de
Clément : « En face de ces perturbateurs, se dresse le presbytérat. Car
il n'y a pas encore lieu de distinguer entre rcgtüßvrsooi, âidxnvoi,
sm'Oxonoi. Ces désignations sont synonymes et ne diffèrent que par
l'aspect considéré dans les fonctions communes aux chefs établis

par les Apôtres et les hommes de Dieu. Les séditieux opposent
au clergé le droit qu'a tout chrétien d'être prêtre et d'offrir le
sacrifice. Clément leur montre au contraire que, dans le N. T. comme
dans l'A., un ordre a été établi par Dieu à cet égard. On ne saurait

s'y soustraire sans dommage pour les deux vertus appelées
yvoioiç et nlonç. La yvoîoiç est la reconnaissance du pouvoir
souverain de Dieu et de la situation infime de l'homme par rapport
à son créateur. La rciaziç est la ferme confiance aux dons divins ;

elle est gardée par l'homme qui accomplit les bonnes œuvres.
Cette dernière vertu est aussi atteinte par la licence morale des

novateurs * p. 404-405.
A propos de la communion eucharistique telle qu'elle est

mentionnée dans ladite épître, M. P. L. dit : « En dernière analyse,
elle est amour, assurant au croyant le don du St-Esprit. La
consécration des éléments se fait par la prière de l'évêque et de toute

l'Eglise i, p. 405.
A propos de la controverse sur le St-Esprit au IVe siècle, M.

P. L. s'exprime ainsi : « Les attaques ou les doutes sont venus de

l'arianisme et de ses succédanés. Aussi Athanase se trouve-t-il ici
encore la source de la doctrine orthodoxe. Tandis que Cyrille
de Jérusalem se tenait hors des spéculations, c'est Athanase qui a

posé les principes. Basile et les deux Grégoire ont opposé aux
Eunomiens aristotéliciens les doctrines platoniciennes. St. Jean
Chrysostome, esprit plus pratique, n'a guère fait pour le développement
du dogme. Au contraire, Epiphane, cette tête mal faite, a eu l'honneur

de conclure avec précision la consubstantialité et la procession

du St-Esprit; il est, en somme, le créateur de la formule
Filioque*, p. 419.

A signaler aussi la très substantielle analyse du Synodicon
orientale ou Recueil de synodes nestoriens, publié par J. B. Chabot
(1902), et, entre autres, l'extrême défiance de la législation de l'Eglise
de Perse à l'égard des moines, p. 409-412.



— 840 —

* Pour servir à l'histoire des origines de la papauté. —
Quoique nous ayons déjà indiqué l'importance du volume de M.
E.-Ch. Babut sur Le Concile de Turin (Revue d'octobre 1904,
p. 636-639), nous croyons utile de citer le jugement suivant du
« Journal des Savants » (janvier 1905, p. 49-50), qui confirme nos
appréciations :

« Le pape Zosime, peu de jours après son avènement, avait
constitué en faveur de l'évêque d'Arles, Patrocle, une juridiction
métropolitaine s'étendant sur les trois provinces de Viennoise, de
Narbonnaise Ire et de Narbonnaise IIme, accompagnée de diverses
prérogatives honorifiques. Un privilège aussi exorbitant n'avait pas
été sans susciter une violente opposition de la part des évêques
dont on amoindrissait ainsi le prestige et l'autorité, ainsi que de
la part du parti « rigoriste », plus ou moins entaché d'hérésie
priscilienne, dont M. Babut a montré le rôle actif en Gaule au
début du Ve siècle. C'est précisément pour donner une solution
au conflit qu'aurait été convoquée l'assemblée de Turin, les

évêques gaulois intéressés refusant de s'incliner devant la décision

pontificale. Pour partie au moins, Zosime fut obligé de ratifier les
décrets du concile, en reconnaissant, conformément au IIme canon,
les droits du métropolitain de Vienne, par la lettre Revelatum no-
bis Mais la bonne entente entre le siège de Rome et celui
d'Arles, déjà troublée après la mort de Zosime, se transforme en
hostilité. Vingt-cinq ans plus tard, l'évêque Hilaire était devenu

pour la papauté un adversaire d'autant plus à craindre que
l'importance attribuée à son siège était plus grande. L'affaire de Céli-
donius, de Besançon, dont le métropolitain d'Arles avait exigé la
démission, fait passer le conflit à l'état aigu, et c'est à cette
période de lutte qu'est consacrée la dernière partie de la thèse de
M. Babut. A la lettre Placuit apostolicœ de Zosime, qui avait établi

le vicariat arlésien, répondent les lettres Quali pertinacia et
Divinœ cultum de Léon le Grand, qui mettent fin à cette situation

exceptionnelle, au prix d'un nouveau conflit avec les évêques

provençaux. Mais la circulaire Divinœ cultum, adressée aux prélats

de la Viennoise, était cette fois accompagnée d'un acte impérial,

la constitution Certuni est, et celle-ci, prenant en considération

la primatie du siège apostolique fondée tout ensemble sur les
mérites de St. Pierre... et sur l'eminente dignité de la ville de

Rome, posait en principe que « les évêques gallicans, ou ceux de
toute autre province, ne pourront prendre aucune décision
contraire aux maximes anciennes de discipline sans le consentement et
autorité du pape vénérable de la Ville éternelle. » C'est un principe

gros de conséquences, dont le saint-siège saura tirer parti
dès le temps de Léon le Grand lui-même, et le premier triomphe



— 841 —

de la papauté sur le gallicanisme. Mais ce triomphe n'est dû qu'à
l'intervention de l'autorité civile ; c'est l'Empire qui a fait le pouvoir

de l'Eglise de Rome. »

Donc, on le voit, ce n'est pas la doctrine ultramontaine de
la prétendue autorité de l'Eglise de Rome sur les autres Eglises
qui a été la première ; la doctrine gallicane était la plus ancienne.
Et, en outre, si la doctrine nouvelle, l'ultramontaine, a prévalu,
c'est grâce à la force matérielle du bras séculier. Tout le système
ultramontain croule.

* Inauthenticité des légendes de Roc-Amadour. — M. Rupin
a publié sur Roc-Amadour une savante monographie, qui a été
médaillée par l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres en 1904.
M. S. Reinach, rapporteur, s'est exprimé ainsi : « Dans l'étude des

légendes plus ou moins anciennes sur les origines du célèbre
pèlerinage de R.-A., M. Rupin a fait preuve d'autant de sens critique
que d'érudition; s'il ne laisse rien subsister d'un vaste cycle de

traditions qui constitue comme l'épopée de ce sanctuaire, c'est

par des arguments précis et irréfutables qu'il en a démontré le
caractère apocryphe et démêlé la genèse. Cet ouvrage sera
désormais consulté par tous les savants en quête d'informations
précises sur l'archéologie militaire, civile et religieuse du moyen âge. »

* Grande leçon de pacification. — Deux peuples puissants
étaients en guerre, et la guerre paraissait acharnée. Tous les hommes

de bon sens et de cœur réclamaient la paix. Vains discours,
désirs stériles! Enfin un homme courageux, le président Roosevelt,
a pris la cause en main, et a réussi à faire conclure l'accord si

universellement désiré. Comment a-t-il réussi? « C'est, dit M. Jaurès,
qu'il a cru, d'une foi énergique et agissante, à la possibilité de la
paix M. Roosevelt ne s'est pas laissé rebuter par les obstacles
accumulés. Il a regardé au fond des choses. Il a compris que les
deux peuples avaient un égal intérêt à mettre fin à une lutte
épuisante, et que, s'il parvenait à vaincre l'a\feugle obstination des

amours-propres, il pourrait rapprocher les deux adversaires. Il a

abouti... Si le monde avait vraiment la volonté de la paix, il n'y
a pas aujourd'hui une seule question qui ne puisse être résolue

pour le bien commun des peuples en litige. »

Voilà de très sages réflexions. Appliquons-les à la question
de la paix entre les Eglises. Séparées, divisées, elles sont en guerre,
même quand elles font de beaux discours sur la paix et sur la
fraternité. Rome, qui se donne pour la grande messagère de la
paix et qui ne parle que d'unité, traite toutes les autres Eglises
d'apostates, dès que ses intérêts lui permettent de parler franchement.

Etc., etc. Tous les vrais chrétiens aspirent à la cessation de



— 842 —

ces injures et de ces dissensions scandaleuses, qui font perdre la
foi à une quantité de chrétiens. La plupart des chrétiens, en effet,
confondent aujourd'hui la religion et YEglise, et ils font retomber
sur la religion les fautes des Eglises et des clergés. Si la religion
en général et la religion chrétienne en particulier étaient vraies,
disent-ils, elles seraient des forces ; or elles n'en sont pas, elles ne
sont que de vains mots, puisqu'elles ne peuvent pas établir la paix
entre ceux qui sont censés les pratiquer. Et en conséquence, ils
se retirent dans l'indifférentisme, souvent même dans l'irréligion positive.

Donc, on le voit, la nécessité de réconcilier les Eglises s'impose

au nom même de la religion. Comment faire cette réconciliation?

La première condition, c'est de la croire possible, c'est
d'être profondément convaincu de la possibilité et de la nécessité
de cette réconciliation ; c'est de ne pas se laisser rebuter par le

scepticisme des uns, par l'hostilité des autres ; c'est de prêcher avec
insistance cette possibilité et cette nécessité ; c'est de faire appel à

tous les chrétiens qui ont cette conviction, c'est de les grouper,
c'est de mettre en mouvement leur bonne volonté, leur énergie,
leur foi. Oui, que tous les chrétiens de haute conscience aient le

courage de proclamer, à la face du monde civilisé, que les Eglises
isolées sont fatalement vouées à la faiblesse et à la défaite ; que
les Eglises en lutte s'épuisent manifestement; qu'elles énervent leurs
fidèles, vident leurs temples, stérilisent leurs œuvres ; qu'il est temps
de mettre un terme à cet état de choses ruineux. Qu'ils proclament

qu'au fond de toutes les luttes il n'y a que des subtilités

pour les uns et des amours propres pour les autres ; que les
subtilités peuvent disparaître devant la science, devant les éclaircissements

de bonne foi, devant les méthodes scientifiques d'aujourd'hui;
que les amours propres de clocher et de sacristie sont indignes de

nos jours, tant leur nocivité est grande et odieuse; que les
obstinations aveugles en choses si graves, doivent être désormais
stigmatisées aux yeux de tous les honnêtes gens, de toutes les
consciences droites, de tous les vrais disciples du Christ. Que chaque
Eglise particulière fasse donc son examen de conscience sur ses

propres fautes et sur ses prétentions injustifiables; qu'elle fasse son
mea culpa sincèrement; qu'elle ait le courage d'écarter les causes
de ses erreurs et de ses fautes, et de ne plus retomber dans les

mêmes déviations. Que les simples fidèles redeviennent plus croyants,
plus zélés, plus dévoués, plus assidus aux offices. Que les clergés
comprennent que leur ministère est un service, et non un imperium

; qu'ils renoncent à leurs vains titres hiérarchiques, qui sont
un contre-sens dans l'Eglise du Christ, où les premiers sont les
derniers : qu'ils placent leur vraie gloire dans leur abnégation, dans
leur science, dans leur charité, dans leur piété.



— 843 —

L'humanité est assez éclairée pour que tous les conflits soient
résolus d'une manière favorable pour tous. Que la fameuse maxime :

«Moi seule et c'est assez», soit enfin rayée du langage ecclésiastique.

Que le sentiment de la solidarité, de l'universalité (le vrai
catholicisme est universel), fasse comprendre à tous les vrais catholiques

et à tous les vrais orthodoxes que chaque Eglise particulière
a sa raison d'être et sa mission dans l'unité de l'Eglise chrétienne
universelle ; que l'Eglise universelle est un corps, le corps du Christ,
et que, dans tout corps vivant et bien constitué, le jeu de chaque
organe doit être libre et varié dans l'unité même de la vie. i\rrière
donc les jalousies, les prétentions, les orgueils, les accaparements,
les monopoles, les anathèmes. Que tous enfin soient un en Jésus-
Christ, le Sauveur de tous et de chacun, qui vit dans tous et dans
chacun : Vivit vero in me Christus.

Ne serait-il pas honteux que la sagesse que l'on est capable
de déployer pour les choses temporelles et pour les intérêts matériels,

fit défaut aux chrétiens dès qu'il s'agit des intérêts de Dieu,
de l'idéal religieux, de la cause de l'esprit et de la conscience

C'est pourquoi nous nous faisons un devoir, à la fin de cette
année et de cette livraison, de rappeler, non seulement aux prêtres
et aux fidèles de notre Eglise, non seulement à nos amis des
autres Eglises, mais encore à tous les chrétiens de toute dénomination,
pour peu qu'ils aient le sentiment de l'unité et de la fraternité qui
doivent régner entre tous les vrais disciples de J.-C, de leur
rappeler, dis-je, que cette Revue a été fondée précisément en vue de
ce but sublime; que, depuis lors, pendant treize ans, elle a

déployé, sans interruption, toutes les forces de travail, de foi et de
zèle, qui étaient en elle, pour élucider nombre de questions
difficiles, pour dissiper maints préjugés, pour remettre dans leur vrai
jour beaucoup de notions et de questions soit de doctrine, soit
d'histoire, que l'esprit de parti ou la subtilité de l'école avaient
fait dévier. Ce n'est point à nous à nous rendre justice. Loin de
nous croire arrivés au terme, nous sentons plus que jamais les
difficultés qui entravent la marche: chaque jour, nous apercevons
davantage les distances que nous croyions moindres. Cette vue
plus exacte des choses et de l'état des esprits ne nous décourage
aucunement. Au contraire. Les résultats acquis, le terrain gagné,
certains obstacles réputés insurmontables et cependant surmontés,
tous ces succès, si relatifs qu'ils soient, nous mettent en meilleure
posture pour en conquérir d'autres.

Nous employons le mot « conquérir » sans aucune vanité : car
c'est uniquement pour la vérité, donc pour Dieu et pour le Christ,
que nous luttons : regnum cœlorum vim patitur. C'est dire que,
plus que jamais, nous sommes au travail et à la peine : travail qui



_ 844 —

nous est doux, peine qui n'en est pas une, selon ce mot si vrai
d'Augustin : ubi amatur non laboratur, aut si laboratur labor
amatur. Nous ne sommes ni des moissonneurs, ni des vendangeurs,
mais des laboureurs et, si l'on veut, des bûcherons infatigables.
La forêt est devant nous, toujours profonde: la cognée à la main,
nous ouvrons le chemin dans la direction du Maître, qui a dit :

« Je suis la voie, la vérité et la vie. » A nos amis de nous suivre
et de nous aider; à ceux qui peuvent nous aider de leurs lumières,
nous ouvrons nos esprits et notre Revue ; à ceux qui peuvent nous
aider de leur bourse, nous tendons fraternellement la main : Pro
Christo ergo legatione fungimiir, tanquam Deo exhortante per nos;
obsecramus pro Christo, reconciliamini Deo (II Cor. V, 20).

AVIS. La Revue internationale de Théologie, fondée en 1892 par le Congrès
international ancien-catholique de Lucerne, a pour but: 1° de faire connaître les principes

et les doctrines de l'Eglise ancienne-catholique; 2° de faciliter l'union des Eglises
chrétiennes par l'élucidation des questions qui les divisent encore; et 30, en attendant
ce résultat si désirable, qui créerait des conditions sociales nouvelles dont on ne pourrait

que se féliciter, d'être déjà entre elles un lien de doctrine et de fraternité
chrétiennes.

L'importance de ce triple but et la gravité exceptionnelle de ces questions sont
suffisamment connues de nos amis, à quelque Eglise qu'ils appartiennent, pour qu'il
soit superflu de les engager à s'intéresser pratiquement à des études aussi capitales.

Ces études, essentiellement scientifiques et pacifiques, sont faites, non de manière
à envenimer les questions, mais à les élucider, en vue d'une union sincère, sérieuse
et solide entre les Eglises chrétiennes.

Cette elucidation se fait donc le plus objectivement possible et sur le terrain
historique, en évitant, d'une part, les personnalités ainsi que les procédés arbitraires
et fantaisistes qui ne pourraient que diviser davantage, et, d'autre part, en constatant

quel a été le dogme chrétien primitif, d'après les témoignages universels, constants

et unanimes contenus dans l'histoire de l'Eglise et de la théologie. Aussi la
Revue a-t-elle pris pour devise et pour point de ralliement la parole bien connue de

Vincent de Lérins: « Quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditîtm est, ce qui
a été cru partout, toujours et par tous. »

Les articles peuvent être écrits en allemand, ou en anglais, ou en français.
Tous doivent être signés de leurs auteurs, qui en sont seuls responsables. Les manuscrits

doivent être adressés en bon état et franco au Directeur.
La Revue paraît tous les trois mois, par livraison d'environ 150 pages in-8",

au prix de 4 francs la livraison. L'abonnement est annuel et de 16 francs.

H9 Trière à AIM. tes abonnés qui n'ont pas encore soldé leur abonnement, de

vouloir bien le faire le plus tòt possible.
Quelques collections completes sont encore disponibles. Ti'ix de chaque année,

16 firancs; prix de la collection actuelle, 160 francs.

Le Directeur-Gérant : Prof. Dr E. Michaud

Berne. — Imprimerie Stämpfli & ClE.



Verlag von 0, A. Schwetschke und Sohn, Berlin W, 35,

Bischof von Anzer
die Berliner amtliche Politik und die evangelische Mission.

Von

Friedrich Nippold.
Preis Mk. 1.80.

• i7 ' • •>. Hfl,

Römische Taktik
in den Vereinigten Staaten.

s
N m

Karl Knortz,
hTv.iTts\ Hie, 1s

Preis Mk. 1.5(1.

Beiträge zur Reformationsgeschichte.

Bibliographia Brentiana.
Bibliographisches Verzeichnis der gedruckten
und ungedruckten Schriften und Briefe des
Reformators Johannes Brenz. A Nebst
einem Verzeichnis der Literatur über Brenz,
kurzen Erläuterungen und ungedruckten Akten.

Mit Unterstützung der Wirttembergiacfaan
Kommission für LandesgeseMcàte

-

bearbeitet von

Lie. Dr. W. Köhler,
Privatdozenteu an der Universität Giessen.



Verlag von C. A. Schwetschke und Sohn, Berlin W. 35,

Lie. Friedr. Reinh. Lipsius;

Kritik der theologischen Erkenntnis.
Preis Mk. 5 50

Dr. Emil Ott:

Die Religionsphilosophie Hegels,
in ihrer Genesis dargestellt und in ihrer Bedeutung für die

Gegenwart gewürdigt.
Preis Mk. 8. —.

D. Georg Graue:

Selbstbewusstsein und Willensfreiheit,
die Grundvoraussetzungen der christlichen Lebensanschauung

mi! besonderer Berücksichtigung ihrer modernen
Bestreitung i*epiiift und dargestellt.

Preis Mk 8

Dr. Karl Heim:

Das Weltbild der Zukunft.
Eine Auseinandersetzung zwischen Philosophie, Naturwissen¬

schaft und Theologie.
Preis Mk. l. gebunden Mk. 6. —.

Professor Goswin Uphues:

Religiöse Vorträge.
Preis Mi l 80, kartonnieri Mk. 2. 40.

Professor Dr. J. Kohler:

Der Geist des Christentums.
I'n la Mk 1 -20.

Professor D. A. Dorner:

Grundprobleme der Religionsphilosophie.
Vort r.ï yv. Preis Mk. :;. 20.


	Chronique

