Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)
Heft: 52
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRONIQUE

THEOLOGIQUE ET ECCLESIASTIQUE.

* Les « Mémoires » du chanoine Hermant et M. A. Gazier.
— M. le professeur Gazier vient de publier (Paris, Plon) le premier
des cing volumes que formeront les Mémozres de Godefroi Her-
mant suy Uhistoive ecclésiastique du XVII® siécle (1630-1663). Ce
chanoine de Beauvais (1617-1690), ancien recteur de I'Université
de Paris, était un ecclésiastique savant; il a laissé des travaux re-
marquables sur plusieurs Peres grecs. Il partageait les idées des
jansénistes, et comme il savait que le jésuite Rapin composait des
mémoires contre eux, il voulut présenter leur justification en ra-
contant exactement leur histoire. 1.’ Hzstozre du Fansenisme et les
Mémotres sur le Fansénisme, du P. Rapin, ont été publiés en 1864
et 1865. Il faut remercier M. Gazier de publier enfin le manuscrit
d’Hermant. M. Ch. Urbain s’est ainsi exprimé sur cette publication
(Revue du clergé frangais, 1°" aoit 19035, p. 495-490):

« Le savant éditeur s’est efforcé de rester impartial. L’avoue-
rai-jet J'ai été plus d'une fois tenté de le regretter: car c'est évi-
demment a cette préoccupation qu'est due la sécheresse et la
concision extréme des notes dont M. G. accompagne le texte
d’H. J’aurais voulu trouver dans ces notes des renseignements plus
nombreux sur les personnages mis en scéne, sur le réle qu’ils ont
joué dans le monde, sur les écrits qu’ils ont laissés, et aussi l'in-
dication des monographies qui leur ont été consacrées... Nul plus
que M. G. n’est capable de dissiper l'obscurité de cette période
de notre histoire religieuse qu'il connait si bien. Mais peut-étre se
réserve-t-il de fournir ces notes plus détaillées dans la 7able al-
phabétigue qu'il ne saurait manquer de placer 4 la fin de son der-
nier volume. » — Appuyé.

* Bossuet jugé par M. Ch. Urbain. — M. Ch. Urbain affirme
que Bossuet, tout en ayant été opposé aux Cing Propositions, était
d’accord avec Port-Royal sur les questions de morale, et méme,
que, s'il avait vécu au temps de la bulle Unigenitus, il aurait été
au premier rang des < appelants >, comme y furent, avec son ne-
veu, le plus fidele interpréte de ses doctrines, ses amis et ses dis-
ciples, L.a Broue, évéque de Mirepoix, de Langle, évéque de Bou-

Revue intern. de Théologie. Heft 52, 1905, 53



— 830 —

logne, etc. 1l est 4 considérer aussi que, si Bossuet avait été¢ anti-
janséniste, il n’aurait pas choisi pour théologal Simon-Michel
Treuvé, prétre du dioceése de Langres, trés attaché aux doctrines
et aux hommes de Port-Royal. Si M. Gazier a écrit que Bossuet
n'a pas favorisé le jansénisme, c’est parce que, selon Bossuet, le
jansénisme n’existait pas et qu’ainsi il n’a pas pu favoriser une
secte chimérique. Mais si I'on ne joue pas sur le mot, il est cer-
tain que Bossuet a favorisé les augustiniens contre les molinistes,
qu’il a toujours eu les casuistes en horreur, qu’il a pris contre
les jésuites la défense des Réflexions morales de Quesnel, etc.

M. Ch. Urbain, a propos du volume posthume de Davin sur
Bossuet (1904), accuse le fanatique chanoine de Versailles d’avoir
manqué d’impartialité et de critique, et d’avoir fait de Bossuet ¢sa
béte noire ». Il ajoute (Revie du clevge francazs, 1° aolt 1903,
Ps EOL):

¢On s'est élevé surtout contre la facilité avec laquelle le
chanoine Davin a incriminé les relations de Bossuet avec M"Y de
Mauléon. La, sans doute, il a trop cédé a l'esprit de parti; mais
il faut bien dire que, sur ce point aussi, ses adversaires ne sont
pas sans reproches. Pour défendre DBossuet des imputations de
Voltaire, tls ont recours & des arguments qui ne suppovtent pas
Pexamen. J'aurai, j'espére, quelque jour, 'occasion de traiter & fond
cette question du prétendu mariage de Bossuet. Deés maintenant,
je puis dire que le plaidoyer composé pour le grand évéque et son
amze par M. Floquet d’aprés le cardinal de Bausset, #’est gu'un
tissu d’assertions sans prewves ow absolument fausses. Vous verrez
qu’'on va encore m’accuser de calomnier Bossuet, parce que j’ose
dire que ses avocats le défendent aussi mal que possible. »

* Le cardinal de Bissy, successeur et adversaire de Bossuet
8 Meaux. — Le cardinal de Bissy (1657-1737) fut nommé abbé
de St. Germain des Prés (Paris) le 28 décembre 1714 et prit pos-
session le 6 mars suivant. Saint-Simon a dit de lui: <« Les religieux
trouverent bientdt qu’ils avaient échangé un pére pour un loup et
un tyran.» La déplorable réputation de Bissy est connue. Dans le
cloitre bénédictin comme a Meaux, il s’efforca de combattre la
mémoire de Bossuet et de travailler dans le séns des jésuites con-
tre les portroyalistes et les appelants. M. I'abbé J.-B. Vanel a pu-
blié, dans la « Revue Bossuet » (25 juin 1903, p. 66-6g), une note
sur le revirement qui se fit & St. Germain des Prés contre Bossuet;
en voici quelques passages :

« Les dissentiments soulevés par la Bulle (nigenitus avaient
divisé la communauté; les appelants, pour la plupart, furent exilés



— B8 =

en province sur les ordres di nouveaw commendataive: ses parti-
sans mirent dans leur soumission un esprit de flatterie et d’ambi-
tion trop bien récompensé pour n’étre pas contagieux et persistant.
Ils s'imaginérent étre sages en retenant dans 'ombre une mémoire
déclarée importune et dans le mépris une certaine rigidité de doc-
trine contre la morale relichée qui cachait, aux yeux des cons-
titutionnaires, des accointances secrétes avec le parti condamné.
Au monastére, les courtisans faisaient le méme jeu qu’a 'évéché . ..

«Sur la priere de Mgr. de Bissy, dom Duplessis avait com-
posé et édité 'Histoive de UEglise de Meaux; dés son apparition
I'ouvrage souleva des protestations que les louanges du Journal de
Trévoux n’atténuérent qu'a demi. On fut indigné de la partialité
qui avait inspiré les jugements de l'écrivain toutes les fois que
le nom de Bossuet s’était rencontré sous sa plume. L’évéque de
Troyes, M. de Saint-André, grand vicaire, le chapitre cathédral
de Meaux réclamérent de concert. A St Germain, ou [’habitude
n’existait pas de contredire et d’offenser un collegue par des re-
proches publics, il y eut néanmoins du mécontentement. Dom
Marténe, le doyen d'age qui rédigeait alors le livre des ckoses mié-
morables, ne se décida pas a mentionner I'apparition de l'ouvrage
sans faire des réserves. »

En outre, dom Le Seur, 'un des fameux auteurs de I’ Hzstozre
de la Constitution Unigenztus, écrivit de Paris, le 20 mars 1737 :
¢« M. le cardinal de Bissi est enfin débarrassé des camisards?!) du
séminaire de Meaux qui en sortirent tous le mardi-gras,.. Apres
leur départ, Son Eminence me jeta sur Faremoutiers et me dit
que son parti était pris de commencer le procés de I'abbesse, M™®
de Beringhen, et de la déposer 2). »

*Mgr Bonomelli et le progrés en théologie. — Mgr Bono-
melli, évéque de Crémone, dans sa brochure ¢ 7/secolo che nasce »,
s’est montré partisan de la science, de la liberté et du progres.
M. Gazagnol, dans une étude sur ce prélat (Revue du clergé fran-
cais, I® aolt IQ0j), s’est exprimé ainsi (p. 461-462):

« Notre siecle, dit Mgr B., aspire plus qu’aucun autre a la
science, elle est la reine du monde. » Il y a plus, nous ne devons
pas nous contenter de la science traditionnelle, pour si éminente
qu’elle ait été en son temps. «]J’ose faire a ce sujet, dit le prélat,
une constatation qui étonnera peut-étre, mais qui n’est pas moins

1Y Ces camisards étaient les chanoines réguliers de Ste, Genevidve que Bossuet
avait installés dans la direction de son séminaire.

%) Bissy voulait que cette abbesse rétractit sa signature du formulaire et qu’elle
signdt un acte de soumission & la Bulle.



— 832 —

fondée en réalité. Nous, évéques et prétres du XX° siécle, nous
sommes bien inférieurs en intelligence & St. Augustin, a St. An-
selme, 3 St. Thomas ... Mais, je le déclare hautement, autant ces
génies nous sont supérieurs en puissance intellectuelle, autant nous
les devancons en connaissances sacrées et profanes, La raison en
est facile & comprendre...» On peut méme dire avec Mgr Spal-
ding que la théologie a doublé son domaine en !'affermissant, et
que nous en savons plus long que c¢les savants d’Alexandrie, de
Cappadoce et d'Antioche, qui cependant ont posé les premiers
fondements de la théologie, plus qu’Augustin et Jérome, plus que
les grands maitres de la scolastique. » Ils ne savaient, eux, presque
rien de la littérature chrétienne des II°® et III® siecles, peu d’hébreu
et de grec; leur connaissance de la philosophie d’Aristote, qu'ils
avaient prise pour base de la leur, n’était qu'imparfaite et de se-
conde main. Qui oserait prétendre que la forme de leurs ouvrages
répond aux exigences de notre temps? Leur latinité, leurs procé-
dés de discussion seraient-ils du gott de nos étudiants? Il convient
d’appliquer ici la formule si juste de St. Vincent de Lérins: « Non
nova, sed noviter dicta. »

* M. Ch. Urbain et les Catéchismes. — Les lecteurs connais-
sent déja le bel ouvrage de M. Sully-Prudhomme sur les PFensées
de Pascal (Revue, juillet 19035, p. 587-580); ils savent que l'auteur
s’est appuyé, pour attaquer le christianisme, sur plusieurs explica-
tions des catéchismes francais. M. Urbain appelle ’attention de ses
coreligionnaires sur les réflexions du poeéte-philosophe : < Elles leur
montreront, dit-il, la nécessité d’adapter leur langage aux usages
modernes ; car souvent elles viennent de ce que les termes de
I'Ecole sont pris a contre-sens par nos contemporains; et si un
académicien s'y trompe, comment veut-on que de pauvres enfants
de 10 a 12 ans n'emportent pas de nos lecons certains mots pour
eux actuellement vides de sens, qui risquent de leur suggérer plus
tard des idées fausses!.. Il est indispensable que nous parlions la
langue des hommes de notre temps. Les contradictions que M.
S. Pr. a cru relever dans nos principaux mystéres tiennent pour
une partie a ses idées philosophiques; mais elles viennent aussi de
ce qu'il prend a la lettre des expressions figurées qu’on aurait dd
éviter dans les définitions du catéchisme, et dont nous ferions bien
de nous abstenir en nous adressant a des enfants... Toutes les
critiques formulées contre nos catéchismes ne me paraissent pas
également chimériques. Ainsi, on nous dit couramment que l'éten-
due de l'offense se mesure a la dignité de la personne offensée, et
que, par conséquent, le péché, s’adressant a Dieu, a une gravité
infinie. M. S. Pr. s’indigne contre cette doctrine, et, pour ma part, je



s BEB =

ne la crois pas fondée. Tous les péchés sans distinction étant une
offense a4 Dieu, ils mériteraient donc tous une peine infinie; et,
comme dans linfini il n'y a point de degrés ni de division, il
faudrait dire qu’ils sont tous également graves!. .» (Revue du
clergé francais, 1° aout 19035, p. 497-498).

*Le « Catholique frangais» et les processions eucharistiques.
— Dans son numéro du 31 juillet dernier, le Catholigue frangazs,
aprés avoir rappelé que ces processions se font aujourd’huiau mi-
lieu de populations indifférentes et méme hostiles, se demande si,
dans de telles conditions, elles sont avantageuses 2 la religion. Il
répond ainsi (p. 295): «Si 'on veut bien se souvenir que les pre-
miers chrétiens cachaient jalousement non seulement la célébration
des saints mystéres, mais méme leur connaissance aux payens,
parce qu’ils auraient cru les profaner en en donnant quelque con-
naissance a des gens incapables d’en connaitre le sens mystérieux
et divin, on sera forcé de répondre négativement. Bien loin d’étaler
le divin mystére eucharistique devant un homme sans foi, tout
charnel, ne vivant que d’une vie animale et sensuelle, on devrait
le lui cacher jalousement: car, n’y pouvant rien comprendre, il
ne peut que le profaner par ses moqueries et ses sarcasmes, et
c'est ce qui ne se voit que trop de tous coOtés. Les gens religieux
devraient se souvenir de la parole de J.-C.: Ne donnez point les
choses saintes aux chiens, et ne jetez point vos perles devant les
pourceaux, de peur qu’ils ne les foulent aux pieds, et que, se re-
tournant, ils ne vous déchirent. J.-C. n’a-t-il pas aussi défendu de
prier dans les rues et les places publiques, et recommandé de prier
dans sa maison, la porte bien ferméer Ne serait-il donc pas plus
conforme a sa volonté de faire les pricres de 1'Eglise dans les édi-
fices consacrés au culte qui doivent étre des maisons de priéres?
Mais pour bien des dévots d’aujourd’hui, la parole de J.-C. n’est
plus rien. Ce qui importe, c’est la politique, c’est la domination
cléricale, c’est le triomphe du systéme ultramontain! Et voila pour-
quoi les plus augustes mysteres du christianisme sont profanés;
voila pourquoi la religion, qui devrait unir les hommes, est un
ferment de haine entre concitoyens. » — On ne saurait mieux dire.

*Un jugement de M. Batiffol sur le clergé anglican. — Dans
le « Correspondant » du 10 juillet dernier, M. B. a signalé deux
dangers qui menacent «la High Church »: d’une part, « les sug-
gestions de timidité, de panique méme, que des hommes de peu
de clairvoyance lui voudraient inspirer » ; et, d'autre part, «les in-
tempérances d’une critique négative, dont les conclusions, alors
méme qu’elles sont présentées ou acceptées par d’authentiques



— 834 —

churchmen, ne peuvent se concilier qu'avec l'agnosticisme, cef
agnosticisme dont, en Angleterve, la tentation est plus vive que par-
tout ailleurs. > Clest entre ces deux extrémes que se trouve la
via medza, via veritatis. Mais quel est le poteau indicateur, le cri-
tére, la norme, qui fera découvrir cette voie? M. Batiffol dirait
sans doute que c'est le pape. Nous disons, avec 'ancienne Eglise,
que c’est «la croyance universelle, constante et unanime des Egli-
ses particuliéres ». Malheureusement chaque théologien tient a ex-
primer son opinicn a lui, ou son texte de prédilection de tel ou
tel Peére, mais non a établir le fait de la croyance ou de la non-
croyance en question. Par exemple, le symbole attribué faussement
a Athanase est-il, de fait, oui ou non, un document qui a été
« cru partout, toujours et par tous»? La réponse est facile et claire,
Mais qui pose la question ainsi? Plutdt que d’entrer dans cette
porte ouverte on préféere jouer a cache-cache dans les alentours.

* La loi de la séparation et la situation ecclésiastique en

France. — Quels seront les effets de la loi de la séparation entre
les Eglises et I'Etat, telle que la Chambre Pa votée! Telle est la
question qui se discute dans tous les camps. — Dans le clergé

francais, les uns la maudissent et en attendent les pires résultats,
les autres en esperent des avantages spirituels, quil faudra payer
sans doute par de gros inconvénients pécuniaires et par de terri-
bles luttes, mais qui n’en seront pas moins des avantages. Donc,
de ce premier c6té, pas d’indices certains. Il est toutefois a noter
que le pape est optimiste; mais qui oserait voir dans cet opti-
misme de Candide un argument sérieuxt -— Un point a regretter,
c’est linterprétation, toute favorable au parti papiste, que MM.
Briand et Jaurés ont donnée au fameux article IV. Si la loi devait
étre interprétée, de fait, dans le sens indiqué par ces deux socia-
listes athées qui font le jeu de Rome et du jésuitisme, elle serait
une force nouvelle mise par I'Etat entre les mains des pires enne-
mis de la France républicaine. En sera-t-il ainsi? Nul ne le sait
pour le moment. Espérons qu'au Sénat M. Clémenceau ou ses
amis protesteront contre l'interprétation de MM. Briand et Jaures,
donneront a la loi le vrai sens libéral, patriotique et national qu’elle
doit avoir; et qu'ainsi elle pourra étre invoquée aussi par les as-
sociations cultuelles catkoliques et antivomaines. Espérons que les
catholiques frangais, qui veulent rester fidéles aux traditions du
vrai gallicanisme d’autrefois, ne seront pas écrasés par cette loi,
ou plutdt par son interprétation ultramontaine et antifrangaise. En
tout cas, il est permis d'espérer que, si le Sénat ne fait pas son
devoir sur ce point et ne corrige pas la faute de la Chambre, les
circonstances dans lesquelles la France sera bientot acculée par



l'ultramontanisme de cette loi, forceront la Chambre et le gouver-
nement a la corriger dans le sens d'une vraie séparation, la sépa-
ration actuelle (dans le sens Briand et Jaurés) n'étant qu'une sépa-
tion d’apparence et d’illusion. Aucune loi n’est éternelle, en France
moins qu’ailleurs. La liberté et la logique des idées seront plus
fortes que les socialistes qui travaillent pour Rome. — Un autre
point tres regrettable, c’est 'élection des évéques abandonnée au
pape. Jamais la France n'a été soumise a pareille épreuve. On
peut frémir de cet état de choses, lorsqu’on réfléchit a la légereté
des esprits en France: légeéreté des masses, des femmes surtout,
qui se laissent si frivolement guider par les soutanes rouges ou
violettes; légereté des politiciens pseudo-libéraux, députés et jour-
nalistes, qui n’ont pas compris qu’un gouvernement libéral qui a
souci de sa propre défense et de la paix du pays, ne doit pas au-
toriser, comme administrateurs publics d’une société aussi considé-
rable que la société catholique-romaine, des hommes dont il n'a
ni surveillé ni contrdlé les études et la capacité ministérielle; faute
d’autant plus grave que ce méme Etat se croit obligé de n’auto-
riser a exercer la médecine, le notariat, la pharmacie, la judicature,
le barreau, etc., que les candidats munis d'un diplome d’Etat,
toutes fonctions cependant beaucoup moins importantes (au point
de vue de l'ordre public et social) que les fonctions épiscopales.
L'illogicité et la faiblesse du gouvernement républicain ont été, sur
ce point, phénoménales. On peut dire que c’est une catastrophe.
Espérons que cette catastrophe sera conjurée ou corrigée par le bon
sens populaire, qui saura sans doute protester contre les évéques qui
lui déplairont, les écarter, et en choisir d’autres assez courageux pour
lutter contre la Rome jésuitique actuelle. Espérons que ces éveques,
catholiques et libéraux, élus par les paroisses et les dioceses, con-
sacrés par d’autres évéques catholiques et libéraux d’apres le droit
de 'ancienne Eglise catholique, seront soutenus par des juges ins-
truits et par une administration plus éclairée et plus ferme. — On
voit que la situation qui sera faite par la loi dés ses premicres
applications, sera loin d’etre claire et rassurante. Des troubles se-
ront inévitables dans certaines parties de la France: car Rome
ameutera ses fanatiques, qui seront assez nombreux pour faire du
désordre pendant longtemps encore. Ce n'est qu'a la longue que.
le bon sens, les vrais notions religieuses, le vrai catholicisme, vain-
cront. — Les catholiques qui pourrazent étre maitres de la situa-
tion, sont les catholiques modérés qui ont encore assez d’esprit
pour distinguer I'Eglise d’avec le pape, la conscience d’avec le
college des cardinaux, la religion d’avec la hiérarchie rouge, vio-
lette ou noire, la piété d’avec les superstitions, le Christ vivant



— 836 —

d’avec les statues dites miraculeuses des madonnes et des Antoine
de Padoue. Les catholiques de cette trempe sont l'immense majo-
rité en France, et s'ils voulaient enfin, un beau jour, se réveiller
et dire & la camarilla romaniste: ¢ C’est assez!», s’ils voulaient
enfin se réunir en associations cultuelles et prendre en mains les
affaires de leur propre conscience et de 'Eglise dont ils devraient
étre des membres actifs, il est certain que la France religieuse se-
rait sauvée. Mais, hélas! les catholiques en question ont plus d’es-
prit ricaneur que de sens pratique; ils se croisent les bras et lais-
sent faire les femmes, dés qu'il s’agit de religion. Les résultats de
cette indifférence ont beau étre déplorables, ils préferent se Jazsser
mener pour avoir la paix momentanée, plutét que de mener eux-
mémes leur propre barque pour avoir la bonne direction et la
paix durable. Ce mal des caractéres, cette faiblesse des volontés,
cette torpeur des consciences, cette frivolité des esprits, existeront
sans doute longtemps encore, dans cette France qui ne connait
plus d’autre Bérenger que le chansonnier, et qui ne fait plus d’é-
ditions de Pascal que pour en soigner le papier et l'impression,
sans lire sérieusement ni une Provinciale ni une Pensée. — Enfin,
a un point de vue plus pratique, on peut considérer, d’une part,
que les pensions qui seront payées au clergé pendant quelque
temps, contribueront a maintenir & peu prés le stafx guo extéricur
dans les paroisses; mais, d'autre part, le role officiel des évéques
et des curés, comme fonctionnaires de !'Etat, cessera. Or ceci
pourrait avoir une grande importance, étant donnée [’habitude
qu’on a, en France, de considérei comme des personnes de tres
petite valeur celles qui n’ont aucune marque officielle, Lorsque le
public verra les fétes nationales et les cérémonies gouvernemen-
tales s’accomplir sans apercevoir les évéques a coté des préfets et
des généraux; lorsque I'évéque sera réduit a n’etre plus que l'agent
du pape, il est possible qu’il perde singulierement de son prestige,
malgré la couleur attirante de son costume. La seule force morale
qu'il pourra alors conquérir, ce sera de s’appuyer fermement sur
les fideles de son diocese. Mais, pour cela, il faudra que les fide-
les soient a leur tour une force religieuse; or, lorsque les fideles
seront redevenus une vraie force religieuse, il est probable qu’ils
auront plus de souci d’étre au service de la religion, suivant leur
conscience redevenue libre, que d’étre au service d'un pape italien,
toujours étranger et bientot sans autre panache que sa prétendue
infaillibilité, a laquelle si peu croient! La, peut-étre, seraient les meil-
leurs résultats de la loi: 'amoindrissement officiel des évéques, la
renaissance de la conscience des fidéles et de la vie paroissiale, et
le délaissement croissant du pape. — C(C’est donc a la conscience



— 837 —

des prétres et des fideles que nous faisons surtout appel, tandis
que les ultramontains en appellent surtout aux évéques et au pape,
comme si le pape et les évéques étaient seuls 'Eglise. M. d’Haus-
sonville, qui donne ses conseils dans le Fzgaro, écrivait le 26 sep-
tembre dernier: «Il ne peut s'agir de la part des laiques que de
semples suggestions, et, le moment venu, z/s #'auront qu’'a obéir
aux ordres regus... lLes plus grandes précautions doivent étre
prises pour que, dés le début, les associations cultuelles soient or-
ganisées hiérarchiquement et pour qu’elles demeurent sows la main
et Lautorité des évéques. » On le voit, les laiques-comtes sont tou-
jours pour les princes-évéques; on se croirait encore dans 'ancien
régime. La montre de M. le comte et de ses pairs retarde. Nous
avons reconquis, avec la vraie notion de la nation, la vraie notion
de I'Eglise. Nous savons que, dans toute nation vivante, la hiérar-
chie administrative n’est pas tout et qu’a coté d'elle il y a les
citoyens. De méme, nous savons que dans 'Eglise chrétienne il y
a, a coOté des éveques et des prétres, les fideles, tous membres
vivants du méme Christ. Nous savons que ce que les laiques-
comtes et les princes-évéques appellent actuellement <« l'autorité des
éveques» est un reste du Bas-Empire, ou les évéques se sont
modelés sur les préfets impériaux. Nous savons que, dans la vraie
Eglise du Christ, il n’y a qu’un Maitre, Lui seul; que les premiers
y sont les derniers; que ceux qui veulent étre les premiers parmi
leurs freéres doivent étre leurs ministres et leurs serviteurs (szz vester
menester. . . erit vester sevvus; Matth. XX, 26-27); que c'est a
I'Eglise meéme a s’administrer, par conséquent aux fideles aussi a
prendre part 2 la garde du dép6t et au maintien de la discipline.
Nous savons que la vraie Eglise n’est pas le troupeau bélant que
les princes-évéques, armés de houlettes, gardent et menent ou bon
leur semble; mais qu'elle est le troupeau du Christ et du Christ
seul, lequel seul est le bon pasteur, conduisant et les évéques et
les fideles. Telle est la notion de la hiérarchie, de 1'épiscopat, du
fidele; en un mot, telle est la notion de I'Eglise que les anciens-
catholiques ont remise en lumiere d'aprés les textes mémes, trop
oubliés, des Evangiles et des Epitres. Nous espérons donc que la
France se délivrera bientot du servilisme ecclésiastique qu’on lui
préche encore et qu’on voudrait lui imposer éternellement. Non,
les évéques n'ont pas d'ordres a donner. Les évéques ont a déli-
bérer dans les synodes avec les prétres et les fideles; et c’est aux
synodes, représentations des Eglises, a dire comme autrefois a Jé-
rusalem: Placuit nobis collectis in unum... Visum est Spirituz
sancto et nobzs (Act. XV, 25, 28). Attendre des évéques francais
la régénération et le salut de I'Eglise, c’est s’illusionner: ni la



— g8 —

papauté, ni l'épiscopat n’ont jamais été capables d’opérer la fa-
meuse réforme, tant réclamée, zn capite et en membris. Aujourd’hui,
ils en sont plus incapables que jamais. C’est aux prétres et aux
fideles intelligents, instruits, conscients de leur dignité¢, de leur
baptéme et de leur sacerdoce, a s’entendre et a s’unir, a ressus-
citer partout la vie paroissiale et a compter sur la vérité de leur
cause. Le Christ, qui a promis d’étre la ou deux ou trois seront
réunis en son nom, sera certainement avec eux. Des lors, courage,
la victoire viendra : A@c est victoria que vince mundum fides vestra
(I Jean, V, 4).

* Le role de la philosophie dans la théologie, d’aprés M. Pi-
cavet. — M. Fr. Picavet a publié un volume sur les philosophies
médiévales, volume qu’il faut connaitre, alors méme qu'on n’en
accepterait pas toutes les données. L’auteur pense que le vrai
maitre de toute cette époque est Plotin et non Aristote. Peut-étre
est-ce l'un et l'autre, car le courant mystique et le courant sco-
lastique ont toujours existé. On peut résumer ainsi cette esquisse
synchronique (Fournal des savants, mars 1905, p. 166-167):

« Du Iev siecle au Concile de Nicée, on rencontre des philo-
sophies helléniques, judéo-helléniques et chrétiennes; puis jusqu’en
529, c'est la lutte entre néo-platoniciens et chrétiens. — De 529
a l'’époque de Charlemagne, les doctrines néo-platoniciennes ache-
vent de s’incorporer au christianisme, et 'on s’efforce péniblement
de conserver ce que l'on peut de la pensée et de la civilisation

antiques. — Du 1X® au XII® siecle, il y a des philosophes chez
les Byzantins et les chrétiens d’Occident, chez les Arabes et les
juifs de tous pays. — Du XIII®* a la Renaissance et a la Réforme,

on assiste surtout au développement de la pensée chrétienne en
Occident. Enfin, c’est, jusqu'au XVII® siecle, la renaissance des
systemes antiques, la persistance ou la restauration des philosophies
catholiques, le développement des philosophies protestantes, l'ap-
parition d'une philosophie scientifique qui, au XVIII® et au XIX®
siecle, ira sans cesse grandissant et s’opposera de plus en plus aux
doctrines meédiévales, dans lesquelles l'é¢tude du monde sensible
valait surtout pour I'édification du monde sensible et de la vie
future, »

Peut-étre serait-il plus exact de penser que les théologiens se
sont plus incorporés au néoplatonisme et a l'aristotélisme que ces
deux systémes ne se sont incorporés au vrai christianisme. Qu’est-ce
que les philosophies catholiques, et les philosophies protestantes,
et la philosophie scientifique dont il est parlé? Encore beaucoup
d’obscurité pése sur ces questions.



839 —

* Quelques extraits d’'un article de M. Paul Lejay. — M.
P. L. a publié¢, dans la «Revue d’histoire et de littérature reli-
gieuses » (juillet-aot 1905), un article bibliographique relatif a
I’ancienne philologie chrétienne. Qu'il me permette d'en extraire
quelques points:

A propos d’une étude de M. A. Stahl sur Clément de Rome,
il caractérise ainsi le mouuvement judéo-chrétien de 1'Eglise de Co-
rinthe, mouvement qui a donné lieu a la I Epitre dite de Clé-
ment: <« En face de ces perturbateurs, se dresse le presbytérat. Car
il n'y a pas encore lieu de distinguer entre moeo3vregor, dutxnvor,
sreioromror. Ces désignations sont synomymes et ne different que par
I'aspect considéré dans les fonctions communes aux chefs établis
par les ApoOtres et les hommes de Dieu. Les séditieux opposent
au clergé le droit qu’a tout chrétien d’étre prétre et d’offrir le sa-
crifice. Clément leur montre au contraire que, dans le N. T. comme
dans I’A., un ordre a été établi par Dieu a cet égard. On ne sau-
rait s'y soustraire sans dommage pour les deux verius appelées
yvaoig et mwioris. La yvoow est la reconnaissance du pouvoir sou-
verain de Dieu et de la situation infime de l'homme par rapport
a son créateur. L.a 7tiozic est la ferme confiance aux dons divins;
elle est gardée par l'homme qui accomplit les bonnes ceuvres.
Cette derniére vertu est aussi atteinte par la licence morale des
novateurs » p. 404-405.

A propos de la communion eucharistique telle qu’elle est
mentionnée dans ladite épitre, M. P. L. dit: « En derniere analyse,
elle est amour, assurant au croyant le don du St-Esprit. La con-
sécration des éléments se fait par la priéve de lévéque et de toute
UEglise >, p. 405.

A propos de la controverse sur le St-Esprit au IVe siecle, M.
P. L. s’exprime ainsi: « Les attaques ou les doutes sont venus de
I'arianisme et de ses succédanés. Aussi Athanase se trouve-t-il ici
encore la source (7) de la doctrine orthodoxe. Tandis que Cyrille
de Jérusalem se tenait hors des spéculations, c’est Athanase qui a
posé les principes. Basile et les deux Grégoire ont opposé aux
Eunomiens aristotéliciens les doctrines platoniciennes, St. Jean Chry-
sostome, esprit plus pratique, n’a guére fait pour le développement
du dogme. Au contraire, Epiphane, cefte téte mal faite, a eu 'hon-
neur de conclure avec précision la consubstantialité et la proces-
sion du St-Esprit; il est, en somme, le créateur de la formule
Filiogue s, p. 410.

A signaler aussi la trés substantielle analyse du Synodicon
orientale ou Recueil de synodes nestorzens, publié par J. B. Chabot
(1902), et, entre autres, 'extréme défiance de la législation de 'Eglise
de Perse a I'égard des moines, p. 409-412.



— B0 —

* Pour servir a l'histoire des origines de la papauté. —
Quoique nous ayons déja indiqué 'importance du volume de M.
E.-Ch. Babut sur ZLe Concile de Turin (Revue d’octobre 1904,
p. 636-639), nous croyons utile de citer le jugement suivant du
« Journal des Savants» (janvier 1905, p. 49-50), qui confirme nos
appréciations :

« Le pape Zosime, peu de jours aprés son avénement, avait
constitué¢ en faveur de l'’évéque d’Arles, Patrocle, une juridiction
métropolitaine s’étendant sur les trois provinces de Viennoise, de
Narbonnaise I*® et de Narbonnaise II™°, accompagnée de diverses
prérogatives honorifiques. Un priviléege auwssz exorbitant n’avait pas
été sans susciter une wiolemte opposition de la part des évéques
dont on amoindrissait ainsi le prestige et l'autorité, ainsi que de
la part du parti «rigoriste », plus ou moins entaché d'hérésie (?)
priscilienne, dont M. Babut a montré le rdle actif en Gaule au
début du Ve siécle. C'est précisément pour donner une solution
au conflit qu'aurait été convoquée l'assemblée de Turin, les éve-
ques gaulois intéressés wefusant de s'incliner devant la décision
pontificale. Pour partie au moins, Zosime fut 0dligé de ratifier les
décrets du concile, en reconnaissant, conformément au II®® canon,
les droits du métropolitain de Vienne, par la lettre Revelatum no-
bis ... Mais la bonne entente entre le siége de Rome et celui
d’Arles, déja troublée aprés la mort de Zosime, se transforme en
kostilité. Vingt-cinq ans plus tard, I’évéque Hilaire était devenu
pour la papauté un adversaire d’autant plus a craindre que l'im-
portance attribuée a son siege était plus grande. L’affaire de Céli-
donius, de Besangon, dont le métropolitain d’Arles avait exigé la
démission, fait passer le conflit a 'état azowu, et c’est a cette pé-
riode de lutte qu’est consacrée la derniere partie de la these de
M. Babut. A la lettre Placuzt apostolice de Zosime, qui avait éta-
bli le vicariat arlésien, répondent les lettres Quali pertinacia et
Devine cultum de Léon le Grand, qui mettent fin a cette situa-
tion exceptionnelle, au prix d'un nouveau conflzt avec les éveques
provengaux. Mais la circulaire Divine cultum, adressée aux pré-
lats de la Viennoise, était cette fois accompagnée d’un aclte zmpé-
rial, la constitution Certum: est, et celle-ci, prenant en considéra-
tion la primatie du siége apostolique fondée tout ensemble sur les
mérites de St. Plerre ... et sur [’éminente dignité de la ville de
Rome, posait en principe que «les évéques gallicans, ou ceux de
toute autre province, ne pourront prendre aucune décision con-
traire aux maximes anciennes de discipline sans le consentement et
autorzté du pape vénérable de la Ville éternelle. » C’est un prin-
cipe (?) gros de conséquences, dont le saint-siege saura tirer parti
des le temps de Léon le Grand lui-méme, ez le premier triomphe



— 841 —

de la papauté sur le gallicanisme. Mais ce triomphe n'est dic qu’a
Pintervention de [autorité civile; c'est I'Empive qui a fait le pou-
voir de U'Eglise de Rome. »

Donc, on le voit, ce n’est pas la doctrine ultramontaine de
la prétendue autorité de 'Eglise de Rome sur les autres Eglises
qui a été la premiere: la doctrine gallicane était la plus ancienne.
Et, en outre, si la doctrine nouvelle, l'ultramontaine, a prévaluy,
c’est grice a la force matérielle du bras séculier. 7out le systéme
ultramontain croule.

* Inauthenticité des légendes de Roc-Amadour. — M. Rupin
a publié sur Roc-Amadour une savante monographie, qui a été
médaillée par I’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres en 1904.
M. S. Reinach, rapporteur, s'est exprimé ainsi: < Dans l'étude des
légendes plus ou moins anciennes sur les origines du célébre pele-
rinage de R.-A., M. Rupin a fait preuve d’autant de sens critique
que d’érudition; s'il ne laisse 7Zen subdsister d’un vaste cycle de
tradstions qui constitue comme I'épopée de ce sanctuaire, c'est
par des arguments précis et zrréfutables qu’il en a démontré le
caractere apocryphe et démélé la geneése... Cet ouvrage sera dé-
sormais consulté par tous les savants en quéte d’informations pré-
cises sur l'archéologie militaire, civile et religieuse du moyen age. »

* Grande lecon de pacification. — Deux peuples puissants
étaients en guerre, et la guerre paraissait acharnée. Tous les hom-
mes de bon sens et de cceur réclamaient la paix. Vains discours,
désirs stériles! Enfin un homme courageux, le président Roosevelt,
a pris la cause en main, et a réussi a faire conclure l'accord si
universellement désiré. Comment a-t-il réussi? ¢ C’est, dit M. Jaures,
qu'il a cru, d’'une foi énergique et agissante, a la possibilité de la
paix... M. Roosevelt ne s’est pas laissé¢ rebuter par les obstacles
accumulés, Il a regardé au fond des choses. Il a compris que les
deux peuples avaient un égal intérét a mettre fin a une lutte épui-
sante, et que, s'il parvenait & vaincre l'aveugle obstination des
amours-propres, il pourrait rapprocher les deux adversaires. Il a
abouti... Si le monde avait vraiment la volonté de la paix, il n'y
a pas aujourd’hui une seule question qui ne puisse étre résolue
pour le bien commun des peuples en litige. »

Voila de trés sages réflexions. Appliquons-les a la question
de la paix entre les Eglises. Séparées, divisées, elles sont en guerre,
meéme quand elles font de beaux discours sur la paix et sur la
fraternité. Rome, qui se donne pour la grande messagere de la
paix et qui ne parle que d’unité, traite toutes les autres Eglises
d’'apostates, deés que ses intéréts lui permettent de parler franche-
ment. Etc., etc. Tous les vrais chrétiens aspirent a la cessation de



— T

ces injures et de ces dissensions scandaleuses, qui font perdre la
foi 2 une quantité de chrétiens. La plupart des chrétiens, en effet,
confondent aujourd’hui la religion et I'Eglise, et ils font retomber
sur la religion les fautes des Eglises et des clergés. Si la religion
en général et la religion chrétienne en particulier étaient vraies,
disent-ils, elles seraient des forces; or elles n’en sont pas, elles ne
sont que de vains mots, puisqu’elles ne peuvent pas établir la paix
entre ceux qui sont censés les pratiquer. Et en conséquence, ils
seretirent dans 'indifférentisme, souvent méme dansl’irreligion positive.

Donc, on le voit, la nécessité de réconcilier les Eglises s’im-
pose au nom méme de la religion. Comment faire cette réconci-
hation? La premiére condition, c’est de la croire possible, c’est
d’étre profondément convaincu de la possibilité et de la nécessité
de cette réconciliation; c’est de ne pas se laisser rebuter par le
scepticisme des uns, par 'hostilité des autres; c’est de précher avec
insistance cette possibilité et cette nécessité; c’est de faire appel a
tous les chrétiens qui ont cette conviction, c'est de les grouper,
c’est de mettre en mouvement leur bonne volonté, leur énergie,
leur foi. Oui, que tous les chrétiens de haute conscience aient le
courage de proclamer, a la face du monde civilisé, que les Eglises
isolées sont fatalement vouées a la faiblesse et a la défaite; que
les Eglises en lutte s’épuisent manifestement; qu’elles énervent leurs
fideles, vident leurs temples, stérilisent leurs ceuvres; qu'il est temps
de mettre un terme a cet état de choses ruineux. Qu'ils procla-
ment qu’'au fond de toutes les luttes il n'y a que des subtilités
pour les uns et des amours propres pour les autres; que les sub-
tilités peuvent disparaitre devant la science, devant les éclaircisse-
ments de bonne foi, devant les méthodes scientifiques d’aujourd’hui:
que les amours propres de clocher et de sacristie sont indignes de
nos jours, tant leur nocivité est grande et odieuse; que les obsti-
nations aveugles en choses si graves, doivent étre désormais stig-
matisées aux yeux de tous les honnétes gens, de toutes les cons-
ciences droites, de tous les vrais disciples du Christ. Que chaque
Eglise particuliere fasse donc son examen de conscience sur ses
propres fautes et sur ses prétentions injustifiables; qu’elle fasse son
mea culpa sincérement; qu'elle ait le courage d’écarter les causes
de ses erreurs et de ses fautes, et de ne plus retomber dans les
mémes déviations. Que les simples fideles redeviennent plus croyants,
plus zélés, plus dévoués, plus assidus aux offices. Que les clergés
comprennent que leur ministére est un service, et non un zwpe-
reum ; qu'ils renoncent & leurs vains titres hiérarchiques, qui sont
un contre-sens dans I'Eglise du Christ, ou les premiers sont les
derniers: qu'ils placent leur vraie gloire dans leur abnégation, dans
leur science, dans leur charité, dans leur piété.



— 843 —

L’humanité est assez éclairée pour que tous les conflits soient
résolus d’une maniere favorable pour tous. Que la fameuse maxime:
« Moi seule et c’est assez», soit enfin rayée du langage ecclésiasti-
que. Que le sentiment de la solidarité, de l'universalité (le vrai ca-
tholicisme est universel), fasse comprendre a tous les vrais catho-
liques et a tous les vrais orthodoxes que chaque Eglise particuliere
a sa raison d’étre et sa mission dans l'unité de 'Eglise chrétienne
universelle; que 'Eglise universelle est un corps, le corps du Christ,
et que, dans tout corps vivant et bien constitué, le jeu de chaque
organe doit étre libre et varié dans l'unité méme de la vie. Arriére
donc les jalousies, les prétentions, les orgueils, les accaparements,
les monopoles, les anathéemes. Que tous enfin soient #z en Jésus-
Christ, le Sauveur de tous et de chacun, qui vit dans tous et dans
chacun: Vivit vero in me Christus.

Ne serait-il pas honteux que la sagesse que l'on est capable
de déployer pour les choses temporelles et pour les intéréts maté-
riels, fit défaut aux chrétiens des qu’il s’agit des intéréts de Dieu,
de l'idéal religieux, de la cause de l'esprit et de la conscience?

C’est pourquoi nous nous faisons un devoir, a la fin de cette
année et de cette livraison, de rappeler, non seulement aux prétres
et aux fideles de notre Eglise, non seulement a nos amis des au-
tres Eglises, mais encore a tous les chrétiens de toute dénomination,
pour peu qu’ils aient le sentiment de l'unité et de la fraternité qui
doivent régner entre tous les vrais disciples de J.-C., de leur rap-
peler, dis-je, que cette Revue a été fondée précisément en vue de
ce but sublime; que, depuis lors, pendant treize ans, elle a dé-
ployé, sans interruption, toutes les forces de travail, de foi et de
ze¢le, qui étaient en elle, pour élucider nombre de questions diffi-
ciles, pour dissiper maints préjugés, pour remettre dans leur vrai
jour beaucoup de notions et de questions soit de doctrine, soit
d’histoire, que l'esprit de parti ou la subtilit¢ de 1'école avaient
fait dévier. Ce n’est point a nous a nous rendre justice. Loin de
nous croire arrivés au terme, nous sentons plus que jamais les
difficultés qui entravent la marche; chaque jour, nous apercevons
davantage les distances que nous croyions moindres. Cette vue
plus exacte des choses et de l'état des esprits ne nous décourage
aucunement. Au contraire. Les résultats acquis, le terrain gagné,
certains obstacles réputés insurmontables et cependant surmontés,
tous ces succes, si relatifs qu’ils soient, nous mettent en meilleure
posture pour en conquérir d’autres.

Nous employons le mot « conquérir » sans aucune vanité: car
c’est uniquement pour la vérité, donc pour Dieu et pour le Christ,
que nous luttons: regnrum celorum vim patitur. C'est dire que,
plus que jamais, nous sommes au travail et & la peine: travail qui



— 844 —

nous est doux, peine qui n'en est pas une, selon ce mot si vrai
d'Augustin: #bi amatur non laboratur, aut s: laboratur labor
amatur. Nous ne sommes ni des moissonneurs, ni des vendangeurs,
mais des laboureurs et, si l'on veut, des blicherons infatigables.
La forét est devant nous, toujours profonde; la cognée 4 la main,
nous ouvrons le chemin dans la direction du Maitre, qui a dit:
¢ Fe suis la wvote, la vérité et la vie. » A nos amis de nous suivre
et de nous aider; a ceux qui peuvent nous aider de leurs lumiéres,
nous ouvrons nos esprits et notre Revue; a ceux qui peuvent nous
aider de leur bourse, nous tendons fraternellement la main: Pro
Christo evgo legatione fungimur, tanquam Deo exhortante per nos;
obsecramus pro Christo, reconciliamini Deo (II Cor. V, 20).

AVIS. La Revue internationale de Théologie, fondée en 1892 par le Congreés
international ancien-catholique de Lucerne, a pour but: 1° de faire connaitre les prin-
cipes et les doctrines de I'Eglise ancienne-catholique; 2° de faciliter I'union des Eglises
chrétiennes par 1'élucidation des questions qui les divisent encore; et 39, en attendant
ce résultat si désirable, qui créerait des conditions sociales nouvelles dont on ne pour-
rait que se féliciter, d’étre déjd entre elles un lien de doctrine ct de fraiernité
chrétiennes.

L'importance de ce triple but et la gravité exceptionnelle de ces questions sont
suffisamment connues de nos amis, a quelque Eglise qu’ils appartiennent, pour qu’il
soit superflu de les engager & s’intéresser pratiquement a des études aussi capitales,

Ces études, essentiellement scientifigues et pacifigues, sont faites, non de maniere
4 cnvenimer les questions, mais a les élucider, en vue d’une union sincére, sérieuse
et solide entre les Eglises chrétiennes,

Cette élucidation se fait donc le plus objectivement possible et sur le terrain
historique, en évitant, d’une part, les personnalités ainsi que les procédés arbitraires
-et fantaisistes qui ne pourraient que diviser davantage, et, d’autre part, en consta-

b

tant quel a été le dogme chrétien primitif, d’aprés les témoignages universels, cons-
tants et unanimes contenus dans Dlhistoire de 'Eglise et de la théologie, Aussi la
Revue a-t-elle pris pour devise et pour point de ralliement la parole bien connue de
Vincent de Lérins: « Quod wbigue, quod semper, quod ab omnibus creditum est, ce qui
a ¢té cru partout, toujours et par tous.»

Les articles peuvent étre écrits en allemand, ou en anglais, ou en frangais,
Tous doivent étre signés de leurs auteurs, qui en sont seuls responsables. Les manus-
crits doivent étre adressés en bon état et franco au Directeur.

La Revwe parait tous les trois mois, par livraison d'environ 150 pages in-8°,
au prix de 4 francs la livraison. L’abonnement est annuel et de 16 francs.

SF™ /viere @ MM. les abonnés qui w'ont pas encore soldé lewur abonnement, de
wonloir bien le faire le pius 6t possible.

Quelgues coliections completes sont encore disponibles. FPrix de chague annce,
16 franes; prix de la collection actuelle, 160 francs.

Le Directeur-Gérant: Prof. Dr E. MICHAUD

Berne. — Imprimerie STAMPFLI & CIE,









	Chronique

