Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)
Heft: 52
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VARIETES.

I. —Wieder eine Schrift iiber die obligatorische romische
Ohrenbeichte.

Der ,Minchener Volksschriftenverlag® will unter dem
stolzen Titel ,Glaube und Wissen“ eine lange Serie von
Schriften erscheinen lassen. Einstweilen sind 61 Themata in
Aussicht genommen. Das erste Heft, das offenbar dem aller-
dringendsten Bediirfnis entgegenkommen soll, hat den Dr. th.
A. Kirsch zum Verfasser und handelt von der ,Beichte,
ihrem Recht und ihrer Geschichte®. Sie umfasst 126 Seiten
und kostet 30 Pfennige.

Ich hatte gehofft, mit Dr. Kirsch, dessen Liebenswiirdigkeit
ich kenne, nicht mehr in Beriihrung kommen zu miissen ;
allein beim Durchblittern der vorliegenden Broschiire, von der
ich zufillig durch die ,Stimmen aus Maria-Laach“ Kenntnis
erhalten habe, sehe ich, dass mir Dr. Kirsch eine Aufmerk-
samkeit widmet, die ich nicht unerwidert lassen darf. Eine
wissenschaftliche Widerlegung ist gliicklicherweise nicht nétig.
Obwohl die Broschiire das ,Recht und die Geschichte“ der
Beichte darstellen und nicht nur dem ,Glauben® sondern auch
dem ,Wissen“ dienen soll, vermeidet es doch der Verfasser,
die Fundstellen der Zeugnisse, die er anruft, dem Leser zu
verraten. Man ist daher berechtigt, von vornherein die Be-
weiskraft der von Kirsch geltend gemachten geschichtlichen
Zeugnisse zu verneinen.

Indessen will ich doch sofort zugeben, dass Dr. Kirsch
S. 18 ausdricklich sagt: ,Von uns Katholiken wird als Haupt-
beweisstelle fir die Einsetzung des Busssakrameutes durch
Jesus Christus das 20. Kapitel des Johannesevangeliums heran-
gezogen.* Das ist unzweifelhaft richtig, wenn man unter den
,Katholiken“ die Romischkatholischen versteht und die junge
Schule der franzosischen Theologen ausnimmt. Allein zu



meiner grossen Genugtuung sehe ich, dass Dr. Kirsch selbst
der naiven Art, wie die ,Hauptbeweisstelle“ gewdohnlich ,heran-
gezogen“ wird, nicht traut. Er beschrinkt den Beruf, zu
dem der Auferstandene am Ostertag seine Jiinger eingeweiht
hat, keineswegs nur auf das Beichthéren, sondern sieht nun
deren Beruf darin, ,Botschafter zu sein an Christi Statt® und
als Diener Christi das Erlosungswerk unter den Menschen
fortzusetzen. Wiirde nun Dr. Kirsch einfach hinzufiigen: Zu
dieser Aufgabe gehort auch die Verwaltung des von Christus
eingesetzten Bussinstitutes, so wiire ich mit ihm einverstanden.
Er darf aber der bestimmten Lehre der Trienter Synode, nach
welcher die Worte Jesu: ,Welchen ihr die Stinden erlasset“ ete,
einfach auf die Beichte zu beziehen sind, nicht widersprechen
und driickt sich darum im weitern so aus, wie wenn er jene
Worte von der Einsetzung der Ohrenbeichte verstiinde.

In dieser Meinung wird der romischkatholische Leser be-
stirkt, wenn er nun S. 22 liest, dass ,selbst einer der erbit-
tertsten Gegner der Ohrenbeichte . . . . sich notgedrungen zu
dem Gestindnis bequemen muss: ,,Es ist unleugbar, dass
die Kirchenviter an sehr vielen Stellen jene Worte auf die
kirchliche Busstibung anwenden““. Der ,erbittertste Gegner*,
den Dr. Kirsch in dieser feinen Weise seinen Lesern vorstellt
und ausdricklich nennt, ist der Schreiber dieser Zeilen. Da
der Mann meine Publikationen iiber die Beichte kennt, weiss
er, dass ich wenigstens kein Gegner der kirchlichen Buss-
libung® und des Busssakramentes bin, sondern mir Mihe ge-
geben habe, dieses nach Schrift und kirchlicher Uberlieferung
zu rechtferticen. Da ich dabei ehrlich zu Werke gegangen
bin, kann von einer Nétigung zu einem ,Gestdndnis®, dass ich
das und das in den Quellen gefunden habe, keine Rede sein.
Richtig aber ist, dass ich statt ,an sehr vielen Stellen® wohl
besser gesagt hitte: dann und wann.

Einer der Kirchenviter, die ich im Auge hatte, ist der
hl. Ambrosius. Dr. Kirsch teilt ohne Quellenangabe eine
Stelle aus seinen Schriften mit und macht dann seiner mora-
lischen FEntristung mit folgenden Satzen Luft: _Wire es
moglich, der Auffassung, welche die alte Kirche von dem
Auftrage Jesu hatte: Empfanget den heiligen Geist . . . . noch
deutlicher Ausdruck zu verleihen, als es hier geschieht? Aber
freilich, solche offenkundige Zeugnisse glaubt man von seiten



— T8 —

unserer Gegner lbersehen zu dirfen. Warum wohl? Weil
sie ihre zuversichtlichen Behauptungen iber den Haufen
werfen.* — Das Beichten hat offenbar dem guten Dr. Kirsch
bisher wenig geholfen; sonst wiirde er in der Wahrhaftigkeit
eine grossere Vollkommenheit erreicht haben. Ich habe die
von ihm angefithrte Stelle gar nicht tibersehen; sie ist aus
De peenit. 1, cap. 2, n. 6. ss. entnommen und beweist wirklich,
wie auch Expos. in Ps. 118, n. 17; De spirit. s, III, n. 139,
dass Ambrosius dann und wann die Worte des FErlosers: Em-
pfanget den hl. Geist . . . auf ,die kirchliche Bussiibung“ an-
gewendet hat. Wenn nun ,die kirchliche Bussiibung*, die der
hl. Ambrosius im Auge hat, mit der heutigen obligatorischen
rimischen Ohrenbeichte identisch wdire, so hitte Dr. Kirsch zu
seiner Intriistung eine gewisse Berechtigung. Ich habe aber
gerade darauf immer das Hauptgewicht gelegt, dass die pépst-
liche Kirche aummn Bn’csubung der ersten Jahr-
Bunderte etwas gemacht habe, was ‘sich weder aus der -
hl. Schrift noch aus der Tradltlon rechtfértiven lisst. Was
speziell den hl. Ambrosius betrifft, so ist sehr leicht zu be-
weisen, dass er eine kirchliche Bussiibung zur Erlangung indi-
vidueller Lossprechung (man gestatte diesen anachronistischen
und fiir die Zeit des hl. Ambrosius nicht ganz zutreffenden
Ausdruck) nur von solchen forderte, die infolge besonders
schwerer Vergehen exkommuniziert waren (a sacris altaribus
separatus. De peenit II, n. 14); — dass er die Lossprechung
erst nach langer Busse fiur zuldssig hielt (Expos. in Ps. 118,
n. 26; De pcenit. II, n. 87); — dass er die Ruckfilligen nicht
ein zweites Mal zur Busse zuliess (sicut unum baptisma, ita
una peenitentia. De peenit. IT, n. 95. 98); — dass er die Los-
sprechung nicht als richterlichen Akt, sondern als Fiurbitte
der Kirche fiir den reumitigen Siinder, der Busse getan hatte,
auffasste (Fleat pro te mater ecclesia, ut culpam tuam
lacrimis lavet. De peenit. II, n. 92. Rachel ecclesia est, in
qua benedicitur plebs Dei; ipsa pro te fleat; ipsa tua peccata
deploret. Preef. in Ps. 37, n. 10. Si gravium peccatorum
diffidis veniam, adhibe precatores, adhibe ecclesiam, quse pro
te precetur. In Luc. 5, n. 11), Diese Bussiibung ist doch
gewiss etwas ganz anderes als die obligatorische jahrliche
Unterwerfung eines jeden Glidubigen unter das Gericht des
mit Jurisdiktion ausgeriisteten Priesters, dem alle Stinden nach



— 774 —

Art, Zahl und notigen Umstinden herzusagen sind. Selbst-
verstandlich ist aber auch zur Zeit des hl. Ambrosius der Akt

der kirchlichen Siindenvergebung durch das Organ der Kirche,

den Bischof, vollzogen worden. Allein gerade die Stelle

Joh. 20. 22 f. ist dem hl Ambrosms ein Beweis dafiir, dass

PR

die Slndenvergebung em durch ‘Gebet erlangtes gottliches

Gnadengeschenk ist. Er sagt: Nunc videamus, utrum peccata

“donet Spiritus. Sed hic dubitari non potest, cum ipse Dominus

dixerit: ,Accipite ... FEcce quia per Spiritum sanctum pec-
cata donantur. Homines autem in remissionem peccatorum
ministerium suum exhibent, non jus alicujus potestatis exer-
cent.... Isti rogant, Divinitas donat; humanum enim obse-
quium, sed munificentia supernse est potestatis (De Spirit.

s. 111, n. 139).

Diese Stelle dient auch zur Erklirung der Ausserung,
von der Dr. Kirsch annimmt, sie werde von seinen Gegnern
absichtlich iibersehen. Zunichst bemerkt mein Gegner richtig,
es handle sich um eine Ausserung wider die Novatianer, Er
bezeichnet aber diese als ,eine Sekte, welche ungefihr den
Grundsatz vertrat, mit dem sich auch in unserer Zeit so
mancher tiber die Beichtverpflichtung hinwegsetzen zu konnen
glaubt, indem er sich vorredet: Ich beichte Gott, dem Heiland
allein; ich brauche keine priesterliche Vermittlung®., — Ist
Dr. Kirsch wirklich so unwissend, dass er das selbst glaubt?
Ambrosius war anderer Meinung; er wirft gerade an der
Stelle, die Dr. Kirsch im Auge hat, der genannten Sekte vor:
Negant his oportere reddi communionem, qui preevaricatione lapsi
sunt. Die Novatianer gingen also in ihrem Rigorismus so weit,
dass sie auch nicht eine bloss einmalige kirchliche Rekonziliation
fur zuldssig hielten. Wohl forderten sie die Gefallenen zur
Busse auf, gewihrten ihnen aber keine Lossprechung (De
peenit. IT, n. 4). Die Andeutung des Dr., Kirsch, die Novatianer
hitten sich iber die ,,Belcht\'erpﬂlchtunfr“ hinweggesetzt, ist
einfach ein Betrug. Von einer allgemeinen ,Beichtverpflich-
tung“ wusste man zur Zeit des hl. Ambrosius nichts; man
kannte bloss die Moglichkeit, einmal im Leben die nach der
Taufe durch schwere Versiindigung verlorene Abendmahls-
gemeinschaft wieder zu erlangen. Auf die scheinbar grossere
Strenge der Novatianer bezieht sich die Ausserung, die
Dr. Kirsch in folgender Weise tibersetzt:



— 775 —

,Sie behaupten, dem Herrn mehr Ehrenbezeugung zu er-
weisen, wenn sie ihm allein die Gewalt der Siindenvergebung
zuschreiben [remittendorum criminum potestatem; es ist von
crimina die Rede, die den Ausschluss von der Abendmahls-
gemeinschaft zur Folge haben]. Im Gegenteil. Niemand tut
ihm grossere Beleidigung an als diejenigen, welche seinen
Auftrag beschneiden, das von ihm iibertragene Amt wirkungs-
los machen wollen. [Munus refundere heisst hier: das Gnaden-
geschenk zuriickweisen; gemeint ist das Gnadengeschenk
des hl. Geistes]. Denn der Herr Jesus ist es selbst, der in
seinem Evangelium gesprochen: Empfanget den hl. Geist;
welchen ihr die Siinden nachlassen werdet, denen sind sie
nachgelassen u. s. w. Wer ehrt ihn also mehr, derjenige, der
seinen Weisungen Folge leistet, oder derjenige, welcher sich
dagegen striubt.... Siehe doch zu! Denn wer den hl. Geist
empfangen hat, der hat auch die Binde- und Losegewalt tiber
die Siinde erhalten. So steht geschrieben: Empfanget den
hl. Geist u. s. w. Wer also von der Siinde nicht lésen kann,
der hat den hl. Geist nicht. Das Amt des Bischofs ist eine
Gabe des hl. Geistes; das Recht des hl. Geistes besteht aber
gerade im Nachlassen oder Behalten der Sinden® [jus autem
spiritus sancti in solvendis, ligandisque criminibus est, das
Recht des hl. Geistes besteht in der Lose- und Bindegewalt
uber die Vergehen]. — Ambrosius schliesst mit den von
Dr. Kirsch nicht mehr zitierten Worten: ,Wie nehmen sie
(die Novatianer) also die Gabe (das Bischofsamt) dessen in
Anspruch, an dessen Recht und Gewalt sie nicht glauben*
(de cujus diffidunt jure et potestate). Er will sagen: Wer
keine Sindenvergebung durch den hl. Geist anerkenne, soll
auch das Bischofsamt nicht in Anspruch nehmen.

Das ist nun das ,offenkundige Zeugnis“, von dem Dr. Kirsch
sagt, es werfe die Behauptungen seiner Gegner {iiber den
Haufen. In Wirklichkeit ist es eine Bestitigung der bekannten
kirchlichen Anschauung und Ubung, die ich nicht mehr
weiter zu beschreiben brauche.

Zur Wiirdigung der vorliegenden Broschiire will ich nur
noch auf den Trug aufmerksam machen, den Dr. Kirsch auf
S. 13 an seinen romischen Lesern vertbt. Er sagt diesen,
die ,Privatbeichte, wie wir sie in der katholischen (rémischen)
Kirche sehen“, sei allerdings nicht erst in unsern Tagen an-



— TG —

gefochten worden; schon die Reformsynode zu Chalons vom
Jahr 813, ,auf welcher die Bischofe und Abte von ganz
Gallien versammelt waren, weiss von solchen, die behaupten,
man miisse Gott allein die Siinden beichten ; der Priester habe
sich nicht zwischen siec und ihren Gott zu dringen“. — Dem
Leser, der die Geschichte nicht kennt, wird mit diesen Siitzen
vorgespiegelt, schon die genannte grosse Synode habhe die von
Anfang an bestehende Verpflichtung zur Ohrenbeichte gegen
unkirchliche Neuerer in Schutz nehmen miissen. Bekanntlich
verhielt es sich aber umgekehrt: neu war die Lehre, dass
man die Stinden dem Priester und nicht bloss Gott zu beichten
habe; die Synode ihrerseits billigt die eine und die andere
Ubung: die Beichte vor Gott bewirke Siindenvergebung; in
der Beichte vor dem Priester erfahre man, wie man Siinden-
vergebung erlangen konne. Der fragliche Synodalbeschluss ist
ein unwiderlegliches Zeugnis dafir, dass im 9. Jahrhundert
noch keine Beichtverpflichtung im heutigen rémischen Sinne
bestand.

Venn es Dr. Kirsch mit der Beichte ernst nihme, was
ich bezweifle, so miisste er sich vor dem Beichfvater anklagen,
dass er ,viel und oft falsches Zeugnis gegeben habe“. Er
konnte aber den ,notigen Umstand“ beiftigen, dass es leider
“kein anderes Mittel gebe, die romischen Beichtdogmen wenigstens
' scheinbar zu rechtfertigen. Die neue franzosische Schule ist
ehrlicher: ihr ist die Unrichtigkeit der tridentinischen Beicht-
lehre nur ein Beweis dafiir, dass man iiberhaupt die Dogmen
nicht wortlich zu nehmen habe. Ed. H.

II. — Les Catholiques orthodoxes d’Occident
au temps d’Innocent III. (1198—1216).

Je choisis cette époque, parce que la récente étude de
M. Achille Luchaire, membre de 1'Institut, sur «Innocent III
et la croisade des Albigeois», fournit des documents pour mon-
trer comment le catholicisme (ou orthodoxie) s’est maintenu
en Occident, méme lorsqu’il semblait qu’il n’y efit de place
que pour l'ultramontanisme le plus fanatique et pour 1'hérésie
la plus opiniatre. En sorte que ceux des théologiens orientaux

qui prétendent que 1'ultramontanisme a commencé a annihiler
PEglise catholique ou orthodoxe en Occident, en attendant que



— TYT —

le protestantisme lui portit le dernier coup, pourront aisé¢ment
se convaincre de leur erreur, pour peu qu’ils prétent atten-
tion aux faits. Et s’ils objectent, dés Ie début de cette étude,
gu’elle ne porte que sur un laps de dix-huit ans, nous leur ré-
pondrons que le fait que nous voulons leur signaler pendant
ces dix-huit ans, peut aussi &tre constaté a toutes les autres
époques.

Bornons-nous a la France, et surtout au midi de la France.
Le point de départ des oppositions religieuses contre la hié-
rarchie romaine a ¢té la conduite scandaleuse de cette hié-
rarchie: simonie, luxe, plaisirs désordonncs, cupidité, exploi-
tations de toutes sortes, rien ne manguait au déshonneur des
¢veques, des prétres, des abbés. Innocent 111 disait lui-méme:
« Des aveugles, des chiens muets qui ne savent plus aboyer,
des simoniaques qui vendent la justice, absolvent le riche et
condamnent le pauvre. Ils n’observent méme pas les lois de
I'Eglise: ils cumulent les bénéfices et confient les sacerdoces
et les dignités ccclésiastiques a des prétres indignes, a des
enfants illettrés. De la I'insolence des hérétiques; de 1a le m¢é-
pris des seigneurs et du peuple pour Dieu et pour son Eglise.
Les prélats sont la [able des laiques...» (p. 23).

Les désordres du clerg¢ sont tellement connus qu’'il n’est
pas nécessaire d’insister. Et Innocent 111 a parfaitement rai-
son, lorsqu’il dit que c'est de lg qu’est venu le mouvement
qu’il appelle hérciique. Une quantit¢ de bons fideles pensaient
que de tels ministres de Dieu ne pouvaient plus étre de véri-
tables ministres des choses saintes; que, souillés & ce point,
ils ne pouvaient pas sanctifier autrui; que, des lors, c¢'était
aux fidtles a se sauver cux-mémes, en se passant d’aussi in-
dignes intermédiaires. Ces fideles, dans leur droiture et leur
simplicité, allaient dirvectement au Christ, s’administraient entre
eux le baptéme, la pénitence et les autres sacrements; ils
¢taient & eux-mémes leurs propres prétres, cherchaient & se
sanctiiier par des ceuvres autres que les cérémonies du clerge
officiel, en appelaient & la conscience et a la morale, et récla-
maient le retour a la primitive Eglise. Il est clair que les chefs
de Ia hi¢rarchie leur répondaient par 1'excommunication et
par I'anatheme, et, lorsqu’ils pouvaient, par la persécution.

Arrétons-nous pour ¢mettre une simple réflexion a l'adresse
de ceux qui font consister 1I’Eglise dans la seule hiérarchie.
A les croire, I'Eglise aurait été détruite a cette époque dans



o PTG

la France méridionale, et méme dans tout 1'Occident: car dans
tout I'Occident la situation de la hiérarchie était & peu prés la
méme. Heureusement 1'Eglise est plus que la hiérarchie. L'Eg-
lise est la société des fideles: si la hiérarchie peche et trahit
ses devoirs, restent les simples fideles pour représenter ' Eglise.
Cette représentation est incompléte sans doute; mais, quoique
partielle, elle est réelle, le Christ vivant réellement dans chaque
disciple qui vit réellement de lui: Vivit vero in me Christus.

Il en fut de méme en Orient. Lorsque des membres de la
hiérarchie faillirent, des simples fideéles protesterent et se
livréerent a une plus grande piété, comme pour dédommager
le Christ des outrages u’il recevait de la part de ses ministres
indignes. Telle fut précisément 1'origine de ces cathares qui,
arrivés dans le pays d’Albi, ol ils eurent plus de succes gu'ail-
leurs, prirent le nom d’' Albigeois. «Le catharisme venait de
loin. D’origine orientale, il s'était constitué chez les Gréco-
Slaves de la péninsule des Balkans, surtout chez les Bulgares.
De la il avait gagné la Bosnie, la Dalmatie, et par les ports
de I’Adriatique, 1'Italie du Nord. Des le commencement du
Xle siecle, il était importé en France par des étudiants et des
marchands, véhicules ordinaires de 'hérésie. Les Italiens iré-
quentaient les grandes écoles francaises, les foires de Cham-
pagne, de Picardie et de Flandre. Par eux, la croyance nou-
velle s’infiltra d’abord sporadiquement dans la plupart des villes
populeuses de la France du Nord, Orléans, Chalons, Reims,
Arras, Soissons. Mais elle conquit aussi, par masses plus con-
sidérables, la région du Bas-Languedoc et de la Provence. A
Montpellier, a Narbonne, a Marseille, se formérent les premiers
groupes des prédicateurs de la secte. De la ils se rendirent
de marché en marché, de chateau en chateau, rayonnerent
jusqu’aux Pyrénées, jusqu’a Toulouse et & Agen. Placant leur
croyance en méme temps que leur marchandise, ils conver-
tissaient seigneurs, bourgeois et paysans» (p. 11—12).

On le voit, une partie des prétendus hérétiques frangais,
aux XIle et XIIle siecles, fut d'importation étrangere et orien-
tale. Une autre partie fut indigéne. Celle-1a fut le catharisme,
celle-ci le valdisme, du nom de Valdo, marchand lyonnais,
‘dont les disciples étaient connus du peuple sous le nom de
«Pauvres de Lyon». Ni les Vaudois, ni les cathares, ne [urent
des hérétiques a lorigine. Si plus tard des erreurs, voire
méme des hérésies matérielles, se glisserent dans leurs doc-



— 779 —

trines, ce fut contrairement A leur intention. Car, pour ce qui
est des Vaudois, ils ne voulaient pas détruire 1’Eglise, mais
«la purifier en la ramenant & ses origines» (p. 9). Quant aux
cathares, leur doctrine est moins simple et moins claire. Toute-
fois le mot «cathare» semble indiquer que, lorsque ce mouve-
ment prit naissance en Orient, il fut un effort vers la pureté,
donc vers la purification de 1I'Eglise, vers un christianisme su-
périeur & celui qui était pratiqué dans les régions officielles
par une hiérarchie dégradée. C’est du moins dans ce sens
qu’'il se présenta en Occident et qu’il y fut accueilli. Son at-
trait sur les ames albigeoises fut, comme l’attrait du valdisme
sur les dmes lyonnaises, un attrait de christianisme plus vrai,
de catholicisme plus pur, d’orthodoxie plus parfaite.

Il est vrai qu’il y avait deux degrés dans le catharisme:
le degré «parfait», qui poussait la perfection d’intention et
I'imperfection de fait jusqu'a croire que le mal venait de la
matieére, et jusqu’a condamner, dans cette fausse persuasion,
tout contact avec la chair, donc la procréation, le mariage, la
famille. Mais ces «parfaits» n’étaient qu’en infime minorité
(p. 13). La masse cathare se mariait et vivait en famille sans
se livrer aux exagérations ni aux erreurs du manichéisme.
Loin de moi la pensée d’exempter cette masse de toute erreur:
par exemple, elle admettait 'erreur ultramontaine de I'ex opere
operato, tout en 'appliquant autrement; elle croyait, en effet,
qu’'en recevant le consolamentum, espece de baptéme in ex-
tremis, elle assurait son salut (p. 15). Mais, d’autre part, elle
conservait des restes des anciennes doctrines: par exemple,
elle enseignait qu’aprés un passage plus ou moins long & tra-
vers les enveloppes charnelles, toutes les ames finissent par
étre sauvées (p. 17).

Quol qu'il en soit, ce qu’il importe de constater, c’est que
les cathares ou plutot les Albigeois voulaient étre des chrétiens
catholiques ou orthodoxes, et non des hérétiques; c’est que
leur catholicité ou leur orthodoxie, quoique niée par les ultra-
montains fanatiques, était attestée, dans maintes circonstances,
non seulement par les nombreux seigneurs et bourgeois qui
les protégeaient, mais aussi par une quantité d’autres catho-
liques restés extérieurement attachés a la papauté, voire méme
par le pape Innocent IlII. C’est ici un point important d’his-
toire, que le témoignage de M. Luchaire met en pleine lumicre.
S’il les appelle «sectaires», c’est sans doute par habitude de



e GBG =

la terminologie ultramontaine, que beaucoup d’historiens {ran-
¢ais, méme universitaires, ont encore malheureusement con-
servee.

«La propagation du catharisme, dit-il, fut d’autant plus
rapide que ses prédicateurs, au lieu d’insister sur les carac-
teres exotiques de leur croyance, s'empressaient de faire res-
sortir sa connexité avec l'ancienne foi. Ils se rattachaient de
toutes leurs forces aw christianisme et protestaient contre
l’accusation d’hérésie. A les entendre, c’¢tait le catholicisme
(lire le romanisme) qui s'écartait de la véritable tradition chré-
tienne; ils ne faisaient, eux, que rétablir le culte et les doc-
trines de U'Fglise primitive. On niera difficilement, en effet,
I'analogie frappante des cérémonies cathares avec celies de
la liturgie chrétienne des premiers siccles. Les scctaires (?)
s’appuyaient sur le N. T. pour combattre le catholicisme d¢-
géncreé: ils pratiquaient la morale du Christ et croyaient, eux
aussi, qu'il avait été envoyé sur la terre pour délivrer les
ames ... Ils prenaient dans 'A. T. ce qui leur convenait, en
I'interprétant par symboles . .. Tls gardaient aussi les grandes
fétes religieuses des catholiques, Noél, Paques, la Pentecote;
ils pratiquaient une sorte de confession, 'appareillamentum,
qui n’était que la confession publique des premiers chrétiens;
ils s’¢taient méme donné une organisation hiérarchique, des
prétres et des ¢évéques, avec des circonscriptions diocésaines
délimitées & peu prés comme celles de ancien clergé. Il ne
leur manquait que le pape (!) ... Les procés-verbaux de l'In-
quisition mettent hors de doute la chasteté rigide des apotres
cathares, leurs précautions méticuleuses pour éviter jusqu’a
I'apparence de tout contact avec la femme. Ceux des contem-
porains d’Innocent 11l que la haine n’aveuglait pas, ont re-
connu d’eux-mémes la haute moralité¢ de la secte (?)» (p. 19 a
20). — Les seigneurs et les bourgeois qui guerroyaient avec
le ciergé¢, «accueillaient d’enthousiasme» ces gens qui com-
battaient 'ultramontanisme au nom d'un idéal d’une moralité
supérieure (p. 27). «Ces scigneurs du Midi ¢coutent les pré-
cheurs d’hérésie (?) et facilitent leur mission. 1ls n’en restent
pas moeirs extérievrement attachés a la religion des ancétres . . .
Beaucoup de ces soi-disant hérétiques firent acte de catholi-
cisme jusqu’auw dernier jour de leur vie» (p. 32).

Ceux que le peuple appelait les Humiliés, bien qu’excom-
muniés en 1199 par un archiprétre de Vérone, étaient tenus



— 781 —

pour orthodoxes par Innocent III (p. 59). I1 défendit aussi
comme orthodoxes des Lorrains que 1'évéque de Metz avait
trouvés coupables parce qu’ils lisaient le N. T. en francais
(p. 59—60). En 1202, dans le diocese d’Auxerre, 1'évéque
poursuivit comme hérétiques de bons catholiques, Innocent
défendit qu'on les inquiétait du moment qu’ils ne disaient ni
ne faisaient rien contre 1’orthodoxie (p. 64). Avant 1208, des
pénitents avaient fondé une école & Milan, sous le nom de
« Pauvres catholiques»: ils voulaient séparer la religion du
clergé, garder la foi en rejetant le prétre, rester dans l’Eglise
en réprouvant la plupart des institutions qui en avaient altéré
le caractere (p. 106). Sans doute 'entreprise était difficile aux
yeux des masses; mais elle était possible, et de fait elle fut
réalisée, comme on le voit. L’archevéque de Milan poursuivit
les « Pauvres catholiques», et il fut imité par d’autres évéques.
Cependant, en 1209, Innocent III rappela ceux-ci a la prudence.
«La prudence, leur écrivit-il, veut qu’on toléere leurs agisse-
ments, jusqu’a ce qu’on puisse juger de l'arbre & ses fruits.
I’essentiel est que leur orthodoxie, au fond, ne soit pas dou-
teuse. Rappelez-vous ce qu'a dit St. Paul aux Corinthiens:
«J'ai usé d'astuce et je vous ai pris par la ruse...» Quand
méme, aprés tout, ils n’auraient pas renoncé complétement a
leur ancien costume? La diversité des usages, surtout dans
les choses purement extrinseques, ne messied pas a 1'Eglise.
Suivons ’exemple de celui qui s’est fait infirme, et qui a voulu,
et qui veut encore que tous les hommes soient sauvés et amenés
a connaitre la vérité. Il y a des cas, mes trés chers fréres, ou
il ne faut pas blamer le médecin de ce qu’il céde aux instances
du malade en lui permettant de prendre quelque chose qui
n’est pas absolument bon pour lui. Qu’importe, s’il arrive par
la & gagner sur cet homme l'influence nécessaire, et, somme
toute, a le guérir de son mal?» (p. 112.)

C'est un fait que les Toulousains que 1’abbé de Citeaux,
Arnaut-Amalric, voulait faire passer pour hérétiques, «protes-
téerent énergiquement, et déclarerent n’étre ni hérétiques ni
fauteurs d’hérésie» (p. 149). C’est un fait que le comte Raimon
de Toulouse affirma toujours hautement son orthodoxie a Inno-
cent III, et que ce pape sembla la reconnaitre dans plusieurs
lettres adressées & ses légats (p. 154). En 1212, Innocent III
insista et fit remarquer a l'abbé de Citeaux que, quoique le
comte de Toulouse efit déja perdu une grande partie de sa

Revue intern. de Théologie, Heft 52, 1095, 50



— 788 —

terre, cependant «il n’avait pas encore été convaincu d’hérésie»;
qu'on n’avait contre lui que des suspicions (p. 198); qu’Ar-
naut-Amalric «avait porté ses mains avides sur les terres ou
[’hérésie n’existait pas» (p. 205). En 1213, le roi d’Aragon
envoya au concile de Lavaur un mémoire ou il soutenait que
ni Raimon VI, ni le comte de Comminges, ni le comte de Foix
n’avaient jamais fait profession d'hérésie (p. 212). Les légats,
il est vrai, ne partageaient pas cet avis (p. 219); mais Inno-
cent [II leur répliquait: «En cette affaire, je ne suis pas d’ac-
cord avec vous. Contre droit et raison, comment aurais-je 1’in-
justice de déshériter le comte de Toulouse qui est vrai catho-
lique?» (p. 253). Et «le pape essaie de tenir téte aux assail-
lants. Il affirme de nouveau que le comte de Toulouse n’est
jamais sorti du catholicisme. Il reproche aux évéques leur
intransigeance, leurs sentiments cruels et ces prédications bra-
lantes auxquelles ils se livrent contre son gré» (p. 255).

Ainsi, méme un pape aussi entier que le fut Innocent IIl
a reconnu que, parmi ceux qu’on appelait hérétiques, il y en
avait qui étaient orthodoxes et qui n’étaient jamais sortis de
I’Eglise catholique.

C'est ce qu’il fallait constater. Et jajoute que ces pré-
tendus hérétiques n’étaient tenus pour tels par les légats et par
les ultramontains fanatiques que parce qu’ils s’obstinaient a
repousser le systéeme romain (p. 95—96). Ceci semblera une
garantie d’orthodoxie, & quiconque connait les erreurs qui
abondent dans ce systeme. Et jajoute encore que ces preé-
tendus hérétiques furent admirables de courage et de persé-
vérance dans 'affirmation de leur foi en face de leurs persé-
cuteurs, a ce point que, & plusieurs reprises, les légats du pape,
découragés, «parlerent tous de résigner leur office» (p. 89).
Et, malgré les miracles attribués & Dominique, «il n’en reste
pas moins, dit M. Luchaire, que la campagne de conversion
ordonnée par Innocent III et poursuivie pendant plus de deux
ans par ses mandataires, aboutissait & un échec. Tous les
chroniqueurs 'ont avoué» (p. 102). De fait, le concile de
Latran de 1215 finit par un compromis (p. 257), et la prétendue
hérésie ne fut pas abattue. Donc l’orthodoxie continua et
resta visible en pleine période d’ultramontanisme.

E. MicHAUD.




	Variétés

