
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 52

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


771

VARIÉTÉS.

I. —Wieder eine Schrift über die obligatorische römische
Ohrenbeichte.

Der „Münchener Volksschriftenverlag0' will unter dem
stolzen Titel „Glaube und Wissen" eine lange Serie ATon

Schriften erscheinen lassen. Einstweilen sind 61 Themata in
Aussicht genommen. Das erste Heft, das offenbar dem aller-
dringendsten Bedürfnis entgegenkommen soll, hat den Dr. th.
A. Kirsch zum Verfasser und handelt ATon der „Beichte,
ihrem Recht und ihrer Geschichte". Sie umfasst 126 Seiten
und kostet 30 Pfennige.

Ich hatte gehofft, mit Dr. Kirsch, dessen Liebenswürdigkeit
ich kenne, nicht mehr in Berührung kommen zu müssen ;

allein beim Durchblättern der vorliegenden Broschüre, von der
ich zufällig durch die „Stimmen aus Maria-Laach" Kenntnis
erhalten habe, sehe ich, dass mir Dr. Kirsch eine Aufmerksamkeit

Avidmet, die ich nicht unerwidert lassen darf. Eine
wissenschaftliche Widerlegung ist glücklichenveise nicht nötig.
Obwohl die Broschüre das „Recht und die Geschichte" der
Beichte darstellen und nicht nur dem „Glauben" sondern auch
dem „Wissen" dienen soll, A*ermeidet es doch der Verfasser,
die Fundstellen der Zeugnisse, die er anruft, dem Leser zu
A7erraten. Man ist daher berechtigt, von vornherein die Be-
Aveiskraft der von Kirsch geltend gemachten geschichtlichen
Zeugnisse zu verneinen.

Indessen will ich doch sofort zugeben, dass Dr. Kirsch
S. 18 ausdrücklich sagt: „Von uns Katholiken AAurd als
Hauptbeweisstelle für die Einsetzung des Busssakramentes durch
Jesus Christus das 20. Kapitel des JohanneseATangeliums
herangezogen." Das ist unzweifelhaft richtig, Avenn man unter den

„Katholiken" die Römischkatholischen A7ersteht und die junge
Schule der französischen Theologen ausnimmt. Allein zu



— 772 -

meiner grossen Genugtuung sehe ich, dass Dr. Kirsch selbst
der naiven Art, wie die „Hauptbeweisstelle" gewöhnlich
„herangezogen" wird, nicht traut. Er beschränkt den Beruf, zu
dem der Auferstandene am Ostertag seine Jünger eingeweiht
hat, keinesAvegs nur auf das Beichthören, sondern sieht nun
deren Beruf darin, „Botschafter zu sein an Christi Statt" und
als Diener Christi das Erlösungswerk unter den Menschen
fortzusetzen. Würde nun Dr. Kirsch einfach hinzufügen: Zu
dieser Aufgabe gehört auch die Verwaltung des von Christus
eingesetzten Bussinstitutes, so wäre ich mit ihm einverstanden.
Er darf aber der bestimmten Lehre der Trienter Synode, nach
welcher die Worte Jesu: „Welchen ihr die Sünden erlasset" etc.
einfach auf die Beichte zu beziehen sind, nicht Avidersprechen
und drückt sich darum im weitern so aus, wie Avenn er jene
Worte ATon der Einsetzung der Ohrenbeichte Arerstände.

In dieser Meinung wird der römischkatholische Leser
bestärkt, wenn er nun S. 22 liest, dass „selbst einer der
erbittertsten Gegner der Ohrenbeichte sich notgedrungen zu
dem Geständnis bequemen muss: „„Es ist unleugbar, dass
die Kirchenväter an sehr vielen Stellen jene Worte auf die
kirchliche Bussübung anwenden"". Der „erbittertste Gegner",
den Dr. Kirsch in dieser feinen Weise seinen Lesern \Torstellt
und ausdrücklich nennt, ist der Schreiber dieser Zeilen. Da
der Mann meine Publikationen über die Beichte kennt, weiss

er, dass ich wenigstens kein Gegner der „kirchlichen
Bussübung" und des Busssakramentes bin, sondern mir Mühe
gegeben habe, dieses nach Schrift und kirchlicher Überlieferung
zu rechtfertigen. Da ich dabei ehrlich zu Werke gegangen
bin, kann von einer Nötigung zu einem „Geständnis", dass ich
das und das in den Quellen gefunden habe, keine Rede sein.

Richtig aber ist, dass ich statt „an sehr vielen Stellen" wohl
besser gesagt hätte: dann und wann.

Einer der Kirchenväter, die ich im Auge hatte, ist der
hl. Ambrosius. Dr. Kirsch teilt ohne Quellenangabe eine
Stelle aus seinen Schriften mit und macht dann seiner
moralischen Entrüstung mit folgenden Sätzen Luft: „Wäre es

möglich, der Auffassung, welche die alte Kirche von dem

Auftrage Jesu hatte: Empfanget den heiligen Geist noch
deutlicher Ausdruck zu verleihen, als es hier geschieht Aber
freilich, solche offenkundige Zeugnisse glaubt man Aron seiten



— 773 —

unserer Gegner übersehen zu dürfen. Warum Avohl? Weil
sie ihre zuversichtlichen Behauptungen über den Haufen
werfen." — Das Beichten hat offenbar dem guten Dr. Kirsch
bisher wenig geholfen; sonst würde er in der Wahrhaftigkeit
eine grössere Vollkommenheit erreicht haben. Ich habe die

von ihm angeführte Stelle gar nicht übersehen ; sie ist aus
De pœnit. I, cap. 2, n. 6. ss. entnommen und beAveist Avirklich,
Avie auch Expos, in Ps. 118, n. 17; De spirit, s. Ill, n. 139,
dass Ambrosius dann und wann die Worte des Erlösers:
Empfanget den hl. Geist auf „die kirchliche Btissübung"
angewendet hat. Wenn nun „die kirchliche Bussübung", die der
hl. Ambrosius im Auge hat, mit der heutigen obligatorischen
römischen Ohrenbeichte identisch wäre, so hätte Dr. Kirsch zu
seiner Entrüstung eine geAvisse Berechtigung. Ich habe aber
gerade darauf immer das Hauptgewicht gelegt, dass_ die päpstliche

Kirche aus^èinarcTïïïcÏÏën~Bnssu bun g der ersten
Jahrhunderte etwas gemacht habe," was ~lsïcïï™wédèri äüS der"
hl. Schrift noch aus der Tradition rechtfertigen lässt. Was
speziell den hl. Ambrosius betrifft, so ist sehr leicht zu
beweisen, class er eine kirchliche Bussübung zur Erlangung indi-
Audueller Lossprechung (man gestatte diesen anachronistischen
und für die Zeit des hl. Ambrosius nicht ganz zutreffenden
Ausdruck) nur von solchen forderte, die infolge besonders
schwerer Vergehen exkommuniziert waien (a sacris altaribus
separattts. De pœnit II, n. 14); — dass er die Lossprechung
erst nach langer Busse für zulässig hielt (Expos, in Ps. 118,

n. 26; De pœnit. II, n. 87)'; —¦ dass er die Rückfälligen nicht
ein zweites Mal zur Busse zuliess (sicut unum baptisma, ita
una pœnitentia. De pœnit. II, n. 95. 98) ; —¦ dass er die
Lossprechung nicht als richterlichen Akt, sondern als Fürbitte
der Kirche für den reumütigen Sünder, der Busse getan hatte,
auffasste (Fleat pro te mater ecclesia, ut culpani tuam
lacrimis lavet. De pœnit. II, n. 92. Rachel ecclesia est, in
qua benedicitur plebs Dei; ipsa pro te fleat; ipsa tua peccata
deploret. Prœf. in Ps. 37, n. 10. Si gravium peccatorum
diffidis veniam, adhibe precatores, adhibe ecclesiam, quae pro
te precetur. In Lue. 5, n. 11). Diese Bussübung ist doch

gewiss etwas ganz anderes als die obligatorische jährliche-
UnterAverfung eines jeden Gläubigen unter das Gericht des

mit Jurisdiktion ausgerüsteten Priesters, dem alle Sünden nach



— 774 —

Art, Zahl und nötigen Umständen herzusagen sind.
Selbstverständlich ist aber auch zur Zeit des hl. Ambrosius der Akt
der kirchlichen Sündenvergebung durch das Organ der Kirche,
den Bischof, vollzogen worden. Allein gerade die Stelle
Joh. 20. 22 f. ist dem hl. Ambrosius ein BeAveis dafür, dass
die Sündenvergebung ein durch "Gebet erlangtes göttliches
Gnadengeschenk ist. Er sagt : Nunc videamus, utrum peccata
donet Spiritus. Sed hic dubitar! non potest, cum ipse Dominus
dixerit: „Accipite ." Ecce quia per Spiritum sanctum
peccata donantur. Homines autem in remissionem peccatorum
ministerium suum exhibent, non jus alicujus potestatis exercent

Isti rogant, Divinitas donat ; humanuni enim
obsequium, sed munificentia supernse est potestatis (De Spirit,
s. Ill, n. 139).

Diese Stelle dient auch zur Erklärung der Äusserung,
A'on der Dr. Kirsch annimmt, sie werde A7on seinen Gegnern
absichtlich übersehen. Zunächst bemerkt mein Gegner richtig,
es handle sich um eine Äusserung Avider die NoAratianer. Er
bezeichnet aber diese als „eine Sekte, welche ungefähr den
Grundsatz vertrat, mit dem sich auch in unserer Zeit so

mancher über die Beichtverpflichtung hinwegsetzen zu können
glaubt, indem er sich Arorredet : Ich beichte Gott, dem Heiland
allein; ich brauche keine priesterliche Vermittlung". — Ist
Dr, Kirsch wirklich so unwissend, dass er das selbst glaubt?
Ambrosius Avar anderer Meinung; er wirft gerade an der
Stelle, die Dr. Kirsch im Auge hat, der genannten Sekte ATor:

Neganthis oportere recidi communionem, qui preevaricatione lapsi
sunt. Die Novatianer gingen also in ihrem Rigorismus so weit,
dass sie auch nicht eine bloss einmalige kirchliche Rekonziliation
für zulässig hielten. Wohl forcierten sie die Gefallenen zur
Busse auf, gewährten ihnen aber keine Lossprechung' (De
pœnit. II, n. 4). Die Andeutung des Dr. Kirsch, die Novatianer
hätten sich über die „Beichtverpflichtung'' hinweggesetzt, ist
einfach ein Betrug. Von einer allgemeinen „Beichtverpflichtung"

wusste man zur Zeit des hl. Ambrosius nichts; man
kannte bloss die Möglichkeit, einmal im Leben die nach der
Taufe durch schwere Versündigung A'erlorene Abendmahls-
gemeinschaft Avieder zu erlangen. Auf die scheinbar grössere
Strenge der Novatianer bezieht sich die Äusserung, die
Dr. Kirsch in folgender Weise übersetzt:



— 775 —

„Sie behaupten, dem Herrn mehr Ehrenbezeugung zu
erweisen, wenn sie ihm allein die Gewalt der Sündenvergebung
zuschreiben [remittendorum criminum potestatem; es ist von
crimina die Rede, die den Ausschluss von der
Abendmahlsgemeinschaft zur Folge haben]. Im Gegenteil. Niemand tut
ihm grössere Beleidigung an als diejenigen, welche seinen

Auftrag beschneiden, das v7on ihm übertragene Amt wirkungslos
machen Avollen. [Munus refundere heisst hier : das

Gnadengeschenk zurückAveisen ; gemeint ist das Gnadengeschenk
des hl. Geistes], Denn der Herr Jesus ist es selbst, der in
seinem Evangelium gesprochen : Empfanget den hl. Geist ;

Avelchen ihr die Sünden nachlassen werdet, denen sind sie

nachgelassen u. s. w. Wer ehrt ihn also mehr, derjenige, der
seinen Weisungen Folge leistet, oder derjenige, welcher sich
dagegen sträubt.... Siehe doch zu Denn Aver den hl. Geist
empfangen hat, der hat auch die Binde- und Lösegewalt über
die Sünde erhalten. So steht geschrieben: Empfanget den
hl. Geist u. s. w. Wer also von der Sünde nicht lösen kann,
der hat den hl. Geist nicht. Das Amt des Bischofs ist eine
Gabe des hl. Geistes ; das Recht des hl. Geistes besteht aber
gerade im Nachlassen oder Behalten der Sünden" [jus autem
spiritus sancti in sobvendis, ligandisque criminibus est, das
Recht des hl. Geistes besteht in der Löse- und BindegeAvalt
über die Vergehen]. — Ambrosius schliesst mit den atou

Dr. Kirsch nicht mehr zitierten Worten : „Wie nehmen sie

(die NoATatianer) also die Gabe (das Bischofsamt) dessen in
Anspruch, an dessen Recht und Gewalt sie nicht glauben"
(de cujus diffidunt jure et potestate). Er will sagen: Wer
keine Sündeiwergebung durch den hl. Geist anerkenne, soll
auch das Bischofsamt nicht in Anspruch nehmen.

Das ist nun das „offenkundige Zeugnis", A7on dem Dr. Kirsch
sagt, es werfe die Behauptungen seiner Gegner über den
Haufen. In Wirklichkeit ist es eine Bestätigung der bekannten
kirchlichen Anschauung und Übung, die ich nicht mehr
weiter zu beschreiben brauche.

Zur Würdigung der vorliegenden Broschüre will ich nur
noch auf denJims' aufmerksam machen, den Dr. Kirsch auf
S. 13 an seinen römischen Lesern verübt. Er sagt diesen,
die „Privatbeichte, wie wir sie in der katholischen (römischen)
Kirche sehen", sei allerdings nicht erst in unsern Tagen an-



— 776 —

gefochten worden; schon die Reformsynode zu Chalons vom
Jahr 813, „auf welcher die Bischöfe und Äbte ATon ganz
Gallien Arersammelt waren, weiss von solchen, die behaupten,
man müsse Gott allein die Sünden beichten : der Priester habe
sich nicht zwischen sie und ihren Gott zu drängen". — Dem
Leser, der die Geschichte nicht kennt, wird mit diesen Sätzen
vorgespiegelt, schon die genannte grosse Synode habe die von
Anfang an bestehende Verpflichtung zur Ohrenbeichte gegen
unkirchliche Neuerer in Schutz nehmen müssen. Bekanntlich
verhielt es sich aber umgekehrt: neu war die Lehre, dass
man die Sünden dem Priester und nicht bloss Gott zu beichten
habe ; die Synode ihrerseits billigt die eine und die andere
Übung: die Beichte vor Gott bewirke Sündenvergebung; in
der Beichte ATor dem Priester erfahre man, wie man
Sündenvergebung erlangen könne. Der fragliche Synodalbeschluss ist
ein unwiderlegliches Zeugnis dafür, dass im 9. Jahrhundert
noch keine Beichtverpflichtung im heutigen römischen Sinne
bestand.

Wenn es Dr. Kirsch mit der Beichte ernst nähme, was
ich bezweifle, so musste er sich A'or dem Beichtvater anklagen,
dass er „Adel und oft falsches Zeugnis gegeben habe". Er
könnte aber den „nötigen Umstand" beifügen, dass es leider
kein anderes Mittel gebe, die römischen Beichtdogmen Avenigstens
scheinbar zu rechtfertigen. Die neue französische Schule ist
ehrlicher: ihr ist die Unrichtigkeit der tridentinischen Beichtlehre

nur ein Beweis dafür, dass man überhaupt die Dogmen
nicht wörtlich zu nehmen habe. Ed. H.

II. — Les Catholiques orthodoxes d'Occident
au temps d'Innocent III. (1198—1216).

Je choisis cette époque, parce que la récente étude de
M. Achille Luchaire, membre de l'Institut, sur «Innocent III
et la croisade des Albigeois », fournit des documents pour montrer

comment le catholicisme (ou orthodoxie) s'est maintenu
en Occident, même lorsqu'il semblait qu'il n'y eût de place
que pour l'ultramontanisme le plus fanatique et pour l'hérésie
la plus opiniâtre. En sorte que ceux des théologiens orientaux
qui prétendent que l'ultramontanisme a commencé à annihiler
l'Eglise catholique ou orthodoxe en Occident, en attendant que



— 777 —

le protestantisme lui portât le dernier coup, pourront aisément
se convaincre de leur erreur, pour peu qu'ils prêtent attention

aux faits. Et s'ils objectent, dès le début de cette étude,
qu'elle ne porte que sur un laps de dix-huit ans, nous leur
répondrons que le fait que nous voulons leur signaler pendant
ces dix-huit ans, peut aussi être constaté à toutes les autres
époques.

Bornons-nous à la France, et surtout au midi de la France.
Le point de départ des oppositions religieuses contre la
hiérarchie romaine a été la conduite scandaleuse de cette
hiérarchie: simonie, luxe, plaisirs désordonnés, cupidité, exploitations

de toutes sortes, rien ne manquait au déshonneur des

évêques, des prêtres, des abbés. Innocent III disait lui-même:
«Des aveugles, des chiens muets qui ne savent plus aboyer,
des simoniaques qui vendent la justice, absolvent le riche et
condamnent le pauvre. Ils n'observent même pas les lois de

l'Eglise: ils cumulent les bénéfices et confient les sacerdoces
et les dignités ecclésiastiques à des prêtres indignes, à des
enfants illettrés. De là l'insolence des hérétiques; cle là le
mépris des seigneurs et du peuple pour Dieu et pour son Eglise.
Les prélats sont la fable des laïques ...» (p. 23).

Les désordres du clergé sont tellement connus qu'il n'est
pas nécessaire d'insister. Et Innocent III a parfaitement
raison, lorsqu'il dit que c'est de là qu'est venu le mouvement
qu'il appelle hérétique. Une quantité de bons fidèles pensaient
que cle tels ministres de Dieu ne pouvaient plus être de
véritables ministres des choses saintes; que, souillés à ce point,
ils ne pouvaient pas sanctifier autrui; que, dès lors, c'était
aux fidèles à se sauver eux-mêmes, en se passant d'aussi
indignes intermédiaires. Ces fidèles, dans leur droiture et leur
simplicité, allaient directement au Christ, s'administraient entre
eux le baptême, la pénitence et les autres sacrements; ils
étaient à eux-mêmes leurs propres prêtres, cherchaient à se
sanctifier par des œuvres autres que les cérémonies du clergé
officiel, en appelaient à la conscience et à la morale, et
réclamaient le retour à la primitive Eglise. Il est clair que les chefs
de la hiérarchie leur répondaient par l'excommunication et

par l'anathème, et, lorsqu'ils pouvaient, par la persécution.
Arrêtons-nous pour émettre une simple réflexion à l'adresse

de ceux qui font consister l'Eglise dans la seule hiérarchie.
A les croire, l'Eglise aurait été détruite à cette époque clans



— 778 —

la France méridionale, et même dans tout l'Occident: car dans
tout l'Occident la situation de la hiérarchie était à peu près la
même. Heureusement l'Eglise est plus que la hiérarchie. L'Eglise

est la société des fidèles: si la hiérarchie pèche et trahit
ses devoirs, restent les simples fidèles pour représenter l'Eglise.
Cette représentation est incomplète sans doute; mais, quoique
partielle, elle est réelle, le Christ Advant réellement dans chaque
disciple qui Adt réellement de lui: Vivit vero in me Christus.

Il en fut de même en Orient. Lorsque des membres de la
hiérarchie faillirent, des simples fidèles protestèrent et se
lÌArrèrent à une plus grande piété, comme pour dédommager
le Christ des outrages qu'il receATait de la part de ses ministres
indignes. Telle fut précisément l'origine de ces cathares qui,
andvés dans le pays d'Albi, où ils eurent plus de succès qu'ailleurs,

prirent le nom d'Albigeois. «Le catharisme A-enait de
loin. D'origine orientale, il s'était constitué chez les Gréco-
Slaves de la péninsule des Balkans, surtout chez les Bulgares.
De là il avait gagné la Bosnie, la Dalmatie, et par les ports
de l'Adriatique, l'Italie du Nord. Dès le commencement du
Xle siècle, il était importé en France par des étudiants et des
marchands, A'éhicules ordinaires de l'hérésie. Les Italiens
fréquentaient les grandes écoles françaises, les foires de Champagne,

de Picardie et de Flandre. Par eux, la croyance nou-
A7elle s'infiltra d'abord sporadiquement dans la plupart des Ailles
populeuses cle la France du Nord, Orléans, Châlons, Reims,
Arras, Soissons. Mais elle conquit aussi, par masses plus
considérables, la région du Bas-Languedoc et de la ProA*ence. A
Montpellier, à Narbonne, à Marseille, se formèrent les premiers
groupes des prédicateurs de la secte. De là ils se rendirent
de marché en marché, de château en château, rayonnèrent
jusqu'aux Pyrénées, jusqu'à Toulouse et à Agen. Plaçant leur
croyance en même temps que leur marchandise, ils
convertissaient seigneurs, bourgeois et paysans» (p. 11—12).

On le A7oit, une partie des prétendus hérétiques français,
auxXIIe et XHIe siècles, fut d'importation étrangère et orientale.

Une autre partie fut indigène. Celle-là fut le catharisme,
celle-ci le A-aldisme, du nom de Valdo, marchand lyonnais,
dont les disciples étaient connus du peuple sous le nom de
«Pauvres de Lyon». Ni les Vaudois, ni les cathares, ne furent
des hérétiques à l'origine. Si plus tard des erreurs, A-oire

même des hérésies matérielles, se glissèrent dans leurs doc-



— 779 —

trines, ce fut contrairement à leur intention. Car, pour ce qui
est des Vaudois, ils ne Adulaient pas détruire l'Eglise, mais
«la purifier en la ramenant à ses origines» (p. 9). Quant aux
cathares, leur doctrine est moins simple et moins claire. Toutefois

le mot «cathare» semble indiquer que, lorsque ce mouwe-
ment prit naissance en Orient, il fut un effort A7ers la pureté,
donc vers la purification de l'Eglise, Arers un christianisme
supérieur à celui qui était pratiqué dans les régions officielles
par une hiérarchie dégradée. C'est du moins dans ce sens
qu'il se présenta en Occident et qu'il y fut accueilli. Son
attrait sur les âmes albigeoises fut, comme l'attrait du \raldisme
sur les âmes lyonnaises, un attrait de christianisme plus vrai,
de catholicisme plus pur, d'orthodoxie plus parfaite.

Il est vrai qu'il y avait deux degrés dans le catharisme:
le degré «parfait», qui poussait la perfection d'intention et
l'imperfection de fait jusqu'à croire que le mal venait de la
matière, et jusqu'à condamner, dans cette fausse persuasion,
tout contact avec la chair, donc la procréation, le mariage, la
famille. Mais ces «parfaits» n'étaient qu'en infime minorité
(p. 13). La masse cathare se mariait et Advait en famille sans
se livrer aux exagérations ni aux erreurs du manichéisme.
Loin de moi la pensée d'exempter cette masse de toute erreur :

par exemple, elle admettait l'erreur ultramontaine del'ex opere
operato, tout en l'appliquant autrement; elle croyait, en effet,
qu'en receA^ant le consolamentum, espèce de baptême in
extremis, elle assurait son salut (p. 15). Mais, d'autre part, elle
conservait des restes des anciennes doctrines: par exemple,
elle enseignait qu'après un passage plus ou moins long à

travers les enveloppes charnelles, toutes les âmes finissent par
être sanvées (p. 17).

Quoi qu'il en soit, ce qu'il importe de constater, c'est que
les cathares ou plutôt les Albigeois A'oulaient être des chrétiens
catholiques ou orthodoxes, et non des hérétiques; c'est que
leur catholicité ou leur orthodoxie, quoique niée par les
ultramontains fanatiques, était attestée, dans maintes circonstances,
non seulement par les nombreux seigneurs et bourgeois qui
les protégeaient, mais aussi par une quantité d'autres catholiques

restés extérieurement attachés à la papauté, AToire même

par le pape Innocent III. C'est ici un point important d'histoire,

que le témoignage de M. Luchaire met en pleine lumière.
S'il les appelle «sectaires», c'est sans doute par habitude de



— 780 —

la terminologie ultramontaine, que beaucoup d'historiens français,

même universitaires, ont encore malheureusement
conservée.

t. La propagation du catharisme, dit-il, fut d'autant plus
rapide que ses prédicateurs, au lieu d'insister sur les caractères

exotiques de leur croyance, s'empressaient de faire
ressortir sa connexité avec Vancienne foi. Ils se rattachaient de
toutes leurs forces au christianisme et protestaient contre
l'accusation d'hérésie. A les entendre, c'était le catholicisme
(lire le romanisme) qui s'écartait de la Aréritable tradition
chrétienne; ils ne faisaient, eux, que rétablir le culte et les
doctrines de l'Eglise primitive. On niera difficilement, en effet,
l'analogie frappante des cérémonies cathares avec celles de
la liturgie chrétienne des premiers siècles. Les sectaires
s'appuyaient sur le N. T. pour combattre le catholicisme
dégénéré: ils pratiquaient la morale du Christ et croyaient, eux
aussi, qu'il avait été envoyé sur la terre pour debArer les
âmes Ils prenaient dans l'A. T. ce qui leur convenait, en
l'interprétant par symboles Ils gardaient aussi les grandes
fêtes religieuses des catholiques, Noël, Pâques, la Pentecôte;
ils pratiquaient une sorte de confession, Yappareillamentum,
qui n'était que la confession publique des premiers chrétiens;
ils s'étaient même donné une organisation hiérarchique, des

prêtres et des évêques, avec des circonscriptions diocésaines
délimitées à peu près comme celles de l'ancien clergé. Il ne
leur manquait que le pape Les procès-verbaux de

l'Inquisition mettent hors de doute la chasteté rigide des apôtres
cathares, leurs précautions méticuleuses pour éAÙter jusqu'à
l'apparence de tout contact aA~ec la femme. Ceux des contemporains

d'Innocent III que la haine n'aveuglait pas, ont
reconnu d'eux-mêmes la haute moralité de la secte (?A (p. 19 à

20). — Les seigneurs et les bourgeois qui guerroyaient aA'cc
le clergé, «accueillaient d'enthousiasme» ces gens qui
combattaient l'ultramontanisme au nom d'un idéal d'une moralité
supérieure (p. 27). «Ces seigneurs du Midi écoutent les
prêcheurs d'hérésie et facilitent leur mission. Us n'en restent
pasmoirs extérieurement attaches à la religion des ancêtres
Beaucoup de ces soi-disant hérétiques firent acte de catholicisme

jusqu'au dernier jour de leur vie» (p. 32).
Ceux que le peuple appelait les Humiliés, bien qu'excommuniés

en 1199 par un archiprêtre de Vérone, étaient tenus



— 781 —

pour orthodoxes par Innocent III (p. 59). Il défendit aussi
comme orthodoxes des Lorrains que l'évêque de Metz avait
trouvés coupables parce qu'ils lisaient le N. T. en français
(p. 59—60). En 1202, dans le diocèse d'Auxerre, l'évêque
poursuivit comme hérétiques de bons catholiques; Innocent
défendit qu'on les inquiétât du moment qu'ils ne disaient ni
ne faisaient rien contre l'orthodoxie (p. 64). Avant 1208, des

pénitents avaient fondé une école à Milan, sous le nom de
« Pauvres catholiques » : ils voulaient séparer la religion du

clergé, garder la foi en rejetant le prêtre, rester dans l'Eglise
en réprouvant la plupart des institutions qui en avaient altéré
le caractère (p. 106). Sans doute l'entreprise était difficile aux
yeux des masses; mais elle était possible, et de fait elle fut
réalisée, comme on le voit. L'archevêque de Milan poursuivit
les «Pauvres catholiques», et il fut imité par d'autres évêques.
Cependant, en 1209, Innocent III rappela ceux-ci à la prudence.
«La prudence, leur écrivit-il, veut qu'on tolère leurs agissements,

jusqu'à ce qu'on puisse juger de l'arbre à ses fruits.
L'essentiel est que leur orthodoxie, au fond, ne soit pas
douteuse. Rappelez-vous ce qu'a dit St. Paul aux Corinthiens:
«J'ai usé d'astuce et je vous ai pris par la ruse ...» Quand
même, après tout, ils n'auraient pas renoncé complètement à

leur ancien costume? La diversité des usages, surtout dans
les choses purement extrinsèques, ne messied pas à l'Eglise.
Suivons l'exemple de celui qui s'est fait infirme, et qui a voulu,
et qui veut encore que tous les hommes soient sauvés et amenés
à connaître la vérité. Il y a des cas, mes très chers frères, où
il ne faut pas blâmer le médecin de ce qu'il cède aux instances
du malade en lui permettant de prendre quelque chose qui
n'est pas absolument bon pour lui. Qu'importe, s'il arrive par
là à gagner sur cet homme l'influence nécessaire, et, somme
toute, à le guérir de son mal?» (p. 112.)

C'est un fait que les Toulousains que l'abbé de Cîteaux,
Arnaut-Amalric, A-oulait faire passer pour hérétiques, «protestèrent

énergiquement, et déclarèrent n'être ni hérétiques ni
fauteurs d'hérésie» (p. 149). C'est un fait que le comte Raimon
de Toulouse affirma toujours hautement son orthodoxie à Innocent

III, et que ce pape sembla la reconnaître dans plusieurs
lettres adressées à ses légats (p. 154). En 1212, Innocent III
insista et fit remarquer à l'abbé de Cîteaux que, quoique le
comte de Toulouse eût déjà perdu une grande partie de sa

Revue intern, de Théologie. Heft 52, 1095. 50



— 782 —

terre, cependant «il n'avait pas encore été convaincu d'hérésie»;
qu'on n'avait contre lui que des suspicions (p. 198); qu'Ar-
naut-Amalric «avait porté ses mains avides sur les terres où
l'hérésie n'existait pas» (p. 205). En 1213, le roi d'Aragon
envoya au concile de LaA7aur un mémoire où il soutenait que
ni Raimon VI, ni le comte de Comminges, ni le comte de Foix
n'avaient jamais fait profession d'hérésie (p. 212). Les légats,
il est vrai, ne partageaient pas cet avis (p. 219) ; mais Innocent

III leur répliquait: «En cette affaire, je ne suis pas d'accord

avec vous. Contre droit et raison, comment aurais-je
l'injustice de déshériter le comte de Toulouse qui est vrai catho-
liqueì » (p. 253). Et «le pape essaie de tenir tête aux assaillants.

Il affirme de nouveau que le comte de Toulouse n'est
jamais sorti du catholicisme. Il reproche aux éA7êques leur
intransigeance, leurs sentiments cruels et ces prédications
brûlantes auxquelles ils se livrent contre son gré» (p. 255).

Ainsi, même un pape aussi entier que le fut Innocent III
a reconnu que, parmi ceux qu'on appelait hérétiques, il y en
avait qui étaient orthodoxes et qui n'étaient jamais sortis de

l'Eglise catholique.
C'est ce qu'il fallait constater. Et j'ajoute que ces

prétendus hérétiques n'étaient tenus pour tels par les légats et par
les ultramontains fanatiques que parce qu'ils s'obstinaient à

repousser le système romain (p. 95—96). Ceci semblera une
garantie d'orthodoxie, à quiconque connaît les erreurs qui
abondent dans ce système. Et j'ajoute encore que ces
prétendus hérétiques furent admirables de courage et de
persévérance dans l'affirmation de leur foi en face de leurs
persécuteurs, à ce point que, à plusieurs reprises, les légats du pape,
découragés, «parlèrent tous de résigner leur office» (p. 89).
Et, malgré les miracles attribués à Dominique, «il n'en reste

pas moins, dit M. Luchaire, que la campagne de conversion
ordonnée par Innocent III et poursuivie pendant plus de deux
ans par ses mandataires, aboutissait à un échec. Tous les
chroniqueurs l'ont aA'oué» (p. 102). De fait, le concile de
Latran de 1215 finit par un compromis (p. 257), et la prétendue
hérésie ne fut pas abattue. Donc l'orthodoxie continua et

resta visible en pleine période à'ultramontanisme.
E. Michaud.


	Variétés

