
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 52

Artikel: Continuation de la crise doctrinale dans l'Église catholique-romaine en
France

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403637

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


734

CONTINUATION DE LA CRISE DOCTRINALE

DANS L'ÉGLISE CATHOLIQUE-ROMAINE EN FRANCE.

(5e article. ')

* Corruption de l'idée de la révélation chrétienne, de l'idée
de l'incarnation et de l'idée de la rédemption. — M. Turmel,
rendant compte du T. Ier de F «Histoire des dogmes» de M. Tixe-
ront, s'exprime ainsi dans la t Revue du clergé français» (15 juin
1905, p. 182-183): «La Providence a voulu, selon l'enseignement
catholique, que la révélation chrétienne fût faite progressivement,
qu'elle s'échelonnât sur une durée de près de trois quarts de siècle,

et que, inaugurée par le divin Sauveur, elle attendit la mort
du dernier des apôtres pour recevoir son couronnement... N. S.

commence. Sous l'action du St-Esprit, le message du Sauveur
est complète, enrichi par les apôtres, par deux surtout, St. Paul et
St. Jean Paul crée, pour ainsi dire, toute la théorie de la
doctrine de la rédemption Avec St. Paul toute obscurité disparaît..
St. Paul a été suscité par Dieu pour développer l'enseignement donné

par N.S St. Jean reçoit la mission de développer l'enseignement
de St. Paul... Et ainsi, les dogmes, au lieu de rester immobiles,
furent soumis à cette loi de l'activité humaine qui caractérise la
vie : ils eurent une histoire. »

Cette théologie est, pour nous, toute nouvelle. Elle paie
d'aplomb par un ton tranchant qui semble ne douter de rien : mais
ceux qui l'émettent connaissent trop bien le passé pour ignorer
qu'elle constitue une innovation, qui est un renversement complet
de la mission du Christ et de son œuvre. Si cette doctrine était
acceptée par Rome, c'en serait fait du christianisme dans l'Eglise
romaine, Eglise déjà remplie d'hérésies, il est vrai, mais qui avait
néanmoins conservé jusqu'à présent cette vérité fondamentale, que
le Christ est le seul auteur et consommateur de notre foi. Il suffit
de la moindre attention, pour voir qu'il est impossible de concilier

*) Voir les numéros 48-51 de la « Revue:



— 735 —-

la doctrine exposée par M. Turmel avec les enseignements suivants
du N. T. : « Jésus est l'auteur et le consommateur de la foi, et c'est
sur lui, comme tel, que nous devons attacher nos regards (aspi-
cientes in auctorem fidei et consummatorem Jesum : Hebr. XII, 2).
Il est l'auteur du salut (auctorem salutis ; II, 10). Il est l'unique
médiateur de Dieu et des hommes (unus et mediator Dei et hominum

homo Christus Jesus; I Tim. II, 5). » Si J.-C. est le seul
rédempteur, c'est lui seul qui a enseigné la doctrine de la rédemption

; et cette doctrine ne vient pas de St. Paul. Dire que la
doctrine révélée a été seulement inaugurée, commencée par le
Christ, et complétée, enrichie, couronnée par St. Paul, puis par
St. Jean ; réduire à ce point l'œuvre du Christ, représenter le seul
Médiateur, le seul Maître, comme un des trois créateurs du
christianisme, comme un des trois auteurs de la foi, et le moins complet,

c'est blasphémer le Christ. Dans l'explication susdite, c'est
Jean qui est le consommateur de la foi, ce n'est plus le Christ. Il
importe de remarquer que St. Paul n'a pas du tout joué le rôle
qu'on veut lui faire jouer: car il n'a prêché ni un Evangile dont
il aurait été l'auteur, ni un Evangile dont celui de Jean aurait été
le développement; il n'a prêché qu'un seul Evangile, celui qu'il a
reçu comme venant du Christ seul. Ce qu'il recommande comme
la vraie foi et la bonne doctrine, ce n'est pas la doctrine de l'avenir

et des évolutions futures, mais seulement celle qui a été enseignée

: fidei et bonse doctrinee quam assecutus es (I Tim. IV, 6).
Evangelium hoc, dit-il (Rom. XV, 20) ; il ne s'agit que d'un seul
Evangile, celui du Maître dès l'origine, et non de ce qui sera
expliqué plus tard: ubicumque praedicatum fuerit hoc Evangelium
(Matth. XXVI, 13). Si quis vobis evangelizaverit prœter id quod
accepistis, anathema sit (Galat. I, 9). Bref, Dieu nous a parlé par
son Fils, non pas à l'époque de la papauté romaine, mais ?iovis-
sime diebus istis (Hebr. I, i). Etc.

Donc, lorsqu'on ose dire que la Providence a voulu que la
révélation chrétienne fût faite progressivement, par le Christ d'abord,
puis, comme couronnement, par St. Paul et par St. Jean, on commet
une contre-vérité manifeste. Le N. T. nous montre que la Providence

a voulu précisément le contraire. Lorsqu'on avance que
l'enseignement catholique est celui d'une révélation chrétienne successive,

dans laquelle le Christ n'est qu'un comparse, on commet une
autre contre-vérité ; toute l'ancienne Eglise proteste. Lorsqu'on
représente les enseignements divins du Christ comme « soumis à la
loi de l'activité humaine », on commet de nouveau une contre-vérité:

car c'est l'activité humaine qui doit être soumise aux
enseignements du Christ, et non le contraire : l'auteur appelle fausse-



— 736 —

ment « dogmes » les explications que l'activité humaine donne des

dogmes ; les dogmes restent ce qu'ils sont, et ils doivent rester
tels que le Christ les a faits ; ce qui doit n'être pas immobile, c'est
notre intelligence, qui doit s'efforcer de les comprendre toujours
davantage, c'est notre conscience, qui doit les mettre en pratique
avec une sainteté toujours plus grande. Telle est l'évolution des

intelligences, des consciences, des âmes, et non des dogmes mêmes.
Dans le nouveau système romaniste, le christianisme du Christ est
dénaturé et remplacé par un pseudo-christianisme de papes, de
synodes et de théologiens.

* Encore la corruption de la notion du dogme. — J'ai déjà
exposé l'étrange notion du dogme enseignée par M. Stéphane
Levasseur (Voir la Revue de juillet dernier, p. 511-513); elle était
aussi enseignée par feu l'abbé Charles Denis. Depuis lors, deux
autres explications ont été données, l'une par M. Batiffol, l'autre
par M. Ed. Le Roy, toutes deux attaquées, dans leur Eglise même,
comme contraires à la notion catholique. La notion de M. Batiffol
est attaquée par M. Adhémar d'Alès, celle de M. Ed. Le Roy
par le P. E. Portalié (voir les Etudes des PP. jésuites, 20 juillet
1905)-

M. d'Alès, critiquant le récent volume de M. Batiffol sur
l'eucharistie, lui reproche d'avoir des conceptions « souvent imprévues

et pas toujours objectives » (p. 238); il veut qu'on fasse des
«réserves de plus d'une sorte». Il ajoute enfin: «Au fond de ce

livre, nous croyons trouver une notion de l'évolution du dogme,
qui, à la prendre au pied de la lettre, et sans les correctifs que
l'auteur a dû garder par devers lui, ne serait pas la notion catholique

» (p. 240). Que de précautions pour lancer le trait Mais
enfin il est lancé. M. d'Alès trouve « très grave » la façon dont
M. Batiffol examine la pensée de St. Paul (p. 241) ; puis il déclare

que '¦ la tradition catholique a reçu, dès les premières pages de ce
livre, une blessure bien profonde », et finalement il doute que le
remède (c'est-à-dire l'explication et l'intention de l'auteur) soit
proportionné au mal.

L'attaque de M. Le Roy contre la notion catholique du dogme
en général, et en particulier des dogmes de la personnalité divine,
de la présence réelle et de la résurrection du Christ, est encore
plus grave. Le P. Portalié en est atterré, d'autant plus qu'il ne
peut pas mettre en doute la sincérité de la foi catholique de M.
Le Roy. Mais M. Le Roy est un t mathématicien philosophe très
distingué », et, comme tel, il trouve que les formules dogmatiques
(qu'il confond avec les dogmes mêmes) ne sont pas admissibles



— 737 —

comme affirmations intellectuelles de vérités révélées, mais seulement

comme simples règles de conduite, règles fondées sur une
certitude pratique qui, sans être la certitude inébranlable de la foi,
lui paraît cependant suffisante. Selon le P. Portalié, M. Le Roy
< renverse la foi totalement et radicalement par la base même »

(p. 146). Il faut lire le texte complet des accusations et des
gémissements du Père (pp. 146, 149, 159-162, 171-173). Et comme la
doctrine de M. Le Roy paraît être aussi celle de M. Fonsegrive,
directeur de la Quinzaine, le P. Portalié incrimine également
M. Fonsegrive (p. 168-169).

Voici, en effet, quelques textes de M. Le Roy. Il affirme que
la vraie philosophie et la science éprouvent une légitime répulsion
contre les dogmes, i° parce qu'ils sont indémontrables par une
démonstration intrinsèque; 2° parce qu'ils sont invérifiables même

par une démonstration indirecte ; 30 parce qu'ils sont absolument
inintelligibles et impensables, étroitement liés aux conceptions
aristotéliciennes et scolastiques ; 40 parce qu'ils sont incompatibles avec
l'unité de l'esprit humain. Bref, le dogme lui paraît définitivement
en déroute. « En fait, dit-il, je ne vois pas qu'on lui ait jamais
répondu autrement que par des subtilités sans valeur ou par des

artifices de rhétorique. Mais l'éloquence n'est pas une preuve, ni
la diplomatie Parlant en philosophe, je me déclare incapable
de penser autrement que nos adversaires sur les points rappelés
ci-dessus» (p. 153-154). La seule manière de sauver les dogmes,
dit-il, c'est de leur donner un sens pratique ; en les traitant à ce

point de vue, il n'y a plus de «scandale logique», parce que les
vérités pratiques « s'établissent autrement que les vérités spéculatives

». Par exemple : « Dieu est personnel veut dire : comportez-
vous dans vos relations avec Dieu comme dans vos relations avec
une personne humaine. Pareillement, Jésus est ressuscité veut dire :

Soyez par rapport à lui comme vous auriez été avant sa mort,
comme vous êtes vis-à-vis d'un contemporain. De même encore, le

dogme de la présence réelle veut dire qu'il faut avoir en face de
l'hostie consacrée une attitude identique à celle qu'on aurait en
face de Jésus devenu visible » (p. 155).

En un mot, ou bien on considère les dogmes comme des
vérités s'adressant et s'imposant à l'esprit, et alors ce sont des

«impossibilités» et «de purs non-sens » (p. 153). Ou bien on les
réduit à n'être plus que des préceptes d'ordre moral et « non des
vérités », et alors, dit M. Le Roy, la situation de l'Eglise est sauvée
(p. 162J. Sur quoi le P. Portalié s'écrie :

« Quand vous exigez de l'Eglise catholique qu'elle renonce à
toute sanctification intellectuelle de sa foi, et qu'elle adopte, avec



— 738 —

les nouvelles doctrines de l'évolution, le sens purement pratique des

dogmes, tout se réduit à cet effrayant dilemme : — Ou bien vous
lui demandez de déclarer qu'elle n'a jamais cru à cette signification

théorique, même quand elle anathématisait quiconque refusait
l'adhésion intellectuelle ; et elle devrait pour cela déchirer les pages
les plus éclatantes de son histoire. — Ou bien vous entendez
qu'elle proclamera son erreur dix-neuf fois séculaire, et l'égarement
où elle était d'exiger une adhésion de l'esprit à des dogmes dont
elle reconnaît l'inconsistance absolue, mais en ajoutant qu'elle reste
toujours l'interprète infaillible du vrai christianisme ; et alors c'est
exiger qu'elle proclame elle-même sa déchéance et sa propre folie.
— Dans les deux cas, c'est la fin du catholicisme » (p. 162).

Quant à la manière dont M. Le Roy cherche à présenter les

dogmes comme des règles de conduite, le P. Portalié lui demande
de quel droit et en vertu de quel argument il peut parler logiquement

de règles, lorsqu'il a enlevé à ces prétendues règles toute
valeur intellectuelle et tout caractère de vérité. « Cette restriction, dit
le Père, lui est interdite par son système : il y a contradiction
évidente entre les principes d'autonomie absolue qu'il a posés et les
limites dans lesquelles il emprisonne maintenant la liberté » (p. 172).

Certes, si jamais il y eut crise dogmatique dans l'Eglise
romaine, c'est bien dans le cas présent.

Qui l'eût cru M. Sertillanges, professeur de philosophie morale

à l'Institut catholique de Paris et qui, jusqu'à présent, passait
pour scolastique et pour défenseur de l'intellectualisme, a publié,
dans la « Quinzaine », un article d'adhésion ("sauf quelques réserves)
à la thèse de M. Le Roy. M. Eug. Franon s'en est montré
scandalisé et lui a répliqué dans la « Revue du clergé français » du 1"
août (p. 544-550). Je ne saurais reproduire ici ni les arguments de
M. Sertillanges ni les répliques de M. Franon. Les arguments de
M. Sertillanges ont le tort d'être très entortillés ; pour autant qu'on
les comprenne, ils semblent n'être ni tout à fait faux ni tout à fait
vrais. Et le tort de M. Franon est de n'avoir pas assez montré ce

qu'ils peuvent contenir de vrai, tout en montrant très bien ce qu'ils
contiennent de faux. La cause de cet embarras et de cette confusion

vient de ce que les deux antagonistes donnent le nom de

dogmes aux formules dogmatiques, aux décisions des conciles sous
forme d'anathème, etc. Comme ces formules et ces canons sont
d'une rédaction qui laisse à désirer, comme la plupart des
philosophes et des savants modernes en sont choqués, comme la jeune
école catholique-romaine, qui se pique de philosophie et de science,
ne veut pas rester sous le coup des accusations que lui lancent
les philosophes et les savants, elle s'est décidée à donner de ces



— 739 —

formules et de ces canons une interprétation nouvelle, dans le but
de sauver la situation : interprétation qui consiste à ne reconnaître
à ces formules et à ces canons qu'une valeur de direction morale,
et à leur dénier toute valeur intellectualiste, systématique, philosophique,

scientifique.

Il est clair que, si les dogmes ne contiennent plus de doctrine
religieuse, toutes les objections doctrinales des philosophes et des

savants tombent par le fait. « Là où il n'y a plus de science, dit
naïvement M. Sertillanges, on ne peut entrer en conflit avec la
science. » Une fois lancé dans cette voie, l'honorable professeur de

philosophie morale va jusqu'à dire : « Au point de vue absolu, tout
ce qu'on peut dire de Dieu est faux. Or, si tout cela est faux,
autant vaut une fausseté qu'une autre, et mieux vaut la fausseté qui
rapprochera de nous le divin et lui fera jouer à notre égard son
seul rôle : nous faire vivre. » En vérité, n'est-ce pas là une profession

de foi agnostique M. Franon ne manque pas de faire observer

que, quelque incompréhensible que soit pour nous la nature
divine, nous pouvons cependant en dire quelque chose de vrai;
et que, « ne conservât-on du christianisme traditionnel que le Pater,
on n'en garderait pas moins pour cela seul toute une théodicée, et
très complexe et très caractérisée » (p. 546).

Bref, la réfutation que M. Franon fait des erreurs de M. S.

est pleine de fin bon sens. Mais, je le répète, il a eu tort de ne

pas mettre en lumière ce que M. S. a insinué de vrai et d'utile.
Oui, les dogmes sont des vérités qui ont aussi une portée morale ;

oui, ils sont aussi des leçons de vie et de conduite, et tendent à

sanctifier nos volontés en éclairant nos intelligences ; oui, c'est ne
voir que la moitié de leur signification, donc les mal voir, que de

ne pas apercevoir la vérité morale qu'ils renferment et de s'en
tenir à la lumière spéculative qu'ils projettent aussi ; oui, le
vêtement plus ou moins philosophique dont on a revêtu cette double
vérité spéculative et morale dans les formules en question, n'est
qu'un vêtement humain. Ce vêtement humain n'est pas le dogme.
Le dogme est la vérité même, telle que le Christ, notre seul Maître,

l'a enseignée. Voilà pourquoi le dogme est inattaquable, soit
au point de vue doctrinal et intellectuel, soit au point de vue moral

et pratique. Voilà pourquoi MM. Le Roy et Sertillanges se

trompent en ne reconnaissant que sa valeur morale et pratique ; et
voilà aussi pourquoi M. Franon se trompe, en voulant maintenir
« certaines conceptions philosophiques et certaines thèses historiques
que l'Eglise (lire Rome) ni n'abandonnera, ni ne corrigera jamais »

(P' 549)- L'Eglise universelle n'abandonnera ni ne corrigera jamais
es vrais dogmes, les enseignements et les préceptes mêmes du



— 740 —

Christ, cela est certain ; mais jamais elle n'imposera comme dogmes
les expressions verbales qui deviendraient des pierres d'achoppement,

au détriment de la vérité.

On le voit, la question est mal posée par les théologiens
romanistes : ils livrent bataille sur les formules dogmatiques, que les

uns ne peuvent plus défendre philosophiquement et que les autres
veulent défendre à tout prix. Comme, pour les uns et pour les
autres, ces formules sont les dogmes mêmes, il en résulte que les

uns sont contre les dogmes, et les autres pour. Discussion, qui ne
peut être que fatale à Rome et aux dogmes romains. De là
l'engouement avec lequel la jeune école accueille la théorie de
l'évolution newmanienne : car, grâce à cette théorie, cette jeune école
peut réclamer de Rome de nouvelles évolutions dogmatiques, de
nouvelles formules, donc de nouveaux dogmes, qui seront, espère-t-
elle, dans le sens de la moderne Weltanschauung, comme les
anciennes formules étaient dans le sens de la philosophie platonicienne
ou aristotélicienne. Tel est son espoir. Quant aux enseignements
mêmes du Christ — les seuls vrais dogmes — on ne voit guère
ce qu'ils deviennent avec l'un et l'autre parti : car les uns prétendent

que le Christ n'a pas émis de théorie (donc pas de doctrine!);
et les autres assurent que le germe de la parole du Christ a évolué

depuis longtemps, et qu'il faut chercher la vie non dans le

germe, mais dans l'évolution même! C'est de nouveau mettre le
Christ au tombeau. Si Rome croit qu'elle vaincra en traitant ainsi
Celui qui a apporté au monde les paroles de la vie éternelle, elle
se trompe manifestement.

Ce n'est pas tout. Dans un second article, publié ainsi que
le premier dans les «Etudes » (5 août, p. 318-342), le P. Portalié
a continué ses attaques contre M. Le Roy, mais en faisant des
concessions qui indiquent peut-être que, sur certains points, on
n'est guère séparé que par des questions de mots ou de nuances.

Pour M. Le Roy, tout dogme est impensable, un non-sens.
Pour M. Fonsegrive, le dogme n'est pas réductible à une idée
entièrement nette et précise; l'idée existe, mais « comme un noyau
environné d'une pénombre et même d'une ombre épaisse dont les
contours se perdent dans l'infini, ce qui revient à dire que chaque
proposition dogmatique enferme un contenu mystérieux » (p. 330).
Or, aux yeux de M. Portalié, nos représentations des dogmes « ne
sont pas seulement obscures, mais irrémédiablement analogiques,
inadéquates et purement approximatives, parce qu'elles proviennent non
d'une intuition des réalités divines, mais d'une abstraction de notre
esprit opérant sur des créatures infiniment éloignées de la grandeur

de Dieu » (p. 328). On peut se demander quelle est la diffé-



— 741 —

rence de fond entre l'explication de M. Portalié et celle de
M. Fonsegrive, qui cependant passe pour favorable à M. Le Roy.

Et, si l'on en vient à un point particulier, celui de la personnalité

en Dieu, on verra que la nuance est à peine sensible. Selon
MM. Le Roy, Loisy, etc., tout ce que nous disons de la personnalité

divine « doit être suspect parce que la personnalité divine
ne peut être assimilée à la personnalité humaine». Or, selon
M. Portalié, quand on affirme que Dieu possède cette perfection
qu'on appelle personnalité, « nous ajoutons qu'il l'a d'une manière
infiniment supérieure à tout ce que la créature peut concevoir >

(P- 329)-

Bref, selon nous, le théologien vraiment catholique doit
renvoyer tous ces disputeurs romanistes dos à dos, en leur tenant ce
langage : « Vous confondez tous le dogme même et la représentation

que vous vous faites vous-mêmes du dogme. Le dogme est
la parole du Christ, et cela seulement; et de cette parole vous ne
dites mot, parce que, sans doute, si vous la reproduisiez dans sa

simplicité, vous seriez tous d'accord à l'admettre purement et
simplement ; et ainsi vous donneriez aux non-chrétiens, que vous
scandalisez, le spectacle d'une Eglise une dans la foi objective. Le
malheur est, non pas que vous expliquiez ce dogme de manières
diverses — de cela vous avez le droit et de cela peut résulter un
grand bien — mais que vous vouliez tous faire passer vos
représentations ou explications du dogme pour le dogme même. Voilà
votre grande erreur. Et en cela vous scandalisez les chrétiens et
les non-chrétiens, parce que vous faites dire aux uns et aux autres
que l'Eglise est divisée dans le dogme même; et ainsi vous sapez
le dogme et l'Eglise. Consentez donc à rétablir la vraie notion du
dogme, un pour tous. Quant aux spéculations de votre esprit pour
le comprendre, peut-être ne sont-elles pas aussi contradictoires
que vous le pensez. M. Le Roy a employé des expressions peut-
être excessives, M. Portalié des expressions peut-être trop timides;
M. Fonsegrive est un entre-deux qui devrait vous calmer. Il y
aurait donc remède à la situation, si, avant d'expliquer et de
spéculer, vous vous conformiez tous à cette règle élémentaire de la
logique : qu'une bonne et juste définition du mot discuté est de

rigueur avant toute discussion. Messieurs, avant de vous ériger en
théologiens, prenez la peine d'être d'abord des logiciens. »

Nouvelle instance. Dans la « Revue du clergé français » du
Ier septembre, se trouvent de nouveaux documents qui doivent
être mentionnés.

D'abord, M. F. Dubois prend à partie M. Le Roy dans le
but de démontrer que « sa tentative pour trouver une voie moyenne



— 742 —

entre l'agnosticisme pur et l'intellectualisme traditionnel lui semble
vaine ». Il se prononce « résolument » pour « la vieille théorie de
l'analogie » (p. 59). « La formule dogmatique, dans ses concepts
ou ses images, n'a, dit-il, qu'une vérité d'analogie, c'est-à-dire de
ressemblance lointaine, avec la réalité mystérieuse qu'elle essaie
de représenter. Elle est relative à l'infirmité de l'esprit et du
langage humains, qui ne peuvent exprimer l'immatériel qu'à l'aide de

comparaisons et de symboles sensibles, relative aussi à la mentalité
d'une époque donnée — car si l'on reconnaît cette première
relativité à la forme générale de l'esprit humain, pourquoi refuser
d'admettre que l'expression du dogme est généralement conditionnée
par les forines particulières, historiques, que revêt successivement
l'esprit humain? — Mais cette double tare inévitable de toute
définition dogmatique n'empêche pas que le sens substantiel ne
corresponde positivement, quoique très imparfaitement, à un des

aspects de la vérité transcendante > (p. 56). M. Dubois admet donc
la relativité des formules dogmatiques, et il ne leur reconnaît
qu'un sens substantiel très imparfait. Et M. Dubois représente,
parmi ses conlrères, le point de vue conservateur, la vieille théorie
traditionnelle! Le fait est qu'il veut «sauvegarder les droits de la
raison et ouvrir devant elle la perspective d'un progrès dans
l'intelligence du dogme » (p. 59). A la bonne heure! M. Dubois a-t-il
conscience de ce qu'il dit, lorsqu'il ne parle pas du progrès dans
les dogmes, mais dans l'intelligence des dogmes Si oui, il est rare
dans son Eglise. Est-ce bien dans ce sens qu'il rappelle les

maximes, aujourd'hui si dénaturées (p, 47) : «fides quœrens intel-
lectum, evolutio scientifica fidei ».: D'abord, la foi est posée, c'est-
à-dire le dogme objectif, la vérité objective du Christ, fides. Puis
cette vérité cherche à se faire comprendre subjectivement des

chrétiens, quœrens intellectum ; si l'on veut appeler cette compréhension

une évolution, il est clair qu'elle n'est une évolution que
dans l'esprit, scientifica evolutio. Le dogme même reste éternel,
étant divin. Voilà la vieille notion du dogme. Mais M. Dubois l'a-
t-il encore, lorsqu'il reconnaît à l'Eglise la mission de « développer
le dépôt révélé»? Je ne le crois pas: car développer est autre
chose que conserver et même qu'expliquer: développer un dépôt,
c'est y ajouter. Les papistes actuels admettent les additions, qu'ils
appellent dogmes nouveaux. Comment ne voient-ils pas qu'ils se
contredisent? Car ajouter dans une vieille maison des appartements
et des murs nouveaux, c'est transformer la vieille maison en maison

nouvelle; elle n'est plus la même. « Le dogme, dit-il, est
l'expression d'une croyance antérieurement vécue par l'Eglise et par
conséquent implicite > (p. 55). Pardon. Le dogme n'est pas une
expression, mais une vérité; il n'est pas un mot, maïs l'idée, l'élé-



— 743 —

ment spirituel et divin. La croyance en question doit avoir été

entendue, reçue et vécue par l'Eglise; très bien. Donc cette

croyance doit être explicite et non implicite ; car imagine-t-on qu'une
croyance puisse être vécue sans qu'on en ait conscience"? Non :

car ce ne serait qu'une vie animale ou automate, mais non une
vie intellectuelle, non une vie spirituelle, non une croyance. La
notion de M. Dubois, ici, me paraît donc vacillante. Mais combien
il a raison, lorsqu'il affirme que, chez ses coreligionnaires, « depuis
quelques années », leur notion de la foi et du dogme est une
notion qui « s'élabore et se transforme ». Ce n'est donc plus l'ancienne
notion catholique : habemus confitentem reum. M. Dubois pense
que cette élaboration et cette transformation se fait « sous l'influence
de la philosophie nouvelle de l'action * (p. 48). Il devrait dire de

la confusion. Eh quoi! a-t-on attendu jusqu'à M. Blondel, pour
connaître l'action et la psychologie de l'action On voulait légitimer
les innovations et les mensonges de Rome, et on a imaginé une
théorie du sentiment, puis de la vie et de l'action, pour faire
pièce à la raison et à la compréhension. Rome est erronée et
absurde, mais elle vit et agit -. donc elle est divine dans ses

dogmes Telle est la nouvelle Babel.

Continuons. De la page 92 à la page 100, M. Sertillanges
répond à M. Franon, et de la page 100 à la page 104, M. Franon
réplique à M. Sertillanges.

M. Sertillanges se demande d'abord s'il y a entre M. Franon
et lui une « divergence si profonde » (p. 93). On pourrait le penser,
car M. Sertillanges a des assertions étranges : — « La Révélation,
dit-il, propose aux hommes le Credo » (p. 94) Quel Credo : et où
la Révélation (sic) l'a-t-elle proposé? — «Le dogme, scientifiquement

et philosophiquement parlant, ne fait que poser des problèmes !*
N'a-t-il pas pour but, au contraire, de les résoudre? — «Les
dogmes sont essentiellement des attitudes d'esprit autant que des
attitudes extérieures. sans avoir prise sur l'intelligence » (p. 95)
— « Au point de vue de l'absolu, tout ce qu'on peut dire de Dieu
est faux » (p. 97) A la page suivante, il explique le mot faux
par le mot fautif l Faux signifierait-il simplement défectueux r
Quelle grammaire, quelle philosophie, quelle théologie, quelle
dogmatique! — Et encore: « La Révélation peut avoir pour objet, en
certains cas, de nous apprendre la géologie et l'astronomie tout
autant que la métaphysique. si l'on entend par métaphysique,
comme par science, non pas les faits ou les idées considérés dans
leur valeur de vie, mais l'expression systématique et abstraite que
notre esprit humain leur donne, et par ailleurs le chemin qu'il
prend pour y aboutir » (p. 97). Etrange! — Combien je préfère



— 744 —

M. Sertillanges, quand il dit que la foi doit être accueillante et
large, au lieu de donner le sentiment qu'elle est hargneuse, et
tyrannique, et absorbante, et accapareuse: quand il dit que, pour
être catholique, il suffit d'adopter le catholicisme, sans imposer ni
philosophie, ni traditions de famille. « Ce marché d'un nouveau
genre (cette imposition de notre philosophie, de nos propres
pensées, etc.), ajoute-t-il, serait de notre part un véritable crime... Nous
n'avons pas le droit d'imposer ce que Dieu, de son autorité
souveraine, n'impose point. » — Très bien. Donc, devrait dire M. S.,
nous n'avons le droit d'imposer comme dogme que ce que Dieu
a imposé lui-même.

M. Franon relève le drapeau de l'intellectualisme, toutefois
avec cette restriction : « En soutenant, dit-il, qu'il ne suffit pas de

conserver aux dogmes leur signification morale, mais qu'il faut
encore accepter les conceptions philosophiques qu'ils impliquent, je
n'entends nullement canoniser, sous le couvert du dogme, l'un ou
l'autre des systèmes librement défendus dans les écoles catholiques »

(p. 103). M. F. ne se contredit-il pas lui-même? La seconde partie
de sa phrase n'est-elle pas négative de la première? Il est plus
clair, quand il se refuse à tenir pour objectif et utilisable « le
critérium de la valeur de la vie des dogmes » (p. 104). Il est plus
mordant, quand il raille « le geste d'àme : de M. Sertillanges.

* Le P. Allo sur la notion du dogme. — Dans la « Revue
thomiste» de juillet-août 1905, le P. Allo signale trois systèmes ou
conceptions philosophiques du dogme chrétien. Selon lui, ces trois
systèmes ont pour base commune « l'idée de la grande notion du
Bien infini, laquelle se manifeste dans l'intelligence chrétienne par
l'éclosion de concepts qui sont appelés dogmes quand l'Eglise les

.a définis officiellement ». Combien cette notion est erronée, on le
verra aisément, si l'on considère : i° qu'ici l'éclosion de ces
concepts est tout humaine, tandis que le vrai dogme, vérité divine,
vient de J.-C. même, qui nous l'a enseigné ; 2° qu'ici ce qui constitue

le dogme à l'état de dogme, c'est la définition officielle de l'Eglise
(lire du pape), tandis que, dans la notion catholique, l'Eglise ne
fait que « définir » les dogmes, mais ne les « constitue » pas comme
dogmes (puisqu'ils sont dogmes par le fait même qu'ils proviennent
divinement de J--C). Les systèmes exposés par le P. Allo sont
donc viciés dès leur point de départ. Voyons maintenant en quoi
chacun se différencie des deux autres :

La première école professe une « doctrine protestante, si

catholique que soit son âme, » dit le P. Allo. Pour elle, les dogmes
< ne seraient que des sortes d'épiphénomènes, qui se jouent à la



— 745 —

surface de l'action religieuse collective, comme des rayons
changeants sur un flot majestueux, et demeurent entièrement relatifs à

l'état des sujets humains ». Quel est ce flot majestueux on ne le
dit pas. En tout cas, les rayons sont changeants Newman serait
satisfait. Et « YEcclesia docens infaillible n'est que le principe
externe régulateur qui donne temporairement un caractère officiel et
impératif, autant qu'un programme intellectuel en est susceptible, à

ceux (aux dogmes-épiphénomènes-rayons changeants) qui se
montrent, à l'usage, les plus appropriés à l'état moyen des esprits dans
la société catholique ». Il est à regretter que le R. P. ne cite pas
les autorités sur lesquelles cette première école dite catholique
s'appuie. Cette théorie nous semble une pure plaisanterie. Passons.

Pour la seconde école, « tout dogme a un sens immuable »,

et la réalité divine qu'il contient agit toujours de la même manière
sur le fond des âmes, quels que soient les changements, même
contradictoires, de l'interprétation philosophique ou critique.

La troisième école est celle à laquelle le P. Allo se rallie, car
il dit : « Pour nous enfin, en son double élément aussi, le dogme
est sujet à une évolution accidentelle. Tantôt c'est l'évolution morale

qui précède l'autre, tantôt c'est l'évolution spéculative. Mais
en tout cas, ce dogme est une vérité de l'ordre intellectuel, avant
d'être de l'ordre affectif, et c'est précisément sa constance spéculative

qui le rend si divinement sûr pour la direction de la vie. »

Les explications de ces deux dernières écoles seraient correctes,
si les évolutions dont elles parlent étaient attribuées à nos connaissances
subjectives et théologiques, et non aux dogmes mêmes (ceux-ci
n'étant et ne pouvant être que les seuls enseignements de J.-C.)

Le P. Allo confond-il les dogmes et les formules dites dogmatiques

Il me paraît. Il dit : « Si les formules intellectuelles des

dogmes nous offrent déjà en toute vérité, malgré leur imperfection,
une certaine vue de ce que Dieu est en lui-même, une fois
approfondies et vivifiées par la charité, elles présenteront à l'esprit qui
croit et au cœur qui aime des arrhes de la vision céleste. Enfin,
sans monter si haut, n'est-il pas vrai que cette conception épargne

aux âmes qui en sont convaincues de douloureux tiraillements
dans leur vie intérieure Une pauvre et pieuse paysanne se figure
ses protecteurs du ciel sous des formes très visibles, avec des
nimbes d'or et de grandes ailes, sur des trônes et des nuages
éclatants, elle converse avec ceux qu'elle se représente si naïvement

sans arrière-pensée et sans trouble intellectuel. Faudrait-il que
le théologien et le philosophe qui ont épuré leurs conceptions
pour les rendre plus dignes de Dieu, fussent moins favorisés qu'elle,
et toujours exposés, quand ils essaient d'élever leur pensée au



— 746 —

monde invisible, à réveiller alors tout le bruit des chicanes
philosophiques sur la relativité de nos connaissances à prendre
conscience avec douleur, quant ils veulent s'élancer vers leur Père ou
leur Sauveur, d'une interposition de symboles bien plus humains
que divins, placés là pour arrêter leur essor, et amortir pour eux
ce choc du réel, qu'il est si bon de sentir parfois dans la prière?
Toute discussion abstraite mise de côté, n'est-il pas à souhaiter
pour tous qu'elle soit vraie, cette conception philosophique du dogme
qui les met à l'aise dans leur science autant qu'une femme du peuple

l'est dans son ignorance, et les convainc que le surnaturel a
dès ici-bas une parenté avec toute leur âme, avec leur esprit comme
avec leur cœur »

Certes, cette comparaison entre la femme ignorante et le
théologien philosophe part d'un bon naturel, mais comment pourrait-elle

•satisfaire? Car le P. Allo avoue que la femme ignorante se figure,
et il veut que le théologien philosophe soit aussi favorisé qu'elle,
donc qu'il soit autorisé, lui aussi, à se figurer. Mais ces figures ne
sont évidemment que des spéculations toutes subjectives et toutes
personnelles. Elles ne sont donc pas les enseignements tout objectifs

de J.-C. Or la certitude du chrétien lui vient précisément de
cette objectivité des enseignements de J.-C, c'est-à-dire des dogmes.
Si le P. Allo appelle dogmes les figurations ou les conceptions
philosophiques soit de la bonne femme, soit du théologien philosophe,

il est clair que jamais ces prétendus dogmes ne pourront nous
offrir une certitude divine, puisqu'ils ne sont que des concepts
humains.

L'excellent Père a donc beau désirer vivement que cette
conception soit vraie, elle n'est pas le dogme divin, elle n'en est
qu'une explication humaine. Que le Père revienne donc à la thèse
catholique, qui distingue le seul dogme divin et certain (l'enseignement

objectif de J.-C), et les explications que chacun, paysanne
ou penseur, s'en fait à soi-même ; explications qui ne peuvent
tranquilliser qu'à la condition d'être vraies et de s'harmoniser avec le
dogme même, mais qui ne sauraient jamais ni supplanter le dogme,
ni être identifiées avec lui.

Ce même Père, dans la Quinzaine du Ier août, a essayé d'être
plus précis. Il a résumé ainsi sa notion du dogme (v. Revue du
clergé français, Ier septembre, p. 106) : « i° Les dogmes sont des

propositions, soit purement spéculatives, soit en rapport essentiel
avec l'histoire, que l'autorité doctrinale impose à la foi des
chrétiens, comme exprimant des vérités dont l'objectivité est requise
par la permanence et le développement de la vie spirituelle
apportée par le Christ sur la terre. 2° Ces propositions, si elles ex-



— 747 —

priment des faits du monde visible (conception virginale, résurrection),

sont à prendre au pied de la lettre, non pas toujours suivant
le sens technique et secondaire, mais suivant le sens obvie et
primitif des termes. Si elles expriment des faits de l'éternité ou du
monde invisible, elles ont un sens intellectuel et positif, mais
obscur, parce qu'il n'est qu'analogue, non univoque, au sens courant
de ces mêmes termes. » Le P. Allo a le tort de confondre propositions

et vérités ; de parler de l'autorité doctrinale sans dire qu'elle
est le Christ même et le Christ seul, l'Eglise n'étant que la
gardienne du dépôt de la révélation faite par le Christ. Il a le tort
de rester dans le gâchis en parlant « du pied de la lettre », et en
ne précisant pas ce qu'il entend par sens technique et secondaire,
sens obvie et primitif, sens qui n'est qu'analogue et non univoque.
Cette scolastique dénote une notion très confuse du dogme.

* Besoin urgent de dogmes nouveaux. — M. l'abbé Charles
Denis, dont tout le monde regrettera la mort prématurée, avait de

grandes qualités, auxquelles nous croyons avoir rendu largement
justice : un amour sincère de la vérité, une grande hardiesse à la

proclamer, du courage en face de puissants adversaires, un vif désir

d'améliorer le triste état de la théologie dans l'Eglise romaine.
Mais il avait, d'autre part, des défauts qui ne pouvaient que faire
dévier ses qualités: défaut manifeste de méthode, mots mal définis,
aphorismes injustifiés, maximes tranchantes et à effet qu'il prenait
pour des principes, métaphysique plus hardie que suffisante, et
surtout grande ignorance de l'histoire de la théologie. Ces griefs
ne paraîtront sans doute point excessifs à ceux qui se rappelleront
nos études dans la Revue (1899, n. 26, p. 386-393 ; n. 27, p. 511-
536; 1905, n. 49, p. 114-121). Si nous revenons sur ces questions,
c'est que les « Annales de philosophie chrétienne » ont publié de
leur regretté directeur un article posthume, intitulé : Catholicisme
et évolution (juillet 1905, p. 306-326), qui aggrave encore les erreurs
passées et qui montre une fois de plus combien sont erronées, dans
la jeune école catholique-romaine, les notions de catholicisme et
d2évolution.

L'auteur distingue Yhistoricisme et Y évolutionnisme. Il appelle
historicisme le système « protestant » qui cherche à préciser quelle
a été l'œuvre historique de J.-C, quel le christianisme qu'il a prêché,

quelle l'Eglise qu'il a établie; et cet historicisme protestant
est représenté, selon lui, par Harnack, Aug. Sabatier et Albert
Réville. Par évolutionnisme, il entend le système catholique, représenté

surtout par < Vincent de Lérins, Mœlher et Newman » (p. 306),
qui consisterait, dit-il, à se développer sans cesse en des dogmes



— 748 —

nouveaux; de telle sorte que le protestantisme, qui reproche à

l'Eglise romaine ses dogmes nouveaux, est une religion morte, par
le seul fait qu'il ne peut pas produire des dogmes nouveaux et qu'il
est figé dans l'historicisme ; tandis que l'Eglise catholique (que l'auteur

confond avec l'Eglise romaine) est une Eglise vivante, une
Eglise à part et la seule vivante, parce qu'elle montre sa vitalité
constante par des définitions constantes de dogmes nouveaux.

Voici quelques textes : « Seul le christianisme a échappé à la
fixité d'une tradition impénétrable pour s'assimiler des éléments
nouveaux (p. 308) Par l'application de l'idée d'évolution, M. Loisy
a l'avantage (de fonder son argumentation) sur l'histoire considérée
comme autonome et indépendante des exigences du dogme qui
paraissait jusqu'ici commander aux esprits plutôt que de les éclairer
en cette question particulière » (p. 309). Donc, à en croire l'auteur,
le dogme peut éclairer les esprits, mais non leur commander Ses

exigences peuvent être écartées ; on peut s'en libérer. Les faits lui
sont supérieurs, ils sont les maîtres ; l'histoire est autonome, elle
prime le dogme!

Et encore : « Ceux qui raillent l'Eglise pour ses dogmes
nouveaux (l'Immaculée Conception, l'Infaillibilité) sont tombés dans
cette pauvreté d'esprit et dans cette déchéance de la liberté qu'ils
ne peuvent plus avoir de nouveaux dogmes. Leur impuissance ne
vient pas de leur science, mais d'un traditionnalisme semblable à

tous les autres. Ils ont imposé un arrêt au christianisme comme
les rabbins au judaïsme; leur point de vue anti-évolutif ramène
l'Evangile au rôle des religions naturelles, et le principe surnaturel
disparaît» (p. 311). — Ainsi, l'Eglise romaine est surnaturelle parce
qu'elle a fait les dogmes que l'on connaît au mépris des Ecritures
et des traditions primitives, et parce qu'elle peut encore en faire
d'analogues On croit rêver en lisant de pareilles théories, en voyant
la falsification du christianisme du Christ élevée au rôle de

démonstration du surnaturel

L'auteur, oubliant tout ce qu'il y a d'erreur et de mensonge
dans les dogmes de l'Eglise romaine, pousse la naïveté jusqu'à
dire : « Si enfin le christianisme vécut avant d'être un document
(les Evangiles et les Epîtres), pourquoi ne pas reconnaître en lui
l'Eglise actuelle?» C'est-à-dire: si l'Eglise romaine actuelle se passe
très bien des Evangiles et des Epîtres, et même les viole, pourquoi

ne serait-elle pas le christianisme même, puisque le christianisme

à vécu sans ces documents? «L'essentiel, dit M. Denis, c'est

que le christianisme ne soit pas resté la prédication des Synoptiques

et de l'apocalypse; c'est qu'il ait dépassé la lettre qui tue;
c'est qu'il ait évolué selon son principe de vie une et homogène »



— 749 -
{p. 312). Donc, d'après M. Denis, la prédication des trois évangiles

de Matthieu, de Marc et de Luc, n'était qu'une lettre qui
tuait; il fallait les «dépasser». C'est l'Eglise romaine qui les a

dépassés en faisant des dogmes nouveaux. Cette assertion est déjà
phénoménale à elle seule; mais, de plus, M. Denis oublie de
démontrer que les dogmes romains sont conformes au principe de

vie, de vie une et homogène, qui est dans l'Eglise vraie. M. Denis
a connu certainement les théologiens qui ont réfuté ces prétendus
dogmes comme contraires à la vie une et homogène de l'Eglise,
comme contraires à l'Ecriture et à la Tradition universelle ; or, loin
¦de réfuter un seul de leurs arguments, il s'obstine, comme un
enfant, à maintenir sa prétention puérile.

Il affirme qu'«une théorie de l'envergure de l'évolution est

une garantie devant l'histoire, devant la raison et devant
l'expérience» (p. 317). Le malheur est qu'il ne définit ni n'explique
l'évolution vraie, et, de plus, que celle à laquelle il se rattache, loin
d'être celle de Vincent de Lérins, en est la corruption. Pour ces

messieurs, le christianisme des Synoptiques est l'œuf, et les dogmes
romains sont le poulet ou le canard. Si on leur demande de fournir

la preuve que ce poulet ou ce canard est réellement sorti de

l'œuf évangélique, aujourd'hui brisé et réduit en coquilles, et non
d'un œuf antiévangélique, ils se dispensent de fournir cette preuve
pourtant nécessaire. Ils ne voient pas qu'il y a eu substitution, et

que le prétendu poulet n'est qu'un canard. Ils se bornent à payer
d'audace et d'aplomb, et oublient commodément qu'entre savants
qui se respectent il n'est plus de mise de présenter une simple
assertion comme une preuve péremptoire.

Puis, s'obstinant à prendre leurs vessies pour des lanternes, ils
rabâchent perpétuellement les mêmes phrases creuses : « Le
catholicisme seul (le romain, bien entendu), sous l'empire de son principe

évolutif, nous assure la possession de la vérité désirée; il
garde l'avenir pour se perfectionner, et quant au présent, il
est une raison et un objet plus que suffisants de croire. Que

peut-on exiger de plus pour satisfaire à l'esprit philosophique p y

(p. 325). L'esprit philosophique a d'autres exigences ; et cette
théologie d'écureuil, tournant sans cesse dans ses éternels cercles
vicieux, ne saurait le satisfaire.

Encore une fois, voilà où l'on en est dans le monde théologique

actuel, en pleine Eglise romaine, au sujet d'une notion
aussi fondamentale, aussi essentielle que celle du dogme!

* Contre la théologie du Collège Romain. — M. l'abbé Ch.
Denis a écrit dans les « Annales de philosophie chrétienne >, juin

Revue intern, de Théologie. Heft 52, 1905. 48



— 750 —

1905, p. 282) : « En matière d'exégèse, le programme du Collège
Romain n'est pas viable. Est-il viable au point de vue apologétique

Non Les théologiens des Universités romaines restent
formellement conservateurs, enseignent selon des programmes
séculaires. Mais cette éternelle immobilité ne pourra durer. Sous la
pression de YEcclesia discens, l'enseignement romain sera débordé.»
— On sait que YEcclesia discens, invention de Mgr Mignot, est la
partie de l'Eglise qui apprend, en distinction sans doute de celle
qui n'apprend pas ; mais celle qui n'apprend pas est précisément
celle qui enseigne, Ecclesia docens Et selon M. Denis, celle qui
enseigne sera forcée de se rendre à celle qui n'enseigne pas, mais
qui apprend Combien spirituelles, et surtout amusantes, ces
subtilités d'école! Et ces messieurs rient du byzantinisme!

* L'infaillibilité du pape escamotée. — M. F. Girard a écrit
dans les «Annales de philosophie chrétienne» (juin 1905, p. 275-
276) : « Pour plusieurs raisons, l'encyclique Providentissimus Deus
n'est point à nos yeux une définition D'une façon générale,
comme le déclare le P. Pègues, il est rare que le pape, dans ses
encycliques, use de son infaillibilité pour imposer de nouveaux
articles de foi » (Revue thomiste, novembre 1904, p. 529)... Le
chroniqueur des Studi a peut-être moins qu'un autre le droit de
faire arme d'un document qu'il a montré un jour ne pas tenir en
grande estime. Nous avons des raisons de croire, en effet, que c'est
le même qui a écrit dans les Studi les paroles suivantes : «

L'encyclique Providentissimus Deus est formée de deux parties d'inégale

valeur : la première est d'un prêtre français, la seconde du
cardinal Mazzella, et le malheur a voulu que l'une contredise
l'autre. »

Voilà le cas que l'on fait, dans l'Eglise romaine, des
encycliques du pape et de son infaillibilité ; des théologiens de cette
Eglise prétendent même que le pape y use rarement de son
infaillibilité. Quand en use-t-il A quel critère le reconnaît-on On se
garde bien de le dire, et pour cause. Quel gâchis! On rit en
disant : Nous l'avons échappé belle Anima nostra sicut passer erepta
est de laqueo venantium ; laqueus contritus est et nos liberati sumus
(Ps 123, 7).

* Matérialisme eucharistique. — Pendant que M. le Dr Koch
cherche à ramener les esprits à la présence spirituelle dans le sens
moral, M. F. Dubois pose le prétendu « principe » suivant : « Le
Christ est sous les espèces eucharistiques tel qu'il est dans la réalité.

» Comment et pourquoi est-ce un principe? C'est ce que l'ex-



— 751 —

cellent curé de Tourmignies oublie de démontrer. Mais, une fois
armé de ce « principe », il tire intrépidement la conséquence que
voici: «Au moment de la cène, le corps de J.-C. n'était pas
encore impassible, ni immortel. Ce fut donc son corps, tel qu'il était
a ce moment, c'est-à-dire passible et mortel, qui fut présent sous
les espèces eucharistiques. » C'est donc ce corps tel qu'il était en ce

moment que les apôtres ont mangé à la dernière cène Matérialisme,
anthropophagie, rien ne répugne à certains esprits. M. Dubois
parle d'état eucharistique pour essayer de pallier la grossièreté de

sa doctrine ; mais que peut être un état eucharistique, quand il
s'agit d'un corps charnel, passible, etc.

Le P. de Condren, parlant de l'institution de l'eucharistie, a

enseigné (Idée du sacerdoce, 2e p., ch. 6) que « le sacerdoce du
Christ est établi sur la puissance de sa vie immortelle et glorieuse
et que le Christ a mis aussi son corps et son sang glorieux sous
les apparences du pain et du vin ». M. F. Dubois repousse cette
doctrine. Pourquoi? Parce que «J.-C. fut prêtre in actu primo,
ontologiquement et naturellement, dès le premier instant de
l'incarnation, de par le fait de sa double nature Et il fut prêtre
in actu secundo ou moralement et librement, dès que par un acte
de sa volonté il accepta cette fonction de médiateur ou de prêtre

Pendant sa vie terrestre et dès le premier moment de

l'incarnation, puisque l'acceptation volontaire de la fonction de médiateur

fut contemporaine de l'incarnation elle-même, N. S. fut donc
prêtre dans son humanité passible et mortelle... Ce fut son corps
et son sang, tels qu'ils étaient dans cette période de sa vie terrestre
ou il était soumis aux conditions ordinaires de l'humanité, qu'il
mit sous les espèces à la dernière cène » (Revue du clergé français,
Ier août 1905, p. 535).— Oh! combien savant, M. F. D., curé de

Tourmignies, Nord! combien profonde cette distinction de Yactus

primus et de Yactus secundus Et surtout combien évidente cette
simultanéité de Yactus secundus avec Y actus primus M. le curé
de T. est-il un Voyant Théologie d'enfantillages. Les plus puérils
des gnostiques sont dépassés.

* Quoique cette étude soit loin d'être terminée, et qu'il reste

encore de nombreux textes à signaler, cependant nous nous

croyons autorisés à tirer déjà de ces faits quelques conclusions,
dont la gravité n'échappera à personne.

Il est manifeste, dans cet état de choses, que l'on est en
pleines contradictions sur le sens des mots les plus fréquemment
employés dans le langage courant de la théologie romaine; par
exemple, les mots foi, dogme, magistère doctrinal, autorité doctrinale,

formule dogmatique, développement, évolution, progrès, tradi-



— 752 —

tion, présence réelle, transsubstantiation, confessio?i, œcuménicité,
infaillibilité, papauté, etc.

C'est un fait — on l'a vu — que, sur tous ces points, il y a

non seulement désaccord, mais contradiction, et non seulement dans
des détails secondaires et purement explicatifs, sur lesquels on peut
varier sans grand inconvénient, mais sur le sens même, fondamental,

essentiel, de ces mots; en sorte que la confusion des esprits,
dans ce désarroi, est à peu près complète. Chacun tire à droite
ou à gauche, à sa convenance. C'est un escamotage, non pas des
difficultés, mais des idées mêmes et des dogmes mêmes.

Sous le couvert des formules salva reverentia, salva auctoritate,

etc., qui ne sauvent que l'intention, toujours est-il qu'on altère
et qu'on fausse les anciennes doctrines et les dogmes de l'ancienne
Eglise catholique. Le fait n'est plus niable, et, en réalité, tous les
efforts des théologiens romanistes en question tendent à essayer
de le légitimer. C'est le progrès, dit-on, c'est l'évolution, c'est le
développement! Et en prononçant ces trois mots, on croit avoir
tout dit!

On ne remarque pas que le premier soin du théologien sérieux
serait de définir ces trois mots, ainsi que tous les autres : car il y
a évolution et évolution, comme il y a tradition et tradition,
comme il y a autorité et autorité, etc. Le premier devoir, dis-je,
est d'être clair et exact, de manière à éviter toute amphibologie
dans les termes. Or, ce devoir, on ne le remplit pas, on le viole
même expressément.

Les théologiens de l'ancienne Eglise catholique ont connu et
employé tous ces mots, qui sont loin d'être nouveaux. Et en les

employant, ils ont enseigné une doctrine tout autre que la
doctrine actuelle de leurs prétendus continuateurs. Les anciens
théologiens savaient ce qu'ils disaient, quand ils précisaient le critérium
catholique : « quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum

est » ; quand ils disaient que cela seulement est catholique,
que cela seulement peut être imposé comme tel, que tout le
reste est libre. De là l'unité de l'Eglise universelle dans la foi
universelle. Tandis que, maintenant, l'Eglise n'est plus l'Eglise,
elle n'est plus que le pape ; le magistère doctrinal n'est plus
le dépôt de la foi, c'est la définition faite par le pape et les

congrégations ; l'autorité de l'Eglise n'est plus la transmission
objective, positive, ministérielle, du dépôt divin ou des enseignements
de J.-C, dépôt transmis de génération en génération, au baptême,
et conservé par tous les baptisés fidèles, c'est le prétendu droit
que possède le pape de trancher toutes les questions qu'il plaît
aux esprits curieux de soulever, comme si le quodcumque solveris



— 753 —

(Matth. XVI, 19) et le quœcumque solveritis (XVIII, 18) avaient
cette signification. Les théologiens ultramontains d'aujourd'hui ne

remarquent pas que, tout en professant encore un reste de
l'ancienne doctrine catholique, à savoir : qu'il faut interpréter l'Ecriture
d'après la tradition constante et unanime, ils violent expressément
cet ordre, en prenant au vol de leurs caprices les expressions des

Ecritures et en leur attribuant un sens qu'elles n'ont jamais eu.
C'est, disent-ils, qu'au XXe siècle nous voyons mieux les

choses qu'on ne les voyait autrefois...

N. B. Là est tout leur système de défense et leur effort de

justification. C'est donc ce système qu'ils devraient examiner, scruter,

sonder, pour savoir s'ils ont vraiment le droit de dénaturer la
tradition, le dépôt dogmatique, le critérium dogmatique, sous
prétexte de progrès et d'évolution; pour savoir si leur système a été
confirmé ou condamné par St-Paul, lorsqu'il a dit (Gai. I, 8) : Sed
licet nos, aut angelus de cœlo evangelizet vobis, praeterquam quod
evangelizavimus vobis, anathema sit! Ces messieurs de
l'ultramontanisme diront-ils que St. Paul n'était que St. Paul, et qu'ils se
reconnaissent le droit d'évangéliser, eux aussi, même prœterquam è

Cette prétention suffirait, je pense, à leur montrer qu'ils ne sont plus
dans la ligne catholique, historique et dogmatique. Diront-ils que
le texte n'est pas clair, et que leurs dogmes « nouveaux » ne sont
pas prœterquam Ils se duperaient à plaisir.

Oui, certes, le progrès, le développement, l'évolution sont des
choses excellentes en religion comme en civilisation ; mais à la
condition que cette évolution soit vraie, c'est-à-dire qu'elle n'altère
pas la vérité révélée par le Christ, qu'elle ne nous fasse pas dire
le contraire de ce que le Christ a dit, qu'elle ne nous impose pas
de croire ce que des chrétiens instruits et saints n'ont jamais cru.
Les enseignements du Christ, nous les avons dans les Ecritures,
sanctionnées par le quod ubique, quod semper, quod ab omnibus
creditum est. Voilà ce qui est éternel, fixe, stable, intangible,
inaltérable. Mais que chacun médite ces enseignements et ces
préceptes; que chacun y découvre, grâce à ses connaissances
philosophiques et scientifiques, des horizons nouveaux, des lumières
nouvelles, des applications nouvelles, à la bonne heure! Nous
applaudissons. Voilà le progrès véritable. Mais qui ne voit que ces
explications nouvelles sont humaines, et qu'elles restent par conséquent

distinctes des enseignements mêmes du Christ? Qui ne voit
que le commentaire n'est pas le texte Qui ne voit que ce
commentaire, qui vous paraît si beau, paraîtra peut-être défectueux,
erroné, repoussable à tel autre chrétien, non moins instruit et non
moins saint que vous Pourquoi le lui imposer Le développement



— 754 —

des esprits dans la lumière stable des dogmes se fait ainsi peu à

peu et dans la liberté des consciences individuelles, sans que
l'Eglise ait à intervenir pour autre chose que prêcher sur les toits
ce que le Christ lui a confié dans le secret, et rien de plus. Là
est toute sa mission : étendre et consolider le royaume de Dieu,
par la diffusion des enseignements et des préceptes de J.-C. La
science relève des individus et non d'elle. A chacun d'en faire
librement, en s'attachant à la parole du Christ même, le seul
Maître. Comment les théologiens ultramontains actuels ne
remarquent-ils pas que tout leur système sur le prétendu magistère
doctrinal du pape croule, par le seul fait que le Christ même a dit
à tous ses apôtres et à tous ses disciples : Unus enim magister
vester, omnes autem vos fratres estis... Nec vocemini magistri;
quia magister vester unus est, Christus (Matth. XXIII, 8-10). En
vérité, qu'y a-t-il de plus clair, de plus simple, de plus formel
où trouver une réfutation plus évidente et plus explicite du fameux
magistère romain

Donc rien de plus aisé que la conciliation entre le progrès
et la tradition, entre l'évolution et le dogme stable, entre le dogme
ancien, inaltérable, et la théologie scientifique nouvelle. Pas n'est
besoin de recourir à toutes les théories saugrenues de l'ultramontanisme

aux abois, théories qui sont la dénégation formelle de
l'ancienne dogmatique et de l'ancienne Eglise.

Toujours est-il que, grâce à eux, l'Eglise romaine est en pleine
crise doctrinale, morale et même dogmatique : crise qui est un
scandale pour beaucoup et une risée pour tous. Je dis une
« risée » : car ces théologiens violent toutes les règles de la plus
simple logique, bâtissent des théories sur des mots qu'ils ne
définissent pas, sur des textes qu'ils dénaturent, sur des faits qu'ils ne
contrôlent pas exactement. Ils ignorent l'a b c de la grammaire,
de la philologie, de la critique historique. Ce qui leur fait défaut,
ce n'est pas l'érudition, mais la connaissance exacte des notions
les plus élémentaires de la théologie.

Heureusement, au milieu de ces aberrations, sont émises, par
un bon nombre de théologiens, des vérités précieuses, restes des
anciens dogmes, témoignages de l'ancienne orthodoxie universelle,
laquelle est, par la grâce de Dieu, indestructible en Occident
comme en Orient. Les hérétiques et les incrédules de l'Occident
sont vaincus par le Christ, comme les hérétiques et les musulmans
de l'Orient le sont aussi. Voix orthodoxes de l'Occident, voix
orthodoxes de l'Orient, toutes proclament le même Christ, le même
Sauveur, la même Eglise, la même vérité divine. C'est à nous de



— 755 —

les entendre du fond de l'histoire où elles retentissent. Les sourds
n'ont pas le droit de nier ce qu'ils n'entendent pas.

Donc, crise d'un côté, parmi les chrétiens dévoyés qui violent
le dépôt de la révélation chrétienne, les uns en y ajoutant leurs
fantaisies, les autres en en retranchant ce qui leur déplaît; mais.
de l'autre côté, maintien de l'orthodoxie chrétienne universelle,
Tel est le double spectacle que l'histoire actuelle donne à tous les

esprits impartiaux et clairvoyants.
(A continuer.) E. MlCHAUD.


	Continuation de la crise doctrinale dans l'Église catholique-romaine en France

