Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 52

Artikel: Continuation de la crise doctrinale dans I'Eglise catholique-romaine en
France

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403637

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 734 —

CONTINUATION DE LA CRISE DOCTRINALE
DANS L'EGLISE CATHOLIQUE-ROMAINE EN FRANCE.

(5° article.!)

* Corruption de l'idée de la révélation chrétienne, de l'idée
de l'incarnation et de l'idée de la rédemption. — M. Turmel,
rendant compte du T. I°** de '« Histoire des dogmes» de M. Tixe-
ront, s’exprime ainsi dans la < Revue du clergé francais» (15 juin
1905, p. 182-183): « La Providence a wowlu, selon l'enseignement
catholique, que la révélation chrétienne fit faite progressivement,
qu’elle s’échelonnat sur une durée de prés de trois quarts de sié-
cle, et que, zZnaugurée par le divin Sawveur, elle attendit la mort
du dernier des apOtres pour recevoir som couronwenzent... N. S.
commence . .. Sous l'action du St-Esprit, le message du Sauveur
est complété, enrichi par les apOtres, par deux surtout, St.Paul et
St. Jean... Paul crée, pour ainsi dive, toute la théovie de la doc-

trine de la rédemption ... Avec St. Paul toute obscurité disparait. ..
St. Paul a été suscité par Dieu pour développer Uenseignement donné
par N.S... St Fean regoit la mission de développer 'enseignement

de St. Paul ... Et ainsi, les dogmes, au lieu de rester immobiles,
furent sowmss a cette loi de lactivité JAwumaine qui caractérise la
vie : ils eurent une histoire. »

Cette théologie est, pour nous, toute nouvelle. Elle paie d'a-
plomb par un ton tranchant qui semble ne douter de rien: mais
ceux qui 'émettent connaissent trop bien le passé pour ignorer
qu’elle constitue une innovation, qui est un renversement complet
de la mission du Christ et de son ceuvre. Si cette doctrine était
acceptée par Rome, c’en serait fait du christianisme dans 1'Eglise
romaine, Eglise déja remplie d’hérésies, il est vrai, mais qui avait
néanmoins conservé jusqu’a présent cette vérité fondamentale, que
le Christ est le seul auteur et consommateur de notre foi. Il suffit
de la moindre attention, pour voir qu'il est impossible de concilier

1) Voir les numéros 48-51 de la « Revue ».



— 735 —

la doctrine exposée par M. Turmel avec les enseignements suivants
du N.T.: «Jésus est 'auteur et le consommateur de la foi, et c’est
sur lui, comme tel, que nous devons attacher nos regards (aspi-
cientes in auctorem fidei et consummatorem Jesum; Hebr. XII, 2).
Il est 'auteur du salut (auctorem salutis; II, 10). Il est l'unique
médiateur de Dieu et des hommes (unus et mediator Dei et homi-
num homo Christus Jesus; I Tim. II, 5).» Si J.-C. est le seul ré-
dempteur, c’est lui seul qui a enseigné la doctrine de la rédemp-
tion; et cette doctrine ne vient pas de St.Paul. Dire que la
doctrine révélée a été seulement inaugurée, commencée par le
Christ, et complétée, enrichie, couronnée par St. Paul, puis par
St. Jean ; réduire a ce point 'ceuvre du Christ, représenter le seul
Médiateur, le seul Maitre, comme un des trois créateurs du chris-
tianisme, comme un des trois auteurs de la foi, et le moins com-
plet, c’est blasphémer le Christ. Dans l’explication susdite, c’est
Jean qui est le consommateur de la foi, ce n'est plus le Christ. Il
importe de remarquer que St.Paul n’a pas du tout joué le rodle
qu’'on veut lui faire jouer: car il n'a préché ni un Evangile dont
il aurait été l'auteur, ni un Evangile dont celui de Jean aurait été
le développement; il n'a préché qu'un seul Evangile, celui qu'il a
requ comme venant du Christ seul. Ce qu’il recommande comme
la vraie foi et la bonne doctrine, ce n’est pas la doctrine de I'ave-
nir et des évolutions futures, mais seulement celle guz a été ensez-
gnée : fidei et bon® doctrine quam assecutus es (I Tim. IV, 6).
Evangelium Zoc, dit-il (Rom. XV, 20); il ne s’agit que d’'un seul
Evangile, celui du Maitre des l'origine, et non de ce qui sera ex-
pliqué plus tard: ubicumque praedicatum fuerit 4oc Evangelium
(Matth. XXVI, 13). Si quis vobis evangelizaverit prefer id quod
accepestes, anathema sit (Galat. I, ). Bref, Dieu nous a parlé par
son Fils, non pas a l'époque de la papauté romaine, mais novis-
sime diebus zstzs (Hebr. 1, 1). Etc.

Donc, lorsqu’on ose dire que /la Providence a voulu que la
révélation chrétienne fit faite progressivement, par le Christ d’abord,
puis, comme couronnement, par St.Paul et par St. Jean, on commet
une contre-vérité manifeste. L.e N. T. nous montre que la Prove-
dence a vouln précisément le contraire. Lorsqu’on avance que l'en-
seignement catholique est celui d'une révélation chrétienne succes-
sive, dans laquelle le Christ n’est qu'un comparse, on commet une
autre contre-vérité ; toute l'ancienne Eglise proteste. Lorsqu’on re-
présente les enseignements divins du Christ comme «<soumzs a la
loi de Tactivité fumeazne », on commet de nouveau une contre-vé-
rité: car c’est l'activité humaine qui doit étre soumise aux ensei-
gnements du Christ, et non le contraire: 'auteur appelle fausse-



— 736 —

ment « dogmes » les explications que l'activité humaine donne des
dogmes ; les dogmes restent ce qu’ils sont, et ils doivent rester
tels que le Christ les a faits; ce qui doit n’étre pas immobile, c’est
notre intelligence, qui doit s’efforcer de les comprendre toujours
davantage, c’est notre conscience, qui doit les mettre en pratique
avec une sainteté toujours plus grande. Telle est I'évolution des
intelligences, des consciences, des ames, et non des dogmes mémes.
Dans le nouveau systéme romaniste, le christianisme du Christ est
dénaturé et remplacé par un pseudo-christianisme de papes, de
synodes et de théologiens.

* Encore la corruption de la notion du dogme. — J’ai déja
exposé l'étrange notion du dogme enseignée par M. Stéphane Le-
vasseur (Voir la Revue de juillet dernier, p. 511-513); elle était
aussi enseignée par feu l'abbé Charles Denis. Depuis lors, deux
autres explications ont été¢ données, I'une par M. Batiffol, l'autre
par M. Ed. Le Roy, toutes deux attaquées, dans leur Eglise méme,
comme contraires a la notion catholique. L.a notion de M. Batiffol
est attaquée par M. Adhémar d’Ales, celle de M. Ed. Le Roy
par le P. E. Portalié (voir les Etudes des PP. jésuites, 20 juillet
1005).

M. d’Ales, critiquant le récent volume de M. Batiffol sur
I'eucharistie, lui reproche d’avoir des conceptions ¢ souvent impré-
vues et pas toujours objectives » (p. 238); il veut qu'on fasse des
«réserves de plus d’une sorte». Il ajoute enfin: <« Au fond de ce
livre, nous croyons trouver une noticn de ['évolution du dogme,
qui, a la prendre au pied de la lettre, et sans les correctifs que
Vauteur a dG garder par devers lui, ne serait pas la notion catho-
lzgue » (p. 240). Que de précautions pour lancer le trait! Mais
enfin il est lancé. M. d’Alés trouve « trés grave » la fagon dont
M. Batitfol examine la pensée de St. Paul (p. 241); puis il déclare
que «/la tradition catholigue a recu, dés les premieres pages de ce
livre, une blessure bien profonde », et finalement il doute que /
remede (c’est-a-dire l'explication et l'intention de l'auteur) sozf pro-
portionné awn mal.

L’attaque de M. Le Roy contre la notion catholique du dogme
en général, et en particulier des dogmes de la persennalité divine,
de la présence réelle et de la résurrection du Christ, est encore
plus grave. Le P. Portalié en est atterré, d’autant plus qu’il ne
peut pas mettre en doute la sincérité de la foi catholique de M.
Le Roy. Mais M. Le Roy est un « mathématicien philosophe tres
distingué », et, comme tel, il trouve que les formules dogmatiques
(qu'il confond avec les dogmes mémes) ne sont pas admissibles



e 787 e

comme affirmations intellectuelles de vérités révélées, mais seule-
ment comme simples régles de conduite, regles fondées sur une
certitude pratique qui, sans étre la certitude inébranlable de la foi,
lui parait cependant suffisante. Selon le P. Portalié, M. Le Roy
¢« renverse la foi totalement et radicalement par la base méme »
(p. 146). 1l faut lire le texte complet des accusations et des gémis-
sements du Pére (pp. 146, 149, 159-162, 171-173). Et comme la
doctrine de M. Le Roy parait étre aussi celle de M. Fonsegrive,
directeur de la Quinzaine, le P. Portalié incrimine également
M. Fonsegrive (p. 168-169).

Voici, en effet, quelques textes de M. Le Roy. Il affirme que
la vraie philosophie et la science éprouvent une légitime répulsion
contre les dogmes, 1° parce qu’ils sont indémontrables par une
démonstration intrinséque; 2° parce qu’ils sont invérifiables méme
par une démonstration indirecte; 3° parce qu’ils sont absolument
inintelligibles et impensables, étroitement liés aux conceptions aris-
totéliciennes et scolastiques; 4° parce qu’ils sont incompatibles avec
I'unité de l'esprit humain. Bref, le dogme lui parait définitivement
en déroute. « En fait, dit-il, je ne vois pas qu’on lui ait jamais ré-
pondu autrement que par des subtilités sans valeur ou par des
artifices de rhétorique. Mais 'éloquence n’est pas une preuve, ni
la diplomatie ... Parlant en philosophe, je me déclare incapable
de penser autrement que nos adversaires sur les points rappelés
ci-dessus » (p. 153-154). La seule maniere de sauver les dogmes,
dit-il, c’est de leur donner un sens pratique; en les traitant a ce
point de vue, il n'y a plus de <scandale logique », parce que les
vérités pratiques « g’établissent autrement que les vérités spécula-
tives ». Par exemple : ¢ Diew est personnel veut dire: comportez-
vous dans vos relations avec Dieu comme dans vos relations avec
une personne humaine. Pareillement, Fésus est ressuscité veut dire:
Soyez par rapport a lui comme vous auriez été avant sa mort,
comme vous €tes vis-a-vis d'un contemporain. De méme encore, le
dogme de la présence réelle veut dire qu’il faut avoir en face de
I'hostie consacrée une attitude identique a celle qu’on aurait en
face de Jésus devenu visible » (p. 153).

En un mot, ou bien on considére les dogmes comme des
vérités s'adressant et s’'imposant a lesprit, et alors ce sont des
« impossibilités » et «de purs non-sens » (p. 153). Ou bien on les
réduit & n’étre plus que des préceptes d’ordre moral et « non des
vérités », et alors, dit M. Le Roy, la situation de 'Eglise est sauvée
(p. 162). Sur quoi le P. Portalié s’écrie:

« Quand vous exigez de 1'Eglise catholique qu’elle renonce a
toute sanctification intellectuelle de sa foi, et qu’elle adopte, avec



— 738 —

les nouvelles doctrvines de ['évolution, le sens purement pratique des
- dogmes, tout se réduit a cet effrayant dilemme: — Ou bien vous
lui demandez de déclarer qu'elle n’a jamais cru a cette significa-
tion théorique, méme quand elle anathématisait quiconque refusait
I'adhésion intellectuelle ; et elle devrait pour cela déchirer les pages
les plus éclatantes de son histoire. — Ou bien vous entendez
qu'elle proclamera son erreur dix-neuf fois séculaire, et 'égarement
ou elle était d’exiger une adhésion de l'esprit 2 des dogmes dont
elle reconnait inconsistance absolue, mais en ajoutant qu’elle reste
toujours linterpréte zmfazllzble du vrai christianisme ; et alors c’est
exiger qu’elle proclame elle-méme sa déchéance et sa propre folie.
— Dans les deux cas, c'est la fin du catholicisme » (p. 1062).

Quant a la maniére dont M. Lie Roy cherche a présenter les
dogmes comme des régles de conduite, le P. Portalié lui demande
de quel droit et en vertu de quel argument il peut parler logique-
ment de regles, lorsqu’il a enlevé a ces prétendues régles toute va-
leur intellectuelle et tout caractére de vérité. « Cette restriction, dit
le Pere, lui est interdite par son systéme: il y a contradiction évi-
dente entre les principes d’autonomie absolue qu’il a posés et les
limites dans lesquelles il emprisonne maintenant la liberté » (p. 172).

Certes, si jamais il y eut crise dogmatique dans ['Eglise ro-
maine, c’est bien dans le cas présent.

Qui l'elit cru? M. Sertillanges, professeur de philosophie mo-
rale a l'Institut catholique de Paris et qui, jusqu'a présent, passait
pour scolastique et pour défenseur de lintellectualisme, a publié,
dans la «Quinzaine », un article d’adhésion (sauf quelques réserves)
a la these de M. Le Roy. M. Eug. Franon s’en est montré scan-
dalisé et lui a répliqué dans la « Revue du clergé francais » du 1°"
aout (p. 544-550). Je ne saurais reproduire ici ni les arguments de
M. Sertillanges ni les répliques de M. Franon. Les arguments de
M. Sertillanges ont le tort d’étre tres entortillés 5 pour autant qu’on
les comprenne, ils semblent n’étre ni tout a fait faux ni tout a fait
vrais. Et le tort de M. Franon est de n’avoir pas assez montré ce
qu'ils peuvent contenir de vrai, tout en montrant trés bien ce qu'ils
contiennent de faux. La cause de cet embarras et de cette confu-
sion vient de ce que les deux antagonistes donnent le nom de
dogmes aux formules dogmatiques, aux décisions des conciles sous
forme d’anathéme, etc. Comme ces formules et ces canons sont
d'une rédaction qui laisse a désirer, comme la plupart des philo-
sophes et des savants modernes en sont choqués, comme la jeune
école catholique-romaine, qui se pique de philosophie et de science,
ne veut pas rester sous le coup des accusations que lui lancent
les philosophes et les savants, elle s’est décidée & donner de ces



— 739 —

formules et de ces canons une interprétation nouvelle, dans le but
de sauver la situation : interprétation qui consiste a ne reconnaitre
a ces formules et & ces canons qu’une valeur de direction morale,
et a leur dénier toute valeur intellectualiste, systématique, philoso-
phique, scientifique.

Il est clair que, si les dogmes ne contiennent plus de doctrine
religieuse, toutes les objections doctrinales des philosophes et des
savants tombent par le fait. «L.a ou il n'y a plus de science, dit
naivement M. Sertillanges, on ne peut entrer en conflit avec la
science. » Une fois lancé dans cette voie, 'honorable professeur de
philosophie morale va jusqu’a dire: ¢« Au point de vue absolu, fou?
ce gu'on peut dive de Diew est faux. Or, si tout cela est faux, au-
tant vaut une fausseté qu’une autre, et mieux vaut la fausseté qui
rapprochera de nous le divin et lui fera jouer a notre égard son
seul role: nous faire vzvre. » En vérité, n’est-ce pas la une profes-
sion de foi agnostique? M. Franon ne manque pas de faire obser-
ver que, quelque incompréhensible que soit pour nous la nature
divine, nous pouvons cependant en dire quelque chose de wvraz;
et que, «ne conservat-on du christianisme traditionnel que le Pazer,
on n’en garderait pas moins pour cela seul toute une théodicee, et
trées complexe et tres caractérisée » (p. 540).

Bref, la réfutation que M. Franon fait des erreurs de M. S.
est pleine de fin bon sens. Mais, je le répete, il a eu tort de ne
pas mettre en lumiére ce que M. S. a insinué de vrai et d'utile.
Oui, les dogmes sont des vérités qui ont qussZ une portée morale;
oui, ils sont awussz des legons de vie et de conduite, et tendent a
sanctifier nos volontés en éclairant nos intelligences; oui, c'est ne
voir que la moitié de leur signification, donc les mal voir, que de
ne pas apercevoir la vérité morale qu’ils renferment et de s’en
tenir 4 la lumiére spéculative qu'ils projettent aussi; oui, le véte-
ment plus ou moins philosophique dont on a revétu cette double
vérité spéculative et morale dans les formules en question, n’est
qu'un vétement humain. Ce vétement humain n’est pas le dogme.
Le dogme est la vérité méme, telle que le Christ, notre seul Mai-
tre, 'a enseignée. Voila pourquoi le dogme est inattaquable, soit
au point de vue doctrinal et intellectuel, soit au point de vue mo-
ral et pratique. Voila pourquoi MM. Le Roy et Sertillanges se
trompent en ne reconnaissant que sa valeur morale et pratique; et
voila aussi pourquoi M. Franon se trompe, en voulant maintenir
« certaines conceptions philosophiques et certaines theses historiques
que /' Eglise (lire Rome) ni n’abandonnera, ni ne corrigera jamais »
(p. 349). L'Eglise universelle n’abandonnera ni ne corrigera jamais
es vrais dogmes, les enseignements et les préceptes mémes du



740 -

Christ, cela est certain; mais jamais elle n'imposera comme dogmes
les expressions verbales qui deviendraient des pierres d’achoppe-
ment, au détriment de la vérité.

On le voit, la question est mal posée par les théologiens ro-
manistes : ils livrent bataille sur les formules dogmatiques, que les
uns ne peuvent plus défendre philosophiquement et que les autres
veulent défendre a tout prix. Comme, pour les uns et pour les
autres, ces formules sont les dogmes mémes, il en résulte que les
uns sont contre les dogmes, et les autres pour. Discussion, qui ne
peut étre que fatale & Rome et aux dogmes romains. De la l'en-
gouement avec lequel la jeune école accueille la théorie de 1'évo-
lution newmanienne : car, grace a cette théorie, cette jeune école
peut réclamer de Rome de nouvelles évolutions dogmatiques, de
nouvelles formules, donc de nouveaux dogmes, qui seront, espére-t-
elle, dans le sens de la moderne Welianschauung, comme les an-
ciennes formules étaient dans le sens de la philosophie platonicienne
ou aristotélicienne. Tel est son espoir. Quant aux enseignements
mémes du Christ — les seuls vrais dogmes — on ne voit guére
ce qu’ils deviennent avec 'un et l'autre parti: car les uns préten-
dent que le Christ n’a pas émis de théorie (donc pas de doctrine!);
et les autres assurent que le germe de la parole du Christ a évo-
lué depuis longtemps, et qu’'il faut chercher la vie non dans le
germe, mais dans l'evolution meéme! C'est de nouveau mettre le
Christ au tombeau. Si Rome croit qu'elle vaincra en traitant ainsi
Celui qui a apporté au monde les paroles de la vie éternelle, elle
se trompe manifestement.

Ce n’est pas tout. Dans un second article, publié ainsi que
le premier dans les « Etudes » (5 aoft, p. 318-342), le P. Portalié
a continué ses attaques contre M. Le Roy, mais en faisant des
concessions qui indiquent peut-étre que, sur certains points, on
n'est guere séparé que par des questions de mots ou de nuances.

Pour M. Le Roy, tout dogme est impensable, un non-sens.
Pour M. Fonsegrive, le dogme n’est pas réductible a4 une idée
entiecrement nette et précise; I'idée existe, mais ¢« comme un noyau
environné d’'une pénombre et méme d'une ombre épaisse dont les
contours se perdent dans l'infini, ce qui revient a dire que chaque
proposition dogmatique enferme un contenu mystérieux » (p. 330).
Or, aux yeux de M. Portalié, nos représentations des dogmes « ne
sont pas seulement obscures, mais zrrémédiablement analogiques,
wmadéquates et purement approximatives, parce qu’elles proviennent non
d’une intuition des réalités divines, mais d’une abstraction de notre
esprit opérant sur des créatures infiniment €loignées de la gran-
deur de Dieus (p. 328). On peut se demander quelle est la diffé-



rence de fond entre l'explication de M. Portalié et celle de
M. Fonsegrive, qui cependant passe pour favorable a M. Le Roy.

Et, si 'on en vient a un point particulier, celui de la person-
nalité en Dieu, on verra que la nuance est a peine sensible. Selon
MM. Le Roy, Loisy, etc., tout ce que nous disons de la person-
nalité divine «doit étre suspect parce que la personnalité divine
ne peut étre assimilée a la personnalité humaine». Or, selon
M. Portalié, quand on affirme que Dieu posséde cette perfection
qu'on appelle personnalité, < nous ajoutons qu’il I'a d’une maniere
infiniment supérieure a tout ce que la créature peut concevoir »
(p- 329).

Bref, selon nous, le théologien wrazment catholigue doit ren-
voyer tous ces disputeurs romanistes dos a dos, en leur tenant ce
langage: « Vous confondez tous le dogme méme et la représenta-
tion que vous vous faites vous-mémes du dogme. Le dogme est
la parole du Christ, et cela seulement; et de cette parole vous ne
dites mot, parce que, sans doute, si vous la reproduisiez dans sa
simplicité, vous seriez tous d’accord a l'admettre purement et
simplement; et ainsi vous donneriez aux non-chrétiens, que vous
scandalisez, le spectacle d’une Eglise une dans la foi objective. Le
malheur est, non pas que vous expliquiez ce dogme de maniéres
diverses —— de cela vous avez le droit et de cela peut résulter un
grand bien — mais que vous vouliez tous faire passer vos repré-
sentations ou explications du dogme pour le dogme méme. Voila
votre grande erreur. Et en cela vous scandalisez les chrétiens et
les non-chrétiens, parce que vous faites dire aux uns et aux autres
que I'Eglise est divisée dans le dogme méme; et ainsi vous sapez
le dogme et I’Eglise. Consentez donc a rétablir la vraie notion du
dogme, un pour tous. Quant aux spéculations de votre esprit pour
le comprendre, peut-étre ne sont-elles pas aussi contradictoires
que vous le pensez. M. Le Roy a employé des expressions peut-
étre excessives, M. Portalié des expressions peut-étre trop timides;
M. Fonsegrive est un entre-deux qui devrait vous calmer. Il y
aurait donc reméde a la situation, si, avant d’expliquer et de spé-
culer, vous vous conformiez tous a cette regle élémentaire de la
logique : qu'une bonne et juste définition du mot discuté est de
rigueur avant toute discussion. Messieurs, avant de vous ériger en
théologiens, prenez la peine d’étre d’abord des logiciens. »

Nouvelle instance. Dans la «Revue du clergé frangais» du
1" septembre, se trouvent de nouveaux documents qui doivent
étre mentionnés.

D’abord, M. F. Dubois prend a partie M. Le Roy dans le
but de démontrer que «sa tentative pour trouver une voie moyenne



entre 'agnosticisme pur et l'intellectualisme traditionnel lui semble
vaine », Il se prononce «résolument» pour «la vieille théorie de
I'analogie > (p. 59). «La formule dogmatique, dans ses concepts
ou ses images, n’a, dit-il, qu'une wvérzté d’analogie, c’est-a-dire de
ressemblance lointaine, avec la réalité mystérieuse qu’elle essaie
de représenter. Elle est relative a l'infirmité de l'esprit et du lan-
gage humains, qui ne peuvent exprimer l'immatériel gu’a laide de
comparaisons et de symboles sensibles, relative aussi a la mentalité
d’'une époque donnée -— car si l'on reconnait cette premieére rela-
tivite a la forme générale de l'esprit humain, pourquoi refuser d’ad-
mettre que l'expression du dogme est généralement conditionnée
par les formes particulieres, historiques, que revét successivement
I'esprit humain? — Mais cette double tare inévitable de toute défi-
nition dogmatique n'empéche pas que le sens sudstantie/ ne cor-
responde positivement, quoique #rés zmparfaztement, a un des
aspects de la vérité transcendante» (p. 56). M. Dubois admet donc
la relativit¢ des formules dogmatiques, et il ne leur reconnait
qu'un sens substantiel trés imparfait. Et M. Dubois représente,
parmi ses confréres, le point de vue conservateur, la vieille théorie
traditionnelle! Le fait est qu'il veut «sauvegarder les droits de la
raison et ouvrir devant elle la perspective d'un progres dans lin-
tellegence du dogme > (p. 59). A la bonne heure! M. Dubois a-t-il
conscience de ce qu'il dit, lorsqu’il ne parle pas du progrés dans
les dogmes, mais dans lintelligence des dogmes? Si oui, il est rare
dans son Eglise. Est-ce bien dans ce sens qu’il rappelle les
maximes, aujourd’hui si dénaturées (p. 47): « fides quaerens intel-
lectume, evolutio scientifica fidei»: D’abord, la foi est posée, c’est-
a-dire le dogme objectif, la vérité objective du Christ, fides. Puis
cette vérité cherche a se faire comprendre subjectivement des
chrétiens, querens intellectwr ; si 'on veut appeler cette compré-
hension une évolution, il est clair qu’elle n'est une évolution que
dans lesprit, sceentzfica evolutio. l.e dogme méme reste éternel,
étant divin. Voila la vieille notion du dogme. Mais M. Dubois !'a-
t-il encore, lorsqu'il reconnait a I'Eglise la mission de « développer
le dépot révélé»? Je ne le crois pas: car développer est autre
chose que conserver et méme qu’expliquer; développer un dépot,
c'est y ajouter. Les papistes actuels admettent les addzfzons, qu'ils
appellent dogmes nouveaux. Comment ne voient-ils pas qu'ils se
contredisent! Car ajouter dans une vieille maison des appartements
et des murs nouveaux, c’est transformer la vieille maison en mai-
sen nouvelle; elle n’est plus la méme. « Le dogme, dit-il, est 'ex-
pression d’une croyance antérieurement vécue par I'Eglise et par con-
séquent zmplicite » (p. 55). Pardon. Le dogme n’est pas une ex-
pression, mais une vérité; il n’est pas un mot, mais l'idée, 1'élé-



— 743 —

ment spirituel et divin. La croyance en question doit avoir été
entendue, recue et vécue par I'Eglise; trés bien. Donc cette
croyance doit étre explicite et non implicite; car imagine-t-on qu'une
croyance puisse étre vécue sans qu'on en ait conscience? Non:
car ce ne serait qu'une vie animale ou automate, mais non une
vie intellectuelle, non une vie spirituelle, non une croyance. La
notion de M. Dubois, ici, me parait donc vacillante. Mais combien
il a raison, lorsqu’il affirme que, chez ses coreligionnaires, « depuis
quelques années », leur notion de la foi et du dogme est une no-
tion qui «s’élabore et se transforme». Ce n’est donc plus Pancienne
notion catholique: Aabemus confitenten: veum. M. Dubois pense
que cette élaboration et cette transformation se fait « sous l'influence
de la philosophie nouvelle de /laction> (p. 48). 11 devrait dire e
la confusion. Eh quoi! a-t-on attendu jusqu’a M. Blondel, pour
connaitre l'action et la psychologie de 'action? On voulait 1égitimer
les innovations et les mensonges de Rome, et on a imaginé une
théorie du sentiment, puis de la vie et de l'action, pour faire
piéce a la raison et a la compréhension. Rome est erronée et
absurde, mais elle wzf et agzt : donc elle est divine dans ses
dogmes! Telle est la nouvelle Babel.

Continuons. De la page 9z a la page 100, M. Sertillanges
répond a M. Franon, et de la page 100 a la page 104, M. Franon
réplique a M. Sertillanges.

M. Sertillanges se demande d’abord s’il y a entre M. Franon
et lui une cdivergence si profonde » (p. 93). On pourrait le penser,
car M. Sertillanges a des assertions étranges: — « L.a Révélation,
dit-il, propose aux hommes le Credo » (p. 94)! Quel Credo? et ou
la Révélation (sz¢) 'a-t-elle proposé: — «Le dogme, scientifique-
ment et philosophiquement parlant, ne fait que poser des problemes!s
N’a-t-il pas pour but, au contraire, de les résoudre? — «Les
dogmes sont essentiellement des atiztudes d’esprit autant que des
attitudes extévieures. .. sans avoir prise sur lintelligence » (p. 93)!
— ¢ Au point de vue de l'absolu, foxf ce qu’on peut dire de Dieu
est fauxr » (p. 97)! A la page suivante, il explique le mot faux
par le mot fautzf! Fawuxr signifierait-il simplement défectucuxr
Quelle grammaire, quelle philosophie, quelle théologie, quelle dog-

matique! — Et encore: « LLa Révélation peut avoir pour objet, en
certains cas, de nous apprendre la géologie et ['astronomsze tout
autant que la wmétaphysique. .. si T'on entend par métaphysique,

comme par science, non pas les faits ou les idées considérés dans
leur valeur de vie, mais I'expression systématique et abstraite que
notre esprit humain leur donne, et par ailleurs le chemin qu'il
prend pour y aboutir » (p. 97). Etrange! — Combien je préfere



M. Sertillanges, quand il dit que la foi doit étre accueillante et
large, au lieu de donner le sentiment qu’elle est hargneuse, et
tyrannique, et absorbante, et accapareuse; quand il dit que, pour
etre catholique, il suffit d’adopter le catholicisme, sans imposer ni
philosophie, ni traditions de famille. « Ce marché d’un nouveau
genre (cette imposition de notre philosophie, de nos propres pen-
sées, etc.), ajoute-t-il, serait de notre part un véritable crime... Nous
n’avons pas le droit d’imposer ce que Dieu, de son autorité sou-
veraine, n'impose point. » — Treés bien. Donc, devrait dire M. S,
nous n'avons le droit d'imposer comme dogme que ce que Dieu
a imposé lui-méme.

M. Franon reléve le drapeau de lintellectualisme, toutefois
avec cette restriction: <« En soutenant, dit-il, qu’il ne suffit pas de
conserver aux dogmes leur signification morale, mais gu's/ fawut
encore accepter les conceptions philosophiques qu'ils impliquent, je
n’entends nullement canoniser, sous le couvert du dogme, I'un ou
l'autre des systemes librement défendus dans les écoles catholiques »
(p. 103). M. F. ne se contredit-il pas lui-méme? La seconde partie
de sa phrase n’est-elle pas négative de la premiére? Il est plus
clair, quand il se refuse a tenir pour objectif et utilisable ¢ le cri-
térium de la valeur de la vie des dogmes>» (p. 104). 1l est plus
mordant, quand il raille <le geste d’ame > de M. Sertillanges.

* Le P, Allo sur la notion du dogme. — Dans la ¢« Revue
thomiste » de juillet-aoit 19035, le P. Allo signale trois systémes ou
conceptions philosophiques du dogme chrétien. Selon lui, ces trois
systémes ont pour base commune «l'idée de la grande notion du
Bien infini, laquelle se manifeste dans l'intelligence chrétienne par
I'éclosion de concepts qui sont appelés dogmes quand I'Eglise les
a définis officiellement ». Combien cette notion est erronée, on le
verra aisément, si 'on considére: 1° qu’ici l'éclosion de ces con-
cepts est fout humaine, tandis que le vrai dogme, vérité divine,
vient de J.-C. méme, qui nous l'a enseigné; 2° qu’ici ce qui cons-
titue le dogme a ’état de dogme, c’est la définition officielle de 'Eglise
(lire du pape), tandis que, dans la notion catholique, I'Eglise ne
fait que « définir » les dogmes, mais ne les ¢ constitue > pas comme
dogmes (puisqu’ils sont dogmes par le fait méme qu’ils proviennent
divinement de J.-C.). Les systémes exposés par le P. Allo sont
donc viciés des leur point de départ. Voyons maintenant en quoi
chacun se différencie des deux autres:

La premiére école professe une «doctrine protestante, si ca-
tholique que soit son ame, » dit le P. Allo. Pour elle, les dogmes
¢ ne seraient que des sortes d’épzphénomenes, qui se jouent a la



o TAB =

surface de l'action religieuse collective, comme des rayons chan-
geants sur un flot majestueux, et demeurent entierement relatifs a
’état des sujets humains ». Quel est ce flot majestueux? on ne le
dit pas. En tout cas, les rayons sont changeants! Newman serait
satisfait. Et <l Ecclesia docens infaillible n’est que le principe ex-
terne régulateur qui donne femporazrement un caractere officiel et
impératif, qutant qu'un programme intellectuel en est susceptible, a
ceux (aux dogmes-épiphénoménes-rayons changeants) qui se mon-
trent, & [‘usage, les plus appropriés a l'état moyen des esprits dans
la société catholique ». Il est a regretter que le R. P. ne cite pas
les autorités sur lesquelles cette premiére école dite catholique
s'appuie. Cette théorie nous semble une pure plaisanterie. Passons.

Pour la seconde école, «tout dogme a un sens immuable »,
et la réalité divine qu’il contient agit toujours de la méme maniére
sur le fond des ames, quels que soient les changements, méme
contradictoires, de l'interprétation philosophique ou critique.

La troisieme école est celle a laquelle le P. Allo se rallie, car
il dit: « Pour nous enfin, en son double élément aussi, le dogme
‘est sujet a une évolution accidentelle. Tant6t c’est I'évolution mo-
rale qui préceéde l'autre, tantdt c’est I'évolution spéculative. Mais
en tout cas, ce dogme est une vérité de l'ordre intellectuel, avant
d’étre de l'ordre affectif, et c’est précisément sa constance spécu-
lative qui le rend si divinement sir pour la direction de la vie.»

Les explications de ces deux derniéres écoles seraient correctes,
siles évolutions dont elles parlent étaient attribuées a nos connaissances
subjectives et théologiques, et non aux dogmes mémes (ceux-ci
n’étant et ne pouvant étre que les seuls enseignements. de J.-C.)

Le P. Allo confond-il les dogmes et les formules dites dogma-
tiques? Il me parait. Il dit: « Sz les formules intellectuelles des
dogmes nous offrent déja en toute vérité, malgré leur imperfection,
une certaine vue de ce que Dieu est en lui-méme, une fois appro-
fondies et vivifiées par la charité, elles présenteront a lesprit qui
croit et au cceur qui aime des arrkes de la vision céleste. Enfin,
sans monter si haut, n’est-il pas vrai que cette conception épar-
gne aux ames qui en sont convaincues de douloureux tiraillements
dans leur vie intérieure ! Une pauvre et pieuse paysanne se¢ figure
ses protecteurs du ciel sous des formes trés visibles, avec des
nimbes d’or et de grandes ailes, sur des trones et des nuages
éclatants, elle converse avec ceux qu’elle se représente si naive-
ment sans arriére-pensée et sans trouble intellectuel. Faudrait-il que
le théologien et le philosophe qui ont épuré leurs conceptions
pour les rendre plus dignes de Dieu, fussent moins favorisés qu’elle,
et toujours exposés, quand ils essaient d’élever leur pensée au



— M =

monde invisible, a réveiller alors tout le bruit des chicanes philo-
sophiques sur la relativité de nos connaissances? a prendre cons-
cience avec douleur, quant ils veulent s’élancer vers leur Pére ou
leur Sauveur, d’une interposition de symboles b&ien plus humains
que drvins, placés la pour arréter leur essor, et amortir pour eux
ce choc du réel, qu'il est si bon de sentir parfois dans la priére?
Toute discussion abstraite mise de coOté, n'est-#. pas & souhaiter
pour tous qu’elle soit vraze, cette conception philosophique du dogme
qui les met a [laise dans leur science autant qu'une femme du peu-
ple lest dans son ignorance, et les convainc que le surnaturel a
des ici-bas une parenté avec toute leur dme, avec leur esprit comme
avec leur cceur? 2

Certes, cette comparaison entre la femme ignorante et le théo-
logien philosophe part d’un bon naturel, mais comment pourrait-elle
-satisfaire? Car le P. Allo avoue que la femme ignorante s¢ figure,
et il veut que le théologien philosophe soit aussi favorisé qu’elle,
donc qu’il soit autorisé, lui aussi, @ se figurcr. Mais ces figures ne
sont évidemment que des spéculations toutes subjectives et toutes
personnelles. Elles ne sont donc pas les enseignements fout objec-
tzfs de J.-C. Or la certitude du chrétien lui vient précisément de
cette objectivité des enseignements de J.-C., c’est-a-dire des dogmes.
Si le P. Allo appelle dogmes les figurations ou les conceptions
philosophiques soit de la bonne femme, soit du théologien philoso-
phe, il est clair que jamais ces prétendus dogmes ne pourront nous
offrir une certitude dzwvzne, puisqu’ils ne sont que des concepts
humains.

L’excellent Pére a donc beau désirer vivement que -cette
conception soit vraie, elle n'est pas le dogme divin, elle n'en est
qu'une explication humaine. Que le Pére revienne donc a la these
catholique, qui distingue le seul dogme divin et certain (I'enseigne-
ment objectif de ].-C.), et les explications que chacun, paysanne
ou penseur, s’en fait & soi-méme ; explications qui ne peuvent tran-
quilliser qu’a la condition d’étre vraies et de s’harmoniser avec le
dogme méme, mais qui ne sauraient jamais ni supplanter le dogme,
ni étre identifiées avec lui.

Ce méme Pere, dans la Quinzaine du 1°F aout, a essayé d’étre
plus précis. I1 a résumé ainsi sa notion du dogme (v. Revue du
clergé francais, 1°* septembre, p. 106): < 1° Les dogmes sont des
propositions, soit purement spéculatives, soit en rapport essentiel
avec l'histoire, que l‘autorité doctrinale impose a la foi des chré-
tiens, comme exprimant des vérztés dont l'objectivité est requise
par la permanence et le développement de la vie spirituelle ap-
portée par le Christ sur la terre. 2° Ces propositions, si elles ex-



— 747 —

priment des faits du monde visible (conception virginale, résurrec-
tion), sont 4 prendre au pied de la lettre, non pas toujours suivant
le sens technique et secondaire, mais suivant le sens obvie et
primitif des termes. Si elles expriment des faits de I'éternité ou du
monde invisible, elles ont un sens intellectuel et positif, mais
obscur, parce qu'z/ n'est qu’analogue, non univoque, au sens courant
de ces mémes termes. » Le P. Allo a le tort de confondre propo-
sitions et vérités; de parler de l'autorité doctrinale sans dire qu’elle
est le Christ méme et le Christ seul, 'Eglise n’étant que la gar-
dienne du dépdt de la révélation faite par le Christ. Il a le tort
de rester dans le gachis en parlant « du pied de la lettre s, et en
ne précisant pas ce qu'il entend par sens technique et secondaire,
sens obvie et primitif, sens qui n’est qu'analogue et non univoque.
Cette scolastique dénote une notion trés confuse du dogme.

* Besoin urgent de dogmes nouveaux. — M. 'abbé Charles
Denis, dont tout le monde regrettera la mort prématurée, avait de
grandes qualités, auxquelles nous croyons avoir rendu largement
justice : un amour sincére de la vérité, une grande hardiesse a la
proclamer, du courage en face de puissants adversaires, un vif dé-
sir d’améliorer le triste état de la théologie dans I'Eglise romaine.
Mais il avait, d’autre part, des défauts qui ne pouvaient que faire
dévier ses qualités: défaut manifeste de méthode, mots mal définis,
aphorismes injustifiés, maximes tranchantes et a effet qu’il prenait
pour des principes, métaphysique plus hardie que suffisante, et
surtout grande ignorance de l'histoire de la théologie. Ces griefs
ne paraitront sans doute point excessifs a ceux qui se rappelleront
nos études dans la Revue (1899, n. 26, p. 386-393; n. 27, p. 5II-
536 ; 1905, n. 49, p. I14-121). Si nous revenons sur ces questions,
c’est que les « Annales de philosophie chrétienne » ont publié de
leur regretté directeur un article posthume, intitulé: Catholicisme
et évolutzon (juillet 1903, p. 306-326), qui aggrave encore les erreurs
passées et qui montre une fois de plus combien sont erronées, dans
la jeune école catholique-romaine, les notions de catholicisme et
d’évolution.

L’auteur distingue 1'/Zistoricisme et 'évolutionnisme. 11 appelle
historicisme le systéme « protestant» qui cherche a préciser quelle
a été l'ceuvre historique de J.-C., quel le christianisme qu’il a pré-
ché, quelle I'Eglise qu'il a établie; et cet historicisme protestant
est représenté, selon lui, par Harnmack, Aug. Sabatier et Albert
Réville. Par évolutionnisme, il eatend le systéme catholique, repré-
senté surtout par ¢ Vincent de Lérins, Mcelher et Newman » (p. 300),
qui consisterait, dit-il, a se développer sans cesse en des dogmes



— 748 —

nouveaux; de telle sorte que le protestantisme, qui reproche a
I'Eglise romaine ses dogmes nouveaux, est une religion morte, par
le seul fait qu'il ne peut pas produire des dogmes nouveaux et qu’il
est figé dans l'historicisme ; tandis que I'Eglise catholique (que l'au-
teur confond avec I'Eglise romaine) est une Eglise vivante, une
Eglise a part et la seule vivante, parce qu’elle montre sa vitalité
constante par des définitions constantes de dogmes nouveaux.

Voici quelques textes: « Seul le christianisme a échappé a la
fixzeté d'une tradition impénétrable pour s’assimiler des éléments nou-
veaux (p. 308)... Par l'application de l'idée d’évolution, M. Loisy
a l'avantage (de fonder son argumentation) sur 'histoire considérée
comme autonome et mdépendanic des exigences du dogme qui pa-
rarssast jusqu’ici commander anx esprits plutdt que de les éclairer
en cette question particuliere » (p. 309). Donc, & en croire 'auteur,
le dogme peut éclairer les esprits, mais non leur commander! Ses
exigences peuvent étre écartées; on peut s'en libérer. Les faits lui
sont supérieurs, ils sont les maitres; l'histoire est autonome, elle
prime le dogme!

Et encore: ¢ Ceux qui raillent Z’Eglzse (!) pour ses dogmes
nouveaux (I'Immaculée Conception, 'Infaillibilité) sont tombés dans
cette pauvreté d’esprit et dans cette déchéance de la liberté qu'’ils
ne peuvent plus avoir de nouveaux dogmes. Leur impuissance ne
vient pas de leur science, mais d’un traditionnalisme semblable a
tous les autres. Ils ont imposé un arrét au christianisme comme
les rabbins au judaisme; leur point de wvue anti-évolutif rameéne
PEvangile au role des religions naturelles, et le principe surnaturel
disparait » (p. 311). — Ainsi, I’Eglise romaine est surnaturelle parce
qu'elle a fait les dogmes que l'on connait au mépris des Ecritures
et des traditions primitives, et parce qu'elle peut encore en faire
d’analogues! On croit réver en lisant de pareilles théories, en voyant
la falsification du christianisme du Christ ¢levée au rdle de dé-
monstration du surnaturel!

L’auteur, oubliant tout ce qu’il y a d'erreur et de mensonge
dans les dogmes de I'Eglise romaine, pousse la naiveté jusqu’a
dire: «Si enfin le christianisme vécut avant d'étre un document
(les Evangiles et les Epitres), pourquoi ne pas reconnaitre en lui
I’Eglise actuelle ¢ > C’est-a-dire: si I'Eglise romaine actuelle se passe
trées bien des Evangiles et des Epitres, et méme les viole, pour-
quoi ne serait-elle pas le christianisme méme, puisque le christia-
nisme a vécu sans ces documents? ¢ L’essentiel, dit M. Denis, c’'est
‘que le christianisme ne soit pas wvesté la prédication des Synopti-
ques et de lapocalypse; c'est qu’il ait dépassé la lettre qui tue;
c’est qu'il ait évolué selon son principe de vie une et homogene »



== T49 -

(p. 312). Donc, d’aprés M. Denis, la prédication des trois évan-
giles de Matthieu, de Marc et de Luc, n’était qu’une lettre qui
tuait; il fallait les « dépasser». C'est I'Eglise romaine qui les a dé-
passés en faisant des dogmes nouveaux. Cette assertion est déja
phénoménale a elle seule; mais, de plus, M. Denis oublie de dé-
montrer que les dogmes romains sont conformes au principe de
vie, de vie une et homogeéne, qui est dans I'Eglise vraie. M. Denis
a connu certainement les théologiens qui ont réfuté ces prétendus
dogmes comme contraires a la vie une et homogéne de I'Eglise,
comme contraires 4 'Ecriture et a la Tradition universelle; or, loin
de réfuter un seul de leurs arguments, il s’obstine, comme un en-
fant, 2 maintenir sa prétention puérile.

Il affirme qu’c¢une théorie de l'envergure de l'évolution est
une garantie devant I'histoire, devant la raison et devant l'expé-
rience» (p. 317). Le malheur est qu’il ne définit ni n'explique 1'é-
volution vraie, et, de plus, que celle a laquelle il se rattache, loin
d'étre celle de Vincent de Lérins, en est la corruption. Pour ces
messieurs, le christianisme des Synoptiques est I'ceuf, et les dogmes
romains sont le poulet ou le canard. Si on leur demande de four-
nir la preuve que ce poulet ou ce canard est réellement sorti de
I'ceuf évangélique, aujourd’hui brisé et réduit en coquilles, et non
d’un ceuf antiévangélique, ils se dispensent de fournir cette preuve
pourtant nécessaire. Ils ne voient pas qu’il y a eu substitution, et
que le prétendu poulet n’est qu'un canard. Ils se bornent a payer
d’audace et d'aplomb, et oublient commodément qu’entre savants
qui se respectent il n’est plus de mise de présenter une simple
assertion comme une preuve péremptoire.

Puis, s’obstinant a prendre leurs vessies pour des lanternes, ils
rabachent perpétuellement les mémes phrases creuses: ¢ Le catho-
licisme seul (le romain, bien entendu), sous l'empire de son prin-
cipe évolutif, nous assure la possession de la vérité désirée; il
garde Vavenir pour se perfectionner, et quant au présent, il
est une raison et un objet plus que suffisants de croire. Que
peut-on exiger de plus pour satisfaire a lesprit philosophique? >
(p. 323). L’esprit philosophique a d’autres exigences; et cette
théologie d’écureuil, tournant sans cesse dans ses éternels cercles
vicleux, ne saurait le satisfaire.

Encore une fois, voila ou l'on en est dans le monde théolo-
gique actuel, en pleine Eglise romaine, au sujet d’une notion
aussi fondamentale, aussi essentielle que celle du dogme!

* Contre la théologie du Collége Romain. — M. l'abbé Ch.
Denis a écrit dans les « Annales de philosophie chrétienne », juin

Revue intern, de Théologie. Heft 52, 1905. 48



— 750 —

1905, p. 282): ¢ En matiére d’exégeése, le programme du College
Romain n’est pas viable. Est-il viable au point de vue apologéti-
quet Non... Les théologiens des Universités romaines restent for-
mellement conservateurs, enseignent selon des programmes sécu-
laires. Mais cette éternelle immobilité ne pourra durer. Sous la
pression de |’ Ecclesia discens, 1'enseignement romain sera débordé.»
— On sait que V'Ecclesza discens, invention de Mgr Mignot, est la
partie de I'Eglise qui apprend, en distinction sans doute de celle
qui n’apprend pas; mais celle qui n’apprend pas est précisément
celle qui enseigne, FEcclesia docens ! Et selon M. Denis, celle qui
enseigne sera forcée de se rendre a celle qui n’enseigne pas, mais
qui apprend ! Combien spirituelles, et surtout amusantes, ces sub-
tilités d’école! Et ces messieurs rient du byzantinisme!

* L’infaillibilité du pape escamotée. — M. F. Girard a écrit
dans les « Annales de philosophie chrétienne» (juin 1903, p. 275-
276): « Pour plusieurs raisons, 'encyclique Providentissimus Deus
n'est point & nos yeux une définition... D’une facon générale,
comme le déclare le P. Pegues, il est »are que le pape, dans ses
encycliques, use de son infaillibilité pour imposer de nouveaux ar-
ticles de foi» (Revue thomiste, novembre 1904, p. 529)... Le
chroniqueur des Stud? a peut-étre moins qu’un autre le droit de
faire arme d’un document qu’il a montré un jour e pas tenir en
grande estime. Nous avons des raisons de croire, en effet, que c’est
le méme qui a écrit dans les Studz les paroles suivantes: «L’en-
cyclique Providentissimius Deus est formée de deux parties d'iné-
gale valeur: la premiére est d'un prétre francais, la seconde du
cardinal Mazzella, et le malheur a voulu que ['une contredise
lautre. »

Voila le cas que 'on fait, dans I'Eglise romaine, des ency-
cliques du pape et de son infaillibilité ; des théologiens de cette
Eglise prétendent méme que le pape y use rarement de son infail-
libilité. Quand en use-t-il? A quel critére le reconnait-on? On se
garde bien de le dire, et pour cause. Quel gachis! On rit en di-
sant: Nous l'avons échappé belle! Anzma nostra sicut passer ercpta
est de laqueo venantium; laqueus contritus est et nos liberati sumus
(Ps 123, 7).

* Matérialisme eucharistique. — Pendant que M. le Dr Koch
cherche a ramener les esprits a la présence spirituelle dans le sens
moral, M. F. Dubois pose le prétendu «principe» suivant: «Le
Christ est sous les espéces eucharistiques tel qu’il est dans la réa-
lité. » Comment et pourquoi est-ce un principe? C’est ce que l'ex-



cellent curé de Tourmignies oublie de démontrer. Mais, une fois
armé de ce « principe », il tire intrépidement la conséquence que
voici: ¢« Au moment de la céne, le corps de J.-C. n’était pas en-
core impassible, ni immortel. Ce fut donc son corps, tel qu'il étast
@ ce moment, c'est-a-dire passible et mortel, qui fut présent sous
les espéces eucharistiques.» C'est donc ce corps Zel qu’sl était en ce
woment que les apotres ont mangé a la derniére cene ! Matérialisme,
anthropophagie, rien ne répugne a certains esprits. M. Dubois
parle d'éfat cucharistique pour essayer de pallier la grossiereté de
sa doctrine ; mais que peut étre un état eucharistique, quand il
s'agit d’un corps charnel, passible, etc.?

Le P. de Condren, parlant de linstitution de l'eucharistie, a
enseigné (/dée du sacerdoce, 2° p., ch. 6) que <le sacerdoce du
Christ est établi sur la puissance de sa vie zmmortelle et glorieuse
et que le Christ a mis aussi son corps et son sang glorzeux sous
les apparences du pain et du vin ». M. I. Dubois repousse cette
doctrine. Pourquoi? Parce que «]J.-C. fut prétre zn actu primo,
ontologiquement et naturellement, dés le premier instant de [lin-
carnation, de par le fait de sa double nature... Et il fut prétre
in actu secundo ou moralement et librement, dés que par un acte
de sa volonté il accepta cette fonction de médiateur ou de pré-
tre ... Pendant sa vie terrestre ez dés le premier momient de [in-
carnation, puisque l'acceptation volontaire de la fonction de média-
teur fut contemporaine de l'incarnation elle-méme, N.S. fut donc
prétre dans son humanité passible et mortelle... Ce fut son corps
et son sang, fels qu’tls étaient dans cetie péviode de sa vie tervestre
o 7l était soumis aux conditions ordinaires de ['humanité, qu'il
mit sous les espéces a la derniere céne » (Revue du clergé frangais,
1°* aolt 1905, p. 535). — Oh! combien savant, M. F. D., curé de
Tourmignies, Nord! combien profonde cette distinction de 'actus
primus et de Vactus secundus! Et surtout combien évidente cette
simultanéité de V'actus secundus avec actus premus! M. le curé
de T. est-il un Voyant? Théologie d’enfantillages. Les plus puérils
des gnostiques sont dépassés.

* Quoique cette étude soit loin d’étre terminée, et qu’il reste
encore de nombreux textes a signaler, cependant nous nous
croyons autorisés a tirer déja de ces faits quelques conclusions,
dont la gravité n’échappera a personne.

I est manifeste, dans cet état de choses, que l'on est en
pleines contradictions sur le sens des mots les plus fréquemment
employés dans le langage courant de la théologie romaine; par
exemple, les mots foz, dogwme, magistere doctvinal, autorité doctri-
nale, formule dogmatique, développement, évolution, progreés, tradi-



tion, présence véclle, transsubstantiation, confession, @cuménicité, in-
Jaillibilité, papauté, etc.

C’est un fait — on 'a vu — que, sur tous ces points, il y a
non seulement désaccord, mais contradiction, et non seulement dans
des détails secondaires et purement explicatifs, sur lesquels on peut
varier sans grand inconvénient, mais sur le sens méme, fondamen-
tal, essentiel, de ces mots; en sorte que la confusion des esprits,
dans ce désarroi, est & peu prés complete. Chacun tire a droite
ou a gauche, a sa convenance. C’est un escamotage, non pas des
difficultés, mais des idées mémes et des dogmes mémes.

Sous le couvert des formules salva reverentia, salva awuctori-
tate, etc., qui ne sauvent que lintention, toujours est-il qu'on altére
et qu'on fausse les anciennes doctrines et les dogmes de 'ancienne
Eglise catholique. Le fait n’est plus niable, et, en réalité, tous les
efforts des théologiens romanistes en question tendent a essayer
de le légitimer. C’est le progres, dit-on, c’est I'évolution, c’est le dé-
veloppement! Et en pronongant ces trois mots, on croit avoir
tout dit!

On ne remarque pas que le premier soin du théologien sérieux
serait de définir ces trois mots, ainsi que tous les autres: car il y
a évolution et évolution, comme il y a tradition et tradition,
comme il y a autorité et autorité, etc. I.e premier devoir, dis-je,
est d'étre clair et exact, de mani¢re a éviter toute amphibologie
dans les termes. Or, ce devoir, on ne le remplit pas, on le viole
méme expressément.

Les théologicns de l'ancienne Eglise catholique ont connu et
employé tous ces mots, qui sont loin d'étre nouveaux. Et en les
employant, ils ont enseigné une doctrine tout autre que la doc-
trine actuelle de leurs prétendus continuateurs. Les anciens théo-
logiens savaient ce qu’ils disaient, quand ils précisaient le critérium
catholique : « quod ubique, quod semper, quod ab omnibus credi-
tum est»; quand ils disaient que cela seulement est catholzgue,
que cela seulement peat étre imposé comme tel, que tout le
reste est libre. De la l'unit¢ de I'Eglise universelle dans la foi
universelle. Tandis que, maintenant, I’Eglise n’est plus [I'Eglise,
elle n’est plus que le pape; le magistere doctrinal n'est plus
le dépot de la foi, c’est la définition faite par le pape et les
congrégations; l'autorité de I'Eglise n’est plus la transmission ob-
jective, positive, ministérielle, du dépot divin ou des enseignements
de J.-C., dépbt transmis de génération en génération, au baptéme,
et conservé par tous les baptisés fideles, c’est le prétendu droit
que posseéde le pape de trancher toutes les questions qu’il plait
aux esprits curieux de soulever, comme si le guodcumgue solveris



— 753 —

(Matth. XVI, 19) et le quecumque solveritis (XVII, 18) avaient
cette signification. Les théologiens ultramontains d’aujourd’hui ne
remarquent pas que, tout en professant encore un reste de l'an-
cienne doctrine catholique, a savoir: qu’il faut interpréter I'Ecriture
d’aprés la tradition constante et unanime, ils violent expressément
cet ordre, en prenant au vol de leurs caprices les expressions des
Ecritures et en leur attribuant un sens qu’elles n’ont jamais eu.

C’est, disent-ils, qu’au XX°® siecle nous voyons mieux les
choses qu’on ne les voyait autrefois...

N.B. La est tout leur systéme de défense et leur effort de
justification. C’est donc ce systéeme qu'ils devraient examiner, scru-
ter, sonder, pour savoir s'ils ont vraiment le droit de dénaturer la
tradition, le dépot dogmatique, le critérium dogmatique, sous pré-
texte de progres et d’évolution; pour savoir si leur systéme a été
confirmé ou condamné par St-Paul, lorsqu’il a dit (Gal. I, 8): Sed
licet nos, aut angelus de ccelo evangelizet vobis, preterquam quod
evangelizavimus vobis, anathema sit! Ces messieurs de ['ultra-
montanisme diront-ils que St. Paul n’était que St. Paul, et qu’ils se
reconnaissent le droit d’évangéliser, eux aussi, méme preferquar:?
Cette prétention suffirait, je pense, a leur montrer qu’ils ne sont plus
dans la ligne catholique, historique et dogmatique. Diront-ils que
le texte n’est pas clair, et que leurs dogmes <« nouveaux » ne sont
pas preterquam ? Ils se duperaient a plaisir.

Oui, certes, le progres, le développement, I'évolution sont des
choses excellentes en religion comme en civilisation; mais a la
condition que cette évolution soit vraie, c’est-a-dire qu’elle n’altere
pas la vérité révélée par le Christ, qu'elle ne nous fasse pas dire
le contraire de ce que le Christ a dit, qu’elle ne nous impose pas
de croire ce que des chrétiens instruits et saints n'ont jamais cru.
Les enseignements du Christ, nous les avons dans les Ecritures,
sanctionnées par le gquod wubique, quod semper, quod ab omnibus
credetum est. Voila ce qui est éternel, fixe, stable, intangible, inal-
térable. Mais que chacun médite ces enseignements et ces pré-
ceptes; que chacun y découvre, grice a ses connaissances philo-
sophiques et scientifiques, des horizons nouveaux, des lumiéres
nouvelles, des applications nouvelles, a la bonne heure! Nous
applaudissons. Voila le progrés véritable. Mais qui ne voit que ces
explications nouvelles sont Aumaznes, et qu’elles restent par consé-
quent distinctes des enseignements mémes du Christ? Qui ne voit
que le commentaire n’est pas le texte! Qui ne voit que ce com-
mentaire, qui vous parait si beau, paraitra peut-étre défectueux,
erroné, repoussable a tel autre chrétien, non moins instruit et non
moins saint que vous? Pourquoi le lui imposer? Le développement



— TEd —

des esprits dans la lumiere stable des dogsnes se fait ainsi peu a
peu et dans la liberté des consciences individuelles, sans que
I'Eglise ait a intervenir pour autre chose que précher sur les toits
ce que le Christ lui a confié dans le secret, et rien de plus. La
est toute sa mission: étendre et consolider le royaume de Diey,
par la diffsion des enseignements et des préceptes de J.-C. La
science releve des individus et non d’elle. A chacun d’en faire
librement, en s’attachant a la parole du Christ méme, /e seul
Maitre. Comment les théologiens ultramontains actuels ne remar-
quent-ils pas que tout leur systeme sur le prétendu magzstere
doctrinal du pape croule, par le seul fait que le Chwrist miéme a dut
a tous ses apitres et a tous ses disciples: Unus enim magister
vester, omnes autem vos fratres estis... Nec vocemini magistri;
quia magister vester unus est, Chréstus (Matth. XXIII, 8-10). En
vérité, qu’y a-t-il de plus clair, de plus simple, de plus formel?
ou trouver une réfutation plus évidente et plus explicite du fameux
magistére romain?

Donc rien de plus aisé que la conciliation entre le progreés
et la tradition, entre ’évolution et le dogme stable, entre le dogme
ancien, inaltérable, et la théologie scientifique nouvelle. Pas n'est
besoin de recourir a toutes les théories saugrenues de I'ultramon-
tanisme aux abois, théories qui sont la dénégation formelle de
I'ancienne dogmatique et de l'ancienne Eglise.

Toujours est-il que, grace a eux, I'Eglise romaine est en pleine
crise doctrinale, morale et méme dogmatique: crise qui est un
scandale pour beaucoup et une risée pour tous. Je dis une
e risée » : car ces théologiens violent toutes les réegles de la plus
simple logique, batissent des théories sur des mots qu'ils ne défi-
nissent pas, sur des textes qu’'ils dénaturent, sur des faits qu’ils ne
controlent pas exactement. Ils ignorent I'a & ¢ de la grammaire,
de la philologie, de la critique historique. Ce qui leur fait défaut,
ce n'est pas l'érudition, mais la connaissance exacte des notions
les plus élémentaires de la théologie.

Heureusement, au milieu de ces aberrations, sont émises, par
un bon nombre de théologiens, des vérités précieuses, restes des
anciens dogmes, témoignages de l'ancienne orthodoxie universelle,
laquelle est, par la grace de Dieu, indestructible en Occident
comme en Orient. Les hérétiques et les incrédules de 1’Occident
sont vaincus par le Christ, comme les hérétiques et les musulmans
de I'Orient le sont aussi. Voix orthodoxes de I'Occident, voix or-
thodoxes de I'Orient, toutes proclament le méme Christ, le méme
Sauveur, la méme Eglise, la méme vérité divine. C’est & nous de



- 735 —

les entendre du fond de l'histoire ou elles retentissent. Les sourds
n'ont pas le droit de nier ce qu’ils n’entendent pas.

Donc, crise d'un coté, parmi les chrétiens dévoyés qui violent
le dépbt de la révélation chrétienne, les uns en y ajoutant leurs
fantaisies, les autres en en retranchant ce qui leur déplait; mais.
de lautre cOté, maintien de l'orthodoxie chrétienne universelle,
Tel est le double spectacle que l'histoire actuelle donne & tous les
esprits impartiaux et clairvoyants.

(A continuer.) E. MICHAUD.




	Continuation de la crise doctrinale dans l'Église catholique-romaine en France

