
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 52

Artikel: Une lettre de M. le prof. D. Kyriakos sur l'ancien-catholicisme et l'Union
des Églises

Autor: Kyriakos, A. Diomède

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403636

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 725 —

UNE LETTRE DE M. LE PROF. D. KYRIAKOS
SUR

L'A.NOIEISr-C^TIÎOLIOISME
ET L'UNION DES ÉGLISES.

M. le professeur D. Kyriakos a adressé à M. le professeur
E. Michaud la lettre suivante:

Athènes, 27/10 juillet 1905.

Mon cher collègue et ami,

Je lis avec intérêt votre Revue pour être au courant de
tout ce qui concerne le mouvement ancien-catholique, qui m'est
toujours très sympathique.

Androutzo, qui a écrit dans V Aletheia ecclésiastique, est

un de nos meilleurs théologiens, collaborateur de la «Symbolique»,

un des plus savants ouvrages qui aient paru, dans ces
derniers temps, dans notre Eglise. Mais il est un théologien
conservateur, et il n'est pas étonnant qu'il se soit exprimé sur
l'Eglise ancienne-catholique comme vous l'avez lu dansl'^lie-
theia. Chez nous, tous les théologiens conservateurs — et ils
forment la plus grande partie dans notre Eglise, dans notre
épiscopat, dans nos synodes, dans nos Facultés théologiques —
pensent comme Androutzo. Ces idées sont aussi celles du très
vénéré patriarche de Constantinople, Joakim, que j'ai en grande
estime. Ne cherchez donc pas d'antipathies ni d'inimitiés contre
vous dans tout cela; vous avez devant vous, seulement et
simplement, des convictions dogmatiques, qu'on doit respecter
même quand on ne les partage pas. Ceux des théologiens
orthodoxes qui pensent autrement, sont des exceptions. Je suis
une de ces exceptions.

J'ai regardé dès le commencement et je regarde toujours
encore l'Eglise ancienne-catholique comme orthodoxe, parce



— 726 —

qu'elle a rejeté l'infaillibilité du pape et ses autres prétentions
despotiques, ainsi que les autres nouveaux dognes de l'Eglise
romaine, les décrets du concile de Trente et des conciles
romains, la langue latine dans le culte et la communion
eucharistique avec du pain seulement, et parce qu'elle n'a reconnu
comme obligatoires que les seules définitions des sept conciles
œcuméniques et la doctrine unanime des Pères des huit
premiers siècles. Selon moi, vous n'avez pas besoin d'être
reconnus comme Eglise orthodoxe par aucune autre Eglise;
vous êtes orthodoxes ipso facto, comme l'Eglise anglicane
serait orthodoxe ipso facto dès le moment où elle rejetterait
les Trente-neuf Articles, la prédestination calviniste, la justification

par la foi seulement sans les bonnes œuvres, la doctrine
des deux seuls sacrements (le baptême et la cène), et la
condamnation de la vénération de la mémoire des Saints et des

martyrs de l'Eglise.
Les différences qui existent encore entre nous et les

anciens-catholiques ne sont pas essentielles, selon mon opinion,
et ne devraient pas empêcher les orthodoxes de regarder les

anciens-catholiques comme étant de la même foi. De telles
différences existaient aussi avant le schisme entre l'Orient et

l'Occident, pendant plusieurs siècles, et elles n'empêchaient
pas l'union des Eglises.

Comme ces idées ne sont pas celles de plusieurs de nos
théologiens et de nos évêques, comme elles ne sont pas l'opinion

dominante dans notre Eglise, vous comprenez que,
maintenant et pour quelque temps encore, il n'est pas possible de

réaliser une union formelle entre les orthodoxes et les anciens-
catholiques. Cette union se fera peut-être dans l'avenir. Pour
maintenant, nous sommes obligés de nous contenter d'une amitié

réciproque, d'une sympathie. Cette amitié, cette sympathie
pour vous existe chez nous, même chez les théologiens qui
repoussent une union formelle entre les deux Eglises à cause
des différences qui existent encore entre elles. Des ennemis
déclarés contre vous, je n'en connais pas chez nous; s'ils existent,

ils sont très rares. Je crois que, chez vous aussi, on
sympathise avec nous, même si l'on désirait voir les orthodoxes
d'Orient plus empressés à faire l'union. La Revue doit éviter
tout ce qui peut refroidir les relations amicales entre les deux
parties.



— 727 —

Vous contentant donc de ces sympathies, continuez, chers
anciens-catholiques, votre glorieux chemin, la grande action
que vous avez commencée depuis 1870, la réforme de l'Eglise
romaine, Eglise qui, pour s'harmoniser avec la société moderne
et avec la situation présente, a besoin de se réformer radicalement,

parce qu'elle se trouve dans un lamentable état sous la
pression du despotisme papal, despotisme qui a eu l'arrogance
de se dire infaillible et de se faire déclarer tel par un concile,
sous la direction des jésuites, de ces ennemis acharnés de tout
progrès dans l'Eglise, et de ces défenseurs déclarés du Syllabus

et du statu quo, qui veulent par tous les moyens possibles
maintenir l'Eglise plongée dans toutes les erreurs où elle s'est
jetée à l'époque barbare du moyen âge, erreurs qui ont
déformé le christianisme et changé la religion d'amour, d'esprit
et de liberté en une religion de terreur, de formalisme et de

tyrannie.
Chers frères, si vous avez rencontré jusqu'ici beaucoup

d'obstacles, ne vous découragez pas. Les grandes causes ne
se gagnent pas sans de grands combats et de grands sacrifices.
Votre œuvre est bonne, et vous pouvez être sûrs que vous
aurez l'assistance de Dieu. Croyant indubitablement à la
Providence, à l'amour de notre Père céleste pour son Eglise,
j'espère qu'un jour la réforme de l'Eglise romaine s'accomplira
par vous; que l'Eglise orientale, dans un prochain avenir,
vous reconnaîtra comme une Eglise sœur en Occident; et
qu'une époque viendra où la paix régnera parmi tous les chrétiens

du monde. Ce que Dieu donne!
Recevez, mon cher ami, mes plus cordiales et mes plus

sincères salutations,
Votre

A. Diomede Kyriakos.

La Direction. Nous remercions très cordialement M. le
professeur D. Kyriakos de son excellente lettre. Nous l'avouons
très sincèrement, autant les orthodoxes de Russie et de Grèce
nous avaient causé de joie chrétienne et fraternelle par leurs
déclarations doctrinales dans nos congrès de Munich et de
Cologne et dans nos conférences de Bonn, autant les difficultés
qui nous ont été suscitées, dans ces dernières années, par des

théologiens plus jeunes et moins expérimentés dans les questions

théologiques et ecclésiastiques de l'Occident, nous avaient



— 728 —

déçus. Mais aujourd'hui, en présence des documents nouveaux
qui nous sont envoyés par les Svetloff et les Kyriakos, en
présence de la constante fidélité de nos amis Yanischeff et Kiréeff,
nous reprenons espoir et courage.

Un point est désormais acquis, à savoir: {es anciens-
catholiques sont, de fait, orthodoxes. Ceux qui connaissent
la véritable orthodoxie et la véritable histoire de l'Occident,
savent le comment et le pourquoi de ce fait; les autres les
ignorent. Que ceux qui les ignorent soient en majorité parmi
les théologiens grecs et russes, c'est extrêmement triste et
regrettable, mais cela n'importe pas contre le fait, qui reste ferme
dans sa réalité. Qu'ils fassent sur le comment et le pourquoi
toutes les objections qu'il leur plaira de faire, ces objections
ne sont que le résultat de l'insuffisance de leurs lumières;
nous sommes prêts à leur montrer de nouveau les éléments de
la question, éléments que nous avons déjà étalés maintes fois
sous leurs yeux, mais qu'ils s'obstinent à ne pas lire ou à ne
pas réfuter. Ils se bornent à répéter eux-mêmes leurs propres
préjugés, et ils prennent cette répétition pour une démonstration;

c'est manquer aux règles les plus élémentaires de la
critique.

Les majorités changent vite. Qu'ils y prennent garde.
Leur majorité d'aujourd'hui n'existera plus dans quelques années.
Combien sont futiles les difficultés qu'ils nous opposent, nous
voulons le leur redire encore en quelques mots.

Nos adversaires nous objectent que les orthodoxes sont
obligés de conserver intact le trésor divin des dogmes. —
Nous répliquons que, nous aussi, nous répétons à satiété cette
même assertion et cette même obligation. Là n'est pas la question.

La question est de savoir quel est ce trésor, quels sont
ces dogmes. Nous, anciens-catholiques, nous disons que ce sont
les dogmes que l'Eglise œcuménique a définis comme tels, à

savoir : ceux qui sont contenus dans le symbole de Nicée-Constantinople,

et qui sont définis dans les sept conciles œcuméniques,

ratifiés par l'Eglise universelle. N'est-ce pas assez?
De quel droit et en vertu de quelle autorité les théologiens qui
nous combattent veulent-ils nous en imposer d'autres? Sont-ils
l'Eglise pour parler au nom de l'Eglise et pour formuler des

dogmes que l'Eglise n'a pas formulés?



— 729 —

Nos adversaires nous disent qu'ils veulent garder leur
liturgie et leurs canons ecclésiastiques «pétris avec leurs
âmes». — Qui les en empêche? Ils sont libres chez eux,
comme nous chez nous. Jamais nous n'avons émis la préten-
tention de leur imposer la discipline occidentale. Auraient-ils
celle de nous imposer la discipline orientale? Ceci serait
une doctrine nouvelle et un empiétement, contraires à tout ce

que l'ancienne Eglise indivisée a connu et pratiqué. Les
affaires de discipline et d'administration ont toujours été libres
dans chaque Eglise particulière autonome.

Nos adversaires nous disent que nous devons «fixer les
détails de notre union avec l'orthodoxie». — Ils veulent sans
doute dire qu'il s'agit de l'union de l'Eglise ancienne-catholique

et de l'Eglise orthodoxe. Ceci est exact. Mais de quels
détails veulent-ils parler? Le symbole de Nicée-Constantinople
et les canons dogmatiques des sept conciles œcuméniques ne
sont-ils pas assez détaillés? Si nos adversaires veulent faire
allusion à quelques conciles particuliers du XVlIe siècle et à

quelques confessions de foi particulières de cette même époque,
ils doivent savoir: que ces conciles, n'ayant pas été œcuméniques,

sont dénués de toute autorité œcuménique; qu'il en
est de même de ces confessions de foi; que l'union des Eglises
ne saurait se faire que dans la foi officielle de l'Eglise
universelle; que nous sommes prêts, nous théologiens anciens-
catholiques, à examiner les documents théologiques auxquels
on fait allusion, et cela, de concert avec les théologiens orientaux

qui nous les signalent; mais que cette étude de spéculation

théologique ne saurait être d'aucune utilité pour l'union
des Eglises, puisque cette union ne saurait se faire en dehors
des documents officiels de l'Eglise même.

Nos adversaires nous disent qu'il est difficile de nous faire
«rentrer dans l'ancienne Eglise indivisée». — Nous répondons
que nous n'en sommes jamais sortis.

Ils prétendent que. nous avons adopté la notion protestante
de l'Eglise invisible, notion qui nie la visibilité de l'Eglise. —
Ils se trompent matériellement et formellement: car nous avons
affirmé aussi nettement que possible la nécessité de l'Eglise
visible ou de la visibilité de l'Eglise. Ce qui les a induits en

erreur, c'est sans doute que nous admettons que cette visibilité
peut être réelle sans être parfaite. Mais cette doctrine de l'im-



— 730 —

perfection de l'Eglise dans la visibilité, comme du reste en
toutes choses, loin d'être particulière aux anciens-catholiques,
leur est imposée par l'histoire même de l'Eglise d'Orient, dont
l'orthodoxie a été si peu visible à certaines époques. Nos
adversaires oublieraient-ils à ce point l'histoire de leur propre
Eglise, aux époques de l'arianisme, du macédonianisme, du
nestorianisme, de l'eutychianisme, du monothélisme, etc.?

Nos adversaires prétendent que nous avons inventé une
théorie toute nouvelle: celle d'une Eglise occidentale orthodoxe,

qui n'aurait été ni ultramontaine, ni protestante. —¦ Cette
prétendue théorie ne peut être nouvelle que pour ceux des
Orientaux qui ignorent l'histoire de l'Eglise occidentale,
notamment les protestations des fidèles occidentaux soit contre
les erreurs de Rome, soit contre les erreurs protestantes. Ces

protestations remplissent cependant nos archives.
Nos adversaires nous objectent que ces protestations

n'étaient que des protestations individuelles, et non des
protestations ecclésiastiques, parce que Ecclesia est in episcopo;
or où sont les évêques qui les ont faites? — Les évêques qui,
en Occident, ont combattu l'ultramontanisme et le protestantisme,

sont heureusement en assez grand nombre pour
sauvegarder la visibilité de l'orthodoxie et de l'Eglise en Occident.
Ils ont été nombreux jusqu'après le concile du Vatican; ce
n'est que lorsqu'ils n'ont plus fait entendre la voix orthodoxe,
que nous nous sommes séparés, non de l'Eglise catholique ou
orthodoxe d'Occident, mais seulement d'eux et de Rome, pour
continuer visiblement notre orthodoxie en formant une Eglise
particulière, l'Eglise ancienne-catholique, Eglise nouvelle (si
l'on veut) au point de vue de l'organisation extérieure, mais
très ancienne par la foi, qui est la foi même de l'ancienne
Eglise universelle. Ce qui trompe nos adversaires sur ce
point, ce n'est pas notre défaut de visibilité, c'est 1° leur
défaut de connaissance exacte de l'Occident et des documents
théologiques de l'Occident (ils semblent, en effet, ne connaître
que les documents ultramontains ou protestants); c'est 2° qu'ils
paraissent confondre d'abord l'Eglise et la hiérarchie, puis la
hiérarchie et le patriarcat, et croire que, du moment que
l'évêque de Rome avait prévariqué, l'Eglise d'Occident tout
entière avait ipso facto prévariqué. C'est une profonde erreur.
Les prévarications réelles ne se font pas d'une manière aussi



— 731 —

sommaire, sans le concours conscient et libre des intéressés.
Non, non, la hiérarchie n'est pas toute l'Eglise; non, non, un
évêque ne peut pas disposer de la foi et de la conscience des

prêtres et des fidèles; grâce à Dieu, les fidèles et les simples
prêtres sont encore quelque chose dans la véritable Eglise de
Dieu: «là où deux ou trois seront réunis en mon nom, je serai
au milieu d'eux». Nos adversaires ne réussiront pas (ils
peuvent en être certains) à escamoter la légion de prêtres et de
fidèles occidentaux qui, dans tout le cours des siècles, du IXe
au XXe, ont voulu être orthodoxes et l'ont été.

Nos adversaires nous disent que le peuple orthodoxe ne
veut pas d'union avec des Eglises qui ont d'autres rites que
les siens. — Nous répondons: 1° que, s'il en était ainsi, le
peuple orthodoxe serait bien changé ; car, dans ce XVIIe siècle

que nos adversaires semblent tenir en si haute estime, nous
voyons une grande partie du peuple orthodoxe fréquenter sans
difficulté aucune les chapelles des jésuites, y recevoir les sacrements

de pénitence et d'eucharistie, etc.; 2° nous répondons
que le peuple orthodoxe n'est ni assez subtil, ni assez aveugle,
pour exiger que tous les peuples pratiquent les mêmes
cérémonies; le peuple, en vérité, pas plus en Orient qu'en Occident,

ne mérite d'être calomnié à ce point; il a plus de bon
sens et de rectitude, et aussi plus d'ouverture de cœur; 3° nous
répondons que cette accusation lancée contre le peuple orthodoxe,

très injustement, n'est que le fait de l'étroitesse d'une
partie de la hiérarchie. Ne déplaçons pas les responsabilités.
Cuique suum.

Nos adversaires nous disent que la politique empêchera
l'union, parce qu'elle a intérêt à favoriser les antipathies
nationales. — Nous répondons que la politique qui ne vit que
des antipathies nationales, est tellement misérable, tellement
odieuse, que, si elle existe réellement encore, elle est déjà
condamnée à l'impuissance. Non, en vérité, nous ne voyons
s'afficher en aucun pays une telle politique. Ici encore, nous
prierons nos adversaires de ne pas déplacer les responsabilités
et de ne pas rejeter sur les Etats les fautes des Eglises mêmes,
ou plutôt les fautes des hiérarchies, ou encore — pour parler
plus exactement — les fautes de quelques membres,
malheureusement trop influents, des hiérarchies. Voilà les vrais
coupables et les seuls coupables.



— 732 —

Nos adversaires font appel à l'amour pour réaliser l'union
des Eglises plus tard. — Hélas! comment ne voient-ils pas
qu'avec leurs subtilités, pures chicanes de mauvaise
métaphysique et d'exégèse erronée, ils détruisent précisément, dès
maintenant, tout amour dans les cœurs épris de l'union?
L'union dans la vraie foi et dans la vraie science est seule
possible, mais non l'union dans des querelles que les temps
nouveaux et les besoins nouveaux rendent stériles et ridicules.

Nos adversaires semblent craindre le prosélytisme. — Ils
ont raison: car le prosélytisme romain — pour ne parler que
de celui-là — deviendra et devient même déjà de plus en plus
actif, jusque dans les pays les plus orthodoxes. Les ressources
romaines sont immenses, et dans peu de temps elles réussiront
à paralyser celles de leurs adversaires. Comment ceux-ci ne
voient-ils pas qu'il n'est que temps de faire face je ne dis pas
à l'ennemi, mais aux ennemis de toutes sortes, qui, de toutes
parts, cernent déjà les pays dits orthodoxes? Que peuvent faire
les séminaires ecclésiastiques et théologiques actuels, en Orient,
contre la science de leurs adversaires? Répudier les ouvriers
de la vigne, sous prétexte qu'ils n'ont pas «les mêmes
cérémonies et les mêmes canons disciplinaires», est, en vérité, bien
imprudent, pour ne rien dire de plus. Je pense que les
véritables enfants de Dieu, les vrais fils de la lumière, jugeront
un jour sévèrement une conduite aussi peu chrétienne et aussi

peu sage.

Oui certes, comme l'a dit M. Kyriakos, les anciens-catholiques

sont orthodoxes ipso facto, par la force même de la
vérité et de leur foi orthodoxe, par la grâce de Dieu seul, et
non par la grâce de qui que ce soit. Ils continueront donc
leur œuvre, «qui est bonne». Comptant sur la Pvovidence, et
sur les chrétiens mieux renseignés qui, en Orient, font
«exception» aujourd'hui, et qui feront «règle» demain, ils
travailleront à la vigne orthodoxe, en dépit de ceux qui s'en
adjugent le monopole, et qui, répétons-le, ne sont pas «l'Eglise».

Plus modestes que nos adversaires, qui paraissent se suffire

amplement à eux-mêmes et n'avoir besoin de personne,
nous leur assurons que, dès que l'heure viendra où ils auront
besoin de nous, nous oublierons leurs déclarations présentes
et leur tendrons de nouveau une main fraternelle.



— 733 —

P. S. Dans le but de faire entendre à nos lecteurs une
autre voix de la «minorité» dont parle M. le professeur
Kyriakos, la Direction avait prié un autre laïque, membre de

l'Eglise orthodoxe, aussi pieux que savant, de vouloir bien lui
communiquer son opinion sur la question pendante. Par
modestie, il se récuse, mais il nous assure en même temps: qu'il
«lit toujours avec grand profit et vif intérêt les excellents
articles de notre Revue»; — qu'il «partage nos idées et nos
aspirations»; — qu'il «est de cœur et d'âme avec nous et notre
Eglise»; — qu'il «souhaite ardemment une solution grandement

profitable à tous»; — qu'il «considère toutefois le
moment actuel comme peu propice à notre noble but»; — que
«le patriarche actuel de Constantinople, qui devrait en ces
questions prendre l'initiative, au fond n'est point hostile à notre
Eglise»; — que «les articles de Y'Alisia n'ont guère
d'importance»; — qu'il «croit que les patriarches de Jérusalem et
d'Alexandrie sont encore plus favorablement disposés envers
notre Eglise, mais qu'ils sont tenus à une grande réserve, et

qu'il ne dépend pas d'eux de donner à l'affaire la solution qu'il
croit conforme à nos désirs».

Donc, nos amis, en méditant sur cet état de choses et sur
ces considérations, auront plus que jamais foi en leur œuvre,
et continueront, comme par le passé, à travailler au triomphe
de la vérité. L'heure de Dieu sera la nôtre.

Revue intern, de Théologie. Heft 52, 1905. 47


	Une lettre de M. le prof. D. Kyriakos sur l'ancien-catholicisme et l'Union des Églises

