Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 52

Artikel: Une lettre de M. le prof. D. Kyriakos sur I'ancien-catholicisme et 'Union
des Eglises

Autor: Kyriakos, A. Diomede

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403636

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UNE LETTRE DE M. LE PROF. D. KYRIAKOS

SUR
IJANCIEN-CATHOLICISME
ET ’UNION DES EGLISES.

M. le professeur D. Kyriakos a adress¢ a M. le professeur
E. Michaud la lettre suivante:

Athénes, 27/10 juillet 1905.
Mon cher collegue et ami,

Je lis avec intérét votre Rewue pour étre au courant de
tout ce qui concerne le mouvement ancien-catholique, qui m’est
toujours trés sympathique.

Androutzo, qui a écrit dans 1’ Aletheia ecclésiastique, est
un de nos meilleurs théologiens, collaborateur de la «Symbo-
lique», un des plus savants ouvrages qui aient paru, dans ces
derniers temps, dans notre Eglise. Mais il est un théologien
conservateur, et il n’est pas étonnant qu’il se soit exprimeé sur
I’Eglise ancienne-catholique comme vous 'avez lu dans 1 Ale-
theia. Chez nous, tous les théologiens conservateurs — et ils
forment la plus grande partie dans notre Eglise, dans notre
épiscopat, dans nos synodes, dans nos Facultés théologiques —
pensent comme Androutzo. Ces idées sont aussi celles du tres
vénéré patriarche de Constantinople, Joakim, que jai en grande
estime. Ne cherchez donc pas d’antipathies ni d’inimitiés contre
vous dans tout cela; vous avez devant vous, seulement et
simplement, des convictions dogmatiques, qu’'on doit respecter
méme quand on ne les partage pas. Ceux des théologiens or-
thodoxes qui pensent autrement, sont des exceptions. Je suis
une de ces exceptions.

J’ai regardé dés le commencement et je regarde toujours
encore I’Eglise ancienne-catholique comme orthodore, parce



— 796 —

qu’elle a rejeté l'infaillibilité du pape et ses autres prétentions
despotiques, ainsi que les autres nouveaux dogmes de I’Eglise
romaine, les décrets du concile de Trente et des conciles ro-
mains, la langue latine dans le culte et la communion eucha-
ristique avec du pain seulement, et parce qu'elle n’a reconnu
comme obligatoires que les seules définitions des sept conciles
ccuméniques et la doctrine unanime des Peéres des huit pre-
miers siecles. Selon moi, vous n’avez pas besoin d’étre re-
connus comme Eglise orthodoxe par aucune outre FEglise;
vous étes orthodoxes ipso facto, comme I'Eglise anglicane
serait orthodoxe ipso facto dés le moment ol elle rejetterait
les Trente-neuf Articles, la prédestination calviniste, la justifi-
cation par la foi seulement sans les bonnes ccuvres, la doctrine
des deux seculs sacrements (le baptéme et la céne), et la con-
damnation de la vénération de la mémoire des Saints et des
martyrs de I'Eglise.

Les différences qui existent encore entre nous et les an-
ciens-catholiques ne sont pas essentielles, selon mon opinion,
et ne devraient pas empécher les orthodoxes de regarder les
anciens-catholiques comme étant de la méme foi. De telles
différences existaient aussi avant le schisme entre 1'Orient et
I’Occident, pendant plusieurs siécles, et elles n’empéchaient
pas 'union des Eglises.

Comme ces idées ne sont pas celles de plusieurs de nos
théologiens et de nos évéques, comme elles ne sont pas 1'opi-
nion dominante dans notre Eglise, vous comprenez que, main-
tenant et pour quelque temps encore, il n’est pas possible de
réaliser une union formelle entre les orthodoxes et les anciens-
catholiques. Cette union se fera peut-étre dans I'avenir. Pour
maintenant, nous sommes obligés de nous contenter d’'une ami-
tié réciproque, d’une sympathie. Cette amitié, cette sympathie
pour vous existe chez nous, méme chez les théologiens qui re-
poussent une union formelle entre les deux Eglises a cause
des différences qui existent encore entre elles. Des ennemis
déclarés contre vous, je n’en connais pas chez nous; s'ils exis-
tent, ils sont trés rares. Je crois que, chez vous aussi, on sym-
pathise avec nous, méme si 'on désirait voir les orthodoxes
d’Orient plus empressés a faire 'union. La Rewue doit éviter
tout ce qui peut refroidir les relations amicales entre les deux
parties.



e THT —

Vous contentant donc de ces sympathies, continuez, chers
anclens-catholiques, votre glorieux chemin, la grande action
que vous avez commencée depuis 1870, la réforme de 1'Eglise
romaine, Eglise qui, pour s’harmoniser avec la société moderne
et avec la situation présente, a besoin de se réformer radicale-
ment, parce qu’elle se trouve dans un lamentable état sous la
pression du despotisme papal, despotisme qui a eu l’arrogance
de se dire infaillible et de se faire déclarer tel par un concile,
sous la direction des jésuites, de ces ennemis acharnés de tout
progrés dans 1'Eglise, et de ces défenseurs déclarés du Sylla-
bus et du statu quo, qui veulent par tous les moyens possibles
maintenir 1’Eglise plongée dans toutes les erreurs ou elle s’est
jetée a lI'époque barbare du moyen age, erreurs qui ont dé-
formé le christianisme et changé la religion d’amour, d’esprit
et de liberté en une religion de terreur, de formalisme et de
tyrannie.

Chers freres, si vous avez rencontré jusqu’ici beaucoup
d’obstacles, ne vous découragez pas. Les grandes causes ne
se gagnent pas sans de grands combats et de grands sacrifices.
Votre ceuvre est bonne, et vous pouvez étre sirs que wvous
aurez l’assistance de Dieu. Croyant indubitablement & la Pro-
vidence, a 'amour de notre Pére céleste pour son Eglise, jes-
pére qu'un jour la réforme de I’Eglise romaine s’accomplira
par vous; que I'Eglise orientale, dans um prochain avenir,
vous reconnaitra comme une Eglise sceur en Occident; et
qu'une époque viendra ou la paix régnera parmi tous les chré-
tiens du monde. Ce que Dieu donne!

Recevez, mon cher ami, mes plus cordiales et mes plus
sinceres salutations,

Votre
A, DioMEDE KVRIAKOS.

La Direction. Nous remercions tres cordialement M. le
professeur D. Kyriakos de son excellente lettre. Nous 1'avouons
trés sincerement, autant les orthodoxes de Russie et de Grece
nous avaient causé de joie chrétienne et fraternelle par leurs
déclarations doctrinales dans nos congres de Munich et de Co-
logne et dans nos conférences de Bonn, autant les difficultés
qui nous ont été suscitées, dans ces derniéres années, par des
théologiens plus jeunes et moins expérimentés dans les ques-
tions théologiques et ecclésiastiques de 1I’Occident, nous avaient



— 728 —

décus. Mais aujourd’hui, en présence des documents nouveaux
qui nous sont envoyés par les Svetloff et les Kyriakos, en pré-
sence de la constante fidélité de nos amis Yanischeff et Kiréeff,
nous reprenons espoir et courage.

Un point est désormais acquis, & savoir: les anciens-
catholiques sont, de fait, orthodores. Ceux qui connaissent
la véritable orthodoxie et la véritable histoire de 1’Occident,
savent le comment et le pourquoi de ce fait; les autres les
ignorent. Que ceux qui les ignorent soient en majorité parmi
les théologiens grecs et russes, c’est extrémement triste et re-
grettable, mais cela n’importe pas contre le fait, qui reste ferme
dans sa réalité. Qu’ils fassent sur le comment et le pourquoi
toutes les objections qu’il leur plaira de faire, ces objections
ne sont que le résultat de l'insuffisance de leurs lumiéres;
nous sommes préts a leur montrer de nouveau les éléments de
la question, ¢léments que nous avons déja étalés maintes fois
sous leurs yeux, mais qu’ils s’obstinent & ne pas lire ou 4 ne
pas réfuter. Ils se bornent & répéter eux-mémes leurs propres
préjugés, et ils prennent cette répétition pour une démonstra-
tion; c’est manquer aux regles les plus élémentaires de la cri-
tique.

Les majorités changent vite. Qu’ils y prennent garde.
Leurmajorité d’aujourd’hui n’existera plus dans quelquesannées.
Combien sont futiles les ditficultés qu’ils nous opposent, nous
voulons le leur redire encore en quelques mots.

Nos adversaires nous objectent que les orthodoxes sont
obligés de conserver intact le trésor divin des dogmes. —
Nous répliquons que, nous aussi, nous répétons a satiété cette
méme assertion et cette méme obligation. LA n’est pas la ques-
tion. La question est de savoir quel est ce trésor, quels sont
ces dogmes. Nous, anciens-catholiques, nous disons que ce sont
les dogmes que I’Eglise cecuménique a définis comme tels, a
savoir: ceux qui sont contenus dans le symbole de Nicée-Cons-
tantinople, et qui sont définis dans les sept conciles cecumé-
niques, ratifiés par I'Eglise universelle. N’est-ce pas assez?
De quel droit et en vertu de quelle autorité les théologiens qui
nous combattent veulent-ils nous en imposer d’autres? Sont-ils
I’Eglise pour parler au nom de I'Eglise et pour formuler des
dogmes que I’Eglise n’a pas formulés?



— 729 —

Nos adversaires nous disent qu’ils veulent garder leur
liturgie et leurs canons ecclésiastiques «pétris avec leurs
ames». — Qui les en empéche? Ils sont libres chez eux,
comme nous chez nous. Jamais nous n’avons émis la préten-
tention de leur imposer la discipline occidentale. Auraient-ils
celle de nous imposer la discipline orientale? Ceci serait
une doctrine nouvelle et un empiétement, contraires a tout ce
que l'ancienne Eglise indivisée a connu et pratiqué. Les af-
faires de discipline et d’administration ont toujours été libres
dans chaque Eglise particuliéere autonome.

Nos adversaires nous disent que nous devons «fixer les
détails de notre union avec l'orthodoxie». — Ils veulent sans
doute dire qu'il s’agit de l'union de 1’Eglise ancienne-catho-
lique et de I’Eglise orthodoxe. Ceci est exact. Mais de quels
détails veulent-ils parler? Le symbole de Nicée-Constantinople
et les canons dogmatiques des sept conciles cecuméniques ne
sont-ils pas assez détaillés? Si nos adversaires veulent faire
allusion a quelques conciles particuliers du XVlle siécle et a
quelques confessions de foi particuliéres de cette méme époque,
ils doivent savoir: que ces conciles, n’ayant pas été cecumeé-
niques, sont dénués de toute autorité cecuménique; qu’il en
est de méme de ces confessions de foi; que 'union des Eglises
ne saurait se faire que dans la foi officielle de I’Eglise uni-
verselle; que nous sommes préts, nous théologiens anciens-
catholiques, & examiner les documents théologiques auxquels
on fait allusion, et cela, de concert avec les théologiens orien-
taux qui nous les signalent; mais que cette étude de spécu-
lation théologique ne saurait étre d’aucune utilité pour ’union
des Eglises, puisque cette union ne saurait se faire en dehors
des documents officiels de 1’Eglise méme.

Nos adversaires nous disent qu’il est difficile de nous faire
«rentrer dans 'ancienne Eglise indivisée». — Nous répondons
que nous n’en sommes jamais sortis.

Ils prétendent que nous avons adopté la notion protestante
de I'Eglise invisible, notion qui nie la visibilité de I’Eglise. —
Ils se trompent matériellement et formellement: car nous avons
affirmé aussi nettement que possible la nécessité de 1'Eglise
visible ou de la visibilité de 1'Eglise. Ce qui les a induits en
erreur, c’est sans doute que nous admettons que cette visibilité
peut étre réelle sans étre parfaite. Mais cette doctrine de I'im-



— 730 —

perfection de 1’Eglise dans la visibilité, comme du reste en
toutes choses, loin d’étre particuliére aux anciens-catholiques,
leur est imposée par 1’histoire méme de 1’Eglise d’Orient, dont
I'orthodoxie a été si peu visible & certaines époques. Nos ad-
versaires oublieraient-ils & ce point l’histoire de leur propre
Eglise, aux époques de l'arianisme, du macédonianisme, du
nestorianisme, de l’eutychianisme, du monothélisme, etc.?

Nos adversaires prétendent que nous avons inventé une
théorie toute nouvelle: celle d’une Eglise occidentale ortho-
doxe, qui n’aurait été ni ultramontaine, ni protestante. — Cette
prétendue théorie ne peut étre nouvelle que pour ceux des
Orientaux qui ignorent 'histoire de I’Eglise occidentale, no-
tamment les protestations des fideéles occidentaux soit contre
les erreurs de Rome, soit contre les erreurs protestantes. Ces
protestations remplissent cependant nos archives.

Nos adversaires nous objectent que ces protestations
n’étaient que des protestations individuelles, et non des pro-
testations ecclésiastiques, parce que FHcclesia est in episcopo;
or ou sont les évéques qui les ont faites? — Les évéques qui,
en Occident, ont combattu l'ultramontanisme et le protestan-
tisme, sont heureusement en assez grand nombre pour sauve-
garder la visibilité de 1'orthodoxie et de 1’Eglise en Occident.
Ils ont été nombreux jusqu’apres le concile du Vatican; ce
n’est que lorsqu’ils n’ont plus fait entendre la voix orthodoxe,
que nous nous sommes séparés, non de 1’Eglise catholique ou
orthodoxe d’Occident, mais seulement d’eux et de Rome, pour
continuer visiblement notre orthodoxie en formant une Eglise
particuliére, 1'Eglise ancienne-catholique, Eglise nouvelle (si
l'on veut) au point de vue de l'organisation extérieure, mais
trés ancienne par la foi, qui est la foi méme de l’ancienne
Eglise universelle. Ce qui trompe nos adversaires sur ce
point, ce n’est pas notre défaut de visibilité, c’est 190 leur dé-
faut de connaissance exacte de 1’Occident et des documents
théologiques de I’Occident (ils semblent, en effet, ne connaitre
que les documents ultramontains ou protestants); c’est 20 qu'ils
paraissent confondre d’abord 1'Eglise et la hiérarchie, puis la
hiérarchie et le patriarcat, et croire que, du moment que
I'évéque de Rome avait prévariqué, 1'Eglise d’'Occident tout
entiere avait ipso facto prévariqué. C’est une profonde erreur.
Les prévarications réelles ne se font pas d’'une maniére aussi



— 731 —

sommaire, sans le concours conscient et libre des intéressés.
Non, non, la hiérarchie n’est pas toute 1’Eglise; non, non, un
évéque ne peut pas disposer de la foi et de la conscience des
prétres et des fideéles; grace a Dieu, les fideles et les simples
prétres sont encore quelque chose dans la véritable Eglise de
Dieu: «la olt deux ou trois seront réunis en mon nom, je serai
au milieu d’eux». Nos adversaires ne réussiront pas (ils peu-
vent en étre certains) a4 escamoter la légion de prétres et de
fidéles occidentaux qui, dans tout le cours des siecles, du IXe
au XXe, ont voulu étre orthodoxes et 1'ont été.

Nos adversaires nous disent que le peuple orthodoxe ne
veut pas d’union avec des Eglises qui ont d’autres rites que
les siens. — Nous répondons: 1° que, s’'il en était ainsi, le
peuple orthodoxe serait bien changé; car, dans ce XVlle siecle
que nos adversaires semblent tenir en si haute estime, nous
voyons une grande partie du peuple orthodoxe fréquenter sans
difficulté aucune les chapelles des jésuites, y recevoir les sacre-
ments de pénitence et d’eucharistie, etc.; 2° nous répondons
que le peuple orthodoxe n’est ni assez subtil, niassez aveugle,
pour exiger que tous les peuples pratiquent les mémes céré-
monies; le peuple, en vérité, pas plus en Orient qu’'en Occi-
dent, ne mérite d’étre calomnié a ce point; il a plus de bon
sens et de rectitude, et aussi plus d’ouverture de ceeur; 3° nous
répondons que cette accusation lancée contre le peuple ortho-
doxe, trés injustement, n’est que le fait de 1’étroitesse d’une
partie de la hiérarchie. Ne déplagons pas les responsabilités,
Cuique suum.

Nos adversaires nous disent que la politique empéchera
I'union, parce qu’elle a intérét & favoriser les antipathies na-
tionales. — Nous répondons que la politique qui ne vit que
des antipathies nationales, est tellement misérable, tellement
odieuse, que, si elle existe réellement encore, elle est déja con-
damnée & I'impuissance. Non, en vérité, nous ne voyons s'af-
ficher en aucun pays une telle politique. Ici encore, nous
prierons nos adversaires de ne pas déplacer les responsabilités
et de ne pas rejeter sur les Etats les fautes des Eglises mémes,
ou plut6t les fautes des hiérarchies, ou encore — pour parler
plus exactement — les fautes de quelques membres, malheu-
reusement trop influents, des hiérarchies. Voila les vrais cou-
pables et les seuls coupables.



Nos adversaires font appel & 'amour pour réaliser 1’union
des Eglises plus tard. — Hélas! comment ne voient-ils pas
qu'avec leurs subtilités, pures chicanes de mauvaise méta-
physique et d’exégése erronée, ils détruisent précisement, dés
maintenant, tout amour dans les ccoeurs épris de 1'union?
L’union dans la vraie foi et dans la vraie science est seule
possible, mais non 1'union dans des querelles que les temps
nouveaux et les besoins nouveaux rendent stériles et ridicules.

Nos adversaires semblent craindre le prosélytisme. — IIs
ont raison: car le prosélytisme romain — pour ne parler que
de celui-la — deviendra et devient méme déja de plus en plus
actif, jusque dans les pays les plus orthodoxes. Les ressources
romaines sont immenses, et dans peu de temps elles réussiront
a paralyser celles de leurs adversaires. Comment ceux-ci ne
voient-ils pas qu’il n’est que temps de faire face je ne dis pas
a I’ennemi, mais aux ennemis de toutes sortes, qui, de toutes
parts, cernent déja les pays dits orthodoxes? Que peuvent faire
les séminaires ecclésiastiques et théologiques actuels, en Orient,
contre la science de leurs adversaires? Répudier les ouvriers
de la vigne, sous prétexte qu’ils n'ont pas «les mémes céré-
monies et les mémes canons disciplinaires», est, en vérité, bien
imprudent, pour ne rien dire de plus. Je pense que les véri-
tables enfants de Dieu, les vrais fils de la lumiére, jugeront
un jour séveérement une conduite aussi peu chrétienne et aussi
peu sage.

Oui certes, comme I'a dit M. Kyriakos, les anciens-catho-
liques sont orthodozes ipso facto, par la force méme de la
vérité et de leur foi orthodoxe, par la grace de Dieu seul, et
non par la grace de qui que ce soit. Ils continueront donc
leur ceuvre, «qui est bonne». Comptant sur la Pvovidence, et
sur les chrétiens mieux renseignés qui, en Orient, font «ex-
ception» aqujourd’hui, et qui feront «regle> demain, ils tra-
vailleront a la vigne orthodoxe, en dépit de ceux qui s’en ad-
jugent le monopole, et qui, répétons-le, ne sont pas «I'Eglise».

Plus modestes que nos adversaires, qui paraissent se suf-
fire amplement 4 eux-mémes et n’avoir besoin de personne,
nous leur assurons que, dés que 'heure viendra ou ils auront
besoin de nous, nous oublierons leurs déclarations présentes
et leur tendrons de nouveau une main fraternelle.



— 733 —

P. 8. Dans le but de faire entendre & nos lecteurs une
autre voix de la «minorité» dont parle M. le professeur Ky-
riakos, la Direction avait prié un autre laique, membre de
I’Eglise orthodoxe, aussi pieux que savant, de vouloir bien lui
communiquer son opinion sur la question pendante. Par mo-
destie, il se récuse, mais il nous assure en méme temps: qu'il
«lit toujours avec grand profit et vif intérét les excellents ar-
ticles de notre Revue>»; — qu’il «partage nos idées et nos as-
pirations»; -— qu’il «est de coeur et d’ame avec nous et notre
Eglise»; — qu’il «souhaite ardemment une solution grande-
ment profitable & tous»; — qu’il «considere toutefois le mo-
ment actuel comme peu propice a notre noble but»; — que
«le patriarche actuel de Constantinople, qui devrait en ces
questions prendre l'initiative, au fond n’est point hostile a notre
Eglise»; — que «les articles de 1" AAYse n'ont guere d'im-
portance»; — qu’il «croit que les patriarches de Jérusalem et
d’Alexandrie sont encore plus favorablement disposés envers
notre Eglise, mais qu’ils sont tenus & une grande réserve, et
qu’il ne dépend pas d’eux de donner & l'affaire la solution qu’il
croit conforme a nos désirs»,

Donc, nos amis, en méditant sur cet état de choses et sur
ces considérations, auront plus que jamais foi en leur ceuvre,
et continueront, comme par le passé, a travailler au triomphe
de la vérité. L’heure de Dieu sera la notre.

Ravue intern. de Théologie, Heft 52, 1905, 47



	Une lettre de M. le prof. D. Kyriakos sur l'ancien-catholicisme et l'Union des Églises

