
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 52

Artikel: Cyrillo-methodeische Denkmäler in Böhmen

Autor: Schirmer

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403635

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403635
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


718

CYRILLO-METHODEISCHE DENKMÄLER
IN BÖHMEN.

Im Anschlüsse an die Cyrillo-Methodeischen Denkmäler
in Mähren *) auch solche in Böhmen zu beachten, liegt nahe.
Zwar wissen wir, dass das Christentum nach Böhmen durch
deutsche Glaubensboten gebracht wurde, und die Frage, ob der
Böhmenherzog Bofivoj von Method getauft wurde, können wir,
wenn auch, gestützt auf Cosmas, den „Herodot der böhmischen
Geschichtsschreibung", einzelne Forscher, wie Palacky, Dudik,
Ginzel, Leger, Wattenbach, dafür eintreten, auf sich beruhen
lassen. Ein Einfluss der Wirksamkeit Methods auf Böhmen
aber lässt sich wohl annehmen, wenn man das Abhängigkeitsverhältnis

beachtet, in welchem die einzelnen Herzoge (duces)
von Böhmen bis zu Swatopluks Tod zum Mährerreiche standen.

1. Das wichtigste Denkmal der Wirksamkeit der Brüder
in Mähren finden wir in Böhmen in der Erhaltung der
slavischen Liturgie in dem Kloster des hl. Prókop a. d. Sazava2). Seit
Methods und Borivojs Zeiten ward neben dem lateinischen der
slavische Ritus von des Volkes Gunst getragen. Mit der Gründung

des Prager Bistums im Jahre 973 3) trat ein Wendepunkt
ein. Der erste Bischof Thietmar wTar ein sächsischer Priester
und Benediktiner aus Magdeburg. Der hl. Adalbert (Vojtëch),
wiewohl aus Böhmen stammend, erhielt seine Bildung (nach
973) in der Domschule zu Magdeburg und wurde 983 Bischof
von Prag. Bischof Thiddag war Mönch aus Corvey. Die
Herzoge wählten ihre Frauen aus deutschen Häusern. Der Ein-

') Revue, 1900, 29. Heft.
a) Das Kloster stand an der Stelle des heutigen Schwarzbuda im Cas-

Iauer Kreise.
3) Brethols (Gesch. Mährens) verteidigt diese Gründungszeit gegen

Bummler im «Archiv für österr. Gesch.», Bd. 82.



— 719 —

fluss des deutschen Elements wuchs noch mehr, als berühmte
deutsche Gelehrte berufen wurden, wie z. B. Hubald, der
berühmte Schüler des Bischofs Notker. Die Unterrichtssprache in
den Klöstern war lateinisch, die Volkssprache war den Mönchen

„lingua barbara". So fand denn die slavische Liturgie
ihre letzte Zufluchtsstätte nur noch im Kloster Sazava1). Am
10. Januar 1055 starb Bfetislav, der Beschützer der slavischen
Liturgie, und Spitihnëv IL bestieg den Thron. Mehr kirchlich
als national gesinnt, verordnete er, dass im Kloster Sazava
anstatt der slavischen die lateinische Liturgie gebraucht werde.
So blieb es während seiner Regierung. Nach seinem Tode
aber lebte unter Wratislav die slavische Liturgie in Sazava
wieder auf und wurde auch weiter geübt, obwohl Papst Gregor

VII. in einem Breve vom 2. Januar 1080 an Wratislav
diesem gebot, dieser eiteln Unbesonnenheit (huic vanae temeri-
tati") zu steuern. Erst mit dem Tode Wratislavs (14. Januar
1092) nahte auch das Ende der slavischen Liturgie. Wratislavs
Nachfolger, Bf-etislav IL, wies die slavischen Mönche aus dem
Kloster und setzte einen lateinischen Abt (Diethard) dem Kloster
vor (1097). Die von ihm vorgefundenen slavischen Kirchenbücher

wurden vernichtet („deleti omnino et disperditi")8).
Von nun an ruhte die slavische Liturgie in Böhmen 250 Jahre.
Erst Karl IV. liess sie wieder aufleben. Nach Palacky s) wollte
Karl damit der von den Päpsten angestrebten Union der
occidentalischen und orientalischen Kirche seinerseits helfende Hand
leihen, nach Kopitar4) aber sieh um die Böhmen verdient
machen („gratiflcari popularibus Bohemis"). Papst Clemens VI.
gestattete dies, aber nur für einen Ort („unum locum duntaxat")5).
Dementsprechend stiftete Karl an der in der Neustadt Prag
gelegenen Kirche der hl. Cosmas und Damian ein Kloster für
diesen Zweck. Von der durch den Prager Erzbischof Oèko von
Wlaiim am Ostermontage vollzogenen Weihe der Klosterkirche,
an welchem Tage der Evangelienabschnitt von den nach Em-

') Das ist auch die Meinung Palackys. Die Ansicht Ginzels und Ko-
pitars, dass die Liturgie in das Kloster aus Ungarn kam, ist zu weit
hergeholt.

*) Cod. p. 88.

3) Geschichte von Böhmen, IL, 2. Abt., p. 305 ff.
4) Miklosich, slav. Bibl., I., 75.
5) Cod. p. 93.



— 720 —

maus pilgernden Jüngern gelesen wird, ward das Kloster
Emmaus genannt; insgemein hiess es das Slaven- oder Slovaken-
kloster (monasterium Slovacensium, Slavorum, Slovanense). So

wurde dies Kloster eine Stätte für die slavische Liturgie. Aber
dann kamen die Hussitenstürme, und das Kloster wurde Sitz
des Konsistoriums der Utraquisten. Zwar verlangten diese von
der Basler Synode 1438 die Feier der Liturgie in der
Landessprache, erhielten jedoch die Antwort: „Justum et rationabile
foret, quod conformarent se ritibus ecclesise" *). Gegen Ende
des 16. Jahrhunderts kamen noch slavische Mönche nach
Emmaus, erhielten sich aber nur bis 1635. Die Gegenreformation
hat die letzte Erinnerung an die slavische Liturgie in Emmaus
vernichtet. Die Benediktiner von Emmaus wurden aber bis in
die Zeiten Josephs IL „slavische Mönche" genannta).

2. War auch frühe schon die slavische Liturgie aus dem
Kloster Emmaus verbannt, so blieb ihm doch noch das slavische
Schrifttum. Nach dem Zeugnis Dobrovskys war solches noch
im Jahre 1584 dort vorhanden3). Die kostbarste Reliquie
desselben ist der sogenannte Evangelienkodex von Rheims, das

sogenannte „cyrillische Evangelium", oder, wie Hanka es

nennt, das „Sazava-Emmaus-Evangelium". Sein Ursprung ist
nicht klargelegt. Der Annahme, dass die Handschrift ein
Autograph des hl. Prokop von Sazava sei, tritt Ginzel4) mit der
Begründung entgegen, dass die slavischen Kirchenbücher nicht
mit cyrillischer, sondern mit glagolitischer Schrift geschrieben
waren, und dass, wenn dort ein von Prokop (f 1053) geschriebener

Kodex vorhanden gewesen wäre, derselbe im Jahr 1097

dem Schicksal der slavischen Kirchenbücher verfallen wäre
(libri deleti omnino et disperditi). Aber anderseits kann nicht
bestritten werden, dass das slavische Schrifttum in einzelnen
Klöstern (wie auch in Sazava) gepflegt, und dass eben auch
die cyrillische Schrift vom Süden dahin verpflanzt wurde6).
Prokopius vollends, von dem Mönch von Sazava „slavonicis

') Assemani Kalend., IV., 222.

2) Sbornik Sv. Metodëjsky, Brunn 1884.

3) DobrovsMj (Gesch. d. böhm. Sprache) stützt sich dabei auf Lupacius,
Kalend. hist. S. Ginzel, p. 149.

*) Gesch. d. Slavenap., p. 150.

5) Vonclrdk, Altsloven. Studien, Sitzungsber. d. Kais. Akad. der Wissensch.
in Wien, 1890.



— 721 —

litteris admodum imbutus" ') genannt, konnte wohl der
Verfasser des Evangeliums sein. Auch steht nichts im Wege,
anzunehmen, dass das Fragment aus der Katastrophe des Jahres
1097 gerettet worden sei. Zu dem cyrillischen Teil des

Evangeliums wurde erst gegen Ende des 14. Jahrhunderts der
glagolitische, in Emmaus selbst geschriebene Teil hinzugefügt.
Die Schicksale des Kodex haben wir in der „Revue" 2) näher
geschildert. Slavische Gelehrte (Dobrovsky, Safarik, Kopitar)
nannten den Kodex „ein nationales Kleinod", der Dichter Kollär
„ein slavisches Heiligtum", hervorragende publizistische Organe
(Nowoje Wremja, Velehrad) „das wichtigste Denkmal der
Cyrillo-Methodeischen Kirche in Böhmen".

3. Ein weiteres Denkmal, das auf die Zeit Methods zurückweist,

sind die von Höfler im Jahre 1855 im Prager Metro-
politan-Archiv aufgefundenen „Glagolitischen Fragmente" 3). Sie

sind, nach Safarik, Bestandteile von liturgischen Büchern nach
griechischem Ritus und enthalten kurze Hymnen, die an Sonn-
und Festtagen bei der Mette (matutinum) gesungen werden,
und einen Teil des Officiums am Passionssonntage. Den
Ursprung der Fragmente setzt Safarik innerhalb der ersten hundert

Jahre nach Cyrills und Methods Auftreten in Mähren
oder zwischen die Jahre 862—950. Einen Schluss aus dem
Vorhandensein dieser alten Fragmente auf die unmittelbare
Wirksamkeit Methods in Böhmen wagt selbst dieser gelehrteste
Kenner slavischer Altertümer nicht zu ziehen. Wie Vondräk4),
gestützt auf Jagic, nachweist, zeigen sich die Prager Fragmente
von der Sprache der südlichen, namentlich bulgarischen Denkmäler

beeinflusst. Er vermutet ihren Ursprung in einem Kloster
Pannoniens — Pannonien im weitesten Sinne des Wortes (Mähren-
Pannonien) — und meint, dass auch die darin vorkommenden
Bohemismen schon in Pannonien ihren Eingang in das Denk-

') Monach. Sazav., Fontes rer. bohem. Tom. II., p. 241.

2) Jahrg. 1900, Nr. 31, p. 553 ff.

3) Glagolitische Fragmente. Herausg. v. Dr. K. A. Konst. Höfler, K.
K. Universitätsprofessor und Dr. P. Jos. Safarik,K. K. Universitätsbibliothekar.
Aus den Abhandlungen der K. Böhm. Gesellsch. der Wissensch. V. Folge,
10. Bd. Prag 1857.

4) Altsloven. Studien, p. 75 ff.



- 722 —

mal fanden1). Jagic seinerseits3) nennt die Behauptung Geit-
lers3), nach welcher die Prager Fragmente weder in Böhmen
und Mähren, noch in Nordungarn geschrieben sind, sondern
aus Mazedonien herrühren, paradox.

4. Als weiteres Denkmal nennen wir das Lied: „Gospodi,
pomiluj ny." Dieses altslavische Lied wurde in der Olmützer
Diözese in Mähren noch zur Zeit des Bischofs Johann IX
(1364—1380) gesungen. In Böhmen hat es sich in der altern
Form ebenfalls lange erhalten. In dem uns vorliegenden Kan-
cional der Prager Erzdiözese aus dem Jahre 1849 findet sich
das Lied auf den Tag des hl. Adalbert in folgendem Wortlaut :

„Hospodine, pomiluj ny, Jesu Kriste, pomiluj ny, Tys
spasa, wseho mjra, spasiz, ny i uslysi§, Hospodine,
hlasy nase; day nàm vsem, Hospodine, zizn a mjr v
nasi zemi, krles, krles, krles."

In neuerer Bearbeitung:
„Llospodine, ulituj nâs, Jesu Kriste, ulituj näs, spasiteli

vseho svëta, spasiz nâs a uslyl, Hospodine, hlasy nase ;

dej nam vsem, Hospodine, pokoj v nasi zemi, Kyrie
eleison" 4).

(Herr, erbarme dich unser, Jesus Christus, erbarme dich
unser, Erlöser du der ganzen Welt, erlöse, Herr, und
erhöre unsere Stimmen; gib uns allen, Herr, Fülle
und Frieden in unserm Land, Kyrie eleison.)

5. Auf Bretislavs Münzen fand sich die in Böhmen einzig
dastehende Devise „St. Clemens", woraus auf die Begünstigung
der slavischen Liturgie durch Bfetislav geschlossen werden
kann5). Woher die Vorliebe für Clemens, ist bekannt.
Konstantin (Cyrillus) hatte auf seiner Reise nach Cherson die
Gebeine des Märtyrers und römischen Bischofs Clemens gefunden.
Er brachte sie mit seinem Bruder gegen Ende des Jahres 857

nach Rom. Dort starb er den 14. Februar 869 und wurde in

') Vondrâk betont (1. c), dass von Eussland aus für die Kenntnis der
altslavischen Denkmäler viel geschehen könnte durch Editionen, die auch
für den Philologen brauchbar 'wären, wie wir sie z. B. von Jagic haben.

a) Glagolitica. Würdigung neuentdeckter Fragmente, Wien 1890.

3) Die albanesischen und slavischen Schriften, 1883.
4) In fast demselben Wortlaut findet sich das Lied auch im neuen

Kancional der Olmützer Erzdiözese vor.
5) Qinsel, Gesch. d. Slavenap. p. 139, Anm.



— 723 —

der Kirche, wo die Reliquien des hl. Clemens geborgen waren,
beigesetzt. Die Bilder sind noch erhalten, welche die
Übertragung der Reliquien in die Kirche darstellen und in alter
Zeit über dem Clemensgrabe angebracht waren, vielleicht sogar
Cyrills eigenes Bildnis1). Daher die Vorliebe für Clemens-
Benennungen in Mähren und Böhmen. So führen denn auch
viele Kapellen und Kirchen in Böhmen diesen Namen. Her-
menegild Jireäek2) führt nicht weniger als 18 solcher Kapellen
in Böhmen an.

6. Schliesslich möchten wir noch auf den in Böhmen (wie
auch in Mähren3) gebräuchlichen Ritus der Wasserweihe in der

Vigilie des Epiphanienfestes hinweisen. Aus der mährischen
Agende erfahren wir, dass die S. Rit. Congr. diesen Ritus mit den

Slavenaposteln in Zusammenhang bringt. In der Einleitung
zum Ritus der Wasserweihe lesen wir in der Mährischen
Agende: „Sacra Rituum Congregatio permittit continuari in-
vectam praxim quoad hanc Benedictionem et exhibitam
formularti ea de causa, quod eadem Benedictio in Provincia
ecclesiastica Moraviensi forsitan originem habet ex Sanctis Cyrillo
et Methodio, Episcopis illarum regionum Apostolis." Das musste
auch für Böhmen gelten, denn auch dort findet derselbe Ritus
statt. Von Interesse nun sind die Wahrnehmungen, die
Professor Friedrich*) in der Sache gemacht hat. Er fand, dass
auch das Rituale Bambergense vom Jahre 1774 (pag. 227—241)
denselben Wasserweihe-Ritus hat, ja dass die Verwandtschaft
des Moraviense mit dem Bambergense grösser ist, als mit dem
orthodoxen Formular5). Erfragt: Wie ist diese wörtliche
Übereinstimmung zwischen dem Moraviense und dem Bambergense
zu denken Dass der Einfluss des cyrillischen Rituale bis nach
Bamberg und wahrscheinlich auch bis Würzburg und Mainz
sich erstreckt habe, ist ihm von vornherein nicht nur
unwahrscheinlich, sondern auch unmöglich. Prof. Friedrich findet die

') Brethoh (Gesch. Mährens) nennt als Quellen hiefür Bossi, Bullettino
di archeologia cristiana, und Diulik, neuentdeckte Fresken aus dem Leben
der hl. Ap. Cyrill mid Method in Eom, in den Mitteilungen der K. K.
Zentralkommission, 1869.

2) Sbornik Velehradsky, I., p. 209—212.
3) Revue, 1900, 29. Heft, p. 26.

4) Zuschrift an den Verfasser.
s) Siehe Revue, 1900, 29. Heft, p. 57 ff.



— 724 —

Lösung des Rätsels darin, dass einst die Bistümer Prag und
Olmütz unter der Metropole Mainz standen und von daher die
in Bamberg noch vorhandene Wasserweihe bezogen haben.
„Denn dass man umgekehrt", schliesst Prof. Friedrich, „in
jener Zeit der Verbindung beider Bistümer mit Mainz in ihnen
diese vermeintliche Cyrillo-Methodeische Wasserweihe kennen
gelernt und von da in die fränkischen Bistümer
herübergenommen habe — was allerdings auch eine Möglichkeit wäre —
glaube ich nicht." Diese Darstellung des verehrten Gelehrten
hat offensichtlich viel für sich, ja sie trifft wohl das richtige
in der Sache. Immerhin bleibt es bemerkenswert, dass in Böhmen

wie in Mähren an den Zusammenhang des Ritus mit
Cyrillus und Methodius geglaubt wird, und dass die S. Rit. Congr.
diesem Glauben ihr Placet gibt.

Pfr. Schirmer.


	Cyrillo-methodeische Denkmäler in Böhmen

