
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 52

Artikel: Joseph Langen als Schriftsteller

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403634

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


687

JOSEPH LÄNGEN
ALS SCHRIFTSTELLER.

Der am 13. Juli 1901 zu Bonn plötzlich, wenn auch nicht
unerwartet, nach kaum vollendetem 64. Lebensjahr verstorbene
langjährige Professor an der dortigen katholisch-theologischen
Fakultät, Dr. Joseph Langen, war in altkatholischen Gemeindekreisen

weniger bekannt, als in der Gelehrtenwelt, wo er als der
ersten einer geachtet war. Insbesondere aber haben die altkatholischen

Kirchen allen Grund, dem Manne ein dankbares Andenken
zu bewahren, der, trotz seiner später geübten Zurückhaltung,
allezeit bestrebt gewesen ist, durch unermüdliche wissenschaftliche

Arbeit die katholische Opposition gegen das vatikanische
Konzil zu rechtfertigen und ihr Richtung und Ziel zu weisen.
Mit gütiger Erlaubnis der Redaktion unternehme ich es daher,
den Lesern der Revue eine kurze Skizze seiner Schriftwerke
vorzulegen.

Zwei Jahre nach empfangener Priesterweihe promovierte
Langen 1861 im Alter von 24 Jahren an der Albert-Ludwigs-
Universität zu Freiburg im Breisgau magna cum laude mit einer
Schrift: „Die deuterokanonischen Stücke des Buches Estheru.
Promotor war der bekannte Exeget Adalbert Maier. Die Dissertation

scheint als solche nicht gedruckt worden zu sein, da
auf der Freiburger Universitätsbibliothek nach Mitteilung der
Verwaltung nie ein Exemplar vorhanden war.

Nachdem er sich bereits im Jahre 1860 in einem in der
Tübinger Quartalschrift (1860, 244 sqq.) erschienenen Aufsatze
„über die beiden griechischen Texte des Buches Esther" geäussert,
veröffentlichte Langen 1862 bei Herder zu Freiburg i. B., in
dessen Verlag auch die übrigen Schriften vor 1870 erschienen,
seine Dissertation als eine biblisch-kritische Abhandlung über
„Die deuterokanonischen Stücke des Buches Esther"-, und widmete



— 688 —

sie dem Prof. Reusch, „seinem hochgeschätzten Lehrer, als
Zeichen dankbarer Verehrung".

In der Vorrede finden wir die charakteristische Bemerkung,
die für seine ganze wissenschaftliche Arbeit in der Folgezeit
massgebend war, dass überhaupt spezielle Forschung der einzige
Weg ist, zu Gründlichkeit in der Wissenschaft und zu Sicherheit
in den Resultaten zu gelangen. Ähnlich äussert er sich in der
Vorrede zur ersten Auflage des gleich zu erwähnenden Grundrisses

der Einleitung ins Neue Testament, indem er darauf
hinweist, dass nicht in Kompendien und angelernten Resultaten,
sondern in selbständigen Detailuntersuchungen sowohl das Heil
für die Wissenschaft, als auch für deren Jünger jene geistige
Disziplin zu finden ist, welche ihn das Wahre vom Falschen
zu unterscheiden befähigt.

Das Konzil von Trient (sess. IV. de can. script.) hatte sich
für die Kanonizität der deuterokanonischen, von andern
apokryph genannten Teile des Alten Testamentes ausgesprochen
und dadurch den Theologen den Weg gewiesen. Fortan war
es Aufgabe des wissenschaftlichen Kritikers, immer tiefer die
Richtigkeit dieser Entscheidung nachzuweisen und die grosse
Anzahl andersdenkender Gelehrten von derselben wissenschaftlich

zu überzeugen. Erst das vatikanische Konzil und die sich
daran anknüpfenden Vorgänge leiteten zu der klaren
Unterscheidung zwischen den wahrhaft ökumenischen Konzilien und
den abendländischen Generalsynoden, und von diesem höhern
Standpunkte aus werden wir sagen, dass die ökumenische Kirche
sich über den in Rede stehenden Gegenstand nicht ausgesprochen

hat, wenn auch in der Beurteilung der deuterokanonischen
Teile des Alten Testaments Morgen- und Abendland im
allgemeinen übereinstimmen (cf. J. Langen, Johannes von Damaskus
279 sqq., F. H. Reusch, Einleitung in das Alte Testament, Freiburg

i. B. 1864, p. 166). Aber die später so wichtige Frage nach
der Aufgabe der allgemeinen Konzilien und der Basis ihrer
Beschlüsse finden wir berührt, wenn er weiterhin sagt, das

Konzil von Trient habe durch die genannte Entscheidung den
deuterokanonischen Stücken nicht erst eine Autorität zuerkannt,
die sie früher nicht genossen, sondern habe nur das alte kirchliche

Bewusstsein von dem kanonischen Ansehen derselben
lehramtlich formuliert. Welche folgenschwere Bedeutung diese

Auffassung des Wesens konziliarer Entscheidungen in baldiger



— 689 —

Zukunft gewinnen sollte, war damals freilich noch nicht
vorauszusehen.

Die Schrift selber behandelt ein dem Umfange nach kleines,
aber dabei eines der schwierigsten Stücke der deuterokanonischen

Bestandteile des Alten Testaments, die Abschnitte des
Buches Esther, welche sich nicht in dem hebräischen, sondern
nur im griechichen und lateinischen Texte finden. Sie zerfällt
in drei Teile. Zunächst wird der historisch-traditionelle Beweis
geführt, dass die genannten Stücke in den frühern Jahrhunderten,

wenn auch nicht ohne Schwankungen, als kanonisch
in Zitaten, namentlich von den Kirchenvätern, verwendet werden.
Das zweite Kapitel liefert eine kritische Untersuchung über die
verschiedenen Texte der Stücke und gelangt zu dem Ergebnis,
dass der hebräische oder chaldäische Originaltext verloren
gegangen ist, die vorhandenen Rezensionen also sekundärer
Natur sind. Daraus ergibt sich für die Echtheit der Stücke
eine bedeutende Präsumption. Der dritte Teil enthält eine
exegetische Untersuchung über die innern Gründe für die Echtheit
der Stücke und gelangt in negativer und positiver
Beweisführung zu demselben Resulat, wie die beiden andern Kapitel,
dass nämlich die Zusätze wirklich von den Verfassern
herrühren, von denen sie herrühren wollen, d. h. dass sie echt sind.

Die grosse Bewegung, von der die Geister insbesondere
durch die Schriften von Strauss und Renan ergriffen wurden,
übte ihre Wirkung nachhaltig und fruchtbringend auf Langen
aus. Alsbald wandte er seine Aufmerksamkeit dem Gegenstande
zu, der als die Grundlage der neutestamentlichen Heilsordnung
und damit als der Mittelpunkt der ganzen Weltgeschichte von
jeher sowohl Objekt der wissenschaftlichen Forschung, als auch
der frommen Betrachtung gewesen ist: dem Leben Jesu. 1864
erschien seine Schrift: „Die letzten Lebenstage Jesu." Der hier
behandelte, obwohl der Ausdehnung nach kurze Zeitabschnitt
ist von besonderer Bedeutung ebensosehr in wissenschaftlicher

als in praktischer Hinsicht. Nach einem sehr berechtigten

Gefühle verweilt die Betrachtung des christlichen Gemütes
stets mit besonderer Vorliebe bei dem Leiden und Sterben Jesu.
Anderseits häufen sich bei der wissenschaftlichen Darstellung
der letzten Ereignisse aus dem Leben des Heilandes die wichtigen

und interessanten Fragen in besonderem Masse.



— 690 —

Demgemäss setzte er sich die Aufgabe, die Lösung dieser
Fragen nach Möglichkeit weiter zu fördern, die auf den ersten
Blick von einander abweichenden evangelischen Berichte in
allem Wesentlichen in Einklang zu bringen und damit die
Anschauungen von der Leidensgeschichte des Erlösers zu
vervollständigen und zu berichtigen. Je näher er aber diesem
wissenschaftlichen Ziele kam, desto mehr durfte er zugleich hoffen,
durch die so gewonnene Konkretheit und Genauigkeit in den

zu Grunde liegenden Vorstellungen dem frommen Gemute die
Beherzigung des Leidens und Sterbens Jesu um so teurer und
fruchtbringender gemacht zu haben.

Was die Form der Darstellung angeht, so erhalten wir
nicht besondere Abhandlungen über einzelne Punkte, auch nicht
einen fortlaufenden Kommentar zu den betreffenden Abschnitten
der Evangelien, sondern der Verfasser bietet eine zusammenhängende

Beschreibung der Leidensgeschichte, so dass wir an
seiner Hand, wenn der Ausdruck gestattet ist, auf Schritt und
Tritt den Heiland begleiten von seinem feierlichen Einzug in
Jerusalem an bis zu seiner Grablegung in der Nähe von
Golgotha. Bei dieser Art der Darlegung war es allerdings
unvermeidlich, dass vieles Bekannte mit aufgenommen wurde, dafür
erhalten wir aber auch ein vollständiges, in allen Einzelheiten
deutliches Bild jenes wichtigen Teiles der evangelischen
Geschichte.

Es erregt rückhaltlose Bewunderung, zu sehen, wie der
noch so junge Gelehrte die einschlägige Literatur in weitester
Ausdehnung beherrscht und mit den verschiedensten Ansichten,
wie sie Verfechter und Gegner der göttlichen Natur Jesu und
des göttlichen Charakters des Christentums vorgetragen, sich
in ebenso scharfsinniger als gewandter Kritik auseinandersetzt.
Selbst Döllinger gegenüber wahrt er seine Selbständigkeit.
Entgegen der von diesem vertretenen Meinung (Christentum und
Kirche in der Zeit der Grundlegung, Regensburg 1860, p. 454 sqq.)
entscheidet er sich für die Auffassung, dass damals den Juden
das Recht der Hinrichtung bereits genommen und der römischen
Prokuratur überwiesen war (cf. Langen, das jüdische Synedrium
und der römische Prokurator in Judäa. Tübinger Quartalschrift
1862, p. 411 sqq.).

Den eigenen Standpunkt bezüglich der aufgestellten
Ansichten charakterisiert Langen dahin, dass der gläubige Exeget



— 691 —

auf der einen Seite vor der Bestimmtheit und dem Sieges-
bewusstsein, mit dem die Gegner ihre destruktiven Tendenzen
vertreten, nicht zurückschrecken soll, dass er aber anderseits
einer strengen wissenschaftlichen Prüfung der wirklich
vorhandenen Schwierigkeiten sich nicht entziehen darf. Es handelt
sich also zunächst um eine Unterscheidung der verschiedenen
Meinungen. Solche, welche das Ergebnis historischer oder
theologischer Befangenheit, z. B. der Verflüchtigung des Inspirationsbegriffes

oder der Leugnung der Gottheit Jesu sind, können
ausser Betracht bleiben. Anders aber verhält es sich mit den

Fragen, die, ohne Vorurteil hetrachtet, wirklich grosse Schwierigkeiten

darbieten. Die hierüber aufgestellten Ansichten erfordern
eine gründliche Würdigung, um auf diesem Wege ihrer
endgültigen wissenschaftlichen Lösung, soweit möglich, entgegengeführt

zu werden.
Besonders ausführlich wird die streitige Frage, an welchem

Tage Jesus das letzte Mahl mit den Jüngern gehalten, behandelt.
Er entscheidet sich für den Abend des 14. Nisan als die Zeit,
zu der das von den Synoptikern berichtete Abschiedsmahl des
Herrn stattgefunden und weist nach, dass die von Johannes (13,2)
erwähnte Mahlzeit mit jenem identisch sei. Von nicht
minderer Wichtigkeit sind die gründlichen Darlegungen über die
Vorgänge bei diesem Mahle selber, namentlich über die in
Anknüpfung an jüdische Gebräuche erfolgte Einsetzuug des

hl. Geheimnisses, dass der eucharistische Kelch der fünfte Paschabecher

gewesen, welche Bedeutung die an alle gerichtete
Aufforderung, zu trinken, hatte. Da eine dogmatische Betrachtung
ausserhalb des Rahmens der Arbeit lag, so beschränkt sich der
Verfasser auf Andeutungen, die aber klar die Folgerungen der
historischen Darstellung für die lehrhafte Fassung und auch
für die kirchliche Praxis erkennen lassen. Zum Schlüsse sei
noch auf die Charakteristik des Judas und des Pilatus hingewiesen.

Im Anhange, betitelt : Golgotha und das heilige Grab, wird
die in damaliger Zeit vielfach angezweifelte Echtheit der
hl. Stätten, vornehmlich gegen Robinson (Palästina und die südlich

angrenzenden Länder, Halle 1841, und Neue Untersuchungen
über die Topographie Jerusalems, Halle 1847), und Tobler
(Golgotha, seine Kirchen und Klöster, St. Gallen 1851) sichergestellt.

Die zweite hierhin gehörige Schrift erschien 1866 unter
dem Titel : „Das Judentum in Palästina zur Zeit Christi". Auf-



- 692 —

gäbe derselben ist es, den Hintergrund zu zeichnen, von dem
das Bild der Person und der Lehre Jesu geschichtlich sich
abhebt. Je mehr die Frage über das Leben Jesu den rein
historischen Charakter verlor und sich zu einem Kampfe
zwischen Glauben und Unglauben, zwischen Theismus und
Pantheismus gestaltete, desto notwendiger wTurde eine genaue Kenntnis
des Judentums, als des Milieus, aus dem Jesus, rein menschlich
betrachtet, hervorging und in dem er wirkte. War diese Grundlage

geschaffen, so wTar bestimmte Aussicht vorhanden, dass
die kirchliche Lehre über Jesu Person und Werk wissenschaftlich

mit Erfolg verteidigt und aufrecht erhalten werden konnte.
Demgemäss stellt die Einleitung das Verhältnis des Alten

zum Neuen Testament als durch die deuterokanonische und
jüdische Literatur vermittelt dar. In dieser erblickt der
Verfasser sozusagen die Brücke zwischen der vorbereitenden
Offenbarung des Alten Testaments und der Vollendung derselben
im Neuen Bunde. Hieran schliesst sich eine Würdigung der
Bedeutung des Heidentums in der Geschichte der Offenbarung.
Durch die Verbindung der jüdischen Offenbarung mit
hellenischer Auffassungs- und Denkweise war eine Einigung des
Denkens der damaligen Welt erzielt zur leichtern Aufnahme
der letzten und höchsten Offenbarung.

Hiernach gibt der erste Hauptteil eine historisch-kritische
Untersuchung der Quellenliteratur, aus der wir ein Bild des

vorchristlichen jüdisch-hellenischen Zeitalters gewinnen, in dem
der Welt die neue, zu ewiger Dauer bestimmte Religion gegeben
werden sollte. In erster Linie kommen hier die in den Kanon
aufgenommenen Schriften aus der Zeit in Betracht, in welcher
die Verbindung des jüdischen Offenbarungsinhaltes mit hellenischer

Denkweise bereits vor sich gegangen. Es sind dies: das
Buch Jesus Sirach, die beiden Makkabäerbücher und das Buch
der Weisheit.

Sodan n werden die nichtkanonischen Bücher palästinensischen
Ursprungs in Untersuchung gezogen. Es sind dies: das Buch
Henoch, das Psalterium Salomos, die Targume des Onkelos und
des Jonathan, die Schriften des Flavius Josephus, über dessen

theologischen Standpunkt er sich bereits 1865 in der Tübinger
Quartalschrift (p. 3 sqq.) in zusammenhängender und
erschöpfender Darstellung geäussert hatte, das 4. Buch der Makkabäer,

das Buch der Jubiläen, die Himmelfahrt des Moses, das



— 693 —

4. Buch Esdras, die Testamente der zwölf Patriarchen und die
Himmelfahrt des Propheten Isaias.

Hieran reiht sich eine Besprechung der nichtkanonischen
Bücher ägyptischen Ursprungs, soweit diese für die Erkenntnis
des palästinensischen Judentums von Bedeutung sind. An erster
Stelle erscheint hier die alexandrinische Bibelübersetzung, weil
deren Verfasser mitunter die Grenzen überschritten, welche
dem Übersetzer durch den Zweck seiner Aufgabe gezogen sind,
wTas sich besonders in dem Bestreben offenbart, Anthropomor-
phismen zu entfernen und an deren Stelle die richtigeren
metaphysischen Ausdrücke zu setzen, durch welches Verfahren jene
Art abstrakter Auffassung auch im Mutterlande des Judentums
sich einbürgerte. Ferner werden in interessanter Darlegung
behandelt die sibyllinischen Bücher, soweit sie für den
beabsichtigten Zweck in Betracht kommen, sodann das 3. Buch
Esdras, insbesondere das 3. und 4. Kapitel, das 3. Buch der
Makkabäer und zuletzt die Schriften des Theosophen Philo.
Den Schluss bildet eine Rezension der spätjüdischen Literatur
(Talmud, spätere Targume etc.) und der neutestamentlichen
Apokryphen, von denen drei in Betracht kommen : Evangelium
Nicodemi, historia Josephi fabri lignarii und actus Philippi. Sind
diese Schriften auch verhältnismässig Jüngern Datums, so gehen
sie doch auf ältere Quellen zurück und weisen darum ihrem
Ursprünge nach auf das ältere Judentum hin, zu dessen
Beleuchtung sie beizutragen geeignet erscheinen.

Nach diesen erschöpfenden kritisch-historischen Untersuchungen

über die Quellenliteratur wird im zweiten Hauptteil
in systematischer Anordnung das Bild der religiösen Anschauungen

der Juden in Palästina gezeichnet, wie sie sich um die
Zeit der Entstehung des Christentums ausgebildet hatten. Die
Darstellung ist so eingerichtet, dass diese Auffassungen in ihrer
genetischen Entwicklung erscheinen, wie sie aus den im Alten
Testament vorkommenden Elementen entstanden. Am Schlüsse
der einzelnen Abteilungen wird auf das Verhältnis der
betreffenden jüdischen Lehren zur neutestamentlichen Offenbarung
und auf ihren Wert für die christliche Theologie hingewiesen,
so dass unser Gelehrter mit Recht seine Schrift im Titel als
eine „Einleitung in die Theologie des Neuen Testaments" bezeichnen

konnte. Auf diese Weise werden nach einer Charakteristik
der religiösen Parteien in Palästina, der Samaritaner, der Phari-



— 694 —

säer, der Sadducäer und der Essener, abgehandelt die Lehre
von Gott, vom Logos, vom hl. Geiste, die Angelologie und
Dämonologie, die Anthropologie, die messianische Erwartung
und die Eschatologie.

Nach Erscheinen des Buches über das Judentum wurde
ein weiteres xVpokryphum bekannt, die Apokalypse des Baruch,
welche Ceriani in syrischer Sprache in der Ambrosiana zu
Mailand fand und in lateinischer Übersetzung herausgab. Hiermit

beschäftigte sich Langen anlässlich seiner im 30. Lebensjahre

erfolgten Habilitation als Ordinarius in einer Schrift,
welche sich als Nachtrag zu den Erörterungen über die
jüdischen Apokryphen in dem erwähnten Buche darstellt. Diese
Universitätsschrift hat den Titel: De Apocal. Baruch anno
superiori primum edita commentatio etc. und ist auch separat
zu Freiburg i. B. 1867 erschienen. Im 1. Kapitel wird die
Identität des bereits bekannten „Briefes des Baruch" mit dem
Schluss der Apokalypse nachgewiesen und gezeigt, dass diese

von einem jüdischen Schriftsteller zur Zeit Trajans herrührt,
der aber wahrscheinlich einige neutestamentliche Bücher
gekannt hat und die Apokalypse in griechischer Sprache in
Palästina verfasste. Im 2. Kapitel werden seine theologischen
Ansichten dargelegt und mit den im Buche über das Judentum
entwickelten Lehren anderer jüdischer Schriftsteller dieser Zeit
verglichen.

Die im Vorwort zu „Judentum etc." angedeutete Absicht,
diesem Werke als einem einleitenden möglicherweise ein anderes
über die neutestamentliche Theologie folgen zu lassen, hat sich
in dieser Form nicht verwirklicht. Dagegen schrieb Langen in
den siebziger Jahren den „Leitfaden für den katholischen
Religionsunterricht an hohem Schulen", Bonn, P. Neusser, und gab darin
der Hauptsache nach eine quellenmässige Darstellung der christlichen

Lehre, wie sie von Christus und den Aposteln selbst

verkündigt und in der alten Kirche überliefert wurde, wobei
die. spekulative Verarbeitung dieses Lehrstoffes absichtlich
ausgeschlossen blieb. Seinem Charakter als Historiker entsprechend,
wählte er dabei statt der üblichen systematischen die historische
Anordnung. Diese Abweichung von der herkömmlichen Einrichtung

ist zwar berechtigt, hat aber beim Unterrichte das

Unbequeme, dass sachlich zusammengehörige Materien räumlich
getrennt abgehandelt werden. Anderseits lässt die oben ange-



— 695 —

zeigte Beschränkung ein weiter gehendes Lehrbuch, das dem
fernem Unterricht zu Grunde zu legen wäre, um so mehr
vermissen.

Desgleichen ist Langen, um dies hier ebenfalls
vorwegzunehmen, Verfasser des „Katholischen Katechismus", Bonn,
P. Neusser (jetzt ebenso wie der Leitfaden zu beziehen durch
die bischöfliche Kanzlei in Bonn). Es ist nicht zu verwundern,
wenn nach langjährigem Gebrauche des Buches der Wunsch
laut wurde nach einer Neubearbeitung desselben, bei der die
inzwischen in der Praxis gesammelten Erfahrungen zu
berücksichtigen wrären. Langen hat aber unbestreitbar das Verdienst,
einen kurzen und genauen Abriss der katholischen Glaubensund

Sittenlehre zur rechten Zeit gegeben zu haben. Freilich
muss der Lehrer bei der Durchnahme des Lehrstoffes die
rechte Auswahl für die verschiedenen Alters- und Erkenntnisstufen

treffen und manches, wTas nur kurz angedeutet oder
ganz übergangen ist, erläutern und hinzufügen. Die acht Hauptstücke

behandeln: I. Dasein und Eigenschaften Gottes, sein
Verhältnis zu den Menschen, die Lehre von der Offenbarung.
IL Dreieinigkeit oder Dreifaltigkeit. III. Schöpfung. IV.
Erlösung. V. Das christliche Leben. VI. Die Lehre von der Kirche.
VII. Heilsmittel. VIII. Lehre von den letzten Dingen. Mit
Rücksicht auf die kirchlichen Verhältnisse der Gegenwart ist
das sechste Hauptstück von besonderer Wichtigkeit, das die
Lehre von der Gründung der Kirche, von ihrer Verfassung
und von den Kirchenversammlungen enthält.

Seine amtliche Stellung an der Universität als Professor
der neutestamentlichen Exegese brachte es mit sich, dass Langen
Vorlesungen zu halten hatte über Einleitung ins Neue Testament.
Als Grundlage für diese Vorträge schrieb er 1868 den „Grundriss
der Einleitung in das Neue Testament", um in den Vorlesungen
selber sich desto freier bewegen zu können. Er wollte damit
zunächst den Studierenden eine Übersicht über die Forschungen
auf dem Gebiete der neutestamentlichen Einleitungswissenschaft
bieten, und brachte daher in sorgfältiger Auswahl sowohl das
vorhandene. Quellenmaterial, als auch die Ergebnisse der
wissenschaftlichen Diskussion zur Darstellung. Überall zeigt sich eine
genaue Auslese : das Wichtigere tritt in den Vordergrund, dem
minder Wichtigen ist eine untergeordnete Stelle angewiesen.
Reiche literarische Nachweise sind teils ausführlich angegeben,



— 696 —

teils sind die Quellen für weitere Literatur verzeichnet, so dass
es dem Leser ermöglicht ist, sich in den Besitz des Materials
über jede beliebige Spezialfrage zu setzen.

Die Anlage des Buches ist die nämliche, wie sie sein
Kollege Reusch in seinem Lehrbuch der Einleitung in das Alte
Testament gewählt hatte. Nach einer Einleitung über
Begriff und Aufgabe der Einleitungswissenschaft zum Neuen
Testament, sowie der Aufzählung der hierhin gehörigen
Literatur, folgt zunächst die spezielle Einleitung, Avelche sich an
die herkömmliche Dreiteilung des Kanons anschliesst. Der
1. Abschnitt umfasst demnach die historischen Bücher, der 2.

die Briefe, den 3. Teil bildet die Apokalypse. An zweiter Stelle
steht die allgemeine Einleitung, welche die Geschichte des
Kanons und des Textes des Neuen Testamentes, sowie die
Lehre von der Inspiration enthält.

Als Spezialarbeit, welche mit diesem Buche in Verbindung
steht, ist zu erwähnen der 1863 in der Tübinger Quartalschrift
(379 sqq.) erschienene Aufsatz über „Die ersten Leser des

Hebräerbriefes", worin sich Langen gegen Dr. Karl Wieseler
in Kiel wandte, der den Nachweis versuchte, dass der Brief
heidenchristliche Leser berücksichtige (Wieseler, Eine
Untersuchung über den Hebräerbrief, namentlich seinen Verfasser
und seine Leser, Kiel 1861, n, 31 sqq.). Ferner mag hier
erwähnt wrerden die Universitätsschrift de Commentariorum in
epist. Paulinas, qui Ambrosii, et qufestionum biblicarum, quse

Augustini nomine feruntur scriptore dissertatio. Bonnee form.
C. Georgi. 1880. Die Abhandlung erschien auch in Kommission
bei Cohen und Sohn in Bonn.

Am Schlüsse seiner im Theologischen Literaturblatt 1868,
777 sqq., erschienenen Rezension des Grundrisses bemerkte
Ad. Maier (Professor der Exegese zu Freiburg i. B.): Bei der
Behandlung der Inspiration des Neuen Testaments, resp. der
hl. Schrift überhaupt, beschränkt der Verfasser sich darauf,
die verschiedenen sie näher bestimmenden Ansichten älterer
und neuerer Theologen anzuführen, ohne sich selbst für eine
derselben zu entscheiden. Schliesslich ist noch zu bemerken,
dass das Werkchen mit der Approbation des erzbischöflichen
Kapitelvikariats von Freiburg versehen ist.

Langen hatte auf Anordnung des Kölner Erzbischofs zum
Zwecke der kirchlichen Approbation sein Werk dem Freiburger



— 697 —

Ordinariate vorgelegt, und die Verhandlungen mit dieser
Behörde verzögerten die Herausgabe des bereits fertig gedruckten
Buches um ein volles Vierteljahr. Die Bemerkung Maiers nun
veranlasste ihn zu der Erklärung, die er der genannten
Rezension beifügte (1. c. 782), dass er allerdings, entsprechend
der ganzen Anlage seines Buches, beabsichtigt habe, sein
eigenes Urteil über die verschiedenen Inspirationstheorien
abzugeben, dass aber dieses Vorhaben durch den Erzbistumsverweser

Dr. Kübel vereitelt worden sei, der behauptete, Langens
Darstellung „verkümmere" die kirchliche Lehre von der
Inspiration, wie sie sich Conc. Trid. sess. IV. de can. script, finde
(S. Synodus perspiciensque hanc veritatem et disciplinam
contineri in libris scriptis, et sine scripto traditionibus, quae
ipsius Christi ore ab apostolis accepta3, aut ab ipsis apostolis,
Spiritu sancto dictante, quasi per manus traditee, ad nos usque
pervenerunt; orthodoxorum Patrum exempla secuta, omnes
libros tarn V. quam N. T., cum utriusque unus Deus sit auctor,
necnon traditiones ipsas, tum ad mores pertinentes, tamquam
vel ore tenus a Christo, vel a Spiritu sancto dietatas, et
continua successione in Ecclesia catholica conservatas, pari
pietatis affectu ac reverentia suscipit et veneratur), indem nur
gesagt werde: Jenes allgemeine Glaubensbewusstsein, dass
unter göttlichem Einflüsse die hl. Schriften geschrieben seien,
wurde auf dem Konzil von Trient dahin formuliert, dass Gott
als auctor der hl. Schrift angesehen werden müsse; es fehle
aber der Zusatz: Spiritu sancto dictante, vel a Spiritu sancto
dietatas; gerade hierdurch aber werde näher bestimmt, wie
dieses .,auctor" zu verstehen sei. Vergebens wies Langen
darauf hin, dass nach lateinischem Sprachgebrauch jener
Zusatz sich grammatisch nicht auf libri V. et N. T., sondern nur
auf die zweite Klasse der traditiones beziehen könne, auf
diejenigen traditiones nämlich, die historisch nicht von Christus
selbst, sondern erst von den Aposteln ausgingen. Kübel
antwortete: Es kann hier unsere Aufgabe nicht sein, uns in eine
wreitere Erörterung hierwegen einzulassen, und verlangte den
vollständigen Abdruck des ganzen in Rede stehenden triden-
tinischen Satzes, von dem Langen nur den auf die hl. Schrift
bezüglichen Teil hatte mitteilen wollen, was auch geschah.
Langen schliesst seine Bemerkung gegenüber Maier mit dem
Hinweis darauf, dass nach dem Vorangegangenen die Hinzu-



— 698 —

fügung der richtigen Erklärung des Satzes ihm verwehrt
gewesen sei, dass er aber nachträglich bei dieser Gelegenheit
vor der angeführten unrichtigen Deutung warne, „welche mit
der altprotestantischen Theorie der Verbalinspiration nicht
gerade identisch ist, aber ihr ausserordentlich nahe kommt".
Wie begründet diese Warnung war, zeigt die Encyklika Leos XIIL,
de studiis scripturae sacra, worin er eine Ansicht kundgibt,
die von der altprotestantischen Theorie der Verbalinspiration
nicht wesentlich verschieden ist (cf. Reusch, Thesen über die
Inspiration der hl. Schrift, Revue Internationale de Théologie
1894, 227 sqq.).

Im Jahre 1873 erschien im Verlage von Eduard Weber in
Bonn die zweite Auflage des Grundrisses. Die Herdersche
Verlagshandlung hatte, wie das Vorwort mitteilt, auf die
Veranstaltung der neuen Auflage verzichtet „angesichts der
Kollisionen, zu denen die Erteilung der oberhirtlichen Approbation
Anlass geben dürfte". Langen beschränkte sich auf die
Bemerkung, dass wenigstens kein sachlicher Grund für die kirchliche

Behörde vorhanden gewesen wäre, die der ersten Auflage
erteilte Approbation der zweiten zu verweigern, da das Buch
inhaltlich völlig unverändert geblieben sei. Zum Schlüsse spricht
er die Hoffnung aus, dass durch den Wechsel des Verlags die
Schrift so wenig an Brauchbarkeit verloren habe, als durch
den Wechsel, der sich inzwischen auch anderwärts vollzogen habe.

Die weitläufigen Studien, die Langen mit Benützung der
Bibliotheken zu Bonn und München unternahm, um als Exeget
den unkatholischen Charakter der vatikanischen Julidekrete
offen darzulegen, und die er in seinem nachher zu erwähnenden
ersten Hauptwerke: Das vatikanische Dogma, verarbeitete,
ferner die durch das Konzil angerichtete Verwirrung der
kirchlichen Lage, wiesen ihn auf die Bedeutung und Notwendigkeit

biblisch-patristischer Studien überhaupt hin als auf eine

Quelle, aus der die Heilmittel für die kirchlichen Schäden zu
schöpfen und die Grundlagen zu gewinnen wären, von denen

aus lange geschiedene und sich feindlich gegenüberstehende
Teile der christlichen Kirche einander wieder näher gebracht,
vielleicht gar miteinander versöhnt werden könnten. Zu diesem

Zwecke veröffentlichte er das Werk: „Die Kirchenväter und
das Neue Testament. Beiträge zur Geschichte der Erklärung der

wichtigsten neutestamentlichen Stellen", Bonn 1874.



— 699 —

In demselben beabsichtigte er, ein Bild zu entwerfen von
den auf das Neue Testament gegründeten Anschauungen der
Kirchenväter, und zu zeigen, wie ihre dogmatischen Lehren
und Ansichten grossenteils aus der neutestamentlichen Doktrin
sich naturgemäss entwickelt haben. Demnach ist ein
Zweifaches zu behandeln: 1. die den dogmatischen Inhalt des Neuen
Testamentes fixierende Überlieferung der Väter; 2. ihre aus
dem Neuen Testament weiter entwickelten Vorstellungen und
Ideen.

Die Einleitung enthält Auseinandersetzungen von
prinzipieller Bedeutung. Nachdem festgestellt ist, dass die
patristisehe Literatur der formellen Seite nach, namentlich in der
Exegese, eine noch unvollkommene Stufe der Entwicklung
aufweist, wird ihr eigentlicher Wert nachgewiesen, der darin liegt,
dass, selbst bei einzelnen Irrungen, die Kirchenväter die christliche

Wahrheit im grossen und ganzen nie aus dem Auge
verloren und am tiefsten und reinsten in den dogmatischen Gehalt
und den ganzen Geist der hl. Schriften eingedrungen sind. Da
sie sich noch im Besitze der lebendigen apostolischen Tradition
befinden, so sind sie uns die zuverlässigsten Wegweiser zur
richtigen Auffassung der an sich oft so vieldeutigen und
vielgedeuteten Geheimnisse der Bibel. Denn diese enthält nichts
anderes, als was, nur in einer mehr schwankenden und
unbestimmten Form, auch den Inhalt der patristischen Überlieferung
bildet.

Damit ist eine Erklärung des katholischen Formalprinzips
angebahnt. Die bisweilen katholischerseits geäusserte Ansicht
und die protestantische Auffassung bezüglich des Verhältnisses
von Schrift und Tradition irren beide, indem sie zusammengehörige

Dinge in unnatürlicher Weise trennen, und in ein
gegensätzliches Verhältnis bringen, was aus derselben Urquelle
geflossen ist. Die Wahrheit liegt in der Mitte : Man kann nicht
von einer absoluten Suffizienz der Bibel reden, sonst würde
man ihren Charakter als Gelegenheitsschriften verkennen. Auf
der andern Seite aber ist zuzugeben, dass die christliche Lehre
im allgemeinen sicher vollständig im Neuen Testament niedergelegt

ist, weil die schriftliche Fixierung der apostolischen
Predigt so vielfach und allseitig ist, dass unmöglich viel
Wesentliches übergangen sein kann. Die Bedeutung der Tradition
ist also im wesentlichen eine normative und interpretative für



— 700 —

das richtige Verständnis der hl. Schrift; auf der andern Seite
aber bietet sie auch einzelnes, was durch die lebendige
Überlieferung aufbewahrt ist und übermittelt wird. Diesem
Verhältnis von Schrift und Tradition entspricht die Lehre und das
Verfahren der Väter.

Die Erhebung des christlichen Dogmas besteht also
hauptsächlich in der Schrifterklärung nach der Tradition der
Vorfahren, oder, wie der gewöhnliche Ausdruck lautet: iuxta
unanimem consensum Patrum. Bei der Umgrenzung des

Begriffes iuxta unanimem consensum Patrum ist zweierlei zu
beachten: 1. Er bezieht sich nur auf den dogmatischen Inhalt
der hl. Schrift. 2. Es ist zwischen den Vätern als Exegeten
und als Inhabern des kirchlichen Glaubens scharf zu
unterscheiden. Nur in dieser letztern Hinsicht können und müssen
sie bei der Schrifterklärung als massgebend in Betracht
gezogen werden. Dieser bestimmt vorhandene und allen Zweifeln
entrückte dogmatische Konsens der Kirchenväter besteht in
dem kirchlichen Glaubensbewusstsein, in der dogmatischen
Überlieferung der Apostel, die von den Kirchenvätern treu
bewahrt und fortgepflanzt wurde. Dieser tatsächlich vorhandene
Konsens wirkt so mächtig, dass selbst bei vorübergehenden
spekulativen Irrungen einzelner stets der objektive Glaubensinhalt

durch einen gesunden Rückschlag vor Entstellung
bewahrt wird. Nach diesem wirklich vorhandenen unanimis
consensus also ist die hl. Schrift zu deuten. Als Beispiel dient
die kirchliche Christologie gegenüber dem Arianismus. Man
kann nicht behaupten, dass alle Väter in der speziellen Deutung

jeder einzelnen christologisçhen Stelle der hl. Schrift
übereinstimmen, auch zeigen sich in ihren Spekulationen
bedenkliche Schwankungen, aber ihr consensus besteht darin,
dass ihre Lehre die Gottheit Christi festhält und nicht arianisch
ist. So bald darum der Irrtum des Arius klar ausgesprochen
und der überlieferten Lehre gegenübergestellt wurde, zögerte
man nicht, diese Neuerung entschieden zu verwerfen und aus
dem Neuen Testament zu beweisen, dass die kirchliche Lehre
mit der apostolischen identisch sei. Auf diese Weise wurde, wie
hier, so auch in den übrigen Fällen, trotz anfänglicher Unklarheiten

und Schwankungen, namentlich durch die allgemeinen
Konzilien, das getrübte Glaubensbewusstsein immer wieder
hergestellt, und reden die Väter der Kirche, ungenaue und



— 701 —

unrichtige Ausdrücke abgerechnet, über die wesentlichen Fragen
wie aus Einem Munde, so dass jedermann weiss, was sie sagten
und überlieferten. Ausnahmen, z. B. die Lehre über den

Ausgang des hl. Geistes, betreffen Fragen von untergeordneter
Bedeutung.

Nach den angeführten Gesichtspunkten werden nun der
Reihe nach behandelt : die Lehre vom Wesen Gottes, die Lehre
von den Engeln und Dämonen, die Anthropologie, die Lehre
von Christus und seinem Werke, die Lehre von der Kirche,
die Sakramentenlehre und die Eschatologie.

Es sei gestattet, aus dem reichen Inhalt dieser Ausführungen
einige Einzelheiten auszuheben. Im IV. Abschnitt zeigt der
Verfasser u. a., wie bei der klaren Erkenntnis der besondern
Stellung, welche die seligste Jungfrau in der göttlichen Heils-
Ökonomie einnimmt, und trotzdem die hl. Väter in der tiefen
Verehrung Marias durchaus übereinstimmen, sich doch kaum
ein Anhaltspunkt für das Dogma vom 8. Dezember 1854 bei
ihnen findet, dass aber eine Anzahl ihrer Äusserungen jene
Lehre direkt ausschliessen.

Von besonderm Interesse, wie damals, so heute noch, sind
die Ausführungen über die Lehre von der Kirche. Der von
den Vätern auf Grund neutestamentlicher Äusserungen
entwickelte Begriff der Kirche ist ein dreifacher: 1. Die Kirche
(sxxb-öia) ist die Gemeinschaft derjenigen, welche des Segens
der Erlösung Jesu teilhaftig werden wollen. Diese äusserlich
wahrnehmbare Gemeinschaft ist die Realisation der Idee vom
Reiche Gottes (ßaailtia tov Qeoii oder -cwv ovqcivwv), welche
vollkommen erst mit dem Ende der Zeiten eintritt. 2. Den
Begriff der ßaodsia tov ©sov, über dessen Bedeutung als Reich
der ewigen Seligkeit und als Fortsetzung des Reiches Gottes auf
Erden, der Kirche, man nicht zweifeln konnte, fassten die
Väter manchmal (namentlich auf Grund von Luk. 17, 21), so

abstrakt, dass sie darunter den „Glauben" oder die „richtige
Erkenntnis des Seienden" verstanden. 3. Da Gal. 4, 26 das
Reich Gottes allegorisch als unsere Mutter bezeichnet wird,
und da Apg. 15, 4. 22; 20, 28, die Gesamtheit der Gläubigen
den Vorstehern'der Kirche gegenübergestellt und untergeordnet
wird, so bildete sich alsbald der dritte Begriff heraus: die
Kirche als die göttlich gesetzte Autorität, wie sie in der
Hierarchie repräsentiert wird. Je nachdem die eine oder die andere

Revue inïern. de Théologie. Heft 52, 1906. 45



- 702 —

Seite dieses Begriffes besonders ins Auge gefasst wurde, konnten
nun die Väter die Reinheit der Kirche ohne Makel und Runzel
bald als Tatsache behaupten, bald nur als Pflicht und Ideal
darstellen, wodurch sich zugleich die Irrtümer der Novatianer,
der Donatisten und ähnlicher Richtungen erklären. Beherzigenswert

sind auch die sich daran anschliessenden Ausführungen
über die Notwendigkeit der Zugehörigkeit zur Kirche, um das

ewige Heil zu erlangen.
Bezüglich der Organisation der Kirche wird der wesentliche

und unvertilgbare Unterschied zwischen Klerus und Laien
entwickelt, aber ebenso gezeigt, dass es, wie ein echt neu-
testamentlicher Gedanke, so auch Lehre der Kirchenväter und
Praxis der alten Kirche sei, dass die Hierarchen nicht nach
eigener Willkür, sondern nach dem vom hl. Geiste gegebenen
Gesamtbewusstsein und -willen der ganzen Kirche ihr Amt
zu verwalten hätten. In diesem Zusammenhang erfahren wir,
dass der hl. Augustinus diesen seinen Lieblingsgedanken, dass

die kirchlichen Vorsteher ihre Gewalt im Namen und als
Repräsentanten der Gemeinde ausüben, vorzüglich mit den
neutestamentlichen Stellen begründet, an welchen von dem Vorzuge
des Petrus die Rede ist.

Die Mitteilungen in betreff der patristischen Auffassung über
die gleiche, volle, wie wir jetzt sagen würden, bischöfliche
Gewalt der Apostel und über die Auszeichnung des Petrus
unter ihnen als des primus inter pares geben eine Zusammenfassung

der ausführlichen, mit den Belegen versehenen
Darstellung des Werkes über das vatikanische Dogma und liefern
den unumstösslichen Beweis, dass für eine Kirchenverfassung,
wie sie das vatikanische Konzil, vorläufig mit äusserem Erfolg,
einzuführen unternommen hat, zur patristischen Zeit nicht nur
nicht im Orient, was selbstverständlich ist, sondern ebensowenig

im Abendlande eine tragfähige Grundlage zu finden ist.
In der Sakramentenlehre wird deren Entwicklung als überall

an biblische Äusserungen anknüpfend nachgewiesen. Als
so mannigfach die Auffassungen der Väter sich darstellen, so

zeigt sich auch hier eine in wesentlichen Dingen unverkennbare

Übereinstimmung. Viel Streit würde geschlichtet werden,
wenn bei ironischen Bestrebungen einer hoffentlich baldigen
Zukunft das Material berücksichtigt wird, das Langen in diesem,
ebenso wie in den übrigen Kapiteln verarbeitet und dargeboten



— 703 —

hat (cf. die Rezension von Prof. J. Friedrich im Theologischen
Literaturblatt 1875, 270 sqq.).

Die Vorgänge auf dem vatikanischen Konzil waren derart,
dass es für Langen nicht zweifelhaft sein konnte, welchen Weg
er zu gehen hatte. Im Verein mit seinen Kollegen Hilgers und
Reusch in der theologischen, Birlinger und Knoodt in der
philosophischen Fakultät beobachtete er das Verhalten, das
nicht nur seiner wissenschaftlichen Erkenntnis, sondern auch
seiner religiös-kirchlichen Stellung, insbesondere seiner
Wahrheitsliebe, entsprach : er verharrte beim alten katholischen
Glauben.

Bei der Überstürzung, mit der die vatikanischen Beschlüsse
eingebracht und durchgesetzt wurden, war an eine gründliche
Prüfung ihrer in Schrift und Tradition zu suchenden Grundlagen

nicht zu denken gewesen. Diese Arbeit unternahm Langen
und kam zu einem durchaus negativen Ergebnis. Als Professor
der neutestamentlichen Exegese war er besonders berufen, die
für die neuen Lehren in Anspruch genommenen Bibelstellen,
sowie deren Verwertung bei den Kirchenvätern und in späterer
Zeit, einer prüfenden Beurteilung zu unterziehen, und er tat
dies in einer Weise, dass er, solange der Kampf dauern wird,
uns unbesiegbare Waffen gereicht hat zur Verteidigung nicht
minder wie zum Angriff. Zur Verteidigung, denn sein Buch
liefert den unumstösslichen Beweis, dass die Lehren von dem
Universalepiskopat und der Unfehlbarkeit des Papstes nicht
katholisch sind ; zum Angriff, indem er den Nachweis erbringt,
wie diese falschen Lehren allmählich aufgekommen, durch
welche Umstände sie begünstigt, mit welchen Mitteln sie
gefördert wurden. So tritt uns ein seltsamer doppelter Dualismus
entgegen: 1) einerseits das alte Episkopalsystem, und anderseits
der Universalbischof, und infolgedessen 2) auf der einen Seite
die uralte Lehre von der Autorität der Konzilien und dem
Entscheidungsrechte der Bischöfe in Glaubenssachen, und auf
der andern Seite die Schulmeinung von der päpstlichen
Unfehlbarkeit. Beide einander entgegengesetzte Auffassungen bestehen
eine Zeitlang inkonsequenterweise neben einander, bis das

vatikanische Konzil — und das ist sein nicht zu bestreitendes
Verdienst — dieser Halbheit ein Ende machte, aber gerade
durch die versuchte und scheinbar gelungene Dogmatisierung
des extremen Papalsystems sofort in der Kirche einen organi-



— 704 —

sierten Widerstand wachrief, durch den die leichtere Möglichkeit
einer katholischen Restauration in der Zukunft gewährleistet
ist. Und wenn diese über kurz oder lang grössern Umfang
annehmen wird, dann wird sich auch die Hoffnung erfüllen, die
er im Vorwort zur 2. Ausgabe des „Vatikanischen Dogma"
aussprach: Wie die neuen Dogmen nur mit unerlaubten Mitteln
zu stände gebracht wurden, so können sie auch nur auf
dieselbe Weise vorläufig aufrecht erhalten werden. Niemand, der
es mit der Kirche Jesu Christi wirklich gut meint, wird die
Fortdauer solcher religiösen Verirrung und Entartung wünschen.
Es wird und muss mit der Zeit zu einer Klärung dieser
Verhältnisse kommen. Wenn man dann die Frage nach der Öku-
menizität des vatikanischen Konzils und der Übereinstimmung
der von ihm aufgestellten Glaubenssätze mit Schrift und
Überlieferung ehrlich und wissenschaftlich in Angriff nehmen wird,
mag auch das in diesem Werke verarbeitete Material zur
Aufhellung der nun misshandelten und verdunkelten Wahrheit
seine Dienste tun.

Hiermit sind wir bei seinem ersten Hauptwerke angelangt.
Die drei ersten Teile desselben wurden 1871—1873 veröffentlicht,

das 4. Heft erschien 1876. Zur selben Zeit erschien das
ganze Werk in einem Bande vereinigt unter dem Titel: Das
Vatikanische Dogma von dem Universalepiskopat und der Unfehlbarkeit

des Papstes in seinem Verhältnis zum Neuen Testament
und der kirchlichen Überlieferung. Vier Teile in einem Bande.
Zweite Ausgabe. Bonn 1876.

Nach prinzipiellen Vorbemerkungen ähnlicher Art, wie wir
sie oben aus ,,Die Kirchenväter und das Neue Testament"
kennen lernten, wird sofort das Thema aufgestellt: Die
dogmatisch entscheidende Antwort auf die Frage nach der
päpstlichen Machtfülle und Unfehlbarkeit ist in der Schrift und in
der patristischen Literatur zu suchen.

Seitens der Infallibilisten werden für ihre Zwecke drei
Stellen des Neuen Testaments, nämlich Matth. 16,18, Luk. 22, 32,
Joh. 21, 15—17, aus dem Zusammenhang herausgerissen und
verwertet. Demnach erhalten wir zunächst eine genaue Analyse
dieser Stellen und sodann den Nachweis, dass das Ergebnis
derselben durchaus zu dem Bilde von der Kirche passt, welches
uns aus dem Neuen Testament entgegentritt. Gehen wir ferner
von der notwendigen Voraussetzung aus, dass nach katholischem



— 705 —

Dogma das Verhältnis des Papstes zu den Bischöfen dem des

Petrus und der andern Apostel entsprechen muss, so ergibt
sich das Resultat: die Lehre von der ordentlichen und direkten
Gewalt des römischen Bischofes über jeden einzelnen Teil der
Kirche und jeden Christgläubigen, sowie die Lehre von der
persönlich-amtlichen Unfehlbarkeit ist im Neuen Testament
nicht allein nicht begründet, sondern steht mit dem ganzen
Geiste der biblischen Lehre von der Kirche und ihrer Organisation

in Widerspruch.

Steht dieses Resultat mit der Lehre der Kirchenväter in
Einklang? Denn so müssen wir fragen, weil wir als Katholiken

die hl. Schrift nach der Überlieferung der Väter zu deuten
haben. Indem sich der Verfasser dieser Aufgabe unterzieht und
die Exegese jener drei Stellen bei den hl. Vätern durchgeht,
ferner die patristisehe Lehre von der Kirche und ihrer
Verfassung darlegt, liefert er den Beweis, dass das vorhin durch
jene exegetische Untersuchung gewonnene Resultat, nach dem
das vatikanische Dogma im Widerspruch steht zu der
neutestamentlichen Lehre von der Kirche, durch die Lehre der
Väter seine Bestätigung findet. Die drei Stellen deuten sie nicht
auf die päpstliche Unfehlbarkeit, und den Petrus denken sie

sich nicht als über den Aposteln stehend, sondern in deren
Mitte als den ersten und das Haupt des Apostelkollegiums, um
die kirchliche Einheit um so mehr zu sichern. Diesem
Verhältnis entsprechend, fassen sie auch das Verhältnis des Papstes
zu den Bischöfen auf, so dass von einem im Papste konzentrierten

Absolutismus keine Rede sein kann.

Mit Wehmut bemerkt in einer Schlussbetrachtung (1,106 sqq.)
der Verfasser, dass, hätte er die Ergebnisse seiner Studien vor
dem 18. Juli 1870 veröffentlicht, dieselben wohl den Beifall des
bei weitem grössten Teiles des katholischen Klerus in Deutschland

gefunden hätten, und gibt im Anschluss an diese unzweifelhaft

richtige Behauptung eine kurze Aufzählung und Widerlegung
der auch heute noch gangbaren Scheingründe, wodurch die
Menge, soweit sie überhaupt mit einigem Bewusstsein handelte,
sich betören liess, die Kenner aber ihre bessere Einsicht
unterdrückten oder vielmehr einen willkommenen Vorwand fanden,
um ihre Unterwerfung unter das Vatikanum einigermassen zu
beschönigen.



— 706 --
Durch den Nachweis, dass Bibel und Patristik für die

altkatholische und gegen die neurömische Auffassung der
kirchlichen Organisation sich aussprechen, ist das oben aufgestellte
Thema erledigt, denn in keinem Falle vermag die Überlieferung
späterer Zeit dem auf jenem Boden gewonnenen Resultat Eintrag
zu tun.

Indessen begnügte sich Langen nicht mit diesem Nachweis.
Im II. Teile rezensiert er die kirchliche Überlieferung vom
Sehlusse der patristischen Periode bis zu der Zeit, in der die

Machtstellung des mittelalterlichen Papsttums ihren Höhepunkt
erreichte, d. h. von Gregor d. G. im 7. bis zu Innocenz III.
im 13. Jahrhundert, und gelangt zu dem Ergebnis, dass diese

ganze Epoche weniger Neues hervorbrachte, als vielmehr das

Alte sammelte und reproduzierte, wodurch die exegetische
Überlieferung vor jeder Alteration bewahrt blieb, und uns hier
durchweg dasselbe Bild des kirchlichen Organismus entgegentritt,

welches wir aus einer Betrachtung der patristischen
Literatur gewonnen haben.

Ganz anders geartet ist die folgende, im III. Teil behandelte
Periode bis zum Ausbruch der Reformation. Zeigten sich schon
früher einzelne Abweichungen in der Lehre von der Kirche und
ihrer Organisation, so sind deren Veranlassung und Tendenz
sofort so deutlich zu erkennen, dass das exegetische Gesamtbild
dadurch nicht getrübt erscheint. Während also bis dahin die
theologische Schriftstellerei noch auf durchaus biblischem Boden

gestanden, wandelte die scholastische Theologie ihre eigenen
Wege und brachte, um die damals vorhandenen Zustände als
zu Recht bestehend erscheinen zu lassen, eine Lehre von der
Kirche auf, die sich nicht auf die Bibel, die Väter und die

Konzilien, sondern auf juristische und spekulative Gründe

stützte, ohne indessen bei aller Betonung der päpstlichen
Unfehlbarkeit den Gedanken des vatikanischen Konzils
auszusprechen, indem sie stets die eine oder andere Ausflucht zur
Hand hatte, durch welche sie die Möglichkeit irriger
Kathedralsprüche mit ihrer Theorie von dem päpstlichen Absolutismus
in Einklang zu bringen vermochte.

Der IV. Teil endlich erbringt den Nachweis, dass auch
bis zum Trienter Konzil die Lehre der Kurialisten dieselbe

blieb, bis es der immer mehr sich ausbreitenden Herrschaft
der Jesuiten gelang, ihre Ordensdoktrin, namentlich die Bell-



— 707 —

armins, freilich nicht ohne Widerstand, zur allein massgebenden
zu machen in dem Grade, dass die Lehre des vatikanischen
Konzils genau mit der Auffassung des genannten Kardinals
übereinstimmt. Hierbei zeigt sich, so fasst unser Gelehrter am
Schlüsse das Resultat der ganzen Entwicklung zusammen, dass
das vatikanische Dogma sich zu gunsten der Jesuitenlehre
selbst gegen die früheren Aussprüche der Päpste über ihre
eigene Unfehlbarkeit richtet, so dass die Jesuiten besser wussten,
wann der Papst unfehlbar sei, als die unfehlbaren Päpste selber.

In der 1. Ausgabe hatte Langen seine Schrift mit dem
Vermerk : „Bitte um Aufklärung an alle katholischen Theologen"
versehen, und mit Recht konnte Prof. Friedrich in seiner
Besprechung des Werkes (Theologisches Literaturblatt, 1876,533 sqq.)
darauf hinweisen, dass es ein Werk geistlicher Barmherzigkeit
gewesen wäre, den im Glauben Irrenden zu belehren. Von
seiten der Minoritätsbischöfe, wie Rauscher, Hefele, sowie von
den vielen nun unterworfenen Theologen musste man mit
Notwendigkeit den wissenschaftlichen Nachweis erwarten, dass

Langens Ausführungen irrig gewesen. Weder öffentlich noch

privat erfolgte ein Versuch dazu; dagegen wrurde das Buch
auf den Index gesetzt. Das Repertorium der katholisch-theologischen

Literatur von D. Gla (I, 2, Paderborn 1904) führt
als Gegenschriften ausser zwrei Rezensionen von Scheeben und
Cornely nur zwei anonyme Broschüren auf. Dass man in in-
fallibilistischen Kreisen einiges Aufheben machte aus Schriften,
deren Inhalt und Form den Verfassern die Verschweigung ihrer
Namen rätlich erscheinen liessen, hätte Langen mit Befriedigung

aufnehmen können, hätte ihn nicht dieses Zeichen der
traurigen kirchlichen Lage mit tiefem Schmerz erfüllen müssen.

Hiermit nehmen wir Abschied von einem Buche, das in
seiner erschöpfenden und die Diskussion abschliessenden
Darstellung sich als klassisches Werk des Altkatholizismus
darstellt. Vorerst bietet es den Bekennern des alten Glaubens eine
feste Stütze, in Zukunft aber, wrenn die gegenwärtigen Wirren
sich zu lösen beginnen, wird es das beste Mittel sein zur
Orientierung über die katholische Wahrheit und zur erneuten
Aufnahme und Durchführung derselben.

Während der Bruch Roms mit der kirchlichen Vergangenheit,

insolange er nicht auf irgend eine Weise rückgängig
gemacht ist, in Zukunft jede Union prinzipiell ausschliesst,



— 708 —

wandten die im alten Glauben verharrenden Katholiken
alsbald ihre Aufmerksamkeit und Arbeit der Anbahnung einer
Wiedervereinigung der getrennten Christenheit zu. Im September
1874 und im August 1875 fanden zu Bonn die bekannten
Unionskonferenzen statt. Einen breiten Raum in den Verhandlungen
nahm das Filioque ein, eine Frage, die seitdem immer von
neuem besprochen wurde. Es lässt sich kaum leugnen, dass
diese subtilen Untersuchungen über das Geheimnis der
allerheiligsten Dreifaltigkeit auf die Dauer einen peinlichen Eindruck
machen, und auch Langen gesteht, dieser dogmatischen Streitfrage

an sich wenig Interesse ahgewinnen zu können. Aber
die Lösung dieser Differenz bildet eine unumgängliche
Vorbedingung des grossen kirchlichen Friedenswerkes, und die
Behandlung dieser Frage durch kompetente Fachmänner kann
man daher nicht als einen Rückfall in byzantinische Spitzfindigkeit

und Disputiersucht bezeichnen.
Bald nach Schluss der zweiten Konferenz veröffentlichte

Langen das Ergebnis seiner Studien über das Filioque in einer
dogmengeschichtlichen Untersuchung über: „Die Trinitarische
Lehrdifferenz zwischen der abendländischen und der morgenländischen

Kirche", Bonn 1876. Rein objektiv, nicht zu gunsten der
einen oder der andern Lehrform, auch nicht zur Stütze der
altkatholischerseits auf der erwähnten Versammlung vertretenen

Auffassung, wollte er den dogmengeschichtlichen
Zusammenhang der Kontroverse zur Darstellung bringen. Aber das
Resultat seiner Arbeit ist eine entschiedene Förderung der von
den altkatholischen Theologen vertretenen Tendenz, indem er
zu einem Schlüsse gelangt, der beiden Kirchenhälften in gleicher
Weise gerecht wird und darum die Aussicht eröffnet auf
endliche Versöhnung nach langem Streite.

Ähnlich wie in seinem dogmengeschichtlichen Hauptwerke
führt uns Langen auch hier zunächst zur Quelle, d. h. zur
hl. Schrift, gibt einen kurzen Abriss der Lehre Christi und der
Apostel über den hl. Geist, und zeigt dann, wie in genauer
Übereinstimmung hiermit die kirchlichen Lehrer die Dreieinigkeit

und die Dreifaltigkeit des göttlichen Wesens als alle
verpflichtenden Gegenstand des christlichen Glaubens betonen.
Über die besondere Frage, ob der hl. Geist, wie vom Vater,
so auch vom Sohne ausgehe, ist unmittelbar im Neuen Testament

nichts überliefert. Infolgedessen konnte nur eine speku-



— 709 —

lative Antwort gegeben werden. Hierzu wurde besondere
Veranlassung gegeben durch die Bekämpfung der Irrlehrer,
namentlich der Arianer und der Pneumatomachen. Zunächst
blieben sich die kirchlichen Schriftsteller auch dieses spekulativen

Charakters ihrer Auffassung bewusst, obschon sie dieselbe
unzweifelhaft für die richtige Konsequenz der Bibellehre hielten.
An der Hand der kirchlichen Literatur wird nun gezeigt, wie
die beiden später, zur Zeit der Entfremdung, als gegensätzlich
behandelten Lehrweisen entstanden als Ausdruck derselben
Lehre, dass also per filium und filioque sich sehr wohl
miteinander vertragen. Die ganze Untersuchung über die
Lehrentwicklung bis auf Leo III. und Karl den Grossen führt
demnach am Schlüsse zu folgendem Vorschlag: „Es wäre
wünschenswert, dass die abendländische Christenheit den
Zusatz (filioque) wieder fallen liesse, ohne indes ihre jetzige
theologische Anschauungsweise über die Trinität zu ändern.
Durch das Aufgeben jenes Zusatzes würde die bisher unüber-
steigliche Scheidewand zwischen den Kirchen des Morgen- und
des Abendlandes durchbrochen sein, und die noch übrigen
Differenzen sich leicht ausgleichen lassen. Seine theologische
Anschauungsweise brauchte aber das Abendland aus dem Grunde
nicht zu opfern, weil der Inhalt des Filioque, selbst nach der
augustinischen Theorie, keine Häresie enthält, und die Formel
sogar eine Deutung zulässt, durch welche sie mit dem äia tov viov
der Griechen identifiziert werden kann."

Wenn auch die noch übrigen Differenzen, wie die Folgezeit

bewies, sich nicht so leicht ausgleichen Hessen, als damals
gehofft wurde, wie denn auch Langen selber später sich
pessimistischer äusserte, so wollen wir doch auch sie, trotz allem,
in den Ausdruck der frohen Hoffnung einschliessen, in den Langen
sein Buch ausklingen lässt: ..Wenn Hadrian I. das dia vov viov

verteidigte, und Leo in. das Filioque nicht im Symbolum haben
wollte; anderseits aber Maximus der Bekenner an dem Filioque
keinen Anstoss nahm, weil es nur ein anderer Ausdruck sei

für óià roi viov, und der Patriarch Tarasius von Konstantinopel
das óià tov viov sogar in seinem Glaubensbekenntnis mit
aufführte, so darf man auch nach tausendjährigem Streite der
Hoffnung nicht entsagen auf eine endliche Verständigung." Und diese

Hoffnung wird sich erfüllen, je mehr die Erkenntnis durchdringt,

dass es sich in diesem ganzen Streite um eine Ver-



— 710 -
schiedenheit handelt, die durchaus nicht notwendig zu einer
Gegensätzlichkeit führen muss, und wenn einmal noch
nachdrücklicher, als es bisher zuzutreffen scheint, die christliche
Liebe und die Not der Zeit alle Beteiligten daran gemahnt
hat, dass bei einer Union der Kirchen Einigkeit im Notwendigen
und Freiheit in dem, was darüber hinausgeht, die Grundlage
bilden müssen.

Im Dienste der Unionsbestrebungen steht noch ein weiteres
Werk unseres Gelehrten, seine Monographie über: „Johannes von
Damaskus') Gotha 1879. Auf diesen richteten sich bei den
Versuchen zur Wiederveinigung der beiden getrennten Kirchenhälften

naturgemäss die Blicke aller Wohlmeinenden, denn er
stammt aus der Zeit, in der die Trennung noch nicht eingetreten

war, wenn auch die Anfänge derselben bereits deutlich
zu erkennen sind. Der Orient verehrt in ihm, wie im 8.

Jahrhundert, so auch heute noch, seinen grössten und klassischen
Dogmatiker; aber auch im Occident steht er in hohem Ansehen
und gilt als orthodoxer Lehrer. Es musste darum von hohem
Interesse sein, die Lehren dieses Dogmatikers zunächst an und
für sich kennen zu lernen und dann Vergleiche mit den
gegenwärtigen Auffassungen zu ziehen. Um so dankenswerter ist es,
dass wir nicht nur eine genaue Analyse seiner Schriften
erhalten, sondern auch über das Verhältnis belehrt werden, in
welchem seine Lehre zu der morgenländischen und der
abendländischen Dogmatik der Gegenwart steht.

Im allgemeinen ist zu sagen, dass aus dem bereits oben
erwähnten Grunde, und überhaupt infolge der entschieden
konservativen Richtung des Orients, während das Abendland,
namentlich durch Augustins Einfluss veranlasst, sich viel freier
bewegte, von vornherein anzunehmen ist, dass der Lehrbegriff
des Damaszeners der heutigen Dogmatik des Orients näher steht,
als der des Occidents. Dessenungeachtet ist auch die morgenländische

Kirche nicht in allen Punkten bei seiner Auffassung
stehen geblieben, so dass zwischen seiner Lehre und der
modernen orientalischen Dogmatik mehrfache Differenzen
bestehen.

Im einzelnen ergibt sich folgendes : Bezüglich der Glaubensquellen

steht Johannes auf dem Standpunkt der Väter und

lehrt, dass Bibel und Tradition einander teils decken, teils
ergänzen, und dass der gemeinsame Inhalt beider durch die



— 711 —

kirchliche Autorität in unfehlbarer Weise dargeboten werde.
Während das Morgenland im wesentlichen diese Auffassung
festhielt, wurde im Abendlande, namentlich im Kampfe gegen
das protestantische Formalpiinzip, der ergänzende Charakter
der Tradition schärfer betont als der interpretative, und führt
das Konzil von Trient einen Teil der Tradition auf eine
Offenbarungstätigkeit des hl. Geistes zurück, während der Damaszener

die gesamte Überlieferung von Christus selbst herleitet.
Bezüglich des Verhältnisses der kirchlichen Autorität zu Schrift
und Tradition ist die abendländische Entwicklung durch das
vatikanische Konzil, namentlich const. I. de eccl. Chr. c. 4, an
einem Ende angelangt, welches als der Denkweise des Damaszeners

völlig entgegengesetzt sich auf den ersten Blick kundgibt.
Bei der Feststellung des Kanons des Alten Testaments

zeigt Johannes ein schwankendes Verhalten, indem er die
hebräische Zählung annimmt, ohne aber die deuterokanonischen
Schriften zu verwerfen, eine Unbestimmtheit, die die
morgenländische Kirche nie völlig überwunden hat, während das
Konzil von Trient der auch in der abendländischen Kirche
noch einigermassen vorhandenen Unsicherheit ein Ende machte.
Bezüglich des neutestamentlichen Kanons ist zu bemerken,
dass Johannes vielleicht die apostolischen Kanones zu den
Schriften des Neuen Testamentes rechnet, ohne darin einen
Vorgänger zu haben und ohne Nachahmer zu finden.

In der Lehre vom Ausgang des hl. Geistes ist Jahannes
der Vertreter des diu tov viov, steht also in der Mitte zwischen
den beiden in den Jahrhunderten erbitterter Polemik
ausgebildeten gegensätzlichen Lehrtropen des Morgen- und des
Abendlandes.

In Hinsicht auf die Mariologie ist zu bemerken, dass der
Damaszener die Lehre von der Allgemeinheit der Erbsünde
vorträgt, eine Auffassung, der die orientalische Kirche treu geblieben
ist, während vor 50 Jahren Pius IX. die immaculata conceptio
zu einem Glaubensartikel „erhob". Die Tradition von der
leiblichen Himmelfahrt Mariens gelangte durch den Einfluss des

Damaszeners zu hohem, aber doch nicht dogmatischem Ansehen
in beiden Kirchenhälften.

In der Christologie ist die Lehre des Damaszeners als
abschliessend vom Morgen- wie vom Abendlande behandelt
worden.



— 712 —

In der Lehre über Gnade, Freiheit und Prädestination ist
Johannes und mit ihm die griechische Kirche „molinistisch".
Da für dieses Lehrstück im Abendlande Augustinus massgebend
geworden ist, so würde sich ein unausgleichlicher Zwiespalt
ergeben, wären nicht die Schroffheiten der augustinischen Theorie
infolge einer gesunden und praktischen Betrachtungsweise vielfach

gemildert worden.
In der Lehre von der Rechtfertigung durch den Glauben

und die guten Werke besteht kein wesentlicher Unterschied
zwischen der Doktrin des Damaszeners und der Lehre der
beiden Kirchenhälften, nur hat die abendländische Theologie
das Verhältnis des Glaubens zu den Werken tiefer und schärfer
bestimmt.

Was Johannes über die Lehre von der Kirche und ihrer
Verfassung sagt, beschränkt sich auf Weniges, und dies Wenige
sind die auch heute noch in der griechischen Kirche allgemein
herrschenden Anschauungen, während die durch das vatikanische

Konzil aufgestellten Lehren damit selbstverständlich in
unlösbarem Widerspruch stehen.

In der Sakramentenlehre weichen beide Kirchen vom
Damaszener ab, der nur zwei Kultakte als Sakramente bezeichnet:
Taufe und Altarssakrament, während er die übrigen ohne

Zweifel gleichfalls gekannt hat und zum Teil auch ausdrücklich

erwähnt. Nachdem im Abendlande durch genaue Fixierung
des Sakramentsbegriff's die Siebenzahl festgestellt war, wurde
diese Auffassung auch im Morgenlande massgebend, wobei die

Notwendigkeit der priesterlichen Vermittlung schärfer betont
wird, als im Occident. Auch bei den einzelnen Sakramenten,
bei der Taufe, der Firmung, der Eucharistie und der Busse,

ergeben sich, freilich nicht wesentliche, Verschiedenheiten,
während der Damaszener die übrigen drei Sakramente nicht
ausdrücklich erwähnt.

Im Schlussabschnitt wird über einige kirchliche Gebräuche
geredet, die, wie namentlich die Bilder- und Reliquienverehrung,
nach der Lehre des Damaszeners im Morgenlande streng
festgehalten werden, während das Abendland, aber ohne die kirchliche

Sitte und Lehre selber aufzugeben, die Praxis modernisiert
und gemildert hat.

In seinem ersten Hauptwerke hatte Langen den Nachweis
geführt, dass die beiden vatikanischen Lehren von dem Uni-



— 713 —

versalepiskopat und der Unfehlbarkeit des Papstes nach den

Grundprinzipien der katholischen Theologie als Irrlehren zu
betrachten seien. Nunmehr galt es noch, zu der im Vatikanum
vorläufig zum Abschluss gelangten dogmenhistorischen
Entwicklung den geschichtlichen Hintergrund zu zeichnen. Diese
Aufgabe löste er in seinem zweiten Hauptwerke, welches in
vier starken Bänden zu Bonn im Verlag von Friedrich Cohen
in den Jahren 1881, 1885, 1892 und 1893 erschienen ist unter
dem Titel: „Geschichte der römischen Kirche. Quellenmässig
dargestellt." Überall durchgeführte Absicht des Verfassers war es,
diese Geschichte sich aus den Quellen wie von selber ergeben
zu lassen und die Tatsachen völlig objektiv darzustellen. Je

weniger Tendenz aber der Leser wahrnimmt, desto mehr
empfängt er den Eindruck, wie notwendig es im römischen
Interesse ist, dass das Dogma die Geschichte besiegt.

Der zur Verfügung stehende Raum gestattet nur einige
kurze Andeutungen. Der erste Band reicht bis zum Pontifikate
Xystus' III. (f 440) und stellt als bemerkenswertestes Ergebnis
der geschichtlichen Entwicklung der römischen Kirche in dieser
ersten Periode ihre durch die Verhältnisse hervorgerufene und
beförderte übermächtige Stellung den andern Kirchen gegenüber

dar, zeigt aber auch, wie nicht nur der Orient dagegen
opponierte, sondern dass man auch im Abendlande durchaus
nicht gewillt war, von der frühern Episkopalverfassung
abzulassen.

Der zweite Band beginnt mit der Geschichte Leos I. (f 461),
mit dem eine neue Epoche anhebt, indem er die gegen Ende
des 4. Jahrhunderts aufkeimende Herrschaft des römischen
Stuhles und den beanspruchten Jurisdiktionsprimat, wiederum
nicht ohne Widerspruch, systematisch begründete und konsequent
ausbildete, ohne indessen, wie auch sein Nachfolger Gregor
der Grosse (f 604), mit dem Ansprüche auf Unfehlbarkeit
aufzutreten. Mit Benedikt III. (f 858) schliesst dieser Teil, der den
allmählichen Übergang des kirchlichen zum mittelalterlichen
Papsttum zum Gegenstande hat.

Dies letztere verkörpert sich zuerst in Nikolaus I. (f 867),
mit dessen Pontifikat der dritte Band beginnt. Wie Leo I. der
erste Papst war in vollem kirchlichen- Sinne, so ist Nikolaus I.
der erste mittelalterliche Papst gewesen, der, vom Orient
verworfen, nicht nur den vollständigen Sieg über das Episkopal-



— 714 —

system in der occidentalischen Kirche anbahnte, sondern auch
im Abendlande die päpstliche Herrschaft über Fürsten und
Völker in die Wege leitete. Aber nicht ohne Rückschläge
vollzog sich diese Entwicklung, wie wir aus den Kapiteln :

Verfall des Papsttums (III, 275 sqq.), Beschränkung der Päpste
auf das geistliche Amt (329 sqq.), Unterwerfung des päpstlichen
Stuhles unter das Kaisertum (336 sqq.) erfahren. Mit Leo IX.
(f 1054) beginnt die Emanzipation des Papsttums vom Kaisertum,
die mit Alexander dem IL (f 10731 zum Abschluss gelangt.

Der vierte Band beginnt mit der Darstellung des Pontifi-
kates Gregors VII. (f 1085), der, sich stützend auf die konstan-
tinische Schenkungsurkunde und die pseudoisidorischen Dekretalen,

das Werk Nikolaus I. vollenden wollte, indem er die
Herstellung einer päpstlich-theokratischen Weltherrschaft zuerst
praktisch versuchte, ein Unternehmen, das ihn selber im Exil
sterben liess, aber von Innozenz III. (f 1216), soweit dies

überhaupt möglich war, zur Ausführung gebracht wurde. Mit
diesem schliesst die tatsächliche Entwicklungsgeschichte des

Papsttums ab. Um so interessanter ist es, diesen mächtigsten
der Päpste über seine dogmatische Fehlbarkeit reden zu hören
mit den nicht misszuverstehenden Worten, die Langen am
Schlüsse des vierten Bandes anführt. Mit der tatsächlichen
Erreichung der höchsten Machtstufe ist aber die Lehre vom
Papsttum noch nicht zu ihren äussersten Konsequenzen gelangt.
Vielmehr wachsen die theoretischen Ansprüche mit dem
Verfalle der wirklichen Macht, und das Unfehlbarkeitsdogma wurde
durchgesetzt zur selben Zeit, in der der Kirchenstaat zusammenbrach.

Mit der Darstellung der Papstgeschichte bis zum oben

erwähnten Zeitpunkt konnte sich daher Langen zufrieden geben,
während er in seinem ersten Hauptwerke die Lehrentwicklung
bis zur Gegenwart verfolgt hatte. Die im Vorwort zum dritten
Bande angedeutete Möglichkeit, dass sich an das besprochene
Werk eine gedrängte Übersicht der weitern Geschichte der
päpstlichen Macht bis zur Gegenwart anschliesse, ist nicht zur
Wirklichkeit gelangt; nur über „die unmittelbaren Nachfolger
Innozenz III." äusserte er sich in dieser Zeitschrift 1899, XXVI,
268 sqq.

Kein geringerer als Döllinger, der unsern Gelehrten
überhaupt nach Verdienst hochschätzte, sprach sich bereits nach
Erscheinen des ersten Bandes gegenüber Langen folgender-



— 715 —

massen aus : Exegi monumentimi sere perennius, können Sie mit
besserem Rechte, als manche Zelebrität, der dieses Wort
geliehen wurde, sagen. Ich hegte eine grosse Erwartung von
dem Buch, seitdem ich erfahren hatte, dass Sie sich damit
beschäftigten. Aber meine Erwartung ist übertroffen worden.
Sie haben eine längst schon, aber besonders seit 1870 empfundene
Lücke ausgefüllt. Kein ähnliches, älteres oder neueres Werk
kann irgendwie sich mit dem Ihrigen vergleichen. Und
wahrscheinlich wird auch nicht leicht jemand nach Ihnen denselben
Gegenstand in diesem Umfange zu bearbeiten unternehmen
(cf. die Döllinger-Biographie von J. Friedrich, III, 671 sq.).

Kurz und treffend bezeichnete sein Freund, Bischof Dr.
Th. H. Weber, in der beim Seelenopfer für Langen gehaltenen
Ansprache die Geschichte der römischen Kirche als „Monument
deutschen Gelehrtenfleisses, grossen Scharfsinnes und
unbestechlicher Wahrheitsliebe" (cf. Altk. Volksbl. 1901, Nr. 31,
vom 2. August).

Als Parergon zur Geschichte der römischen Kirche
erschien zu Gotha 1890 die Monographie über : „Die Klemens-

romane. Ihre Entstehung und ihre Tendenzen aufs neue untersucht."
¦ Die Frage nach Ursprung und Zweck dieser aus fünf
verschiedenen Schriften bestehenden Literatur wird in einer
scharfsinnigen Weise durch eine neue Hypothese erklärt. Die
Katastrophe des Jahres 135 bewirkte nicht nur den Untergang des

jüdischen Staatswesens, sondern bereitete auch der Mutterkirche
Jerusalem und der bischöflichen Dynastie der „Brüder des

Herrn" ein Ende. Fortan konnte nur von einem Primat eines

Nachfolgers des Ersten unter den Aposteln die Rede sein. Aber
mehrere Städte, Cäsarea, Antiochien und Rom, machten
Anspruch auf den nStuhl Petri". Bei der Übertragung des Primates
konnte indes nur die letztere Stadt als Hauptstadt des ganzen
Reiches in Betracht kommen. Die durch die Primatialstellung
Roms eingeleitete neue heidenchristliche Ära der judenchristlichen

Auffassung möglichst nahe zu bringen und die
Judenchristen für diese Entwicklung zu gewinnen, ergibt sich somit
als Tendenz der genannten apokryphischen Dichtung, die mit
zu den Urkunden gehört, wodurch Rom die fortan beanspruchte
hierarchische Macht zu begründen bestrebt war.

Beiläufig sei noch ein interessantes Schriftchen von Langen
erwähnt, da« er unter dem Titel: Köln, die allezeit getreue



— 716 —

Tochter der römischen Kirche, in historischer Beleuchtung von
Gregorius Illuminator, herausgab, und das Pfarrer H. Bommer
als erstes Heft der Katholischen Flugschriften von neuem
erscheinen liess. Der Verfasser zeigt, dass seine Vaterstadt viel
weniger für Rom als vielmehr für den Altkatholizismus zu
reklamieren ist.

Der vorstehend gegebene Überblick zeigt uns, dass im
ersten Jahrzehnt der wissenschaftlichen Arbeit unseres Gelehrten
das Leben Jesu im Mittelpunkt seines Interesses stand. Das
folgende Jahrzehnt ist gekennzeichnet durch die Schriften,
welche durch das vatikanische Konzil, die altkatholische
Bewegung und die Unionsbestrebungen veranlasst wurden. Im
dritten und im Beginn des vierten Jahrzehnts beschenkte er
uns mit der reifsten Frucht seiner ausgebreiteten Arbeiten, der
Geschichte der römischen Kirche, worin er die Ergebnisse seiner
langjährigen Studien mit einer wohl nicht zu übertreffenden
Klarheit und Einfachheit zusammenfassend zur Darstellung
brachte.

Seit 1893 sind grössere Schriften von Langen nicht mehr
erschienen. Aber wie er früher zu den eifrigsten Mitarbeitern
des von Prof. Reusch herausgegebenen Theologischen Literaturblattes

gehörte, indem jeder Jahrgang eine Reihe grossenteils
ausführlicher Rezensionen von seiner Hand aufweist, so schrieb
er, neben den in andern Zeitschriften veröffentlichten Aufsätzen,
für unsere Revue eine stattliche Anzahl von Beiträgen '), die

zu dem besten gehörten, was diese Zeitschrift gebracht hat.
Hier äusserte er sich über die verschiedenen Fragen, die zum
Teil ein aktuelles Interesse hatten, in der ihm eigenen
leidenschaftslosen Art. Wenn hier, wie von seiner literarischen Tätigkeit

überhaupt, der Leser alsbald den Eindruck völliger Ruhe
und objektiver, von jeder Tendenz freier Darstellung empfängt,
so war Langen doch kein blosser Verstandesmensch, wie seine

Auseinandersetzungen mit dem inzwischen gleichfalls verstorbenen

Prof. W. Beyschlag zeigen (cf. Revue, Jahrgang 1895),
die beiderseits nicht ohne eine gewisse Erregung geführt wurden.
Ebensowenig ist es eine blosse Phrase, wenn Langen in der
Vorrede zu: Das vatikanische Dogma, erklärte, er habe „zu

') Das Verzeichnis derselben findet sich Table generale de la Revue
Tntern. de théol. 1893-1900, p. 16 sq.



— 717 —

seinem tiefsten Schmerze" seine priesterlichen Funktionen
einstellen müssen. Jedenfalls aber verschloss er derartige Regungen
in seinem Innern, denn „Höhen sind einsam", und auch an
unserm Gelehrten bewahrheitete sich das Dichterwort :

Wer sich der Einsamkeit ergibt,
Ach, der ist bald allein.

So mag auch vielleicht der Pessimismus zu erklären sein,
der, genährt durch die traurigen Vorgänge der siebziger Jahre,
ihm eignete. Mit seiner bereits erwähnten Objektivität hängt
es zusummen, dass dieser entschiedene Bekämpfer des modernen
Papsttums sich von jeglicher Übertreibung fern hielt, wie dies

beispielsweise die in dieser Zeitschrift veröffentlichten Aufsätze
mehrfach und deutlich zeigen. Wenn sein Freund, Bischof
Dr. Weber, in dem oben zitierten Nachruf von Langen sagt,
manche selbst geoffenbarte Wahrheit sei dem Auge seines
Geistes mehr oder weniger dunkel geblieben, so hat er wohl
persönliche Eindrücke und Erfahrungen im Auge gehabt, die
weiteren Kreisen unbekannt blieben. Ende der siebziger Jahre
zog sich Langen von der aktiven Teilnahme am altkatholischen
Kirchenwesen zurück, blieb aber literarisch und durch seine
Universitätsvorlesungen im altkatholischen Interesse' tätig, bis
der Tod seinem Erdenleben das Ziel setzte. Die Früchte seiner
Arbeiten aber werden künftigen Generationen erst recht zu
gute kommen.

Menn, Freiburg i. B.

Revue intern, de Théologie. Heft 52, 1906. iß


	Joseph Langen als Schriftsteller

