Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 52

Artikel: Joseph Langen als Schriftsteller
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403634

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOSEPH LANGEN

ALS SCHRIFTSTELLER.

Der am 13. Juli 1901 zu Bonn plétzlich, wenn auch nicht
unerwartet, nach kaum vollendetem 64. Lebensjahr verstorbene
langjahrige Professor an der dortigen katholisch-theologischen
Fakultét, Dr. Joseph Langen, war in altkatholischen Gemeinde-
kreisen weniger bekannt, als in der Gelehrtenwelt, wo er als der
ersten einer geachtet war. Insbesondere aber haben die altkatholi-
schen Kirchen allen Grund, dem Manne ein dankbares Andenken
zu bewahren, der, trotz seiner spiter gelibten Zuriickhaltung,
allezeit bestrebt gewesen ist, durch unermtidliche wissenschaft-
liche Arbeit die katholische Opposition gegen das vatikanische
Konzil zu rechtfertigen und ihr Richtung und Ziel zu weisen.
Mit glitiger Erlaubnis der Redaktion unternehme ich es daher,
den Lesern der Revue eine kurze Skizze seiner Schriftwerke
vorzulegen.

Zwei Jahre nach empfangener Priesterweihe promovierte
Langen 1861 im Alter von 24 Jahren an der Albert-Ludwigs-
Universitiat zu Freiburg im Breisgau magna cum laude mit einer
Schrift: , Die deuterokanonischen Stiicke des Buches Esther“. Pro-
motor war der bekannte Exeget Adalbert Maier. Die Disser-
tation scheint als solche nicht gedruckt worden zu sein, da
auf der Freiburger Universititsbibliothek nach Mitteilung der
Verwaltung nie ein Exemplar vorhanden war.

Nachdem er sich bereits im Jahre 1860 in einem in der
Tibinger Quartalschrift (1860, 244 sqq.) erschienenen Aufsatze
,luber die beiden griechischen Texte des Buches Esther® gefussert,
veroffentlichte Langen 1862 bei Herder zu Freiburg i. B, in
dessen Verlag auch die iibrigen Schriften vor 1870 erschienen,
seine Dissertation als eine biblisch-kritische Abhandlung tiber
»Die deuterokanonischen Stiicke des Buches Esther, und widmete



— 688 —

sie dem Prof. Reusch, ,seinem hochgeschitzten Lehrer, als
Zeichen dankbarer Verehrung®.

In der Vorrede finden wir die charakteristische Bemerkung,
die fiir seine ganze wissenschaftliche Arbeit in der Folgezeit
massgebend war, dass iiberhaupt spezielle Forschung der einzige
Weg ist, zu Griindlichkeit in der Wissenschaft und zu Sicherheit
in den Resultaten zu gelangen. Ahnlich #ussert er sich in der
Vorrede zur ersten Auflage des gleich zu erwihnenden Grund-
risses der Iinleitung ins Neue Testament, indem er darauf
hinweist, dass nicht in Kompendien und angelernten Resultaten,
sondern in selbstindigen Detailuntersuchungen sowohl das Heil
fiir die Wissenschaft, als auch fiir deren Jiinger jene geistige
Disziplin zu finden ist, welche ihn das Wahre vom Falschen
zu unterscheiden befdhigt.

Das Konzil von Trient (sess. IV. de can. script.) hatte sich
fur die Kanonizitit der deuterokanonischen, von andern apo-
kryph genannten Teile des Alten Testamentes ausgesprochen
und dadurch den Theologen den Weg gewiesen. Fortan war
es Aufgabe des wissenschaftlichen Kritikers, immer tiefer die
Richtigkeit dieser Entscheidung nachzuweisen und die grosse
Anzahl andersdenkender Gelehrten von derselben wissenschaft-
lich zu tberzeugen. Erst das vatikanische Konzil und die sich
daran ankniipfenden Vorginge leiteten zu der klaren Unter-
scheidung zwischen den wahrhaft ¢kumenischen Konzilien und
den abendlindischen Generalsynoden, und von diesem héhern
Standpunkte aus werden wir sagen, dass die 6kumenische Kirche
sich iiber den in Rede stehenden Gegenstand nicht ausgespro-
chen hat, wenn duch in der Bevrteilung der deuterokanonischen
Teile des Alten Testaments Morgen- und Abendland im allge-
meinen Ubereinstimmen (cf. J. Langen, Johannes von Damaskus
279 sqq., F. H. Reusch, Einleitung in das Alte Testament, Frei-
burg i. B. 1864, p. 166). Aber die spiiter so wichtige Frage nach
der Aufgabe der allgemeinen Konzilien und der Basis ihrer
Beschliisse finden wir bertihrt, wenn er weiterhin sagt, das
Konzil von Trient habe durch die genannte Entscheidung den
deuterokanonischen Stiicken nicht erst eine Autoritit zuerkannt,
die sie frither nicht genossen, sondern habe nur das alte kirch-
liche Bewusstsein von dem kanonischen Ansehen derselben
lehramtlich formuliert. Welche folgenschwere Bedeutung diese
Auffassung des Wesens konziliarer Entscheidungen in baldiger



— 689 —

Zukunft gewinnen sollte, war damals freilich noch nicht vor-
auszusehen.

Die Schrift selber behandelt ein dem Umfange nach kleines,
aber dabei eines der schwierigsten Stiicke der deuterokanoni-
schen Bestandteile des Alten Testaments, die Abschnitte des
Buches Esther, welche sich nicht in dem hebriischen, sondern
nur im griechichen und lateinischen Texte finden. Sie zerfillt
in drei Teile. Zunichst wird der historisch-traditionelle Beweis
gefiihrt, dass die genannten Sticke in den frihern Jahrhun-
derten, wenn auch nicht ohne Schwankungen, als kanonisch
in Zitaten, namentlich von den Kirchenvitern, verwendet werden.
Das zweite Kapitel liefert eine kritische Untersuchung iiber die
verschiedenen Texte der Stiicke und gelangt zu dem Ergebnis,
dass der hebréische oder chalddische Originaltext verloren
gegangen ist, die vorhandenen Rezensionen also sekundiirer
Natur sind. Daraus ergibt sich fiur die Echtheit der Stiicke
eine bedeutende Prasumption. Der dritte Teil enthélt eine exe-
getische Untersuchung tber die innern Griinde fiir die Echtheit
der Stlicke und gelangt in negativer und positiver Beweis-
fihrung zu demselben Resulat, wie die beiden andern Kapitel,
dass namlich die Zusitze wirklich von den Verfassern her-
rithren, von denen sie herriihren wollen, d. h. dass sie echt sind.

Die grosse Bewegung, von der die Geister insbesondere
durch die Schriften von Strauss und Renan ergriffen wurden,
tibte ihre Wirkung nachhaltig und fruchtbringend auf Langen
aus. Alsbald wandte er seine Aufmerksamkeit dem Gegenstande
zu, der als die Grundlage der neutestamentlichen Heilsordnung
und damit als der Mittelpunkt der ganzen Weltgeschichte von
jeher sowohl Objekt der wissenschaftlichen Forschung, als auch
der frommen Betrachtung gewesen ist: dem Leben Jesu. 1864
erschien seine Schrift: , Die letzten Lebenstage Jesu.* Der hier
behandelte, obwohl der Ausdehnung nach kurze Zeitabschnitt
ist von besonderer Bedeutung ebensosehr in wissenschaft-
licher als in praktischer Hinsicht. Nach einem sehr berech-
tigten Gefiihle verweilt die Betrachtung des christlichen Gemiites
stets mit besonderer Vorliebe bei dem Leiden und Sterben Jesu.
Anderseits hiiufen sich bei der wissenschaftlichen Darstellung
der letzten Ereignisse aus dem Leben des Heilandes die wich-
tigen und interessanten Fragen in besonderem Masse.



— 690 —

Demgemiiss setzte er sich die Aufgabe, die Losung dieser
Fragen nach Moglichkeit weiter zu fordern, die auf den ersten
Blick von einander abweichenden evangelischen Berichte in
allem Wesentlichen in Einklang zu bringen und damit die An-
schauungen von der Leidensgeschichte des Erlésers zu vervoll-
stiindigen und zu berichtigen. Je niiher er aber diesem wissen-
schaftlichen Ziele kam, desto mehr durfte er zugleich hoffen,
durch die so gewonnene Konkretheit und Genauigkeit in den
zu Grunde liegenden Vorstellungen dem frommen Gemdiite die
Beherzigung des Leidens und Sterbens Jesu um so teurer und
fruchtbringender gemacht zu haben.

Was die Form der Darstellung angeht, so erhalten wir
nicht besondere Abhandlungen tiber einzelne Punkte, auch nicht
einen fortlaufenden Kommentar zu den betreffenden Abschnitten
der Evangelien, sondern der Verfasser bietet eine zusammen-
hiangende Beschreibung der Leidensgeschichte, so dass wir an
seiner Hand, wenn der Ausdruck gestattet ist, auf Schritt und
Tritt den Heiland begleiten von seinem feierlichen Einzug in
Jerusalem an bis zu seiner Grablegung in der Niahe von (Gol-
gotha. Bei dieser Art der Darlegung war es allerdings unver-
meidlich, dass vieles Bekannte mit aufgenommen wurde, dafiir
erhalten wir aber auch ein vollstiindiges, in allen Einzelheiten
deutliches Bild jenes wichtigen Teiles der evangelischen Ge-
schichte.

Es erregt riickhaltlose Bewunderung, zu sehen, wie der
noch so junge Gelehrte die einschlagige Literatur in weitester
Ausdehnung beherrscht und mit den verschiedensten Ansichten,
wie sie Verfechter und Gegner der gottlichen Natur Jesu und
des gottlichen Charakters des Christentums vorgetragen, sich
in ebenso scharfsinniger als gewandter Kritik auseinandersetzt.
Selbst Dollinger gegeniiber wahrt er seine Selbstindigkeit.
Entgegen der von diesem vertretenen Meinung (Christentum und
Kirche in der Zeit der Grundlegung, Regensburg 1850, p. 454 sqq.)
entscheidet er sich fiir die Auffassung, dass damals den Juden
das Recht der Hinrichtung bereits genommen und der riomischen
Prokuratur tiberwiesen war (cf. Langen, das jiidische Synedrium
und der rémische Prokurator in Judaa. Tiibinger Quartalschrift
1862, p. 411 sqq.).

Den eigenen Standpunkt beziiglich der aufgestellten An-
sichten charakterisiert Langen dahin, dass der gliubige Exeget



— Gl

auf der einen Seite vor der Bestimmtheit und dem Sieges-
bewusstsein, mit dem die Gegner ihre destruktiven Tendenzen
vertreten, nicht zurtickschrecken soll, dass er aber anderseits
einer strengen wissenschaftlichen Prifung der wirklich wvor-
handenen Schwierigkeiten sich nicht entziehen darf, Es handelt
sich also zunéchst um eine Unterscheidung der verschiedenen
Meinungen. Solche, welche das Ergebnis historischer oder theo-
logischer Befangenheit, z. B. der Verfliichtigung des Inspirations-
begriffes oder der Leugnung der Gottheit Jesu sind, kénnen
ausser Betracht bleiben. Anders aber verhilt es sich mit den
Fragen, die, ohne Vorurteil hetrachtet, wirklich grosse Schwierig-
keiten darbieten. Die hieriiber aufgestellten Ansichten erfordern
eine griindliche Wiirdigung, um auf diesem Wege ihrer end-
giltigen wissenschaftlichen Losung, soweit moglich, entgegen-
gefiihrt zu werden.

Besonders ausfiihrlich wird die streitige Frage, an welchem
Tage Jesus das letzte Mahl mit den Jiingern gehalten, behandelt.
Er entscheidet sich fir den Abend des 14. Nisan als die Zeit,
zu der das von den Synoptikern berichtete Abschiedsmahl des
Herrn stattgefunden und weist nach, dass die von Johannes (13, 2)
erwihnte Mahlzeit mit jenem identisch sei. Von nicht min-
derer Wichtigkeit sind die griindlichen Darlegungen {iber die
Vorginge bei diesem Mahle selber, namentlich tiber die in
Ankntipfung an judische Gebrauche erfolgte Einsetzuug des
hl. Geheimnisses, dass der eucharistische Keleh der fiinfte Pascha-
becher gewesen, welche Bedeutung die an alle gerichtete Auffor-
derung, zu trinken, hatte. Da eine dogmatische Betrachtung
ausserhalb des Rahmens der Arbeit lag, so beschriankt sich der
Verfasser auf Andeutungen, die aber klar die Folgerungen der
historischen Darstellung fiir die lehrhafte Fassung und auch
fir die kirchliche Praxis erkennen lassen. Zum Schlusse sei
noch auf die Charakteristik des Judas und des Pilatus hingewiesen,

Im Anhange, betitelt: Golgotha und das heilige Grab, wird
die in damaliger Zeit vielfach angezweifelte Echtheit der
hl. Stitten, vornehmlich gegen Robinson (Palistina und die siid-
lich angrenzenden Liander, Halle 1841, und Neue Untersuchungen
tiber die Topographie Jerusalems, Halle 1847), und Tobler (Gol-
gotha, seine Kirchen und Kloster, St. Gallen 1851) sichergestellt.

Die zweite hierhin gehorige Schrift erschien 1866 unter
dem Titel: ,Das Judentum in Paldstina zur Zeit Christi“. Auf-



— 692 —

gabe derselben ist es, den Hintergrund zu zeichnen, von dem
das Bild der Person und der Lehre Jesu geschichtlich sich
abhebt. Je mehr die Frage iiber das Leben Jesu den rein
historischen Charakter verlor und sich zu einem Kampfe zwi-
schen Glauben und Unglauben, zwischen Theismus und Pan-
theismus gestaltete, desto notwendiger wurde eine genaue Kenntnis
des Judentums, als des Milieus, aus dem Jesus, rein menschlich
betrachtet, hervorging und in dem er wirkte. War diese Grund-
lage geschaffen, so war bestimmte Aussicht vorhanden, dass
die kirchliche Lehre liber Jesu Person und Werk wissenschaft-
lich mit Erfolg verteidigt und aufrecht erhalten werden konnte.

Demgemiss stellt die Einleitung das Verhiltnis des Alten
zum Neuen Testament als durch die deuterokanonische und
judische Literatur vermittelt dar. In dieser erblickt der Ver-
fasser sozusagen die Briicke zwischen der vorbereitenden Offen-
barung des Alten Testaments und der Vollendung derselben
im Neuen Bunde. Hieran schliesst sich eine Wirdigung der
Bedeutung des Heidentums in der Geschichte der Offenbarung.
Durch die Verbindung der jiidischen Offenbarung mit hel-
lenischer Auffassungs- und Denkweise war eine Einigung des
Denkens der damaligen Welt erzielt zur leichtern Aufnahme
der letzten und hochsten Offenbarung.

Hiernach gibt der erste Hauptteil eine historisch-kritische
Untersuchung der Quellenliteratur, aus der wir ein Bild des
vorchristlichen jiidisch-hellenischen Zeitalters gewinnen, in dem
der Welt die neue, zu ewiger Dauer bestimmte Religion gegeben
werden sollte. In erster Linie kommen hier die in den Kanon
aufgenommenen Schriften aus der Zeit in Betracht, in welcher
die Verbindung des jiidischen Offenbarungsinhaltes mit helleni-
scher Denkweise bereits vor sich gegangen. Es sind dies: das
Buch Jesus Sirach, die beiden Makkabéderbiicher und das Buch
der Weisheit.

Sodannwerden die nichtkanonischen Biicher palidstinensischen
Ursprungs in Untersuchung gezogen. Es sind dies: das Buch
Henoch, das Psalterium Salomos, die Targume des Onkelos und
des Jonathan, die Schriften des Flavius Josephus, liber dessen
theologischen Standpunkt er sich bereits 1865 in der Tiibinger
Quartalschrift (p. 3 sqq.) in zusammenhiéingender und erscho-
pfender Darstellung gedussert hatte, das 4. Buch der Makka-
béer, das Buch der Jubilden, die Himmelfahrt des Moses, das



— 693 —

4. Buch Esdras, die Testamente der zwo6lf Patriarchen und die
Himmelfahrt des Propheten Isaias.

Hieran reiht sich eine Besprechung der nichtkanonischen
Biicher dgyptischen Ursprungs, soweit diese fiir die Erkenntnis
des palistinensischen Judentums von Bedeutung sind. An erster
Stelle erscheint hier die alexandrinische Bibeliibersetzung, weil
deren Verfasser mitunter die Grenzen {iberschritten, welche
dem Ubersetzer durch den Zweck seiner Aufgabe gezogen sind,
was sich besonders in dem Bestreben offenbart, Anthropomor-
phismen zu entfernen und an deren Stelle die richtigeren meta-
physischen Ausdriicke zu setzen, durch welches Verfahren jene
Art abstrakter Auffassung auch im Mutterlande des Judentums
sich einbiirgerte. Ferner werden in interessanter Darlegung
behandelt die sibyllinischen Biicher, soweit sie fiir den beab-
sichtigten Zweck in Betracht kommen, sodann das 3. Buch
Esdras, insbesondere das 3. und 4. Kapitel, das 3. Buch der
Makkabier und zuletzt die Schriften des Theosophen Philo.
Den Schluss bildet eine Rezension der spitjiidischen Literatur
(Talmud, spatere Targume etc.) und der neutestamentlichen
Apokryphen, von denen drei in Betracht kommen: Evangelium
Nicodemi, historia Josephi fabri lignarii und actus Philippi. Sind
diese Schriften auch verhiltnismissig jingern Datums, so gehen
sie doch auf &ltere Quellen zuriick und weisen darum ihrem
Ursprunge nach auf das &ltere Judentum hin, zu dessen Be-
leuchtung sie beizutragen geeignet erscheinen.

Nach diesen erschopfenden kritisch-historischen Untersu-
chungen lber die Quellenliteratur wird im zweiten Hauptteil
in systematischer Anordnung das Bild der religiosen Anschau-
ungen der Juden in Paléstina gezeichnet, wie sie sich um die
Zeit der Entstehung des Christentums ausgebildet hatten. Die
Darstellung ist so eingerichtet, dass diese Auffassungen in ihrer
genetischen Entwicklung erscheinen, wie sie aus den im Alten
Testament vorkommenden Elementen entstanden. Am Schlusse
der einzelnen Abteilungen wird auf das Verhiltnis der betref-
fenden judischen Lehren zur neutestamentlichen Offenbarung
und auf ihren Wert fiir die christliche Theologie hingewiesen,
so dass unser Gelehrter mit Recht seine Schrift im Titel als
eine ,Einleitung in die Theologie des Neuen Testaments“ bezeich-
nen konnte. Auf diese Weise werden nach einer Charakteristik
der religiosen Parteien in Palistina, der Samaritaner, der Phari-



— 694 —

stier, der Sadducéier und der Essener, abgehandelt die Lehre
von Gott, vom Logos, vom hl. Geiste, die Angelologie und
Dimonologie, die Anthropologie, die messianische Erwartung
und die Eschatologie.

Nach Erscheinen des Buches {iiber das Judentum wurde
ein weiteres Apokryphum bekannt, die Apokalypse des Baruch,
welche Ceriani in syrischer Sprache in der Ambrosiana zu
Mailand fand und in lateinischer Ubersetzung herausgab. Hier-
mit beschéftigte sich Langen anlisslich seiner im 30. Lebens-
jahre erfolgten Habilitation als Ordinarius in einer Schrift,
welche sich als Nachtrag zu den Erdrterungen tiber die jiidi-
schen Apokryphen in dem erwihnten Buche darstellt. Diese
Universititsschrift hat den Titel: De Apocal. Baruch anno
superiori primum edita commentatio ete. und ist auch separat
zu Freiburg i. B. 1867 erschienen. Im 1. Kapitel wird die
Identitit des bereits bekannten ,Briefes des Baruch® mit dem
Schluss der Apokalypse nachgewiesen und gezeigt, dass diese
von einem jidischen Schriftsteller zur Zeit Trajans herriihrt,
der aber wahrscheinlich einige neutestamentliche DBiicher ge-
kannt hat und die Apokalypse in griechischer Sprache in
Palidstina verfasste. Im 2. Kapitel werden seine theologischen
Ansichten dargelegt und mit den im Buche tber das Judentum
entwickelten Lehren anderer jiidischer Schriftsteller dieser Zeit
verglichen.

Die im Vorwort zu ,Judentum etc.” angedeutete Absicht,
diesem Werke als einem einleitenden moglicherweise ein anderes
tiber die neutestamentliche Theologie folgen zu lassen, hat sich
in dieser Form nicht verwirklicht. Dagegen schrieb Langen in
den siebziger Jahren den , Leitfaden fiir den katholischen Religions-
unterricht an hohern Schulen®, Bonn, P. Neusser, und gab darin
der Hauptsache nach eine quellenmiissige Darstellung der christ-
lichen Lehre, wie sie von Christus und den Aposteln selbst
verkiindigt und in der alten Kirche tiiberliefert wurde, wobei
die spekulative Verarbeitung dieses Lehrstoffes absichtlich aus-
geschlossen blieb. Seinem Charakter als Historiker entsprechend,
withlte er dabei statt der tiblichen systematischen die historische
Anordnung. Diese Abweichung von der herkémmlichen Einrich-
tung ist zwar berechtigt, hat aber beim Unterrichte das Unbe-
queme, dass sachlich zusammengehorige Materien rdumlich
getrennt abgehandelt werden. Anderseits ldsst die oben ange-



zeigte Beschrinkung ein weiter gehendes Lehrbuch, das dem
fernern Unterricht zu Grunde zu legen wire, um so mehr
vermissen.

Desgleichen ist Langen, um dies hier ebenfalls vorweg-
zunehmen, Verfasser des ,Katholischen Katechismus®, Bonn,
P. Neusser (jetzt ebenso wie der Leitfaden zu beziehen durch
die bischofliche Kanzlei in Bonn). Es ist nicht zu verwundern,
wenn nach langjihrigem Gebrauche des Buches der Wunsch
laut wurde nach einer Neubearbeitung desselben, bei der die
inzwischen in der Praxis gesammelten Erfahrungen zu beriick-
sichtigen wiren. Langen hat aber unbestreitbar das Verdienst,
einen kurzen und genauen Abriss der katholischen Glaubens-
und Sittenlehre zur rechten Zeit gegeben zu haben. Freilich
muss der Lehrer bei der Durchnahme des Lehrstoffes die
rechte Auswahl fiir die verschiedenen Alters- und Erkenntnis-
stufen treffen und manches, was nur kurz angedeutet oder
ganz iibergangen ist, erliutern und hinzufiigen. Die acht Haupt-
sticke behandeln: I. Dasein und Eigenschaften Gottes, sein
Verhiltnis zu den Menschen, die Lehre von der Offenbarung.
II. Dreieinigkeit oder Dreifaltigkeit. III. Schopfung. IV. Erls-
sung. V. Das christliche L.eben, VI. Die Lehre von der Kirche.
VII. Heilsmittel. VIII. L.ehre von den letzten Dingen. Mit
Riicksicht auf die kirchlichen Verhiltnisse der Gegenwart ist
das sechste Hauptstiick von besonderer Wichtigkeit, das die
Lebre von der Griindung der Kirche, von ihrer Verfassung
und von den Kirchenversammlungen enthélt.

Seine amtliche Stellung an der Universitit als Professor
der neutestamentlichen Exegese brachte es mit sich, dass Langen
Vorlesungen zu halten hatte iiber Einleitung ins Neue Testament.
Als Grundlage fiir diese Vortrige schrieb er 1868 den ,, Grundriss
der Einleitung in das Neue Testament“, um in den Vorlesungen
selber sich desto freier bewegen zu konnen. Er wollte damit
zunichst den Studierenden eine Ubersicht iiber die Forschungen
auf dem Gebiete der neutestamentlichen Einleitungswissenschaft
bieten, und brachte daher in sorgfaltiger Auswahl sowohl das
vorhandene Quellenmaterial, als auch die Ergebnisse der wissen-
schaftlichen Diskussion zur Darstellung. Uberall zeigt sich eine
genaue Auslese: das Wichtigere tritt in den Vordergrund, dem
minder Wichtigen ist eine untergeordnete Stelle angewiesen.
Reiche literarische Nachweise sind teils ausfiihrlich angegeben,



— 69% —

teils sind die Quellen fiir weitere Literatur verzeichnet, so dass
es dem Leser ermoglicht ist, sich in den Besitz des Materials
iiber jede beliebige Spezialfrage zu setzen,

Die Anlage des Buches ist die nimliche, wie sie sein
Kollege Reusch in seinem Lehrbuch der Einleitung in das Alte
Testament gewidhlt hatte. Nach einer Einleitung {iber Be-
griff und Aufgabe der Einleitungswissenschaft zum Neuen
Testament, sowie der Aufzédhlung der hierhin gehdrigen Lite-
ratur, folgt zunidchst die spezielle Einleitung, welche sich an
die herkommliche Dreiteilung des Kanons anschliesst. Der
1. Abschnitt umfasst demnach die historischen Biicher, der 2.
die Briefe, den 3. Teil bildet die Apokalypse. An zweiter Stelle
steht die allgemeine Einleitung, welche die Geschichte des
Kanons und des Textes de§ Neuen Testamentes, sowie die
Lehre von der Inspiration enthilt.

Als Spezialarbeit, welche mit diesem Buche in Verbindung
steht, ist zu erwahnen der 1863 in der Tibinger Quartalschrift
(379 sqq.) erschienene Aufsatz tiber ,Die ersten Leser des
Hebriaerbriefes¥, worin sich Langen gegen Dr. Karl Wieseler
in Kiel wandte, der den Nachweis versuchte, dass der Brief
heidenchristliche Leser beriicksichtige (Wieseler, Eine Unter-
suchung tiiber den Hebrierbrief, namentlich seinen Verfasser
und seine Leser, Kiel 1861, II, 31 sqq.). Ferner mag hier er-
wahnt werden die Universititsschrift de Commentariorum in
epist. Paulinas, qui Ambrosii, et queestionum biblicarum, quee
Augustini nomine feruntur scriptore dissertatio. Bonnee form.
C. Georgi. 1880. Die Abhandlung erschien auch in Kommission
bei Cohen und Sohn in Bonn.

Am Schlusse seiner im Theologischen Literaturblatt 1868,
777 sqq., erschienenen Rezension des Grundrisses bemerkte
Ad. Maijer (Professor der Exegese zu Freiburg i. B.): Bei der
Behandlung der Inspiration des Neuen Testaments, resp. der
hl. Schrift tberhaupt, beschrinkt der Verfasser sich darauf,
die verschiedenen sie naher bestimmenden Ansichten &lterer
und neuerer Theologen anzufithren, ohne sich selbst fiir eine
derselben zu entscheiden. Schliesslich ist noch zu bemerken,
dass das Werkchen mit der Approbation des erzbischoflichen
Kapitelvikariats von Freiburg versehen ist.

Langen hatte auf Anordnung des Kolner Erzbischofs zum
Zwecke der kirchlichen Approbation sein Werk dem Freiburger



e GOF =

Ordinariate vorgelegt, und die Verhandlungen mit dieser Be-
horde verzogerten die Herausgabe des bereits fertig gedruckten
Buches um ein volles Vierteljahr. Die Bemerkung Maiers nun
veranlasste ihn zu der Erklarung, die er der genannten Re-
zension beiftigte (1. c. 782), dass er allerdings, entsprechend
der ganzen Anlage seines Buches, beabsichtigt habe, sein
eigenes Urteil iiber die verschiedenen Inspirationstheorien ab-
zugeben, dass aber dieses Vorhaben durch den Erzbistumsver-
weser Dr. Kiibel vereitelt worden sei, der behauptete, Langens
Darstellung ,verkimmere“ die kirchliche Lehre von der Inspi-
ration, wie sie sich Conc. Trid. sess. IV. de can. script. finde
(S. Synodus . ... perspiciensque hanc veritatem et disciplinam
contineri in libris scriptis, et sine scripto traditionibus, quee
ipsius Christi ore ab apostolis acceptee, aut ab ipsis apostolis,
Spiritu sancto dictante, quasi per manus traditee, ad nos usque
pervenerunt; orthodoxorum Patrum exempla secuta, omnes
libros tam V. quam N. T., cum utriusque unus Deus sit auctor,
necnon traditiones ipsas, tum ad mores pertinentes, tamquam
vel ore tenus a Christo, vel a Spiritu sancto dictatas, et con-
tinua successione in Ecclesia catholica conservatas, pari pie-
tatis affectu ac reverentia suscipit et veneratur), indem nur
gesagt werde: Jenes allgemeine Glaubensbewusstsein, dass
unter gottlichem Einflusse die hl. Schriften geschrieben seien,
wurde auf dem Konzil von Trient dahin formuliert, dass Gott
als auctor der hl. Schrift angesehen werden miisse; es fehle
aber der Zusatz: Spiritu sancto dictante, vel a Spiritu sancto
dictatas; gerade hierdurch aber werde ndher bestimmt, wie
dieses ,auctor“ zu verstehen sei. Vergebens wies Langen
darauf hin, dass nach lateinischem Sprachgebrauch jener Zu-
satz sich grammatisch nicht auf libri V. et N. T., sondern nur
auf die zweite Klasse der traditiones beziehen konne, auf
diejenigen traditiones némlich, die historisch nicht von Christus
selbst, sondern erst von den Aposteln ausgingen. Kiibel ant-
wortete: Es kann hier unsere Aufgabe nicht sein, uns in eine
weitere Erorterung hierwegen einzulassen, und verlangte den
vollstdndigen Abdruck des ganzen in Rede stehenden triden-
tinischen Satzes, von dem Langen nur den auf die hl. Schrift
beziiglichen Teil hatte mitteilen wollen, was auch geschah.
Langen schliesst seine Bemerkung gegeniiber Maier mit dem
Hinweis darauf, dass nach dem Vorangegangenen die Hinzu-



— 698 —

figung der richtigen Erklarung des Satzes ihm verwehrt ge-
wesen sei, dass er aber nachtriglich bei dieser Gelegenheit
vor der angefiihrten unrichtigen Deutung warne, .welche mit
der altprotestantischen Theorie der Verbalinspiration nicht
gerade identisch ist, aber ihr ausserordentlich nahe kommt*.
Wie begriindet diese Warnung war, zeigt die Encyklika Leos XIII.,
de studiis scripturae sacre, worin er eine Ansicht kundgibt,
die von der altprotestantischen Theorie der Verbalinspiration
nicht wesentlich verschieden ist (¢f. Reusch, Thesen tber die
Inspiration der hl. Schrift, Revue Internationale de Théologie
1894, 227 sqq.).

Im Jahre 1873 erschien im Verlage von Eduard Weber in
Bonn die zweite Auflage des Grundrisses. Die Herdersche Ver-
lagshandlung hatte, wie das Vorwort mitteilt, auf die Veran-
staltung der neuen Auflage verzichtet ,angesichts der Kolli-
sionen, zu denen die Erteilung der oberhirtlichen Approbation
Anlass geben dirfte“. Langen beschrinkte sich auf die Be-
merkung, dass wenigstens kein sachlicher Grund fiir die kirch-
liche Behorde vorhanden gewesen wire, die der ersten Auflage
erteilte Approbation der zweiten zu verweigern, da das Buch
inhaltlich vollig unverandert geblieben sei. Zum Schlusse spricht
er die Hoffnung aus, dass durch den Wechsel des Verlags die
Schrift so wenig an Brauchbarkeit verloren habe, als durch
den Wechsel, der sich inzwischen auch anderwiirts vollzogen habe.

Die weitliufigen Studien, die Langen mit Beniitzung der
Bibliotheken zu Bonn und Miinchen unternahm, um als Exeget
den unkatholischen Charakter der vatikanischen Julidekrete
offen darzulegen, und die er in seinem nachher zu erwihnenden
ersten Hauptwerke: Das vatikanische Dogma, verarbeitete,
ferner die durch das Konzil angerichtete Verwirrung der
kirchlichen Lage, wiesen ihn auf die Bedeutung und Notwen-
digkeit biblisch-patristischer Studien iiberhaupt hin als auf eine
Quelle, aus der die Heilmittel fiir die kirchlichen Schiden zu
schopfen und die Grundlagen zu gewinnen wiren, von denen
aus lange geschiedene und sich feindlich gegeniiberstehende
Teile der christlichen Kirche einander wieder néher gebracht,
vielleicht gar miteinander versshnt werden konnten. Zu diesem
Zwecke veroffentlichte er das Werk: ,Die Kirchenvdter und
das Neue Testament. DBeitrdge zur Geschichte der Evklirung der
wichtigsten neutestamentlichen Stellen“, Bonn 1874.



— 699 —

In demselben beabsichtigte er, ein Bild zu entwerfen von
den auf das Neue Testament gegrindeten Anschauungen der
Kirchenviter, und zu zeigen, wie ihre dogmatischen Lehren
und Ansichten grossenteils aus der neutestamentlichen Doktrin
sich naturgemiss entwickelt haben. Demnach ist ein Zwei-
faches zu behandeln: 1. die den dogmatischen Inhalt des Neuen
Testamentes fixierende Uberlieferung der Viter; 2. ihre aus
dem Neuen Testament weiter entwickelten Vorstellungen und
Ideen.

Die Einleitung enthilt Auseinandersetzungen von prin-
zipieller Bedeutung., Nachdem festgestellt ist, dass die patri-
stische Literatur der formellen Seite nach, namentlich in der
Exegese, eine noch unvollkommene Stufe der Entwicklung auf-
weist, wird ihr eigentlicher Wert nachgewiesen, der darin liegt,
dass, selbst bei einzelnen Irrungen, die Kirchenviiter die christ-
liche Wahrheit im grossen und ganzen nie aus dem Auge ver-
loren und am tiefsten und reinsten in den dogmatischen Gehalt
und den ganzen Geist der hl. Schriften eingedrungen sind. Da
sie sich noch im Besitze der lebendigen apostolischen Tradition
befinden, so sind sie uns die zuverlissigsten Wegweiser zur
richtigen Auffassung der an sich oft so vieldeutigen und viel-
gedeuteten Geheimnisse der Bibel. Denn diese enthélt nichts
anderes, als was, nur in einer mehr schwankenden und unbe-
stimmten Form, auch den Inhalt der patristischen Uberlieferung
bildet.

Damit ist eine Erklirung des katholischen Formalprinzips
angebahnt. Die bisweilen katholischerseits geiiusserte Ansicht
und die protestantische Auffassung beziiglich des Verhéltnisses
von Schrift und Tradition irren beide, indem sie zusammen-
gehorige Dinge in unnatiirlicher Weise trennen, und in ein
gegensiitzliches Verhéltnis bringen, was aus derselben Urquelle
geflossen ist. Die Wahrheit liegt in der Mitte: Man kann nicht
von einer absoluten Suffizienz der Bibel reden, sonst wiirde
man ihren Charakter als Gelegenheitsschriften verkennen. Auf
der andern Seite aber ist zuzugeben, dass die christliche Lehre
im allgemeinen sicher vollstindig im Neuen Testament nieder-
gelegt ist, weil die schriftliche Fixierung der apostolischen
Predigt so vielfach und allseitig ist, dass unmdoglich viel We-
sentliches {ibergangen sein kann. Die Bedeutung der Tradition
ist also im wesentlichen eine normative und interpretative fiir



— 700 —

das richtige Verstindnis der hl. Schrift; auf der andern Seite
aber bietet sie auch einzelnes, was durch die lebendige Uber-
lieferung aufbewahrt ist und iibermittelt wird. Diesem Ver-
hiltnis von Schrift und Tradition entspricht die Lehre und das
Verfahren der Viter.

Die Erhebung des christlichen Dogmas besteht also haupt-
sidchlich in der Schrifterklirung nach der Tradition der Vor-
fahren, oder, wie der gewdhnliche Ausdruck lautet: iuxta
unanimem consensum Patrum. Bei der Umgrenzung des Be-
griffes iuxta unanimem consensum Patrum ist zweierlei zu be-
achten: 1. Er bezieht sich nur auf den dogmatischen Inhalt
der hl. Schrift. 2. Es ist zwischen den Vitern als Exegeten
und als Inhabern des kirchlichen Glaubens scharf zu unter-
scheiden. Nur in dieser letztern Hinsicht kénnen und miissen
sie bei der Schrifterklirung als massgebend in Betracht ge-
zogen werden. Dieser bestimmt vorhandene und allen Zweifeln
entriickte dogmatische Konsens der Kirchenviter besteht in
dem Kkirchlichen Glaubensbewusstsein, in der dogmatischen
Uberlieferung der Apostel, die von den Kirchenviitern treu be-
wahrt und fortgepflanzt wurde. Dieser tatsichlich vorhandene
Konsens wirkt so méchtig, dass selbst bei voriibergehenden
spekulativen Irrungen einzelner stets der objektive Glaubens-
inhalt durch einen gesunden Riickschlag vor Entstellung be-
wahrt wird. Nach diesem wirklich vorhandenen unanimis
consensus also ist die hl. Schrift zu deuten. Als Beispiel dient
die kirchliche Christologie gegeniiber dem Arianismus. Man
kann nicht behaupten, dass alle Viter in der speziellen Deu-
tung jeder einzelnen christologischen Stelle der hl. Schrift
ibereinstimmen, auch zeigen sich in ihren Spekulationen be-
denkliche Schwankungen, aber ihr consensus besteht darin,
dass ihre Lehre die Gottheit Christi festhilt und nicht arianisch
ist. So bald darum der Irrtum des Arius klar ausgesprochen
und der iiberlieferten Lehre gegenubergestellt wurde, zogerte
man nicht, diese Neuerung entschieden zu verwerfen und aus
dem Neuen Testament zu beweisen, dass die kirchliche Lehre
mit der apostolischen identisch sei. Auf diese Weise wurde, wie
hier, so auch in den librigen Fillen, trotz anfinglicher Unklar-
heiten und Schwankungen, namentlich durch die aligemeinen
Konzilien, das getriibte Glaubensbewusstsein immer wieder
hergestellt, und reden die Véter der Kirche, ungenaue und



— 701 —

unrichtige Ausdriicke abgerechnet, iiber die wesentlichen Fragen
wie aus Einem Munde, so dass jedermann weiss, was sie sagten
und iberlieferten. Ausnahmen, z. B. die Lehre iiber den Aus-
gang des hl. Geistes, betreffen Fragen von untergeordneter
Bedeutung.

Nach den angefiithrten Gesichtspunkten werden nun der
Reihe nach behandelt: die Lehre vom Wesen Gottes, die Lehre
von den Engeln und D#&monen, die Anthropologie, die Lehre
von Christus und seinem Werke, die Lehre von der Kirche,
die Sakramentenlehre und die Eschatologie.

Es sei gestattet, aus dem reichen Inhalt dieser Ausfithrungen
einige Einzelheiten auszuheben. Im IV. Abschnitt zeigt der
Verfasser u. a., wie bei der klaren Erkenntnis der besondern
Stellung, welche die seligste Jungfrau in der géttlichen Heils-
dkonomie einnimmt, und trotzdem die hl. Viter in der tiefen
Verehrung Marias durchaus iibereinstimmen, sich doch kaum
ein Anhaltspunkt fiir das Dogma vom 8. Dezember 1854 bei
ihnen findet, dass aber eine Anzahl ihrer Ausserungen jene
Lehre direkt ausschliessen.

Von besonderm Interesse, wie damals, so heute noch, sind
die Ausfiihrungen iiber die Lehre von der Kirche. Der von
den Vitern auf Grund neutestamentlicher Ausserungen ent-
wickelte Begriff der Kirche ist ein dreifacher: 1. Die Kirche
(éxxhnoie) ist die Gemeinschaft derjenigen, welche des Segens
der Erlosung Jesu teilhaftig werden wollen. Diese #usserlich
wahrnehmbare Gemeinschaft ist die Realisation der Idee vom
Reiche Gottes (facidsic tot @sot oder tov oveavav), welche
vollkommen erst mit dem Ende der Zeiten eintritt. 2. Den Be-
griff der gavidsic rod @cov, Uiber dessen Bedeutung als Reich
der ewigen Seligkeit und als Fortsetzung des Reiches Gottes auf
Erden, der Kirche, man nicht zweifeln konnte, fassten die
Viter manchmal (namentlich auf Grund von Luk. 17, 21), so
abstrakt, dass sie darunter den ,Glauben“ oder die ,richtige
Erkenntnis des Seienden“ verstanden. 3. Da Gal. 4, 26 das
Reich Gottes allegorisch als unsere Mutter bezeichnet wird,
und da Apg. 15, 4. 22; 20, 28, die Gesamtheit der Gldubigen
den Vorstehern der Kirche gegeniibergestellt und untergeordnet
wird, so bildete sich alsbald der dritte Begriff heraus: die
Kirche als die gottlich gesetzte Autoritat, wie sie in der Hier-
archie repriasentiert wird. Je nachdem die eine oder die andere

Revue intern, de Thiologie. Heft 52, 1905. 45



— 702 —

Seite dieses Begriffes besonders ins Auge gefasst wurde, konnten
nun die Viter die Reinheit der Kirche ohne Makel und Runzel
bald als Tatsache behaupten, bald nur als Pflicht und Ideal
darstellen, wodurch sich zugleich die Irrtimer der Novatianer,
der Donatisten und #hnlicher Richtungen erkliren. Beherzigens-
wert sind auch die sich daran anschliessenden Ausfiihrungen
tiber die Notwendigkeit der Zugehorigkeit zur Kirche, um das
ewige Heil zu erlangen.

Beziiglich der Organisation der Kirche wird der wesent-
liche und unvertilgbare Unterschied zwischen Klerus und Laien
entwickelt, aber ebenso gezeigt, dass es, wie ein echt neu-
testamentlicher Gedanke, so auch Lehre der Kirchenvéter und
Praxis der alten Kirche sei, dass die Hierarchen nicht nach
eigener Willkur, sondern nach dem vom hl. Geiste gegebenen
Gesamtbewusstsein und -willen der ganzen Kirche ihr Amt
zu verwalten hiitten. In diesem Zusammenhang erfahren wir,
dass der hl. Augustinus diesen seinen Lieblingsgedanken, dass
die kirchlichen Vorsteher ihre Gewalt im Namen und als Re-
prisentanten der Gemeinde ausiiben, vorziiglich mit den neu-
testamentlichen Stellen begriindet, an welchen von dem Vorzuge
des Peirus die Rede ist.

Die Mitteilungen in betreff der patristischen Auffassung tiber
die gleiche, volle, wie wir jetzt sagen wiirden, bischofliche
Gewalt der Apostel und liber die Auszeichnung des Petrus
unter ihnen als des primus inter pares geben eine Zusammen-
fassung der ausfihrlichen, mit den Belegen versehenen Dar-
stellung des Werkes iiber das vatikanische Dogma und liefern
den unumstosslichen Beweis, dass fiir eine Kirchenverfassung,
wie sie das vatikanische Konzil, vorlaufig mit dusserem Erfolg,
einzufiihren unternommen hat, zur patristischen Zeit nicht nur
nicht im Orient, was selbstverstédndlich ist, sondern ebenso-
wenig im Abendlande eine tragfahige Grundlage zu finden ist,

In der Sakramentenlehre wird deren Entwicklung als itber-
all an biblische Ausserungen ankniipfend nachgewiesen. Als
so mannigfach die Auffassungen der Viter sich darstellen, so
zeigt sich auch hier eine in wesentlichen Dingen unverkenn-
bare Ubereinstimmung. Viel Streit wtirde geschlichtet werden,
wenn bei irenischen Bestrebungen einer hoffentlich baldigen
Zukunft das Material beriicksichtigt wird, das Langen in diesem,
ebenso wie in den iibrigen Kapiteln verarbeitet und dargeboten



— T —

hat (cf. die Rezension von Prof. J. Friedrich im Theologischen
Literaturblatt 1875, 270 sqq.).

Die Vorginge auf dem vatikanischen Konzil waren derart,
dass es fur Langen nicht zweifelhaft sein konnte, welchen Weg
er zu gehen hatte. Im Verein mit seinen Kollegen Hilgers und
Reusch in der theologischen, Birlinger und Knoodt in der
philosophischen Fakultit beobachtete er das Verhalten, das
nicht nur seiner wissenschaftlichen Erkenntnis, sondern auch
seiner religios-kirchlichen Stellung, insbesondere seiner Wahr-
heitsliebe, entsprach: er verharrte beim alten katholischen
Glauben.

Bei der Uberstirzung, mit der die vatikanischen Beschliisse
eingebracht und durchgesetzt wurden, war an eine griindliche
Prufung ihrer in Schrift und Tradition zu suchenden Grund-
lagen nicht zu denken gewesen. Diese Arbeit unternahm Langen
und kam zu einem durchaus negativen Ergebnis. Als Professor
der neutestamentlichen Exegese war er besonders berufen, die
fir die neuen Lehren in Anspruch genommenen Bibelstellen,
sowie deren Verwertung bei den Kirchenvétern und in spéterer
Zeit, einer priifenden Beurteilung zu unterziehen, und er tat
dies in einer Weise, dass er, solange der Kampf dauern wird,
uns unbesiegbare Waffen gereicht hat zur Verteidigung nicht
minder wie zum Angriff. Zur Verteidigung, denn sein Buch
liefert den unumstésslichen Beweis, dass die Lehren von dem
Universalepiskopat und der Unfehlbarkeit des Papstes nicht
katholisch sind; zum Angriff, indem er den Nachweis erbringt,
wie diese falschen Lehren allmihlich aufgekommen, durch
welche Umstinde sie beglinstigt, mit welchen Mitteln sie ge-
fordert wurden. So tritt uns ein seltsamer doppelter Dualismus
entgegen: 1) einerseits das alte Episkopalsystem, und anderseits
der Universalbischof, und infolgedessen 2) auf der einen Seite
die uralte Lehre von der Autoritit der Konzilien und dem
Entscheidungsrechte der Bischofe in Glaubenssachen, und auf
der andern Seite die Schulmeinung von der pépstlichen Unfehl-
barkeit. Beide einander entgegengesetzte Auffassungen bestehen
eine Zeitlang inkonsequenterweise neben einander, bis das
vatikanische Konzil — und das ist sein nicht zu bestreitendes
Verdienst — dieser Halbheit ein Ende machte, aber gerade
durch die versuchte und scheinbar gelungene Dogmatisierung
des extremen Papalsystems sofort in der Kirche einen organi-



— P04 —

sierten Widerstand wachrief, durch den die leichtere Moglichkeit
einer katholischen Restauration in der Zukunft gewihrleistet
ist. Und wenn diese liber kurz oder lang grossern Umfang an-
nehmen wird, dann wird sich auch die Hoffnung erfillen, die
er im Vorwort zur 2. Ausgabe des ,Vatikanischen Dogma*“
aussprach: Wie die neuen Dogmen nur mit unerlaubten Mitteln
zu stande gebracht wurden, so konnen sie auch nur auf die-
selbe Weise vorlaufig aufrecht erhalten werden, Niemand, der
es mit der Kirche Jesu Christi wirklich gut meint, wird die
Fortdauer solcher religiosen Verirrung und Entartung wiinschen.
Es wird und muss mit der Zeit zu einer Klarung dieser Ver-
hiiltnisse kommen. Wenn man dann die Frage nach der Oku-
menizitit des vatikanischen Konzils und der Ubereinstimmung
der von ihm aufgestellten Glaubenssiitze mit Schrift und Uber-
lieferung ehrlich und wissenschaftlich in Angriff nehmen wird,
mag auch das in diesem Werke verarbeitete Material zur Auf-
hellung der nun misshandelten und verdunkelten Wahrheit
seine Dienste tun.

Hiermit sind wir bei seinem ersten Hauptwerke angelangt.
Die drei ersten Teile desselben wurden 1871—1873 veroffent-
licht, das 4. Heft erschien 1876. Zur selben Zeit erschien das
ganze Werk in einem Bande vereinigt unter dem Titel: Das
Vatikanische Dogma von dem Universalepiskopat und der Unfehl-
barkeit des Papstes in seinem Verhdlinis zum Neuen Testament
und der Lirchlichen Uberlieferung. Vier Teile in einem Bande.
Zweite Ausgabe. Bonn 1876.

Nach prinzipiellen Vorbemerkungen iihnlicher Art, wie wir
sie oben aus ,Die Kirchenviiter und das Neue Testament®
kennen lernten, wird sofort das Thema aufgestellt: Die dog-
matisch entscheidende Antwort auf die Frage nach der péapst-
lichen Machtfille und Unfehlbarkeit ist in der Schrift und in
der patristischen Literatur zu suchen.

Seitens der Infallibilisten werden fiir ihre Zwecke drei
Stellen des Neuen Testaments, nimlich Matth. 16, 18, Luk. 22, 32,
Joh. 21, 15—17, aus dem Zusammenhang herausgerissen und
verwertet. Demnach erhalten wir zunéichst eine genaue Analyse
dieser Stellen und sodann den Nachweis, dass das Ergebnis
derselben durchaus zu dem Bilde von der Kirche passt, welches
uns aus dem Neuen Testament entgegentritt. Gehen wir ferner
von der notwendigen Voraussetzung aus, dass nach katholischem



— 706 —

Dogma das Verhiltnis des Papstes zu den Bischofen dem des
Petrus und der andern Apostel entsprechen muss, so ergibt
sich das Resultat: die Lehre von der ordentlichen und direkten
Gewalt des romischen Bischofes iiber jeden einzelnen Teil der
Kirche und jeden Christgliubigen, sowie die Lehre von der
personlich-amtlichen Unfehlbarkeit ist im Neuen Testament
nicht allein nicht begriindet, sondern steht mit dem ganzen
Geiste der biblischen Lehre von der Kirche und ihrer Organi-
sation in Widerspruch,

Steht dieses Resultat mit der Lehre der Kirchenviter in
Einklang? Denn so missen wir fragen, weil wir als Katho-
liken die hl. Schrift nach der Uberlieferung der Viiter zu deuten
haben. Indem sich der Verfasser dieser Aufgabe unterzieht und
die Exegese jener drei Stellen bei den hl. Vitern durchgeht,
ferner die patristische Lehre von der Kirche und ihrer Ver-
fassung darlegt, liefert er den Beweis, dass das vorhin durch
jene exegetische Untersuchung gewonnene Resultat, nach dem
das vatikanische Dogma im Widerspruch steht zu der neu-
testamentlichen Lehre von der Kirche, durch die Lehre der
Viter seine Bestiatigung findet. Die drei Stellen deuten sie nicht
auf die pépstliche Unfehlbarkeit, und den Petrus denken sie
sich nicht als iiber den Aposteln stehend, sondern in deren
Mitte als den ersten und das Haupt des Apostelkollegiums, um
die kirchliche Einheit um so mehr zu sichern. Diesem Ver-
héltnis entsprechend, fassen sie auch das Verhéltnis des Papstes
zu den Bischofen auf, so dass von einem im Papste konzen-
trierten Absolutismus keine Rede sein kann.

Mit Wehmut bemerkt in einer Schlussbetrachtung (I, 106 sqq.)
der Verfasser, dass, hiitte er die Ergebnisse seiner Studien vor
dem 18. Juli 1870 verosffentlicht, dieselben wohl den Beifall des
bei weitem grossten Teiles des katholischen Klerus in Deutsch-
land gefunden hiitten, und gibt im Anschluss an diese unzweifel-
haft richtige Behauptung eine kurze Aufzihlung und Widerlegung
der auch heute noch gangbaren Scheingriinde, wodurch die
Menge, soweit sie iiberhaupt mit einigem Bewusstsein handelte,
sich betdren liess, die Kenner aber ihre bessere Einsicht unter-
driickten oder vielmehr einen willkommenen Vorwand fanden,
um ihre Unterwerfung unter das Vatikanum einigermassen zu
beschonigen,



— 706 —

Durch den Nachweis, dass Bibel und Patristik fir die alt-
katholische und gegen die neurdmische Auffassung der Kkirch-
lichen Organisation sich aussprechen, ist das oben aufgestellte
Thema erledigt, denn in keinem Falle vermag die Uberlieferung
spiterer Zeit dem auf jenem Boden gewonnenen Resultat Eintrag
zu tun.

Indessen begniigte sich Langen nicht mit diesem Nachweis.
Im II. Teile rezensiert er die kirchliche Uberlieferung vom
Sehlusse der patristischen Periode bis zu der Zeit, in der die
Machtstellung des mittelalterlichen Papsttums ihren Hohepunkt
erreichte, d. h. von Gregor d. G. im 7. bis zu Innocenz IIL
im 13. Jahrhundert, und gelangt zu dem Ergebnis, dass diese
ganze Epoche weniger Neues hervorbrachte, als vielmehr das
Alte sammelte und reproduzierte, wodurch die exegetische
I"Jberlieferung vor jeder Alteration bewahrt blieb, und uns hier
durchweg dasselbe Bild des kirchlichen Organismus entgegen-
tritt, welches wir aus einer Betrachtung der patristischen
Literatur gewonnen haben.

Ganz anders geartet ist die folgende, im III. Teil behandelte
Periode bis zum Ausbruch der Reformation. Zeigten sich schon
friher einzelne Abweichungen in der Lehre von der Kirche und
ihrer Organisation, so sind deren Veranlassung und Tendenz
sofort so deutlich zu erkennen, dass das exegetische Gesamtbild
dadurch nicht getriibt erscheint. Wihrend also bis dahin die
theologische Schriftstellerei noch auf durchaus biblischem Boden
gestanden, wandelte die scholastische Theologie ihre eigenen
Wege und brachte, um die damals vorhandenen Zustinde als
zu Recht bestehend erscheinen zu lassen, eine Lehre von der
Kirche auf, die sich nicht auf die Bibel, die Viter und die
Konzilien, sondern auf juristische und spekulative Griinde
stiitzte, ohne indessen bei aller Betonung der pipstlichen Un-
fehlbarkeit den Gedanken des vatikanischen Konzils auszu-
sprechen, indem sie stets die eine oder andere Ausflucht zur
Hand hatte, durch welche sie die Moglichkeit irriger Kathe-
dralspriiche mit ihrer Theorie von dem pépstlichen Absolutismus
in Einklang zu bringen vermochte.

Der IV. Teil endlich erbringt den Nachweis, dass auch
bis zum Trienter Konzil die Lehre der Kurialisten dieselbe
blieb, bis es der immer mehr sich ausbreitenden Herrschaft
der Jesuiten gelang, ihre Ordensdoktrin, namentlich die Bell-



— 707 —

armins, freilich nicht ohne Widerstand, zur allein massgebenden
zu machen in dem Grade, dass die Lehre des vatikanischen
Konzils genau mit der Auffassung des genannten Kardinals
tibereinstimmt. Hierbei zeigt sich, so fasst unser Gelehrter am
Schlusse das Resultat der ganzen Entwicklung zusammen, dass
das vatikanische Dogma sich zu gunsten der Jesuitenlehre
selbst gegen die fritheren Ausspriiche der Pépste tiber ihre
eigene Unfehlbarkeit richtet, so dass die Jesuiten besser wussten,
wann der Papst unfehlbar sei, als die unfehlbaren Pépste selber.

In der 1. Ausgabe hatte Langen seine Schrift mit dem
Vermerk: . Bitte um Aufklarung an alle katholischen Theologen*
versehen, und mit Recht konnte Prof. Friedrich in seiner Be-
sprechung des Werkes (Theologisches Literaturblatt, 1876,533sqq.)
darauf hinweisen, dass es ein Werk geistlicher Barmherzigkeit
gewesen wire, den im Glauben Irrenden zu belehren. Von
seiten der Minoritidtsbischofe, wie Rauscher, Hefele, sowie von
den vielen nun unterworfenen Theologen musste man mit
Notwendigkeit den wissenschaftlichen Nachweis erwarten, dass
Langens Ausfithrungen irrig gewesen. Weder offentlich noch
privat erfolgte ein Versuch dazu; dagegen wurde das Buch
auf den Index gesetzt. Das Repertorium der katholisch-theo-
logischen Literatur von D. Gla (I, 2, Paderborn 1904) fiihrt
als Gegenschriften ausser zwei Rezensionen von Scheeben und
Cornely nur zwei anonyme Broschiren auf. Dass man in in-
fallibilistischen Kreisen einiges Aufheben machte aus Schriften,
deren Inhalt und Form den Verfassern die Verschweigung ihrer
Namen ritlich erscheinen liessen, hitte Langen mit Befriedi-
gung aufnehmen koénnen, hitte ihn nicht dieses Zeichen der
traurigen kirchlichen Lage mit tiefem Schmerz erfiillen miissen;

Hiermit nehmen wir Abschied von einem Buche, das in
seiner erschopfenden und die Diskussion abschliessenden Dar-
stellung sich als klassisches Werk des Altkatholizismus dar-
stellt. Vorerst bietet es den Bekennern des alten Glaubens eine
feste Stiitze, in Zukunft aber, wenn die gegenwértigen Wirren
sich zu losen beginnen, wird es das beste Mittel sein zur
Orientierung iiber die katholische Wahrheit und zur erneuten
Aufnahme und Durchfithrung derselben.

Wihrend der Bruch Roms mit der kirchlichen Vergangen-
heit, insolange er nicht auf irgend eine Weise rickgingig
gemacht ist, in Zukunft jede Union prinzipiell ausschliesst,



— T8 ==

wandten die im alten Glauben verharrenden Katholiken als-
bald ihre Aufmerksamkeit und Arbeit der Anbahnung einer
Wiedervereinigung der getrennten Christenheit zu. Im September
1874 und im August 1875 fanden zu Bonn die bekannten Unions-
konferenzen statt. Einen breiten Raum in den Verhandlungen
nahm das Filioque ein, eine Frage, die seitdem immer von
neuem besprochen wurde. Es ldsst sich kaum leugnen, dass
diese subtilen Untersuchungen iiber das Geheimnis der aller-
heiligsten Dreifaltigkeit anf die Dauer einen peinlichen Eindruck
machen, und auch Langen gesteht, dieser dogmatischen Streit-
frage an sich wenig Interesse ahgewinnen zu konnen. Aber
die Losung dieser Differenz bildet eine unumgingliche Vor-
bedingung des grossen Kkirchlichen Friedenswerkes, und die
Behandlung dieser Frage durch kompetente Fachminner kann
man daher nicht als einen Riickfall in byzantinische Spitzfindig-
keit und Disputiersucht bezeichnen.

Bald nach Schluss der zweiten Konferenz versffentlichte
Langen das Ergebnis seiner Studien iiber das Filioque in einer
dogmengeschichtlichen Untersuchung tiber: . Die Twvinitarische
Lehrdifferenz zwischen der abendldndischen und der morgenldn-
dischen Kirche, Bonn 1876. Rein objekliv, nicht zu gunsten der
einen oder der andern Lehrform, auch nicht zur Stiitze der
altkatholischerseits auf der erwihnten Versammlung vertre-
tenen Auffassung, wollte er den dogmengeschichtlichen Zusam-
menhang der Kontroverse zur Darstellung bringen. Aber das
Resultat seiner Arbeit ist eine entschiedene Forderung der von
den altkatholischen Theologen vertretenen Tendenz, indem er
zu einem Schlusse gelangt, der beiden Kirchenhélften in gleicher
Weise gerecht wird und darum die Aussicht ersffnet auf end-
liche Versshnung nach langem Streite.

Ahnlich wie in seinem dogmengeschichtlichen Hauptwerke
fihrt uns Langen auch hier zunichst zur Quelle, d. h. zur
hl. Schrift, gibt einen kurzen Abriss der Lehre Christi und der
Apostel tiber den hl. Geist, und zeigt dann, wie in genauer
Ubereinstimmung hiermit die kirchlichen Lehrer die Dreieinig-
keit und die Dreifaltigkeit des gottlichen Wesens als alle ver-
pflichtenden Gegenstand des christlichen Glaubens betonen.
Uber die besondere Frage, ob der hl. Geist, wie vom Vater,
8o auch vom Sohne ausgehe, ist unmittelbar im Neuen Testa-
ment nichts lberliefert. Infolgedessen konnte nur eine speku-



-— 709 —

lative Antwort gegeben werden. Hierzu wurde besondere
Veranlassung gegeben durch die Bekidmpfung der Irrlehrer,
namentlich der Arianer und der Pneumatomachen. Zunéchst
blieben sich die kirchlichen Schriftsteller auch dieses spekula-
tiven Charakters ihrer Auffassung bewusst, obschon sie dieselbe
unzweifelhaft fir die richtige Konsequenz der Bibellehre hielten.
An der Hand der kirchlichen Literatur wird nun gezeigt, wie
die beiden spiter, zur Zeit der Entfremdung, als gegensitzlich
behandelten Lehrweisen entstanden als Ausdruck derselben
Lehre, dass also per filium und filioque sich sehr wohl mit-
einander vertragen. Die ganze Untersuchung iiber die Lehr-
entwicklung bis auf Leo III. und Karl den Grossen fiihrt
demnach am Schlusse zu folgendem Vorschlag: ,Es wire
wiinschenswert, dass die abendlindische Christenheit den Zu-
satz (filioque) wieder fallen liesse, ohne indes ihre jetzige
theologische Anschauungsweise tliber die Trinitit zu &ndern.
Durch das Aufgeben jenes Zusatzes wiirde die bisber uniiber-
steigliche Scheidewand zwischen den Kirchen des Morgen- und
des Abendlandes durchbrochen sein, und die noch iibrigen Diffe-
renzen sich leicht ausgleichen lassen. Seine theologische An-
schauungsweise brauchte aber das Abendland aus dem Grunde
nicht zu opfern, weil der Inhalt des Filioque, selbst nach der
augustinischen Theorie, keine Hiresie enthilt, und die Formel
sogar eine Deutung zulédsst, durch welche sie mit dem dix rot viov
der Griechen identifiziert werden kann.“

Wenn auch die noch lbrigen Differenzen, wie die Folge-
zeit bewies, sich nicht so leicht ausgleichen liessen, als damals
gehofft wurde, wie denn auch Langen selber spiter sich pes-
simistischer dusserte, so wollen wir doch auch sie, trotz allem,
in den Ausdruck der frohen Hoffnung einschliessen,in den Langen
sein Buch ausklingen lasst: ,Wenn Hadrian 1. das dwz 709 viov
verteidigte, und Leo III. das Filioque nicht im Symbolum haben
wollte; anderseits aber Maximus der Bekenner an dem Filioque
keinen Anstoss nahm, weil es nur ein anderer Ausdruck sei
fiir die zoi viov, und der Patriarch Tarasius von Konstantinopel
das die vov wvio? sogar in seinem Glaubensbekenntnis mit auf-
fihrte, so darf man auch nach tausendjihrigem Streite der Hoft-
nung nicht entsagen auf eine endliche Verstiindigung.“ Und diese
Hoffnung wird sich erfiillen, je mehr die KErkenntnis durch-
dringt, dass es sich in diesem ganzen Streite um eine Ver-



— P =

schiedenheit handelt, die durchaus nicht notwendig zu einer
Gegensitzlichkeit fihren muss, und wenn einmal noch nach-
driicklicher, als es bisher zuzutreffen scheint, die christliche
Liebe und die Not der Zeit alle Beteiligten daran gemahnt
hat, dass bei einer Union der Kirchen Einigkeit im Notwendigen
und Freiheit in dem, was dariiber hinausgeht, die Grundlage
bilden miissen.

Im Dienste der Unionsbestrebungen steht noch ein weiteres
‘Werk unseres Gelehrten, seine Monographie iiber: ,.Johannes von
Damaskus”, Gotha 1879. Auf diesen richteten sich bei den
Versuchen zur Wiederveinigung der beiden getrennten Kirchen-
halften naturgemiiss die Blicke aller Wohlmeinenden, denn er
stammt aus der Zeit, in der die Trennung noch nicht einge-
treten war, wenn auch die Anfiange derselben bereits deutlich
zu erkennen sind. Der Orient verehrt in ihm, wie im 8. Jahr-
hundert, so auch heute noch, seinen grossten und klassischen
Dogmatiker; aber auch im Occident steht er in hohem Ansehen
und gilt als orthodoxer Lehrer. Es musste darum von hohem
Interesse sein, die Lehren dieses Dogmatikers zunédchst an und
fiir sich kennen zu lernen und dann Vergleiche mit den gegen-
wirtigen Auffassungen zu ziehen. Um so dankenswerter ist es,
dass wir nicht nur eine genaue Analyse seiner Schriften er-
halten, sondern auch iiber das Verhiltnis belehrt werden, in
welchem seine Lehre zu der morgenlidndischen und der abend-
landischen Dogmatik der Gegenwart steht.

Im allgemeinen ist zu sagen, dass aus dem bereits oben
erwihnten Grunde, und tberhaupt infolge der entschieden kon-
servativen Richtung des Orients, wihrend das Abendland, na-
mentlich durch Augustins Einfluss veranlasst, sich viel freier
bewegte, von vornherein anzunehmen ist, dass der Lehrbegriff
des Damaszeners der heutigen Dogmatik des Orients niher steht,
als der des Occidents. Dessenungeachtet ist auch die morgenléin-
dische Kirche nicht in allen Punkten bei seiner Auffassung
stehen geblieben, so dass zwischen seiner Lehre und der mo-
dernen orientalischen Dogmatik mehrfache Differenzen be-
stehen.

Im einzelnen ergibt sich folgendes: Beziiglich der Glaubens-
quellen steht Johannes auf dem Standpunkt der Viter und
lehrt, dass Bibel und Tradition einander teils decken, teils
erginzen, und dass der gemeinsame Inhalt beider durch die



— 711 —-

kirchliche Autoritit in unfehlbarer Weise dargeboten werde.
Wahrend das Morgenland im wesentlichen diese Auffassung
festhielt, wurde im Abendlande, namentlich im Kampfe gegen
das protestantische Formalprinzip, der erginzende Charakter
der Tradition schirfer betont als der interpretative, und fiihrt
das Konzil von Trient einen Teil der Tradition auf eine Offen-
barungstitigkeit des hl. Geistes zuriick, wihrend der Damas-
zener die gesamte Uberlieferung von Christus selbst herleitet.
Beziiglich des Verhiltnisses der kirchlichen Autoritidt zu Schrift
und Tradition ist die abendldndische Entwicklung durch das
vatikanische Konzil, namentlich const. 1. de eccl. Chr. c. 4, an
einem Ende angelangt, welches als der Denkweise des Damas-
zeners vollig entgegengesetzt sich auf den ersten Blick kundgibt.

Bei der Feststellung des Kanons des Alten Testaments
zeigt Johannes ein schwankendes Verhalten, indem er die
hebriische Zihlung annimmt, ohne aber die deuterokanonischen
Schriften zu verwerfen, eine Unbestimmtheit, die die morgen-
lindische Kirche nie vdllig iiberwunden hat, wiahrend das
Konzil von Trient der auch in der abendlidndischen Kirche
noch einigermassen vorhandenen Unsicherheit ein Ende machte.
Beziiglich des neutestamentlichen Kanons ist zu bemerken,
dass Johannes vielleicht die apostolischen Kanones zu den
Schriften des Neuen Testamentes rechnet, ohne darin einen
Vorganger zu haben und ohne Nachahmer zu finden.

In der Lehre vom Ausgang des hl. Geistes ist Jahanunes
der Vertreter des die vov viod, steht also in der Mitte zwischen
den beiden in den Jahrhunderten erbitterter Polemik ausge-
bildeten gegensiitzlichen Lehrtropen des Morgen- und des
Abendlandes.

In Hinsicht auf die Mariologie ist zu bemerken, dass der
Damaszener die Lehre von der Allgemeinheit der Erbstinde vor-
trigt, eine Auffassung, der die orientalische Kirche treu geblieben
ist, wahrend vor 50 Jahren Pius IX. die immaculata conceptio
zu einem Glaubensartikel ,erhob®. Die Tradition von der leib-
lichen Himmelfahrt Mariens gelangte durch den Einfluss des
Damaszeners zu hohem, aber doch nicht dogmatischem Ansehen
in beiden Kirchenhalften.

In der Christologie ist die Lehre des Damaszeners als
-abschliessend vom Morgen- wie vom Abendlande behandelt
worden,



— 712 —

In der Lehre iliber Gnade, Freiheit und Préidestination ist
Johannes und mit ihm die griechische Kirche ,molinistisch*®.
Da fiir dieses Lehrstiick im Abendlande Augustinus massgebend
geworden ist, so wiirde sich ein unausgleichlicher Zwiespalt er-
geben, wiren nicht die Schroffheiten der augustinischen Theorie
infolge einer gesunden und praktischen Betrachtungsweise viel-
fach gemildert worden.

In der Lehre von der Rechtfertigung durch den Glauben
und die guten Werke besteht kein wesentlicher Unterschied
zwischen der Doktrin des Damaszeners und der Lehre der
beiden Kirchenhélften, nur hat die abendldndische Theologie
das Verhiltnis des Glaubens zu den Werken tiefer und schirfer
bestimmt.

Was Johannes tliber die Lehre von der Kirche und ihrer
Vertassung sagt, beschrankt sich auf Weniges, und dies Wenige
sind die auch heute noch in der griechischen Kirche allgemein
herrschenden Anschauungen, wéhrend die durch das vatika-
nische Konzil aufgestellten Lehren damit selbsiverstindlich in
unlosbarem Widerspruch stehen.

In der Sakramentenlehre weichen beide Kirchen vom Da-
maszener ab, der nur zwei Kuitakte als Sakramente bezeichnet:
Taufe und Altarssakrament, wihrend er die iubrigen ohne
Zweifel gleichfalls gekannt hat und zum Teil auch ausdrick-
lich erwidhnt. Nachdem im Abendlande durch genaue Fixierung
des Sakramentsbegriffs die Siebenzahl festgestellt war, wurde
diese Auffassung auch im Morgenlande massgebend, wobei die
Notwendigkeit der priesterlichen Vermittlung schérfer betont
wird, als im Ocecident. Auch bei den einzelnen Sakramenten,
bei der Taufe, der Firmung, der Eucharistie und der Busse,
ergeben sich, freilich nicht wesentliche, Verschiedenheiten,
wiahrend der Damaszener die ibrigen drei Sakramente nicht
ausdriicklich erwéhnt.

Im Schlussabschnitt wird tiber einige kirchliche Gebriuche
geredet, die, wie namentlich die Bilder- und Reliquienverehrung,
nach der Lehre des Damaszeners im Morgenlande streng fest-
gehalten werden, wihrend das Abendland, aber ohne die kirch-
liche Sitte und Lehre selber aufzugeben, die Praxis modernisiert
und gemildert hat.

In seinem ersten Hauptwerke hatte Langen den Nachweis
gefiihrt, dass die beiden vatikanischen Lehren von dem Uni-



— 713 —

versalepiskopat und der Unfehlbarkeit des Papstes nach den
Grundprinzipien der katholischen Theologie als Irrlehren zu
betrachten seien. Nunmehr galt es noch, zu der im Vatikanum
vorldufig zum Abschluss gelangten dogmenhistorischen Ent-
wicklung den geschichtlichen Hintergrund zu zeichnen. Diese
Aufgabe loste er in seinem zweiten Hauptwerke, welches in
vier starken Bidnden zu Bonn im Verlag von Friedrich Cohen
in den Jahren 1881, 1885, 1892 und 1893 erschienen ist unter
dem Titel: ,Geschichte der romischen Kirche. Quellenmdssig dar-
gestellt.“ Uberall durchgefiihrte Absicht des Verfassers war es,
diese GGeschichte sich aus den Quellen wie von selber ergeben
zu lassen und die Tatsachen vollig objektiv darzustellen. Je
weniger Tendenz aber der Leser wahrnimmt, desto mehr
empfangt er den Eindruck, wie notwendig es im rémischen
Interesse ist, dass das Dogma die Geschichte besiegt.

Der zur Verfiigung stehende Raum gestattet nur einige
kurze Andeutungen. Der erste Band reicht bis zum Pontifikate
Xystus’ ITI. (+ 440) und stellt als bemerkenswertestes Ergebnis
der geschichtlichen Entwicklung der romischen Kirche in dieser
ersten Periode ihre durch die Verhiltnisse hervorgerufene und
beforderte iibermichtige Stellung den andern Kirchen gegen-
tiber dar, zeigt aber auch, wie nicht nur der Orient dagegen
opponierte, sondern dass man auch im Abendlande durchaus
nicht gewillt war, von der frilhern Episkopalverfassung abzu-
lassen.

Der zweite Band beginnt mit der Geschichte Leos I. ( 461),
mit dem eine neue Epoche anhebt, indem er die gegen Ende
des 4. Jahrhunderts aufkeimende Herrschaft des romischen
Stuhles und den beanspruchten Jurisdiktionsprimat, wiederum
nicht ohne Widerspruch, systematisch begriindete und konsequent
ausbildete, ohne indessen, wie auch sein Nachfolger Gregor
der Grosse (7 604), mit dem Anspruche auf Unfehlbarkeit aufzu-
treten. Mit Benedikt III. (v 858) schliesst dieser Teil, der den
allmihlichen Ubergang des kirchlichen zum mittelalterlichen
Papsttum zum Gegenstande hat.

Dies letztere verkorpert sich zuerst in Nikolaus I. (f 867),
mit dessen Pontifikat der dritte Band beginnt. Wie Leo I. der
erste Papst war in vollem kirchlichen- Sinne, so ist Nikolaus I.
der erste mittelalterliche Papst gewesen, der, vom Orient ver-
worfen, nicht nur den vollstindigen Sieg iiber das Episkopal-



s YA ==

system in der occidentalischen Kirche anbahnte, sondern auch
im Abendlande die pipstliche Herrschaft tber Fiirsten und
Volker in die Wege leitete. Aber nicht ohne Rickschlige
vollzog sich diese Entwicklung, wie wir aus den Kapiteln:
Vertfall des Papsttums (III, 275 sqq.), Beschrinkung der Pipste
auf das geistliche Amt (329 sqq.), Unterwerfung des pépstlichen
Stuhles unter das Kaisertum (336 sqq.) erfahren. Mit Leo IX.
(1 1054) beginnt die Emanzipation des Papsttums vom Kaisertum,
die mit Alexander dem II. (f 1073) zum Abschluss gelangt.

Der vierte Band beginnt mit der Darstellung des Pontifi-
kates Gregors VIIL (+ 1085), der, sich stiitzend auf die konstan-
tinische Schenkungsurkunde und die pseudoisidorischen Dekre-
talen, das Werk Nikolaus I. vollenden wollte, indem er die
Herstellung einer pépstlich-theokratischen Weltherrschaft zuerst
praktisch versuchte, ein Unternehmen, das ihn selber im Exil
sterben liess, aber von Innozenz III. (f 1216), soweit dies
tiberhaupt moglich war, zur Ausfiithrung gebracht wurde., Mit
diesem schliesst die tatsichliche Entwicklungsgeschichte des
Papsttums ab. Um so interessanter ist es, diesen miéchtigsten
der Pépste iiber seine dogmatische Fehlbarkeit reden zu horen
mit den nicht misszuverstehenden Worten, die Langen am
Schlusse des vierten Bandes anfiihrt. Mit der tatsédchlichen
Erreichung der hochsten Machtstufe ist aber die Lehre vom
Papsttum noch nicht zu ihren fussersten Konsequenzen gelangt.
Vielmehr wachsen die theoretischen Anspriiche mit dem Ver-
falle der wirklichen Macht, und das Unfehlbarkeitsdogma wurde
dnrchgesetzt zur selben Zeit, in der der Kirchenstaat zusammen-
brach. Mit der Darstellung der Papstgeschichte bis zum oben
erwihnten Zeitpunkt konnte sich daher LLangen zufrieden geben,
withrend er in seinem ersten Hauptwerke die Lehrentwicklung
bis zur Gegenwart verfolgt hatte. Die im Vorwort zum dritten
Bande angedeutete Moglichkeit, dass sich an das besprochene
Werk eine gedriingte Ubersicht der weitern Geschichte der
papstlichen Macht bis zur Gegenwart anschliesse, ist nicht zur
Wirklichkeit gelangt; nur iiber ,die unmittelbaren Nachfolger
Innozenz IIL.¢ Ausserte er sich in dieser Zeitschrift 1899, XXVI,
268 sqq.

Kein geringerer als Dollinger, der unsern Gelehrten iber-
haupt nach Verdienst hochschitzte, sprach sich bereits nach
Erscheinen des ersten Bandes gegeniiber Langen folgender-



— 715 —

massen aus: KExegi monumentum fere perennius, kénnen Sie mit
besserem Rechte, als manche Zelebritat, der dieses Wort ge-
liechen wurde, sagen. Ich hegte eine grosse Erwartung von
dem Buch, seitdem ich erfahren hatte, dass Sie sich damit be-
schifticten. Aber meine Erwartung ist iibertroffen worden.
Sie haben eine lingst schon, aber besonders seit 1870 empfundene
Licke ausgefiillt. Kein &hnliches, dlteres oder neueres Werk
kann irgendwie sich mit dem Ihrigen vergleichen. Und wahr-
scheinlich wird auch nicht leicht jemand nach IThnen denselben
Gegenstand in diesem Umfange zu bearbeiten unternehmen
(cf. die Déllinger-Biographie von J. Friedrich, III, 671 sq.).

Kurz und treffend ‘bezeichnete sein Freund, Bischof Dr.
Th. H. Weber, in der beim Seelenopfer fiir Langen gehaltenen
Ansprache die Geschichte der réomischen Kirche als ,Monument
deutschen Gelehrtenfleisses, grossen Scharfsinnes und unbe-
stechlicher Wahrheitsliebe* (cf. Altk. Volksbl. 1901, Nr. 31,
vom 2. August).

Als Parergon zur Geschichte der romischen Kirche er-
schien zu Gotha 1890 die Monographie tiber: _Die Klemens-
romane. Ihre Entstehung und ihre Tendenzen aufs newe untersucht.”
-Die Frage nach Ursprung und Zweck dieser aus fiinf ver-
schiedenen Schriften bestehenden Literatur wird in einer schart-
sinnigen Weise durch eine neue Hypothese erklirt. Die Kata-
strophe des Jahres 135 bewirkte nicht nur den Untergang des
judischen Staatswesens, sondern bereitete auch der Mutterkirche
Jerusalem und der bischoflichen Dynastie der ,Briider des
Herrn® ein Ende. Fortan konnte nur von einem Primat eines
Nachfolgers des Ersten unter den Aposteln die Rede sein. Aber
mehrere Stiadte, Cisarea, Antiochien und Rom, machten An-
spruch auf den ,Stuhl Petri“. Bei der Ubertragung des Primates
konnte indes nur die letztere Stadt als Hauptstadt des ganzen
Reiches in Betracht kommen. Die durch die Primatialstellung
Roms eingeleitete neue heidenchristliche Ara der judenchrist-
lichen Auffassung moglichst nahe zu bringen und die Juden-
christen fiir diese Entwicklung zu gewinnen, ergibt sich somit
als Tendenz der genannten apokryphischen Dichtung, die mit
zu den Urkunden gehoért, wodurch Rom die fortan beanspruchte
hierarchische Macht zu begriinden bestrebt war.

Beildufig sei noch ein interessantes Schriftchen von Langen
erwahnt, das er unter dem Titel: Koéln, die allezeit getreue



— 76 —

Tochter der romischen Kirche, in historischer Beleuchtung von
Gregorius [lluminator, herausgab, und das Pfarrer H. Bommer
als erstes Heft der Katholischeu Flugschriften von neuem er-
scheinen liess. Der Verfasser zeigt, dass seine Vaterstadt viel
weniger fir Rom als vielmehr fir den Altkatholizismus zu
reklamieren ist.

Der vorstehend gegebene Uberblick zeigt uns, dass im
ersten Jahrzehnt der wissenschaftlichen Arbeit unseres Gelehrten
das Leben Jesu im DMittelpunkt seines Interesses stand. Das
folgende Jahrzehnt ist gekennzeichnet durch die Schriften,
welche durch das vatikanische Konzil, die altkatholische Be-
wegung und die Unionsbestrebungen veranlasst wurden. Im
dritten und im Beginn des vierten Jahrzehnts beschenkte er
uns mit der reifsten Frucht seiner ausgebreiteten Arbeiten, der
Geschichte der réomischen Kirche, worin er die Ergebnisse seiner
langjahrigen Studien mit einer wohl nicht zu iibertreffenden
Klarheit und Einfachheit zusammenfassend zur Darstellung
brachte.

Seit 1893 sind grossere Schriften von Langen nicht mehr
erschienen, Aber wie er frither zu den eifrigsten Mitarbeitern
des von Prof. Reusch herausgegebenen Theologischen Literatur-
blattes gehorte, indem jeder Jahrgang eine Reihe grossenteils
ausfiihrlicher Rezensionen von seiner Hand aufweist, so schrieb
er, neben den in andern Zeitschriften verdffentlichten Aufsitzen,
fir unsere Revue eine stattliche Anzahl von Beitrigen?t), die
zu dem besten gehorten, was diese Zeitschrift gebracht hat.
Hier &usserte er sich tiber die verschiedenen Fragen, die zum
Teil ein aktuelles Interesse hatten, in der ihm eigenen leiden-
schaftslosen Art. Wenn hier, wie von seiner literarischen Titig-
keit tiberhaupt, der Leser alsbald den Eindruck volliger Ruhe
und objektiver, von jeder Tendenz freier Darstellung empfingt,
so war Langen doch kein blosser Verstandesmensch, wie seine
Auseinandersetzungen mit dem inzwischen gleichfalls verstor-
benen Prof. W. Beyschlag zeigen (cf. Revue, Jahrgang 1895,
die beiderseits nicht ohne eine gewisse Erregung gefiihrt wurden.
Ebensowenig ist es eine blosse Phrase, wenn Langen in der
Vorrede zu: Das vatikanische Dogma, erklirte, er habe ,zu

) Das Verzeichnis derselben findet sich Table générale de la Revue
Intern. de théol. 1893-1900, p. 16 sq.



— 717 —

seinem tiefsten Schmerze“ seine priesterlichen Funktionen ein-
stellen miissen. Jedenfalls aber verschloss er derartige Regungen
in seinem Innern, denn ,Hohen sind einsam“, und auch an
unserm Gelehrten bewahrheitete sich das Dichterwort:

Wer sich der Einsamkeit ergibt,
Ach, der ist bald allein.

So mag auch vielleicht der Pessimismus zu erkliren sein,
der, gendhrt durch die traurigen Vorgéinge der siebziger Jahre,
ihm eignete. Mit seiner bereits erwidhnten Objektivitdt hangt
es zusummen, dass dieser entschiedene Bekampfer des modernen
Papsttums sich von jeglicher Ubertreibung fern hielt, wie dies
beispielsweise die in dieser Zeitschrift veroffentlichten Aufsétze
mehrfach und deutlich zeigen. Wenn sein Freund, Bischof
Dr. Weber, in dem oben zitierten Nachruf von Langen sagt,
manche selbst geoffenbarte Wahrheit sei dem Auge seines
Geistes mehr oder weniger dunkel geblieben, so hat er wohl
personliche Eindriicke und Erfahrungen im Auge gehabt, die
weiteren Kreisen unbekannt blieben. Ende der siebziger Jahre
zog sich Langen von der aktiven Teilnahme am altkatholischen
Kirchenwesen zuriick, blieb aber literarisch und durch seine
Universititsvorlesungen im altkatholischen Interesse’ tétig, bis
der Tod seinem Erdenleben das Ziel setzte. Die Friichte seiner

Arbeiten aber werden kinftigen Generationen erst recht zu
gute kommen.
MENN, Freiburg i. B.

Revue intern. de Théologie. Heft 52, 1905, 46



	Joseph Langen als Schriftsteller

