Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 52

Artikel: Le réalisme eucharistique de M. Pierre Batiffol
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403633

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 661 —

LE REALISME EUCHARISTIQUE
DE M. PIERRE BATIFFOL.

J'ai déja signalé a l'attention des lecteurs le volume que
M. Batiffol, recteur de l'institut catholique de Toulouse, a pu-
blié récemment sur «l'eucharistie, la présence réelle et la
transsubstantiation » 1); et j'ai donné 2 entendre, avec quelques
indications a lappui, que cet ouvrage d'érudition ultramon-
taine était un trés curieux spécimen et une preuve trés frap-
pante de l'inanité du dogme eucharistique romain 2).

Comme la question est grave, il importe d'examiner de
prés les assertions et les sophismes de l'auteur.

8

Sa these est celle-ci. Deés le principe, 'Eglise a interprété
les paroles du Christ: «Ceci est mon corps, ceci est mon
sang », non pas dans le sens spirituel et spiritualiste, symbo-
liste et figuré, mais uniquement dans un sens réaliste, non
symboliste. Le «véalisme», voila le mot exact pour exprimer
la vraie foi de I'Eglise. Tout d’abord, on n'émet pas de théorie
sur ce mot, mais peu a4 peu on en déduira le substantialisme, la
conversion, la conversion substantielle, donc la transsubstan-
tiation, c'est-a-dire le changement de la substance physique du
pain et du vin en la substance physique du corps et du sang
de J.-C.,, de telle sorte que le corps eucharistique est substan-
tiellement identique au corps historique qui est né de Marie,
qui a souffert et qui a été crucifié. M. Batiffol ne définit pas
le mot «réalisme »; il n'indique pas les sens divers dont il est
susceptible; du premier coup, il 'emploie tel quel, tout court,
comme s'il ne signifiait que «corps réel, sang réel », mais avec
la pensée formellement exprimée qu'il rejette le sens de sym-

) Paris, Lecoffre ; 388 p., 1905.
) Voir la Revue, juillet 1905, p. §57-561.



— 662 —

bole, et avec la pensée certainement sous-entendue que le mot
« est» est synonyme de «est substantiellement et matériellement
changé par la conversion des substances du pain et du vin
aux substances du corps et du sang ». Il concéde bien que
I'Eglise primitive n’a eu ni l'idée ni la conscience de cette
prétendue synonymie, mais il n’en soutient pas moins l'exac-
titude et la réalité de cette synonymie, et en conséquence il
proclame que le dogme de la transsubstantiation, tel qu'il a
été défini aux conciles de Latran et de Trente, est bien le
dogme de I'Eglise catholique.

Je pense avoir bien compris la pensée de 'auteur. Je dis
«je pense», parce que le silence prudent dans lequel il s'est
enfermé au sujet du sens du mot 7#éalisme, et cela deés qu'il
en a fait usage, laisse planer quelque amphibologie sur ce
mot et peut donner lieu a4 des méprises. Comment un recteur
d’'institut théologique peut-il s'embarquer dans une thése de
cette importance, en violant la premiere régle de toute these
scientifique, a savoir: 'obligation de définir avec précision les
mots que l'on emploie, surtout lorsque ces mots se prétent a
des sens différenis et par conséquent & des arriére-pensées?

Voici quelques textes de l'auteur qui justifient, je pense,
mon interprétation: «Ceci est mon corps, ceci est mon sang.
L’Eglise ira répétant ces paroles simplement comme les apd-
tres les ont entendues, De longtemps, sa foi, humble et sou-
mise, ne s'inquiétera de scruter le mysteére qu’elles recou-
vrent!) : mais jamais elle ne croira que Jésus, en les pronong¢ant,
ait parlé par parabole ou par énigme ?): elle les entendra donc
littéralement. L'interprétation symiboliste est un raffinement que

1) Que Pauteur me permette de lui faire remarquer que cette absence d’inguié-
tude de 'Eglise entiere devrait fort inquiéter ceux qui attachent aux paroles du
Christ un mystére aussi profond que celui qu’ils imaginent : car, si les fideles avaient
pu se douter qu’il y efit un tel mystére dans des paroles aussi simples et aussi en
harmonie avec les choses de I’A. T., ils n’auraient pas manqué de chercher a 1'éclair-
cir, Supposer, comme le fait l'auteur, que les fideles auraient pu rester pendant plus
d’un siécle dans 'état d’incuriosité qu’il imagine, est trop contraire i la nature de
Pesprit humain, pour que son hypothése soit juste.

?) Pourquoi l'auteur emploie-t-il le mot énigme 2 Personne n'y senge. Ii s’agit
de figure et de syméole. L’auteur devrait donc dire, pour poser nettement la question:
“ Jamais I'Eglise ne croira que Jésus, en les pronongant, ait parlé par figure ou par
symbole. * Mais alors on lui répliquerait, d’abord, que, de fait, de nombreux théolo-
giens ont précisément cru que Jésus a parlé par figure ou par symbole; ensuite, que,
de fait, rien n’était plus naturel et plus logique, les Juifs ayant I’habitude de parler
par figures et Jésus en particulier aimant & parler en paraboles.



— 663 —

la foi de I'Eglise naissante 7’'a pas soupgonné: elle a été au
véalisme de son premier mouvement (p. 53)... Le #éalisme,
j'entends la foi & la présence réelle, est l'interprétation directe
et premiére des paroles: Ceci est mon corps, ceci est mon
sang. C'est ce que l'étude de la doctrine ecclésiastique au II°
siecle montrera» (p. 57). Et tout le long de son livre, 'auteur
répete cette méme assertion. Je crois donc avoir bien saisi sa
pensée, et j'en fournirai encore d’autres preuves au cours de
cette discussion. En attendant que nous discutions son systéme,
remarquons, déja maintenant, combien ses assertions sont gra-
tuites. Il affirme, sans aucune preuve, que l'Eglise entendra
les paroles du Christ littéralement. Son donc est dénué de tout
fondement. Cest tout arbitrairement qu'il traite de «raffine-
ment » linterprétation symboliste, a laquelle les Juifs étaient
de longue date habitués et qui ¢était le mode habituel de l'en-
seignement du Christ. Prétendre que 1'Eglise n’a pas < soup-
gonné » ce qui était langage ordinaire et ce que les théolo-
giens et les Peres vont, d'ailleurs, pratiquer avec une clarté
qui jettera M. Batiffol lui-méme dans l'étonnement — il le re-
connaitra trés naivement —, ce n’est plus ni de l'histoire ni
de la critique. J'ai dit que Pauteur n'a pas défini le mot « réa-
lisme »; je me trompe, caril a écrit en toutes lettres: «Le réa-
lisme, j’eniends la foi a la présence rédelle.» Mais alors quelle
définition! Une tautologie! Il affirme que ’étude du II° siecle
montre que I'Eglise a interprété les paroles du Christ dans le
sens réaliste qu'il a «entendu »; pourquoi n'invoque-t-il pas
les documents du I°r siecle? Nous verrons d’ailleurs que son
réalisme (dans le sens d'une conversion substantielle) n’a été
enseigné ni dans Ignace d'Antioche, ni dans Justin, ni dans les
Acta Johannis qu'il mentionne, ni méme dans Irénée, ni dans
Abercius, ni dans Pictorius. Mais n'anticipons pas.

Apres avoir indiqué la these de M. B,, indiquons la notre.

Au lieu du mot «réalisme» tout court (avec insinuation
du sens matériel), nous employons les mots «réalisme spiri-
tuel », ou simplement le mot « vérité » (toujours dans le sens
spirituel), car la vérité spirituelle et mystique n’est nullement
une chimere, ni une fantaisie, ni une simple supposition, comme
les littéralistes cherchent a le faire accroire; et c’est dans ce
sens que nous répétons, avec quantité de Peres et de docteurs,
les mots figure, symbole, métabole, métaphore, trope. Donc nous



664 —

croyons que le sens dans lequel l'immense majorité des fideles
a entendu les paroles du Christ a €été le sens spirituel ; table
spirituelle, calice spirituel, pain spirituel, mystique ou céleste,
corps spirituel, mystique ou céleste, chair spirituelle, aliment
spirituel de I'dme, etc. En sorte que le changement du pain
et du vin au corps et au sang du Christ a ¢été considéré
comme un changement spirituel, divin, mystique, de bénédic-
tion et de consécration, en vue du changement spirituel et de
la sanctification de nos admes. Et cette doctrine, que nous dé-
montrerons plus loin avoir été celle de 'ancienne Eglise, per-
met de résoudre trés simplement et aussi clairement que pos-
sible les « problemes » que les gnostiques et les moines ont
soulevés plus tard, par exemple: Le corps eucharistique de
J.-C. est-il le corps historique qui a €té crucifié? Spirituelle-
ment, oz, matériellement, non. — Le corps eucharistique au-
quel nous participons par une communion sainte, est-il un
gage de résurrection pour notre corps, comme semblent l'avoir
enseigné Irénée, Tertullien, Grégoire de Nysse et quelques
autres ? Oui, en ce sens qu'une communion bien faite augmente
la force spirituelle et surnaturelle de notre aAme, et que cette
augmentation de force spirituelle et surnaturelle, rejaillissant
sur notre corps, le rend plus apte a la transformation future
que nous appelons résurrection; #zon, si 1'on entend par la que
la résurrection ou transformation future de notre corps n’au-
rait lieu que par suite de la présence matérielle du corps du
Christ dans notre corps matériel actuel. — Etc.

Telles sont les deux théses. Voyons maintenant les argu-
ments qui militent contre celle de M. B.; nous verrons ensuite
ceux qui militent en faveur de la noétre.

IL

La thése pseudo-réaliste, ou matériellement réaliste, de
M. Batiffol, est erronée pour les raisons suivantes:

1° Pour la soutenir, 'auteur fausse la notion catholique
du dogme; — 2° Il fait violence au sens obvie des textes de
la plupart des Peres et des docteurs; — 3¢ Il fait violence a
I'histoire par des opinions outrées qui ne sauraient étre ad-
mises, et qu'en tout cas il ne justifie pas; — 4° Il tombe ma-
nifestement dans 'arbitraire qu'il reproche a ses adversaires; —
5° En outre, que l'auteur me permette de faire valoir aussi



— 6650 —

contre sa theése plusieurs arguments ad /iominen:, auxquels il
ne sera sans doute pas indifférent.
Tel sera l'ordre de mon argumentation.

I. L'autenr fausse la notion catholique du dogme. Jusqu'a
présent, I'Eglise catholique-romaine a maintenu l'ancienne dé-
finition catholique du dogme, a savoir: «Cela est catholique
qui a été cru partout, toujours et par tous. » Mais depuis quel-
que temps, des théologiens romanistes exaltent si fort la théo-
rie du « développement » de Newman, et dans un sens si peu
conciliable avec la tradition universelle, constante et unanime,
qu’on pourrait croire qu'ils ont renoncé a la définition susdite.
Ce serait tant pis pour leur catholicisme. Pour nous qui, plus
que jamais, la croyons vraie au double point de vue de l'his-
toire et de la dogmatique orthodoxe, nous lui restons fideles;
et c'est en l'appliquant au systéeme de M. Batiffol que l'on
constate l'hétérodoxie de ce dernier.

Apres avoir exposé la doctrine eucharistique de Paschase
Radbert (IX® siecle), 'auteur dit (p. 377): « Nous ne pousserons
pas plus loin notre enquéte sur [l'élaboration du dogme de la
transsubstantiation, parce que toutes les prémisses en sont
maintenant posées et que la définition n'est plus qu'une affaire
de temps. Encore faudra-t-il attendre trois siécles et demi avant
le concile de Latran (1215). »

Si T'auteur parlait des explications humaines des dogmes,
des formutles dites dogmatiques rédigées par les théologiens
de telle ou telle époque, en un mot de la théologie et des spé-
culations théologiques, on lui accorderait sans difficulté que
ces choses s'élaborent, voire méme par des discussions souvent
peu logiques, peu dignes, a l'aide de documents souvent inau-
thentiques et erronés; et méme que cette élaboration trés hu-
maine doit avoir toutes ses coudées franches dans les limites
de la sincérité et de 'honnéteté, parce que cette élaboration
n'est qu'une recherche, recherche humaine d’une explication
qui n’est pas encore connue.

Mais le dogwme chrétien est une vérité qui nous a éié en-
seignée par le Christ; la révélation du Christ a été faite une
fois pour toutes, elle est un fait accompli; et les vérités con-
tenues dans cette révélation, enseignées aux apotres et
aux disciples, constituent ce que St.Paul a appelé le «dé-



— 666 —

pot» divin, dépdt qui doit étre transmis de générations en
générations dans son intégrité et sans altération. Ces véri-
tés divines ne sont donc plus a élaborer, parce qu'on n’élabore
pas ce qui existe déja et ce qui est complet. L'Eglise, en dé-
finissant les dogmes, ne les crée pas; ils sont déja connus et
crus. Elle se borne, par sa définition, & constater, contre ceux
qui les nient ou les altérent, que la crovance a été telle par-
tout et toujours. Sa mission est de les précher et de les dé-
fendre, et non de les accroitre par des additions nouvelles ou
par les explications faillibles de tels ou tels théologiens.

Lors donc que M. B. suppose que le dogme eucharistique
était 4 élaborer et qu’il I'a été pendant les neuf premiers sie-
cles et méme au dela, il donne & penser qu'il n’existait pas
encore pendant ce laps de temps, par conséquent que le Christ
n’a enseigné aucun dogme eucharistique, ou que le dogme est
une doctrine humaine, résultat et conséquence des discussions,
des affirmations et des contradictions des théologiens entre
eux. Les prémisses du dogme seraient un gachis humain, et
la conséquence (appelée définition dogmatique) serait une vé-
rit¢ divine! L’humain produirait le divin! Le mélange du oui
et du non aboutirait & la vérité divine ; et c’est I'Eglise (disons
le pape) qui serait juge de cet aboutissement!

Dans le cas présent, le dogme eucharistique, c'est-a-dire
(selon Rome et selon M. Batiffol) le dogme de la lranssubs-
tantiation, serait le résultat des explications qui auraient été
émises, au sujet de l'eucharistie, par les réalistes tout court,
par les réalistes «capharnaitiques» («représentation populaire
irréfléchie », p. 378), par les spiritualistes, par les théoriciens
de la conversion substantielle matérielle, par ceux de la créa-
tion d'une nouvelle substance, par des gnostiques, par des
moines, par des monophysites, voire méme par des nomina-
listes (car M. B. considére Scot Erigéne comme un nomina-
liste, p. 378), par des « ultra-réalistes » (entrainés par le cardinal
Humbert, p. 380), finalement par les transsubstantialistes. Tel
est le creuset dans lequel a été «élaboré» le dogme, d'aprés
M. B. M. B. a méme un chapitre sur «le réalisme des gnosti-
ques», ol nous voyons qu'ils ont enseigné la présence #éelle
de la chair et du sang; que, tandis que les textes catholiques
contemporains contenaient une notion «si peu explicite» de
la «conversion», les gnostiques laffirmaient «de la manieére



— 667 —

la plus matérielle». Et encore: «Il ne faut retenir de cette
liturgie gnostique (de la Fistis Sophia)que 1'idée d'un prodige
s'accomplissant au moment ol est prononcée une épiclése ma-
gique, et cette idée aussi que ce prodige est une conversion,
la conversion du vin en eau. Autour de la grande Eglise, les
petites Eglises gnostiques abondent dans le gofit du prodige
et 'exploitent» (p. 169). M. B. se garde bien de remarquer la
ressemblance, pour ne pas dire lidentité, entre 1'eucharistie
gnostique et l'eucharistie de la conversion magique du concile
de Trente; mais la ressemblance est d'elle-méme éclatante.
Cette magie plaisait & certains moines. Il faut lire (p. 336-338)
le miracle du «bon pére de Scété». «L’expansion du mona-
chisme, en contribuant & un renouveau de la piété chrétienne,
ne dut pas étre sans influence sur le développement de la
doctrine du réalisme eucharistique » (p. 238). Ajoutons encore
I'élément monophysite.

A propos de 'Evanistes (447), M. B. dit (p. 292): «Quant
au monophysite de I'Eranistes, c’est lui qui se trouve défendre
la doctrine orthodoxe! Car c’est [zz qui soutient que le pain
apres 1'épiclese est converti et devient autre chose.» On sait
ce que l'auteur entend par la conversion. M. B. reconnait que,
chez certains théologiens du IX*® siécle, «le réalisme ¢s’est
épaissi et matérialisé » (p. 358). Il n’a pas tu Il'existence des
« Stercoranistes », Et c’est la distillation de ce pot-pourri que I'on
veut nous faire accepter comme un dog/e, comme une VErite
divine, enseignée par le Christ, et loujours crue par toule
I'Eglise chrétienne!

Toute 1'érudition du savant recteur de l'institut toulousain
ne réussira pas a nous convaincre.

1. L'auteur fait violerice au sens obuvie des textes de la
pluparvt des Peres et des docteurs. M. Batiffol prétend qu’il a
fait une «enquéte» (p. 377). Il s'est mépris. Son but arrété a
l'avance a été — a en juger par les efforts visibles a chaque
page de son livre — de démontrer, cofite que coflite, que le
réalisme tel qu'il 'a «<entendu» a été professé dés le principe,
déja par les premiers fideles, donc par St. Paul, par St. Jean,
et ensuite, plus ou moins clairement, par tous les Peéres et les
docteurs. Et quand ceux-ci se sont permis des expressions qui
sortent de son cadre et de son réalisme, il les gourmande
comme un maitre reprend un écolier ignorant ou malhabile.



— 668 —

Citons quelques exemples:

St. Paul (I Cor. X, 1-4) a parlé d'un aliment spirituel, d'un
breuvage spirituel, d'une pierre spirituelle. Est-ce 1a du réalisme
substantiel matériel? Evidemment non. M. B. trouve cela «<in-
génieux» de la part de St.Paul (p. 3); il ajoute (p. 10) que
c'est «trop concis et obscur», et que St.Paul a donné plus
loin un «éclaircissement» par ces mots: «Chaque fois que
vous mangez ce paiiz et que vous buvez cette coupe, vous
annoncez la mort du Seigneur.» Cet éclaircissement ne semble
guere étre dans le sens d'une conversion matérielle. M. B.
semble en convenir, en disant (p. 12): <« Ne disons pas que
St. Paul discerne le corps substantiellement présent sous le
voile des apparences du pain: pareille affirmation #’est pas
dans la perspective actuelle de Pauwl.» St. Paul a été ¢galement
spiritualiste quand il a montré 'eucharistie comme une xowwric
du corps et du sang du Christ. M. B. commente cette doctrine
en disant que St. Paul a «exploité » une analogie, qu’il a « es-
quissé une théorie eucharistique » (p. 18). St. Paul fait de la
théorie et de exploitation! Mais M. B., en enseignant le réa-
lisme corporel, expose le dogme méme! Bref, selon M. B,
St. Paul «ne définit pas» la maniere dont a lieu la xowwvie
(p. 20); il «n’a pas donné sur l’eucharistie un traité qui épuise
le sujet, tant s'en faut... St. Paul, comme plus tard St. Jean,
s'attache & un aspect de 'eucharistie... La »onvwrie telle que
I’a entendue St.Paul, est une idée destinde a demeurer 0bs-
cure... A peu pres nulle trace de cette idée de xonwyic He
reparaitra dans la pensée chrétiennie, comme si cette idée
avait été des le premier jour imcomprise» (p. 21). On croit
réver en lisant de telles énormités. Evidemment, M. B. est
tres mécontent de St.Paul et de sa xouwwyie, dautant plus
mécontent que, quoi qu'il dise, toute la pensée chrétienne spi-
ritualiste en est remplie.

St. Jean n’a pas été moins spiritualiste que St.Paul. On
connait 'admirable chapitre VI de son Evangile, et surtout le
passage oll Jésus méme dit que c'est 'esprit qui vivifie et que
la chair ne sert de rien. Néanmoins, M. B. trouve que « l'idée
johannine » — c'est ainsi qu'il interprete le discours du Christ
— donne lintuition «d’une #éalité plus saisissable que celle
que représente I'idée de communion au sacrifice»; et il con-
clut que «la foi chrétienne de '’Eglise naissante (en s’attachant



-— 669 —

a l'idée johannine) est 12 encore fidele & son #éalisme » (p. 57).
Et encore: «L'’idée paulinienne de communion au sacrifice
est destinée @ demeurer obscure toujours pour la piété chré-
tienne, qui sera plus attirée par l'idée johannine que la com-
munion est une participation a la vie divine.» M. B. répéte a
la p. 57 sa phrase de la p. 21, mais une répétition n'est pas
une preuve; en outre, il cherche a mettre en opposition
St. Paul et St. Jean, comme si la communion au sacrifice du
Christ n’était pas une communion a la vie divine. Voila donc,
de par M. B., St. Jean transformé en réaliste charnel, lorsqu’il
a dit: La chair ne sert de rien, les paroles que je vous ai
dites sont esprit et vie! Etrange transformation.

St. Ignace d’Antioche a désigné 1'eucharistie comme étant
«le pain de Dieu, le pain descendu du ciels, et il a voulu
montrer dans la manducation de ce pain «l'union au Christ et
la possession de Dieu ». Le spiritualisme d'Ignace est donc trés
clair, si clair méme que M. B. est obligé d'écrire (p. 130):
«lgnace, avec sa hardiesse d’association de figures, peut donc
écrire : Je vous embrasse dans l'unité. Et aussi bien: Je vous
embrasse dans la passion. Et aussi bien: Je vous embrasse
dans la chair, dans le sang du Christ. Ces formules sont équi-
valentes.» Aussi M. B. administre-t-il 4 St. Ignace le paragra-
phe suivant (p. 123): «Nous considérons volontiers que rien
n'est malaisé comme de ramener a une définilion claire les
expressions multiples auxquelles St.Ignace a lié l'idée de l'eu-
charistie. Les 7/mages dont use St. Ignace, et dont souvent il
est le seul () a avoir usé, ajoutent a la comfusion. Surtout,
St. Ignace a pour nous ce fort qu'il n’a jamais parlé directe-
ment de l'eucharistie, mais seulement par allusion, par méia-
phore: il est toujours a coté du sujet qui est le notre, et C'est
donc comme de biais que ce sujet nous apparait perpétuelle-
ment dans les épitres ignatiennes.» M. B. oublie que parler
par métaphore est, quelquetois, parley trés divectement: de plus,
s'il voit «comme de biais» l'eucharistie dans les épitres de
St. Ignace, c'est peut-étre qu'il la regarde lui-méme de travers.

St. Justin a été aussi spiritualiste, lorsqu’il a dit que le
pain et le vin sur lesquels l'action de grice a été faite, ne
sont pas un pain et un vin ordinaires, mais, xxre peraSoliv,
le corps et le sang de Jésus. M. B. avoue que ce sacrifice est
un sacrifice de priére (p. 150), et qu'on a commis une subtilité, en

Revue intern, de Théologie. Heft 52, 1905. 43




— 670 —

voulant découvrir dans l'expression xare psrefoirr «une théorie
de la conversion de la substance du pain en la substance du corps
du Christ » (p. 149). Mais, chose singuliére, tout en faisant cet
aveu, il traduit xave uerafoiyy par ces mots: par assimilation
(p. 145)! La subtilité n’est pas moins forte. M. Batiffol oublie
non seulement le sens obvie de la métabole, mais encore com-
ment nombre de Péres ont pris ce mot dans le sens de mé-
taphore, figure, symbole, trope (zoémer). Il transporte, sans
plus de facon, au matériel, ce qui est dit au spirituel ; il viole
une des regles les plus simples et les plus usuelles du langage
journalier. M. B., qui dénature ainsi la doctrine de St. Justin,
ose ensuite rapprocher ce Saint du gnostique Mare, qui, lui, a
précisément interprété la priere ou l'action de grace dans le
sens d'une priére magique et d'une métabole physique. «St. Justin,
dit M. B., et reconnu la aisément () les traits fondamentaux
de sa propre doctrine, mais exploitée par une sorte de magi-
cien, faiseur de tours de passe-passe, comme dit Renan » (p. 170).
M. B. veut-il donner le change? Ou il s’agit d'une métabole
matérielle, ou s'il s’agit d'une métabole spirituelle. Les spiri-
tualistes disent qu'il s’agit d’'une métabole spirituelle et con-
damnent par conséquent l'interprétation magique et matérielle
de Marc. Comment M. B., qui enseigne manifestement la méta-
bole matérielle, qu'il essaie en vain de dissimuler sous le nom
d’assimilation, comment peut-il condamner Marc? et comment,
en condamnant Marc, mentionne-t-il St. Justin et a-t-il I'air de
vouloir le louer ? Cette facon d’interpréter Justin, de le louer
en le rapprochant de Marc et de condamner Marc, ne semble-t-
elle pas énigmatique, et n'y a-t-il pas la aussi quelque «tour de
passe-passe »?

Abercius, évéque de Hiérapolis (Phrygie), a dit que «la
foi lui a servi un poisson de source; qu’elle le donnait & man-
ger aux amis, et qu'elle possédait un oz délicieux qu'elle
donnait avec le pain > (p. 165). Rien de plus spirituel et de
plus métabolique ou symbolique. Or, M. B. déclare que ce
poisson est «le mystere du »éalisme» (p. 166)!

Pectorius d’Autun a écrit dans le méme style figuré:
« Rajeunis ton ame par les flots éternels de la Sagesse; recois
l'aliment doux comme le miel du Sauveur des saints; mange
a ta faim, tu tiens 1'/chtus dans tes mains. » Or, M. B. inter-
préte ainsi ce spiritualisme: « On souhaiterait difficilement un



— 671 —

commentaire plus expressif aux affirmations du réalisme litur-
gique du 1I° siécle » (p. 167). Pourquoi M. B. voit-il du réalisme
dans ces figures ? C'est que les auteurs, dit-il, «insistent sur
I'idée de repas et de nourriture» (p. 166). Raison bien naive,
en vérité: car les mots «repas» et «nourriture», en choses
religieuses, sont pris constamment dans le sens spirituel.

L’auteur a la logique par trop coulante, lorsqu'il conclut
ainsi sa prétendue «enquéte» sur le II® siecle: «Le réalisme
a été, on vient de le voir %), affirmé par la liturgie issue de
I'institution méme de la céne, et au second siécle il rallie tous
les suffrages (!) que nous pouvons recueillir encore; il est I'af-
firmation tondamentale de la foi (!) se posant a elle-méme sa
reégle» (p. 181). L'auteur se trompe gravement: la regle de la
foi est la doctrine méme du Christ, doctrine qui est constatée
historiquement d’apres le critérium catholique; la regle de la
foi vient donc du Christ, le seul auteur de lafoi. Dire que c’est
la foi qui « se pose a elle-méme sa regle», c'est un cercle vi-
cieux qui étonne sous la plume d'un maitre. M. B. ajoute: « On
sera frappé de Vimperfection premitre de la théologie eucha-
ristique. » I1 me semble qu'on est frappé plus encore de l'im-
perfection de linterprétation qu'en fait M. B.

Les siecles suivants ne sont pas mieux compris. L'auteur
force partout la note. Chemin faisant, il fait la legon a quan-
tité de théologiens, soit protestants, soit catholiques, qui ne
sont pas de son avis, et il leur reproche d’attirer a eux les
textes. Hélas! presque toujours son procédé n'est pas autre.
Citons encore quelques exemples:

Les Africains se sont particulierement distingués par leur
langage spiritualiste. Aussi M. B. leur est-il tres dur. Bien que
Tertullien ait enseigné que le pain eucharistique est la «figure »
du corps du Christ, et non le corps matériel, et que, si on le
mange, c'est pour que ’dme se nourrisse de Dien, cependant
M. B, écrit (p. 219): «On ne peut pas hésiter a reconnaitre
chez Tertullien la persistance du langage réaliste si frappant (1)
au II°® siecle. » St. Cyprien, pour désigner l'effet de la consé-
cration eucharistique, a employé le mot sanctifier (p.226); le
pain et le vin sont donc sanctifiés, afin que 1'ame aussi soit
sanctifiée. Cette sanctification n'a rien du réalisme matériel.

1) On a vu le contraire.



— 672 —

Aussi M. B. lance-t-il ce blame a St. Cyprien (p. 231): « Cyprien
se meut ici dans le symbolisme, et son subfil génie s'y com-
plait jusqu'a s’y compromettre.» St. Augustin surtout abonde
en expressions spiritualistes, et il faut rendre cette justice a
M. Batiffol qu'il ne les dissimule pas (p. 236-246). Mais, d’autre
part, il affirme «le déficit de la tradition augustinienne »
(p. 367), et il écrit: «Chez les Latins, l'autorité d’Augustin,
jusqu'au IX® siécle, accréditera un langage qui, en fait d'abs-
traction, entretiendra de lomgues indécisions et soulévera de
vives controverses, qui méme, en dehors du catholicisme, du-
rent encore. » M. B. semble dire, par ces derniéres paroles:
«en dehors du catholicisme », que les vives controverses
n'existent plus dans le catholicisme (romain); il connait cepen-
dant, tres certainement, les vives et trés graves discussions
de M. Koch sur la présence wiorale du Christ dans l'eucha-
ristie 1).

M. B. est trés peu satisfait du prétendu réalisme des Romains
de la fin du IVe siécle. Le pape Damase, parlant des «sacre-
ments » du Christ, n'y voit que des membres, non pas maté-
riels, mais célesies. M. B. trouve «bien courte » cette «réflexion
sur le mystére du réalisme» (p. 306). Dans !'Ambrosiaster,
ceuvre romaine, il y a une exposition du passage de St.Paul
I. Cor. XI, 23-29, et M. B. s'écrie: «Que cette exposition est
séche et pauvre!.. L'eucharistie est pour I'exégéte romain une
medicina spivitalis ... une memoria redemptionis nostree. ..
Paroles obscures. Manger la chair et boire le sang, voila bien
le langage du réalisme; mais ne dirait-on pas quel’4mbrosias-
ter incline a donner une valeur swurtout commémoralive du
corps et du sang eucharistiques? » M. B. trouve qu’une valeur
commémorative est bien peu de chose (quoique le Christ lui-
méme ait employé le terme de commemoratio). L' Ambrosiaster
dit encore que le fidele communie aw calice mystiqgue du sang,
in typum, M. B. releve ainsi ces mots: «Il communie 7#
typum, autant dire en figure, de la rédemption opérée sur
la croix. Cette exégeése ne peut que paraitre bien timide. .. et
vraiment elle est plus prés d’étre africaine, entendez I'Afrique
avant St. Augustin. Mais, ceci est plus notable encore, St Jé-
rome w'est pas sensiblement plus avance que I Ambrosiaster »

1y Voir dans la Revue de juillet 1905, p. 520-528.



— 673 —

(p. 308). Effectivement, selon St. Jérome, le pain est « sanctifié »
et il «représente» seulement. M. B. trouve que <¢le mot 7e-
presentare est un rappel de Tertullien », et il ajoute: «La
paunvreté de cette exégese étonne, comme aussi bien la rareté
des allusions a l'eucharistie dans toute l'ccuvre de Jérome.
Manifestement Jérome se rapproche plus de St. Cyprien que
de St. Ambroise». Nous verrons plus loin que M. B. a inter-
prété inexactement la pensée de St. Ambroise. Selon M. B, ce
rapprochement de St. Jérome et de St. Cyprien est de l'«ar-
chaisme» (p. 309)! Ne dirait-on pas que, pour étre dans la
vérité et dans l'orthodoxie, il faut, selon les théologiens roma-
nistes actuels, innover, et que, lorsqu'on se rapproche des
anciens Peres, on est c<archaique »?

M. B. prétend (p. 312) que Vafricanisme des Romains, qui
a duré c<longtemps », a cependant été «réparé» par le pape
St. Léon, qui se serait «rallié », non pas aux formules de
St. Augustin, ni a celles de St. Ambroise, mais a celle de
St. Cyrille d’Alexandrie, comme si St.Cyrille d’Alexandrie
n'avait pas été, lui aussi, spiritualiste. Il va de soi que M. B.
déplore ces «indécisions» et ces «divergences» (p. 320). Ce
qui doit le troubler plus encore, c'est que le pape Gélase
(492-496) ait, lui aussi, wié la conversion eucharistique (p. 327).
« L'eucharistie serait donc pour Gélase une 7mage du Christ;
on se rappelle que le mot 7mage est celui qu'emploie Théo-
doret » (p. 331). L’aveu est formel. On voit donc, par la doc-
trine de Gélase, que les papes n'ont pas toujours enseigné
celle du concile de Trente. Et si le concile de Trente a été
infaillible, le pape Gélase ne 'a donc pas été; et si la défini-
tion de Trente est un dogme, la doctrine du pape Gélase, qui
en est la contradiction, est donc une hérésie! Qu’en pense
M. Batiffol? I1 n’hésite pas a dire: «ZL'erreur de Gélase»
(p. 332)! Encore un pape dans l'erreur et dans I’hérésie, et
en matiére trés grave, et dans un document qui, sans étre une
bulle, est néanmoins trés pontifical et trés officiel. Tel est le
gachis romaniste,

Je m’arréte, pour ne pas prolonger indéfiniment cet exa-
men. Bref, ceux des Peres et des théologiens dont M, B. est
obligé d'avouer le spiritualisme ou le symbolisme, sont tris
malmenés par lui et taxés d'«erreur». Si M. B. était logique
avec lui-méme, il devrait les taxer d'hérésie objective et réelle,



— 674 —

puisqu’ils ont nié le réalisme eucharistique qu’il déclare étre
le dogme. Quant & ceux qu'il proclame réalistes dans le sens
qu'il «entend », il force manifestement leurs textes. Dans les
deux cas, que devient son prétendu dogme, fondé sur une tra-
dition inexactement interprétée et qui, en tout cas, n’est ni
universelle, ni constante, ni unanime? C'est donc un complet
mépris du critérium catholique.

1. L'auteur fait violemnce a Uhistoire pav des opinions
outrées, qui ne Sauraient étre admises et qu'en toul cas il ne
justifie pas.

1° Nous avons vu déja comment les faits et les textes
contredisent la théorie de M. B., lorsqu’il essaie de mettre en
opposition la « pensée paulinienne» et la «pensée johannine»
en ce qui concerne le sens fondamental de 1'eucharistie. Jamais
I'histoire n'a enregistré d’opposition entre ces deux apotres,
et, encore une fois, la communion au sacrifice du Christ et la
communion a la vie divine n'ont jamais €té considérées par
I'Eglise comme une opposition.

2° M. B. prétend que le dogme de lincarnation et celui
de l'eucharistie se sont développés parallelement, et que le
développement de celui-ci s’est modelé sur le développement
de celui-la. Parlant de St.Léon qui se serait rapproché de
St. Cyrille d'Alexandrie, M. B. dit en effet: «On mesure a ce
progres l'influence du développement de la christologie sur la
Jformation de la doctrine de 'encharistie» (p. 312). Et encore
(p. 320): « A ces indécisions dans le champ de la christologie
répondent des divergences sur le sujet de 'eucharistie, je veux
dire sur la question méme de la conversion.» Et p. 331: «Il
faut d'ailleurs que l'eucharistie soit I'image de l'incarnation...»

Or, I'histoire montre que les dogmes de l'incarnation et
de l'eucharistie ont été enseignés par le Christ méme, d’apres
les paroles prononcées par lui et relatées par les écrivains du
N. T. Ces dogmes ont été fermes et arrétés dés le principe
par le fondateur du christianisme, le seul Maitre de 1'Eglise.
Quant aux spéculations théologiques auxquelles les fideles, les
didascales, les théologiens se sont livrés pour expliquer ces
dogmes «crus par tous», elles ont varié, cela est certain; et
c'est précisément parce qu’elles ont varié, qu’elles ne sont pas
des dogmes, mais seulement des explications humaines. Or



— 675 —

leur évolution, loin de s’étre faite parallelement comme le pré-
tend M. B., s'est faite a l'inverse 1'une de l'autre. En effet, les
spéculations sur l'incarnation ont contribué a mettre le coté
divin de J.-C. toujours de plus en plus en lumiere; l’histoire
des conciles de Nicée, de Constantinople, d’Ephese, de Chal-
cédonie, etc., constate ce fait, que, dans les ceuvres des théo-
logiens, le Dieu en J.-C. apparait toujours plus lumineux et
plus visible que I'homme. Au contraire, en ce qui concerne
I’eucharistie, les explications littéralistes, écartées dés le prin-
cipe par l'éloignement des capharnaites, ont fait place immé-
diatement aux explications spiritualistes, c’est-a-dire a la mise
au premier plan de la vérité symbolisée, donc de la prédomi-
nance de !'élément divin sur I'élément matériel ou signe sen-
sible. Puis, ces explications spiritualistes, quoique toujours
maintenues par de nombreux fidéles, ont cependant peu & peu
perdu du terrain dans les masses ignorantes et grossieres,
d’abord dans des sectes gnostiques qui ont repris le point de
vue capharnaite, puis dans les discours de quelques orateurs,
qui, quoique spiritualistes, ont cru cependant devoir employer
des expressions matériellement réalistes, afin de faire une plus
vive impression sur les masses, qui sont plus pénétrées des
choses sensibles que des choses spirituelles. Et c'est ainsi que
certaines paroles oratoires, prises ensuite a la lettre, ont eu
du succes chez les moines ignorants et littéralistes, en Occi-
dent surtout, notamment & 1'époque des Paschase Radbert, des
Lanfranc, etc. J'ai assez développé ce point de vue dans cette
Revie méme 1), pour qu'il ne soit pas nécessaire d'insister.

Tout le monde sait qu'au V* siecle I'évéque Théodoret et
le pape Gélase ont expliqué, non pas l'eucharistie par 'incar-
nation, mais bien lincarnation par le spiritualisme eucharis-
tique; ce qui suppose que la doctrine eucharistique, spiritua-
liste, était, a cette époque, plus évidente que les spéculations
sur les deux natures en J.-C., puisqu'on voulait éclairer celles-ci
par celle-la.

3° Dans un style assez assez alambiqué (p. 183), M. B.
semble reprocher a4 Clément d'Alexandrie «une sorte de gn0s-
ticisme tempéré et ecclésiastique,.. fait d'exégese allégorique
souvent romanesque ... et de philosophie.» M. B. trouve que

) Voir mes Etudes eucharistiques parues de 1894 a 1897, etc.



— 676 —

« Clément bien imprudemment allégorise sur le texte méme de
I'institution de V'eucharistie » (p. 184). Clément ayant distingué
un sang charnel et un sang spirituel du Christ, et ayant dit
que c'est par le sang spirituel que nous sommes oints, et que
boire ce sang c'est participer a Uincorruptibilité du Seigneur,
M. B. en conclut que Clément est réaliste (dans le sens que
M. B. «entend »)! Il avoue toutefois (p. 186) que «la pensée
de Clément dans ces textes est bien gawuche», De plus, Clé-
ment, ayant distingué le lait qu’'on donne aux enfants et la
connaissance ou nourriture solide qu'on donne aux grandes
personnes, et ayant ajouté que «les chairs et le sang du Verbe
sont lintelligence de la puissance ¢t de [’essence divines. ..
car la nourriture et le breuvage du Verbe divin c’est la con-
naissance de l'essence divine», M. B. prétend que «l'emploi
des termes «chair» et «sang» qui rappellent si directement
I'eucharistie, tendent a créer une confusion dans lesprit du
lecteur, mais que cette confusion n'est pas dans la pensée de
Clément, qui n'a ici en vue que la gnose et aucunement Ien-
charistie» (p. 187). M. B. ne veut pas qu'il soit question de
I'eucharistie, lorsque Clément dit que communier au corps et
au sang du Christ, c'est s'unir par l'intelligence et par la foi
a Dieu méme.

M. B. se trompe gravement. Clément concilie simplement
I'enseignement de St-Paul et celui de St. Jean, lorsqu'il dit:
« Qui dit lait dit la méme chose que sang, et ces termes ne
sont que des symboles de la passion et de 'enseignement du
Seigneur. » Il est clair que M. B., qui a voulu mettre en op-
position «la pensée paulinienne » et «la pensée johannine »,
veut aussi mettre Clément en opposition avec lui-méme, et ne
pas lui permettre de dire que communier a la chair et au
sang, c’est-a-dire au sacrifice, c'est communier a 'étre divin
et & la vie divine. Telle est cependant, en réalité, la doctrine
de Clément; et telle est aussi la doctrine d'Origeéne. M. B. qui
cherche a établir des différences entre ces deux docteurs
(p. 201), semble n'avoir pas compris le fond de leur doctrine,
qu'on peut en effet résumer ainsi:

Les dogmes du christianisme sont si profonds qu'on peut
distinguer, dans l'intelligence qu'on en a, deux degrés: le de-
gré inférieur (le lait) et le degré supérieur (la nourriture so-
lide, 1a chair et le sang), bien que dans ces deux degrés la



— 677 —

vérité soit la méme. En ce qui concerne l'eucharistie, le degré
inférieur est la connaissance simple des choses extérieures,
sensibles, sacramentelles: manger le pain du ciel, boire le vin
céleste, pour unir son ame a Dieu et aller au ciel. Tous les
simples fideles comprennent la simplicité de cet enseignement.
Quant aux fideles plus avancés en J.-C., ils approfondissent cet
enseignement par une intelligence ou une gnose plus grande,
A savoir: que manger la chair et boire le sang du Christ en
souvenir de son sacrifice, c'est s’incorporer, spirituellement et
vraiment, ce sacrifice, c’est s'unir 4 lui comme victime, vic-
time immolée sur la croix et toujours vivante dans le ciel; en
sorte que le fait de la manducation extérieure n'est qu'un pre-
mier degré. 11 faut donc s'élever plus haut, aller jusqu'a l'idée,
jusqu'a la gnose, jusqu'a la connaissance approfondie de cette
manducation ; il faut se nourrir non seulement du pain et du
vin consacrés, mais encore et surtout de la vérité divine ca-
chée sous ce symbole, de 'élément spirituel, positif, vrai, qui
est dans le sacrement, a savoir la grace divine, la vie divine,
le Verbe, Dieu méme. Cest donc Dieu méme qu’il faut man-
ger, c'est sa sagesse et sa vie qu'il faut boire, c'est 'oubli de
soi et le sacrifice de soi qu'il faut réaliser, comme le Christ
s'est réellement sacrifié pour nous sur la croix. Telle est la
communion cucharistique compléte par la gnose supérieure.
C'est la xowwrie de St. Paul et la manducation du pain de vie
de St.Jean. Outre les passages de St.Paul déja cités, qu'on
veuille bien relire I'épitre aux Colossiens II, 20-23 et 1II, 1-4,
ou St. Paul indique aux fideles ce qu'ils doivent faire lorsqu’ils
sont morts avec le Christ (éviter les grossiéres instructions du
monde, etc.; degré inférieur), et ce qu'ils doivent faire lors-
qu’ils sont ressuscités avec le Christ (chercher les choses qui
sont en haut, ou le Christ est assis & la droite de Dieu, etc.;
degré supérieur). Toute la vie chrétienne, tout le travail de
sanctification des petits et des grands, tout le sens de la com-
munion avec le Christ mort et ressuscité, tout le mystere de
« la vie cachée avec le Christ en Dieu», toutes ces saintes
choses, si bien résumées dans l'eucharistie méme, sont admi-
rablement expliquées par St.Paul, et la doctrine de Clément
et d’'Origéne en est la reproduction exacte.

4% L’opposition que M. B. a voulu établir entre St. Am-
broise et St. Augustin est dénuée de tout fondement dans 1’his-



— 678 —

toire de la théologie. A premiére vue, il serait bien étrange
que St. Augustin, qui fut en partie converti, instruit et dirigé
par St. Ambroise, eut été opposé¢ a son enseignement sur 1'eu-
charistie. Voyons les textes et les faits. Le spiritualisme eu-
charistique de St. Augustin est si évident que M. B. le cons-
tate, tout en cherchant a le voiler ¢a et 1a (p. 232—253). Dong,
pour qu’il y ait eu opposition entre St. Ambroise et St. Augus-
tin, il faut que St.-Ambroise ait enseigné le réalisme matériel.
Or l'a-t-il enseign¢? Certainement non. M. B. cite lui-méme
des textes ou St. Ambroise enseigne que le changement ecu-
charistique est une «consécration»; qu’apres cette consécration,
le corps du Christ est signifié, que le vin est appelé sang.
M. B. prétend que «le pain perd sa nature» (p. 295); mais
St. Ambroise ne le dit pas, et méme les mots «signifi¢» et
«appelé» disent clairement le contraire. La chose est si évi-
dente que M. B. est contraint d’avouer qu’ «il s’en faut que le
langage de St. Ambroise soit de tout point classique». Et en-
core (p. 296): «Est-ce le corps historique du Christ qui est
dans 1'eucharistie? Ambroise, avouons-le, ne s’en explique
pas clairement.» La vérité est qu'il donne clairement & en-
tendre le contraire: car, avoue encore M. B., «pour Ambroise,
I'étre du corps du Christ est spirituel, et parce qu’il est spiri-
tuel, il peut devenir notre nourriture spirituelle (corpus enim
Dei corpus est spiritale) ». «Cette affirmation d’ Ambroise, con-
tinue M. B., suffit, & eile seule, a montrer combien imparfaite
est encore 1’élaboration de la doctrine eucharistique» (p. 297)!
I’ étonnement de M. B. est vraiment naif. St. Ambroise enseigne
nettement le spiritualisme, et M. B. veut que le spiritualisme
soit une «élaboration» du réalisme matériel! « Pareilles expres-
sions, dit-il encore, sont faites pour déconcerter quiconque
chercherait dans St. Ambroise une pensée rigoureusement mai-
tresse du sujet difficile qu’elle traite» (p. 297). M. B. s’abuse:
ce qui est déconcertant, c’est l’obstination aveugle avec la-
quelle il veut faire de St. Ambroise un réaliste (selon son coeur)
et établir une opposition entre St. Augustin et St. Ambroise.
Malgré tout ce qui préceéde, il conclut que St. Ambroise est
«le théologien qui a le premier mis en pleine lumiére la notion
de conversion miraculeuse, et ainsi préparé la définition de
la transsubstantiation, définition qui se serait imposée beau-
coup plus tot, n’elit été I'influence de St. Augustin» (p. 301).



— R —

Pourquoi est-ce St. Augustin qui a retardé cette définition, et
pourquoi n’est-ce pas aussi l'influence de tous les autres doc-
teurs spiritualistes? M. B. ne le dit pas. Mystere!

Chose non moins ¢tonnante, M. B., dans un chapitre in-
titulé: «St. Ambroise contre St. Augustin chez les Latins», com-
mence ce chapitre (p. 347) en avouant que les deux courants
représentés par ces deux docteurs «étaient deux courants, non
point contraires, mais cependant distincts». Comprenne qui
pourra! La vérité est qu’il y a eu, surtout a partir de Paschase
Radbert, un courant matérialiste, mais que mettre St. Ambroise
a la téte de ce courant, c’est fausser la doctrine de St. Ambroise
et 'histoire.

Le grand homme de M. B., dans cette question, est le
moine Paschase Radbert. Mais comme ce moine borné et gros-
sier — que M. B. appelle «ce bon Paschase», et qu’il déclare
«n’avoir été qu'un sommiste, lui aussi, comme 1'était St. Jean
Damascéne» (p. 368) — comme cet inintelligent compilateur,
dis-je, n’était pas de force a étre le fondement de la trans-
substantiation, il fallait & tout prix lui donner, & son tour, un
fondement plus solide, et c’est sans doute pour cette raison
qu'on le rattache au nom de St. Ambroise. Je dis «au nomy;
car, nous l'avons wvu, il n'y a aucun rapprochement possible
entre le matérialisme de Paschase et le spiritualisme de St. Am-
broise. Attribuer, je le répete, le triste succes de la trans-
substantiation a St. Ambroise, et faire de St. Ambroise un
triomphateur grace a un théologien de la trempe de Paschase,
c’'est dénaturer manifestement 1’histoire. M. B. n’en a-t-il pas
quelque sentiment, lorsqu’il écrit (p. 368): «Paschase, du
moins, est-un ambrosien convaincu. Sa nouveauté, la seule (1),
est de dépasser Ambroise, en affirmant comme une theése fon-
damentale ce qu'Ambroise n’a qu'indiqué, l'identité du corps
eucharistique et du corps historique du Christ.» Nous avons
vu que St. Ambroise ne 1’a nullement indiquée.

50 M. B. n'a pas été plus exact, lorsqu’il a accusé Scot
Erigéne de professer le «nominalisme» eucharistique (p. 336
et 309). Scot a enseigné formellement le spiritualisme; car les
mots similitudo, figura, pignus, memoria, qu'il a employés a
la suite des spiritualistes précédents, ne signifient nullement le
flatus vocis que M. B. semble insinuer.



— 680 —

6° Erronée aussi est l'attribution que M. B. a faite de la
doctrine spiritualiste au gnosticisme. C’est le contraire qui
est vrai.

Etc.

IV. L’auteur tombe manifestement dansl’arbitraire qu’il
reproche & ses adversaires. Son but, dit-il, a été d’appliquer la
méthode historique et de faire ainsi I’exégese des textes, en les
situant & leur date et dans leur milieu, en essayant de les
interpréter eux-mémes par eux-meémes, en groupant selon leurs
affinités les affirmations gu’ils expriment, etc. Certes 1'inten-
tion était excellente. Malheureusement, 1’auteur ne s’est pas
tenu parole. Des le début, il a pris parti pour I'interprétation
réaliste (avec insinuation matérialiste) des mots est, corps,
sang, pain, nourriture, vin, breuvage, etc. Il sait cependant
que ces mots peuvent étre entendus dans un sens figuré (ce
qui ne veut nullement dire illusoire); il sait qu’ils ont été ainsi
entendus, et que le trope est un procédé essentiel du langage
humain. Son devoir était donc, pour faire une saine exégese
et une critique historique exacte, de constater les sens divers
de ces mots et d’établir celui ou ceux dans lesquels ils ont été
pris. M. B. s’est dispensé de ce travail, qui est cependant la
base logique de toute étude sérieuse d’exégese et d’histoire.
Immédiatement il s’est prononcé pour le sens littéral, avec
exclusion du sens spirituel et mystique. Quoigue tout sacre-
ment soit un symbole, il a écarté comme une erreur l'interpré-
tation symbolique, donnant a penser qu’elle ne contient aucune
reéalité symbolisée. Ce sont 1a de grosses erreurs.

M. B. prétend que l'interprétation spiritualiste a commencé
avec Théodote, gnostique del’école de Valentin (fin du lle siecle),
et que c’est lui qui laurait passée a Clément d’Alexandrie
et a Origéne, mais gu’avant lui régnait seule l'interprétation
réaliste (p. 178). Or l'interprétation spiritualiste est manifeste
dans St. Paul et dans St. Jean; de plus, c’est le Christ méme
qui I'a enseignée et imposée lorsqu’il a dit: «C’est 'esprit qui
vivifie, la chair ne sert de rien, les paroles que je vous ai dites
sont esprit et vie.» Quoi de plus clair? Valentin et Théodote,
en restant fideles & cette doctrine, n’ont point été dans l'erreur.
S’ils ont enseigné une gnose erronée, c’est sur d’autres points.

Il en est de méme du mot psrefoir, qui signifie trope,
transposition, changement, métaphore, etc.; un changement



— 681 —

peut étre matériel, mais il peut aussi étre spirituel. M. B,
sans faire cette distinction élémentaire, déclare que le mot a
été pris dans le sens matériel. Il devait en fournir la preuve
et montrer que les paroles du Christ signifient que c’est le corps
qui vivifie et qu’il procure tout, etc. M. B. s’en est dispensé.
Donc, ce n’est ni de I'histoire ni de I'exégese qu’il fait, mais
de l'arbitraire, de la fantaisie et du contresens. Quand on
parle de changement, il ne veut ni que ce soit dans le pain
un changement de bénédiction et de consécration, ni que ce
soit dans I’ame un changement de sanctification, mais que ce
soit un changement de substance, dans le sens d’une conver-
sion de la matiere du pain en la matiére du corps du Christ.
Selon lui, il n'y a pas d’autre changement réel que celui-ci;
quod est demonstrandum. Encore une fois, affirmer n’est pas
prouver.

Bref, il ne traduit pas les textes, il les interprete, et il les
interprete en commencant par bannir le symbole et le sens
spirituel, et en substituant a celui-ci, de par son propre arbi-
traire, le sens littéral et matériel. Je répete que cela est le
contraire de la science, et que, lorsque M. B. reproche aux cri-
tiques protestants leur arbitraire, il les imite et méme les dé-
passe dans l'art de forcer les textes et de faire dévier les signi-
fications. A la page 273, il fait une excellente remarque:
« Un historien ne peut pas ne pas trouver imprudente cette mé-
thode qui consiste a compléter la pensée d’un écrivain ancien,
pensée dont l'individualité est justement d’étre incompléte.:
Malheureusement il commet cette imprudence pour son propre
compte, d’un bout a ’autre de son livre, en mettant son réalisme
a lui la ou il n'y en a pas.

V. Quelques arguments ,ad hominem®. Le premier est
la mise & nu, trés bien exécutée par l'auteur, de toutes les
contradictions qui ont servi, a-t-il dit, a 1’élaboration du dogme
eucharistique du concile de Trente. Je les ai indiquées préceé-
demment. Il faut en lire les développements dans tout le cours
du volume. Cette lecture convaincra tout lecteur intelligent
que ce dogme, loin d’étre un vrai dogme, n’est que la maté-
rialisation de l'eucharistie et la contradiction formelle des pa-
roles du Christ, paroles qu'on ne saurait assez répéter: «C’est
Uesprit qui vivifie; la chair ne sert de rien; les paroles que
je vous ai dites sont esprit et vie» (Jean, VI, 64). Cette dé-



— 682 —

molition d’un faux dogme de Trente n’est pas pour déplaire
aux vrais catholiques, puisque c’'est une erreur de moins. L’au-
teur déclare que l'enquéte historique qu’il a instituée «con-
sacre la dogmatique de la conversion» (p. 348)! Libre a lui
de le croire. Nous pensons le contraire, et nous sommes per-
suadés que Rome pense comme nous et qu'elle est peu flattée
de savoir que le terme et la notion de la transsubstantiation
sont «l’aboutissement nécessaire» des discussions précédentes
(p. 382), discussions si peu édifiantes et si peu convaincantes.

Autre argument. M. Batiffol se croit-il bien orthodoxe
(dans le sens romaniste qui doit étre le sien), lorsqu’il enseigne
(p. 368) que la thése de l'identité du corps eucharistique et du
corps historique du Christ est «le corollaire de la thése de la
conversion», et lorsque, d’autre part, il reconnait que cette
identité a été nic¢e par maints théologiens qui n’ont cependant
pas été déclarés hérétiques, entre autres par St. Grégoire de
Nysse (p. 265) et St. Augustin (p. 249)?

Se croit-il bien orthodoxe (toujours dans le sens romaniste),
lorsqu’il rapporte que Justin, Irénée, Tertullien, Grégoire de
Nysse ont considéré 1'eucharistie comme un gage d’immortalité
et de résurrection pour notre corps, et lorsque, d’autre part,
1l condamne cette doctrine ou semble la condamner pour son
propre compte? Voici ses paroles (p. 261—262): «On sent
ici 'influence d’une exégeése trop littérale du IVe Evangile,
et cette persuasion, qui est un malentendu, que la résurrection
de la chair est un privilege conféré par I'eucharistie, si-bien
que d’une part I'eucharistie serait nécessaire au salut, et que,
d’autre part, les infidéles et les catéchumenes n’auraient point
part a la résurrection de la chair? Clest 1a, répétons-le, un
malentendu.»

M. B. se croit-il bien orthodoxe (toujours dans le sens ro-
maniste), lorsqu’il prétend (p. 182) que «toute tentative pour
expliquer ce qu'est la chair du Christ dans 'eucharistie est
prématurée tant que la doctrine de l’incarnation n’a pas
atteint sa formule authentique>? Se figure-t-on le dogme de
I'incarnation cherchant une formule, les enseignements du
Christ cherchant des formules? Et surtout, est-il bien ortho-
doxe de retarder la confection de cette formule jusqu’au
IVe siecle seulement? M. B. répliquera peut-étre: «Pourquoi
pas? La formule du dogme eucharistique ne date-t-elle pas du



— 683 —

X1lle siecle seulement, et celle de linfaillibilité du pape du
XIXe?» Je répondrai que c’est résoudre la difficulté par la
difficulté; que la formule dogmatique n'est pas le dogme, et
que celui-ci est absolument indépendant de celle-la.

M. B. se croit-il bien orthodoxe (dans le sens romaniste),
lorsqu’il invoque 1'autorité de Théodore de Mopsueste (p. 267),
qui fut anathématisé, aprés sa mort, dans le cinquiéme concile
cecuménique de 5337

Se croit-il bien orthodoxe, lorsqu’il reproche a St. Grégoire
de Nysse un «déficit» (p. 264), et a St. Jean Chrysostome d’avoir
un réalisme qui «dépasse la mesure», «exceés» résultant d’un
entrainement d’'éloquence (p. 271)? M. B. me dira peut-étre
qu’il ne craint pas les foudres de Rome lorsqu’il attaque les
Peres. Je sais en effet que Rome ne voit pas avec déplaisir
les Peres mis en «déficit»; car le déficit des Péres augmente
son crédit a elle, et il lui est agréable de remplacer la tradition
de 'ancienne Eglise catholique par 1'évolution de la nouvelle
Eglise romaine. Néanmoins cette orthodoxie nouvelle n’est pas
de nature & étre approuvée par les catholiques qui ont encore
quelque connaissance de l’ancien critérium catholique. .

M. B. n’a-t-il pas quelque doute sur son orthodoxie, lors-
qu'il voit que, pour la soutenir, il doit jouer de la férule sur
le dos de nombreux théologiens qui ont bien aussi quelque ré-
putation de science, non seulement sur le dos des protestants
comme Harnack, Holtzmann, Jiilicher, Andersen, Spitta, Loods,
etc., mais encore sur le dos d'un Schanz, d’un Loisy, d’un
Franzelin, etc.? Etre obligé d’attaquer tout le monde pour
avoir raison, n’est pas toujours un indice sir qu’on est dans
la vérité.

I11.

Enfin, aprés avoir signalé quelques contradictions de la
these de M. B., voyons comment son livre fournit des argu-
ments & la these spiritualiste. J'ai suffisamment expliqué, au
commencement de cet article, en quoi elle consiste. J'ai in-
diqué ensuite quelques témoignages scripturaires et patristiques
en sa faveur. Le volume de M. B. en contient beaucoup d’autres,
que je ne saurais relater ici: voir, par exemple, ceux qu’il
cite de la Didache, d’Euseébe de Césarée, de Macaire, de Séra-
pion de Thmuis, des Constitutions apostoliques, d’Athanase, de
Cyrille de Jérusalem, de St. Basile, de St. Grégoire de Na-



— 684 —

zianze, de Théodoret, de 1’Ambrosiaster, de ' Aréopagite, de
Léonce de Byzance, d’Amalaire, de Florus, de Ratramne, etc.

M. B. représente plusieurs de ces docteurs comme réa-
listes, sans oser dire que leur réalisme soit matériel, mais il
le laisse entendre, et c’est en quoi il se trompe. Il en a cer-
tainement quelque soupcon, lorsqu’aprés avoir cité des textes
qui lui semblent réalistes, il en cite d’autres du méme écri-
vain qui sont manifestement spiritualistes, et qu’alors il se de-
mande si cet écrivain s’est réellement contredit, si peut-étre il
n’a pas exprimé une méme vérité dans les deux cas.

Par exemple, a propos d’'Eusébe de Césarée, il dit (p. 204):
«N’oublions pas l'observation frés juste de M. Harnack que
symbole n’est pas pour les écrivains ecclésiastiques anciens
un signe vide de la réalité¢ qu’il signifie, et appliquons la méme
nuance aux mots image, figure, type, antitype, qui sont sy-
nonymes. Si nous doutions de cette régle de sémantique, il
suffirait de citer le texte suivant .. .» Et plus loin (p. 224),
a propos de Tertullien: <«Dirons-nous que Tertullien s’est
contredit sans s'en apercevoir? Ce serait une détestable dé-
faite. Ne serait-ce pas plutét qu’ici se manifeste la méme con-
ception du «symbole» que nous avons surprise chez les Grecs?
Oui, le pain qui parait & nos sens est une figure du corps,
mais a ce signe symbolique est associée une réalité insaisis-
sable, qui opere efficacement ...» — Et encore (p. 232), a
propos de St. Cyprien: «Parlera-t-on ici encore d’une contra-
diction intérieure & la pensée de Cyprien? N’est-ce pas plutot
que le symbolisme s’entend du signe, et que le réalisme s’en-
tend du don surnaturel invisible que le signe porte avec lui?
On congoit alors comment St. Cyprien concilie ces développe-
ments d’apparence contradictoire. »

Assurément, M. B., en parlant de la sorte, est sur la voie
de la vérité. Jamais les spiritualistes n’ont entendu par figure
une figure »ide, par symbole un symbole c¢reux, par réalité
spirituelle une réalité imaginaire. Ils ont toujours attacheé a
ces expressions une vérité certaine et positive, vérité méme
surnaturelle, qui unit vraiment ’ame a Dieu. Tel est leur réa-
lisme, réalisme essentiellement spirituel. S’ils suspectent le
mot «réalisme» tout court, c'est que, de fait, on lui fait signi-
fier une conversion de substance, et, quand il s’agit de pain et
de corps, cette conversion est évidemment de substance ma-
térielle, donc une transsubstantiation matérielle; ce qui leur




— 685 —

parait une matérialisation et une profanation, donc une cor-
ruption du vrai christianisme.

Parler du réalisme tout court, en dissimulant le sens de
conversion matérielle, et cela, afin de faire croire aux naifs
qu’ils peuvent admettre ce mot sans renoncer au spiritualisme;
mais avoir en méme temps l'intention de les amener peu a peu
a admettre cette conversion matérielle dissimulée au début, est
un piége et un procédé indigne.

Le mieux est évidemment d’avoir une attitude franche,
qui, acceptant les mots dans leur signification usuelle, déclare
sans détour que le mot «réalisme» tout court est suspect; qu’il
faut donc loyalement le caractériser; que, si on lui fait signi-
fier la conversion matérielle, il doit étre rejeté; que, si au con-
traire on entend une réalité spirituelle, il est admissible; mais
qu’alors il serait mieux d’employer simplement le mot «vérité»,
pour désigner une vraie communion au vrai sacrifice de Jésus-
Christ, & sa vraie immolation, donc a la vérité de son corps
sacrifi¢, a la vérité de son sang versé, et cela dans le sens
spirituel, de maniére & recevoir du Christ et de Dieu une vraie
grace, une vraie sanctification, en esprit et en vérité. Les
spiritualistes ne sont donc nullement des nominalistes, pas plus
qu’ils ne sont des reéalistes matérialistes. Ce qu’ils veulent,
C’est de vivre réellement de la vraie vie du Christ et de Dieu.
Voila tout; le reste n’est que subtilité vaine et stérile. A quoi
bon compromettre le vrai dogme et méme gater la vraie foi
par des pointilles scolastiques qui n’ont jamais édifié aucune
intelligence?

On voit donc combien M. B. se trompe, lorsqu’il dit:
«Qu’on ne parle pas de figure, puisque cette chair est véri-
table» (p. 369). Figure et vérité sont parfaitement associables,
des qu'on saisit la vérité exprimée dans la figure ou par la
figure, et dés qu'on s’assimile vraiment cette vérité. Il serait
faux de croire que, lorsqu’on parle de corps pour signifier la
vie, il n’y ait pas d’autre vérité dans le corps que la matiere
du corps méme; il y a la vie, et c’est la vie et 'esprit qui im-
portent. Les paroles du Christ sont «esprit et vie».

Parlant de Ratramne, M. B. dit (p. 366): «Il entrevoit
qu'un corps peut étre réel, tout en étant invisible et impal-
pable: que ne développe-t-il cette vue profonde?» M. B. oublie
un mot. Ratramne a dit qu’il s’agit d’un corps spirituel, et
que c’est parce qu’il est spirituel qu’il est invisible, impal-

Revue intern. de Théologie. Heft 52, 1905. 44



— 686 —

pable et incorruptible. Donc tout est dans la spiritualité¢ ou
dans l'esprit; et 'on doit regretter que M. B. n’ait pas, a son
tour, «développé cette vue profonde».

Autant les théologiens romanistes s’efforcent, d’ordinaire,
d’éluder le critérium catholique, autant les spiritualistes s’ effor-
cent de l'appliquer. L’enquéte de ces derniers est complete:
ils ne redoutent aucun texte, pas méme ceux qui semblent les
contredire. Leur regle est celle-ci: d’abord, lorsqu’'un Peére
ne parle qu’en son nom privé, son témoignage ne saurait étre
une autorité décisive; son témoignage n’a de valeur, au point
de vue ecclésiastique, que lorsqu’il atteste le fait de la croyance
universelle de 1'Eglise, et lorsqu’il n'est pas démenti par 1'his-
toire. Ensuite, lorsque, sur le sujet de 'enquéte, il n'y a ni
unanimité, ni constance, ni universalit¢ dans les témoignages
constatés, c’est une preuve évidente que le point sur lequel
I'accord fait défaut n’est pas un point de foi: car s'il était un
dogme venant de Jésus-Christ et confié par Jésus-Christ a son
Eglise, celle-ci en aurait eu conscience et l'aurait transmis
exactement de génération en génération et de siécle en siécle.
Cette simple indication montre clairement que ’idée de con-
version substantielle ou de transsubstantiation n’a rien de dog-
matique, puisqu’elle n’a été crue ni universellement, ni cons-
tamment, ni unanimement.

Bref, puisque M. B. exalte si haut St. Ambroise, qu’il se
rappelle que St. Ambroise a dit qu’avant la consécration le vin
est du vin, et qu’apres il est appelé sang, et qu'alors on dit:
« Amen, hoc est, verum est.» Cest encore St. Ambroise qui
a appelé le sacrifice eucharistique une imago veritatis. Cette
image est-elle vide? Nullement. En la comprenant bien, on y
trouve la vérité, la vérité signifiée par le sacrifice méme: in
similitudinem quidem accipis sacramentum, sed vere naturce
gratiam wvirtutemque consequeris. Donc, selon St. Ambroise,
la vérité, c’est ici la grdce et la force de la chose méme.
C’est pourquoi Ratramne, interprétant St. Ambroise, répete que
nous ne devons rien chercher de corporel dans I'cucharistie,
mais que tout y est spirituel: «Nihil igitur hic corporaliter,
sed spiritualiter sentiendum: corpus Christi est, sed non
corporaliter; et sanguis Christi est, sed mon corporaliter>
(p. 360).

Tel est le spiritualisme eucharistique.
E. MicHAuD.




	Le réalisme eucharistique de M. Pierre Batiffol

