
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 52

Artikel: Le réalisme eucharistique de M. Pierre Batiffol

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403633

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


661

LE RÉALISME EUCHARISTIQUE
DE M. PIERRE BATIFFOL.

J'ai déjà signalé à l'attention des lecteurs le volume que
M. Batiffol, recteur de l'institut catholique de Toulouse, a
publié récemment sur « l'eucharistie, la présence réelle et la
transsubstantiation » *) ; et j'ai donné à entendre, avec quelques
indications à l'appui, que cet ouvrage d'érudition ultramontaine

était un très curieux spécimen et une preuve très
frappante de l'inanité du dogme eucharistique romain2).

Comme la question est grave, il importe d'examiner de

près les assertions et les sophismes de l'auteur.

I.

Sa thèse est celle-ci. Dès le principe, l'Eglise a interprété
les paroles du Christ : « Ceci est mon corps, ceci est mon
sang », non pas dans le sens spirituel et spiritualiste, symboliste

et figuré, mais uniquement dans un sens réaliste, non
symboliste. Le «réalisme-», voilà le mot exact pour exprimer
la vraie foi de l'Eglise. Tout d'abord, on n'émet pas de théorie
sur ce mot, mais peu à peu on en déduira le substantialisme, la
conversion, la conversion substantielle, donc la transsubstantiation,

c'est-à-dire le changement de la substance physique du
pain et du vin en la substance physique du corps et du sang
de J.-C, de telle sorte que le corps eucharistique est
substantiellement identique au corps historique qui est né de Marie,
qui a souffert et qui a été crucifié. M. Batiffol ne définit pas
le mot «réalisme» ; il n'indique pas les sens divers dont il est
susceptible; du premier coup, il l'emploie tel quel, tout court,
comme s'il ne signifiait que «corps réel, sang réel», mais avec
la pensée formellement exprimée qu'il rejette le sens de sym-

') Paris, Lecoffre; 388 p., 1905.
8) Voir la Revue, juillet 1905, p. 557-561.



— 662 —

bole, et avec la pensée certainement sous-entendue que le mot
« est » est synonyme de « est substantiellement et matériellement
changé par la conversion des substances du pain et du vin
aux substances du corps et du sang ». Il concède bien que
l'Eglise primitive n'a eu ni l'idée ni la conscience de cette
prétendue synonymie, mais il n'en soutient pas moins l'exactitude

et la réalité de cette synonymie, et en conséquence il
proclame que le dogme de la transsubstantiation, tel qu'il a
été défini aux conciles de Latran et de Trente, est bien le
dogme de l'Eglise catholique.

Je pense avoir bien compris la pensée de l'auteur. Je dis
«je pense», parce que le silence prudent dans lequel il s'est
enfermé au sujet du sens du mot réalisme, et cela dès qu'il
en a fait usage, laisse planer quelque amphibologie sur ce
mot et peut donner lieu à des méprises. Comment un recteur
d'institut théologique peut-il s'embarquer dans une thèse de

cette importance, en violant la première règle de toute thèse
scientifique, à savoir : l'obligation de définir avec précision les
mots que l'on emploie, surtout lorsque ces mots se prêtent à

des sens différents et par conséquent à des arrière-pensées?
Voici quelques textes de l'auteur qui justifient, je pense,

mon interprétation: «Ceci est mon corps, ceci est mon sang.
L'Eglise ira répétant ces paroles simplement comme les apôtres

les ont entendues. De longtemps, sa foi, humble et
soumise, ne s'inquiétera de scruter le mystère qu'elles
recouvrent1) : mais jamais elle ne croira que Jésus, en les prononçant,
ait parlé par parabole ou par énigme 2) : elle les entendra donc
littéralement. L'interprétation symboliste est un raffinement que

') Que l'auteur me permette de lui faire remarquer que cette absence d'inquiétude

de l'Eglise entière devrait fort inquiéter ceux qui attachent aux paroles du

Christ un mystère aussi profond que celui qu'ils imaginent : car, si les fidèles avaient

pu se douter qu'il y eût un tel mystère dans des paroles aussi simples et aussi en
harmonie avec les choses de l'A. T., ils n'auraient pas manqué de chercher à l'éclair-
cir. Supposer, comme le fait l'auteur, que les fidèles auraient pu rester pendant plus
d'un siècle dans l'état d'incuriosité qu'il imagine, est trop contraire à la nature de

l'esprit humain, pour que son hypothèse soit juste.
2) Pourquoi l'auteur emploie-t-il le mot énigme Personne n'y songe. Il s'agit

de figure et de symbole. L'auteur devrait donc dire, pour poser nettement la question:
"Jamais l'Eglise ne croira que Jésus, en les prononçant, ait parlé par figure ou par
symbole. " Mais alors on lui répliquerait, d'abord, que, de fait, de nombreux théologiens

ont précisément cru que Jésus a parlé par figure ou par symbole ; ensuite, que,
de fait, rien n'était plus naturel et plus logique, les Juifs ayant l'habitude de parler
par figures et Jésus en particulier ajmant à parler en paraboles.



— 663 —

la foi de l'Eglise naissante n'a pas soupçonné : elle a été au
réalisme de son premier mouvement (p. 53)... Le réalisme,
j'entends la foi à la présence réelle, est l'interprétation directe
et première des paroles : Ceci est mon corps, ceci est mon
sang. C'est ce que l'étude de la doctrine ecclésiastique au IIe
siècle montrera » (p. 57). Et tout le long de son livre, l'auteur
répète cette même assertion. Je crois donc avoir bien saisi sa

pensée, et j'en fournirai encore d'autres preuves au cours de

cette discussion. En attendant que nous discutions son système,
remarquons, déjà maintenant, combien ses assertions sont
gratuites. Il affirme, sans aucune preuve, que l'Eglise entendra
les paroles du Christ littéralement. Son donc est dénué de tout
fondement. C'est tout arbitrairement qu'il traite de « raffinement

» l'interprétation symboliste, à laquelle les Juifs étaient
de longue date habitués et qui était le mode habituel de
l'enseignement du Christ. Prétendre que l'Eglise n'a pas «

soupçonné » ce qui était langage ordinaire et ce que les théologiens

et les Pères vont, d'ailleurs, pratiquer avec une clarté
qui jettera M. Batiffol lui-même dans l'étonnement — il le
reconnaîtra très naïvement —, ce n'est plus ni de l'histoire ni
de la critique. J'ai dit que l'auteur n'a pas défini le mot «

réalisme » ; je me trompe, car il a écrit en toutes lettres : « Le
réalisme, j'entends la foi à la présence réelle. » Mais alors quelle
définition Une tautologie Il affirme que l'étude du II0 siècle
montre que l'Eglise a interprété les paroles du Christ dans le
sens réaliste qu'il a « entendu * ; pourquoi n'invoque-t-il pas
les documents du Ier siècle? Nous verrons d'ailleurs que son
réalisme (dans le sens d'une conversion substantielle) n'a été
enseigné ni dans Ignace d'Antioche, ni dans Justin, ni dans les
Acta Johannis qu'il mentionne, ni même dans Irénée, ni dans
Abercius, ni dans Pictorius. Mais n'anticipons pas.

Après avoir indiqué la thèse de M. B., indiquons la nôtre.
Au lieu du mot « réalisme » tout court (avec insinuation

du sens matériel), nous employons les mots « réalisme
spirituel», ou simplement le mot «vérité» (toujours dans le sens

spirituel), car la vérité spirituelle et mystique n'est nullement
une chimère, ni une fantaisie, ni une simple supposition, comme
les littéralistes cherchent à le faire accroire ; et c'est dans ce
sens que nous répétons, avec quantité de Pères et de docteurs,
les mots figure, symbole, métabole, métaphore, trope. Donc nous



— 664 —

croyons que le sens dans lequel l'immense majorité des fidèles
a entendu les paroles du Christ a été le sens spirituel : table
spirituelle, calice spirituel, pain spirituel, mystique ou céleste,

corps spirituel, mystique ou céleste, chair spirituelle, aliment
spirituel de l'âme, etc. En sorte que le changement du pain
et du vin au corps et au sang du Christ a été considéré
comme un changement spirituel, divin, mystique, de bénédiction

et de consécration, en vue du changement spirituel et de
la sanctification de nos âmes. Et cette doctrine, que nous
démontrerons plus loin avoir été celle de l'ancienne Eglise, permet

de résoudre très simplement et aussi clairement que
possible les « problèmes » que les gnostiques et les moines ont
soulevés plus tard, par exemple: Le corps eucharistique de

J.-C est-il le corps historique qui a été crucifié? Spirituellement,

oui ; matériellement, non. — Le corps eucharistique
auquel nous participons par une communion sainte, est-il un
gage de résurrection pour notre corps, comme semblent l'avoir
enseigné Irénée, Tertullien, Grégoire de Nysse et quelques
autres Oui, en ce sens qu'une communion bien faite augmente
la force spirituelle et surnaturelle de notre âme, et que cette
augmentation de force spirituelle et surnaturelle, rejaillissant
sur notre corps, le rend plus apte à la transformation future
que nous appelons résurrection ; non, si l'on entend par là que
la résurrection ou transformation future de notre corps n'aurait

lieu que par suite de la présence matérielle du corps du
Christ dans notre corps matériel actuel. — Etc.

Telles sont les deux thèses. Voyons maintenant les
arguments qui militent contre celle de M. B. ; nous verrons ensuite
ceux qui militent en faveur de la nôtre.

IL
La thèse pseudo-réaliste, ou matériellement réaliste, de

M. Batiffol, est erronée pour les raisons suivantes :

1° Pour la soutenir, l'auteur fausse la notion catholique
du dogme ; — 2° Il fait violence au sens obvie des textes de

la plupart des Pères et des docteurs ; — 3° Il fait violence à

l'histoire par des opinions outrées qui ne sauraient être
admises, et qu'en tout cas il ne justifie pas; — 4° Il tombe
manifestement dans l'arbitraire qu'il reproche à ses adversaires; —
5° En outre, que l'auteur me permette de faire valoir aussi



— 665 —

contre sa thèse plusieurs arguments ad hominem, auxquels il
ne sera sans doute pas indifférent.

Tel sera l'ordre de mon argumentation.

I. L'auteur fausse la notion catholique du dogme. Jusqu'à
présent, l'Eglise catholique-romaine a maintenu l'ancienne
définition catholique du dogme, à savoir : « Cela est catholique
qui a été cru partout, toujours et par tous. » Mais depuis quelque

temps, des théologiens romanistes exaltent si fort la théorie

du « développement » de Newman, et dans un sens si peu
conciliable avec la tradition universelle, constante et unanime,
qu'on pourrait croire qu'ils ont renoncé à la définition susdite.
Ce serait tant pis pour leur catholicisme. Pour nous qui, plus
que jamais, la croyons vraie au double point de vue de l'histoire

et de la dogmatique orthodoxe, nous lui restons fidèles;
et c'est en l'appliquant au système de M. Batiffol que l'on
constate l'hétérodoxie de ce dernier.

Après avoir exposé la doctrine eucharistique de Paschase
Radbert (IX0 siècle), l'auteur dit (p. 377) : « Nous ne pousserons
pas plus loin notre enquête sur l'élaboration du dogme de la
transsubstantiation, parce que toutes les prémisses en sont
maintenant posées et que la définition n'est plus qu'une affaire
de temps. Encore faudra-t-il attendre trois siècles et demi avant
le concile de Latran (1215). »

Si l'auteur parlait des explications humaines des dogmes,
des formules dites dogmatiques rédigées par les théologiens
de telle ou telle époque, en un mot de la théologie et des
spéculations théologiques, on lui accorderait sans difficulté que
ces choses s'élaborent, voire même par des discussions souvent
peu logiques, peu dignes, à l'aide de documents souvent
inauthentiques et erronés ; et même que cette élaboration très
humaine doit avoir toutes ses coudées franches dans les limites
de la sincérité et de l'honnêteté, parce que cette élaboration
n'est qu'une recherche, recherche humaine d'une explication
qui n'est pas encore connue.

Mais le dogme chrétien est une vérité qui nous a été
enseignée par le Christ ; la révélation du Christ a été faite une
fois pour toutes, elle est un fait accompli; et les vérités
contenues dans cette révélation, enseignées aux apôtres et
aux disciples, constituent ce que St. Paul a appelé le « dé-



— 666 —

pôt » divin, dépôt qui doit être transmis de générations en
générations dans son intégrité et sans altération. Ces vérités

divines ne sont donc plus à élaborer, parce qu'on n'élabore
pas ce qui existe déjà et ce qui est complet. L'Eglise, en
définissant les dogmes, ne les crée pas ; ils sont déjà connus et
crus. Elle se borne, par sa définition, à constater, contre ceux
qui les nient ou les altèrent, que la croyance a été telle
partout et toujours. Sa mission est de les prêcher et de les
défendre, et non de les accroître par des additions nouvelles ou
par les explications faillibles de tels ou tels théologiens.

Lors donc que M. B. suppose que le dogme eucharistique
était à élaborer et qu'il l'a été pendant les neuf premiers
siècles et même au delà, il donne à penser qu'il n'existait pas
encore pendant ce laps de temps, par conséquent que le Christ
n'a enseigné aucun dogme eucharistique, ou que le dogme est
une doctrine humaine, résultat et conséquence des discussions,
des affirmations et des contradictions des théologiens entre
eux. Les prémisses du dogme seraient un gâchis humain, et
la conséquence (appelée définition dogmatique) serait une
vérité divine! L'humain produirait le divin! Le mélange du oui
et du non aboutirait à la vérité divine ; et c'est l'Eglise (disons
le pape) qui serait juge de cet aboutissement

Dans le cas présent, le dogme eucharistique, c'est-à-dire
(selon Rome et selon M. Batiffol) le dogme de la
transsubstantiation, serait le résultat des explications qui auraient été

émises, au sujet de l'eucharistie, par les réalistes tout court,
par les réalistes « capharnaïtiques » («représentation populaire
irréfléchie », p. 378), par les spiritualistes, par les théoriciens
de la conversion substantielle matérielle, par ceux de la création

d'une nouvelle substance, par des gnostiques, par des

moines, par des monophysites, voire même par des nomina-
listes (car M. B. considère Scot Erigène comme un nomina-
liste, p. 378), par des « ultra-réalistes » (entraînés par le cardinal
Humbert, p. 3S0), finalement par les transsubstantialistes. Tel
est le creuset dans lequel a été «élaboré» le dogme, d'après
M. B. M. B. a même un chapitre sur « le réalisme des gnostiques»,

où nous voyons qu'ils ont enseigné la présence réelle
de la chair et du sang; que, tandis que les textes catholiques
contemporains contenaient une notion « si peu explicite » de

la '¦conversion», les gnostiques l'affirmaient «de la manière



— 667 —

la plus matérielle». Et encore: «Il ne faut retenir de cette
liturgie gnostique (de la Pistis Sophia) que l'idée d'un prodige
s'accomplissant au moment où est prononcée une épiclèse
magique, et cette idée aussi que ce prodige est une conversion,
la conversion du vin en eau. Autour de la grande Eglise, les

petites Eglises gnostiques abondent dans le goût du prodige
et l'exploitent» (p. 169). M. B. se garde bien de remarquer la
ressemblance, pour ne pas dire l'identité, entre l'eucharistie
gnostique et l'eucharistie de la conversion magique du concile
de Trente ; mais la ressemblance est d'elle-même éclatante.
Cette magie plaisait à certains moines. Il faut lire (p. 336-338)
le miracle du «bon père de Scété». «L'expansion du
monachisme, en contribuant à un renouveau de la piété chrétienne,
ne dut pas être sans influence sur le développement de la
doctrine du réalisme eucharistique » (p. 258). Ajoutons encore
l'élément monophysite.

A propos de YEranistes (447), M. B. dit (p. 292): «Quant
au monophysite de YEranistes, c'est lui qui se trouve défendre
la doctrine orthodoxe! Car c'est lui qui soutient que le pain
après l'épiclèse est converti et devient autre chose. » On sait
ce que l'auteur entend par la conversion. M. B. reconnaît que,
chez certains théologiens du IXe siècle, « le réalisme s'est
épaissi et matérialisé» (p. 358). Il n'a pas tu l'existence des
« Stercoranistes ». Et c'est la distillation de ce pot-pourri que l'on
veut nous faire accepter comme un dogme, comme une vérité
divine, enseignée par le Christ, et toujours crue par toute

l'Eglise chrétienne
Toute l'érudition du savant recteur de l'institut toulousain

ne réussira pas à nous convaincre.

IL L'auteur fait violence au sens obvie des textes de la
plupart des Pères et des docteurs. M. Batiffol prétend qu'il a

fait une « enquête » (p. 377). Il s'est mépris. Son but arrêté à

l'avance a été — à en juger par les efforts visibles à chaque
page de son livre — de démontrer, coûte que coûte, que le
réalisme tel qu'il l'a «entendu» a été professé dès le principe,
déjà par les premiers fidèles, donc par St. Paul, par St. Jean,
et ensuite, plus ou moins clairement, par tous les Pères et les
docteurs. Et quand ceux-ci se sont permis des expressions qui
sortent de son cadre et de son réalisme, il les gourmande
comme un maître reprend un écolier ignorant ou malhabile.



— 668 —

Citons quelques exemples :

St. Paul (I Cor. X, 1-4) a parlé d'un aliment spirituel, d'un
breuvage spirituel, d'une pierre spirituelle. Est-ce là du réalisme
substantiel matériel? Evidemment non. M. B. trouve cela
«ingénieux» de la part de St. Paul (p. 3); il ajoute (p. 10) que
c'est «trop concis et obscur», et que St. Paul a donné plus
loin un « éclaircissement » par ces mots : « Chaque fois que
vous mangez ce pain et que vous buvez cette coupe, vous
annonces la mort du Seigneur. » Cet éclaircissement ne semble
guère être dans le sens d'une conversion matérielle. M. B.
semble en convenir, en disant (p. 12): « Ne disons pas que
St. Paul discerne le corps substantiellement présent sous le
voile des apparences du pain : pareille affirmation n'est pas
dans la perspective actuelle de Paul. » St. Paul a été également
spiritualiste quand il a montré l'eucharistie comme une xoivwvia
du corps et du sang du Christ. M. B. commente cette doctrine
en disant que St. Paul a « exploité » une analogie, qu'il a «

esquissé une théorie eucharistique » (p. 18). St. Paul fait de la
théorie et de l'exploitation! Mais M. B., en enseignant le
réalisme corporel, expose le dogme même! Bref, selon M. B.,
St. Paul «ne définit pas» la manière dont a lieu la xoivwvia

(p. 20) ; il « n'a pas donné sur l'eucharistie un traité qui épuise
le sujet, tant s'en faut... St. Paul, comme plus tard St. Jean,
s'attache à un aspect de l'eucharistie. La y.oirmri'a telle que
l'a entendue St. Paul, est une idée destinée à demeurer
obscure A peu près nulle trace de cette idée de xoivwvia ne

reparaîtra dans la pensée chrétienne, comme si cette idée
avait été dès le premier jour incomprise » (p. 21). On croit
rêver en lisant de telles énormités. Evidemment, M. B. est

très mécontent de St. Paul et de sa xoivwvia, d'autant plus
mécontent que, quoi qu'il dise, toute la pensée chrétienne
spiritualiste en est remplie.

St. Jean n'a pas été moins spiritualiste que St. Paul. On

connaît l'admirable chapitre VI de son Evangile, et surtout le

passage où Jésus même dit que c'est l'esprit qui vivifie et que
la chair ne sert de rien. Néanmoins, M. B. trouve que « l'idée
johannine » — c'est ainsi qu'il interprète le discours du Christ
— donne l'intuition « d'une réalité plus saisissable que celle

que représente l'idée de communion au sacrifice»; et il conclut

que « la foi chrétienne de l'Eglise naissante (en s'attachant



— 669 —

à l'idée johannine) est là encore fidèle à son réalisme » (p. 57).

Et encore : « L'idée paulinienne de communion au sacrifice
est destinée à demeurer obscure toujours pour la piété
chrétienne, qui sera plus attirée par l'idée johannine que la
communion est une participation à la vie divine. » M. B. répète à

la p. 57 sa phrase de la p. 21, mais une répétition n'est pas
une preuve ; en outre, il cherche à mettre en opposition
St. Paul et St. Jean, comme si la communion au sacrifice du
Christ n'était pas une communion à la vie divine. Voilà donc,
de par M. B., St. Jean transformé en réaliste charnel, lorsqu'il
a dit : La chair ne sert de rien, les paroles que je vous ai
dites sont esprit et vie! Etrange transformation.

St. Ignace d'Antioche a désigné l'eucharistie comme étant
« le pain de Dieu, le pain descendu du ciel *, et il a voulu
montrer dans la manducation de ce pain « l'union au Christ et
la possession de Dieu ». Le spiritualisme d'Ignace est donc très
clair, si clair même que M. B. est obligé d'écrire (p. 130):
« Ignace, avec sa hardiesse d'association de figures, peut donc
écrire : Je vous embrasse dans l'unité. Et aussi bien : Je vous
embrasse dans la passion. Et aussi bien : Je vous embrasse
dans la chair, dans le sang du Christ. Ces formules sont
équivalentes. » Aussi M. B. administre-t-il à St. Ignace le paragraphe

suivant (p. 123): «Nous considérons volontiers que rien
n'est malaisé comme de ramener à une définition claire les

expressions multiples auxquelles St. Ignace a lié l'idée de
l'eucharistie. Les images dont use St. Ignace, et dont souvent il
est le seul a avoir usé, ajoutent à la confusion. Surtout,
St. Ignace a pour nous ce tort qu'il n'a jamais parlé directement

de l'eucharistie, mais seulement par allusion, par
métaphore : il est toujours à côté du sujet qui est le nôtre, et c'est
donc comme de biais que ce sujet nous apparaît perpétuellement

dans les épîtres ignatiennes. » M. B. oublie que parler
par métaphore est, quelquefois, parler, très directement : de plus,
s'il voit « comme de biais » l'eucharistie dans les épîtres de
St. Ignace, c'est peut-être qu'il la regarde lui-même de travers.

St. Justin a été aussi spiritualiste, lorsqu'il a dit que le
pain et le vin sur lesquels l'action de grâce a été faite, ne
sont pas un pain et un vin ordinaires, mais, xarà (xeraßoXijv,
le corps et le sang de Jésus. M. B. avoue que ce sacrifice est
un sacrifice de prière (p. 150), et qu'on a commis une subtilité, en

ReYtie intern.de Théologie. Heft 52, 1906. 43



— 670 —

voulant découvrir dans l'expression xaxà fisTaßoXgv « une théorie
de la conversion de la substance du pain en la substance du corps
du Christ » (p. 149). Mais, chose singulière, tout en faisant cet

aveu, il traduit xavà fieraßolfv par ces mots : par assimilation
(p. 145) La subtilité n'est pas moins forte. M. Batiffol oublie
non seulement le sens obvie de la métabole, mais encore
comment nombre de Pères ont pris ce mot dans le sens de

métaphore, figure, symbole, trope (xçéntiv). Il transporte, sans
plus de façon, au matériel, ce qui est dit au spirituel ; il viole
une des règles les plus simples et les plus usuelles du langage
journalier. M. B., qui dénature ainsi la doctrine de St. Justin,
ose ensuite rapprocher ce Saint du gnostique Marc, qui, lui, a
précisément interprété la prière ou l'action de grâce dans le
sens d'une prière magique et d'une métabole physique. «St.Justin,
dit M. B., eût reconnu là aisément les traits fondamentaux
de sa propre doctrine, mais exploitée par une sorte de magicien,

faiseur de tours de passe-passe, comme dit Renan » (p. 170).
M. B. veut-il donner le change Ou il s'agit d'une métabole
matérielle, ou s'il s'agit d'une métabole spirituelle. Les
spiritualistes disent qu'il s'agit d'une métabole spirituelle et
condamnent par conséquent l'interprétation magique et matérielle
de Marc. Comment M. B., qui enseigne manifestement la métabole

matérielle, qu'il essaie en vain de dissimuler sous le nom
d'assimilation, comment peut-il condamner Marc? et comment,
en condamnant Marc, mentionne-t-il St. Justin et a-t-il l'air de

vouloir le louer Cette façon d'interpréter Justin, de le louer
en le rapprochant de Marc et de condamner Marc, ne semble-t-
elle pas énigmatique, et n'y a-t-il pas là aussi quelque «tour de

passe-passe »?

Abercius, évêque de Hiérapolis (Phrygie), a dit que « la
foi lui a servi un poisson de source ; qu'elle le donnait à manger

aux amis, et qu'elle possédait un vin délicieux qu'elle
donnait avec le pain » (p. 165). Rien de plus spirituel et de

plus métabolique ou symbolique. Or, M. B. déclare que ce

poisson est «le mystère du réalisme» (p. 166)!
Pectorius d'Autun a écrit dans le même style figuré :

«Rajeunis ton âme par les flots éternels de la Sagesse; reçois
l'aliment doux comme le miel du Sauveur des saints; mange
à ta faim, tu tiens Ylchtus dans tes mains. » Or, M. B. interprète

ainsi ce spiritualisme : « On souhaiterait difficilement un



— 671 —

commentaire plus expressif aux affirmations du réalisme
liturgique du IIe siècle » (p. 167). Pourquoi M. B. voit-il du réalisme
dans ces figures C'est que les auteurs, dit-il, « insistent sur
l'idée de repas et de nourriture» (p. 166). Raison bien naïve,
en vérité: car les mots «repas» et «nourriture», en choses
religieuses, sont pris constamment dans le sens spirituel.

L'auteur a la logique par trop coulante, lorsqu'il conclut
ainsi sa prétendue « enquête » sur le IIe siècle : « Le réalisme
a été, on vient de le voir *), affirmé par l'a liturgie issue de
l'institution même de la cène, et au second siècle il rallie tous
les suffrages que nous pouvons recueillir encore ; il est
l'affirmation fondamentale de la foi se posant à elle-même sa

règle» (p. 181). L'auteur se trompe gravement: la règle delà
foi est la doctrine même du Christ, doctrine qui est constatée
historiquement d'après le critérium catholique; la règle de la
foi vient donc du Christ, le seul auteur de la foi. Dire que c'est
la foi qui «se pose à elle-même sa règle», c'est un cercle
vicieux qui étonne sous la plume d'un maître. M. B. ajoute : < On
sera frappé de l'imperfection première de la théologie
eucharistique. » Il me semble qu'on est frappé plus encore de
l'imperfection de l'interprétation qu'en fait M. B.

Les siècles suivants ne sont pas mieux compris. L'auteur
force partout la note. Chemin faisant, il fait la leçon à quantité

de théologiens, soit protestants, soit catholiques, qui ne
sont pas de son avis, et il leur reproche d'attirer à eux les
textes. Hélas presque toujours son procédé n'est pas autre.
Citons encore quelques exemples :

Les Africains se sont particulièrement distingués par leur
langage spiritualiste. Aussi M. B. leur est-il très dur. Bien que
Tertullien ait enseigné que le pain eucharistique est la « figure »

du corps du Christ, et non le corps matériel, et que, si on le

mange, c'est pour que l'âme se nourrisse de Dieu, cependant
M. B, écrit (p. 219): «On ne peut pas hésiter à reconnaître
chez Tertullien la persistance du langage réaliste si frappant
au IIe siècle. » St. Cyprien, pour désigner l'effet de la
consécration eucharistique, a employé le mot sanctifier (p. 226) ; le
pain et le vin sont donc sanctifiés, afin que l'âme aussi soit
sanctifiée. Cette sanctification n'a rien du réalisme matériel.

') On a vu le contraire.



- 672 —

Aussi M. B. lance-t-ilce blâme à St. Cyprien (p. 231) : «Cyprien
se meut ici dans le symbolisme, et son subtil génie s'y complaît

jusqu'à s'y compromettre. » St. Augustin surtout abonde
en expressions spiritualistes, et il faut rendre cette justice à

M. Batiffol qu'il ne les dissimule pas (p. 236-246). Mais, d'autre
part, il affirme « le déficit de la tradition augustinienne »

(p. 367), et il écrit: «Chez les Latins, l'autorité d'Augustin,
jusqu'au IXe siècle, accréditera un langage qui, en fait
d'abstraction, entretiendra de longues indécisions et soulèvera de

vives controverses, qui même, en dehors du catholicisme,
durent encore. » M. B. semble dire, par ces dernières paroles :

« en dehors du catholicisme », que les vives controverses
n'existent plus dans le catholicisme (romain); il connaît cependant,

très certainement, les vives et très graves discussions
de M. Koch sur la présence morale du Christ dans l'eucharistie

*).

M. B. est très peu satisfait du prétendu réalisme des Romains
de la fin du IVe siècle. Le pape Damase, parlant des «

sacrements » du Christ, n'y voit que des membres, non pas matériels,

mais célestes. M. B. trouve « bien courte » cette « réflexion
sur le mystère du réalisme » ivp. 306). Dans YAmbrosiaster,
oeuvre romaine, il y a une exposition du passage de St. Paul
I. Cor. XI, 23-29, et M. B. s'écrie : « Que cette exposition est
sèche et pauvre L'eucharistie est pour l'exégète romain une
medicina spiritalis une memoria redemptionis nostrse.
Paroles obscures. Manger la chair et boire le sang, voilà bien
le langage du réalisme ; mais ne dirait-on pas que Y Ambrosiaster

incline à donner une valeur surtout commémorative du

corps et du sang eucharistiques » M. B. trouve qu'une valeur
commémorative est bien peu de chose (quoique le Christ lui-
même ait employé le terme de commemoratio). VAmbrosiaster
dit encore que le fidèle communie au calice mystique du sang,
in typum, M. B. relève ainsi ces mots : « Il communie in
typum, autant dire en figure, de la rédemption opérée sur
la croix. Cette exégèse ne peut que paraître bien timide et
vraiment elle est plus près d'être africaine, entendez l'Afrique
avant St. Augustin. Mais, ceci est plus notable encore, St.
Jérôme n'est pas sensiblement phis avancé que IAmbrosiaster »

') Voir dans la Revue de juillet 1905, p. 520-528.



— 673 —

(p. 308). Effectivement, selon St.Jerome, le pain est «sanctifié»
et il « représente » seulement. M. B. trouve que « le mot re-
prœsentare est un rappel de Tertullien», et il ajoute: «La
pauvreté de cette exégèse étonne, comme aussi bien la rareté
des allusions à l'eucharistie dans toute l'œuvre de Jérôme.
Manifestement Jérôme se rapproche plus de St. Cyprien que
de St. Ambroise». Nous verrons plus loin que M. B. a interprété

inexactement la pensée de St. Ambroise. Selon M. B., ce

rapprochement de St. Jérôme et de St. Cyprien est de 1'«

archaïsme » (p. 309) Ne dirait-on pas que, pour être dans la
vérité et dans l'orthodoxie, il faut, selon les théologiens romanistes

actuels, innover, et que, lorsqu'on se rapproche des
anciens Pères, on est « archaïque »

M. B. prétend (p. 312) que Y africanisme des Romains, qui
a duré «longtemps», a cependant été «réparé» par le pape
St. Léon, qui se serait «rallié», non pas aux formules de
St. Augustin, ni à celles de St. Ambroise, mais à celle de
St. Cyrille d'Alexandrie, comme si St. Cyrille d'Alexandrie
n'avait pas été, lui aussi, spiritualiste. Il va de soi que M. B.

déplore ces « indécisions » et ces « divergences » (p. 320). Ce

qui doit le troubler plus encore, c'est que le pape Gélase
(492-496) ait, lui aussi, nié la conversion eucharistique (p. 327).
« L'eucharistie serait donc pour Gélase une image du Christ ;

on se rappelle que le mot image est celui qu'emploie Théodoret

» (p. 331). L'aveu est formel. On voit donc, par la
doctrine de Gélase, que les papes n'ont pas toujours enseigné
celle du concile de Trente. Et si le concile de Trente a été
infaillible, le pape Gélase ne l'a donc pas été ; et si la définition

de Trente est un dogme, la doctrine du pape Gélase, qui
en est la contradiction, est donc une hérésie Qu'en pense
M. Batiffol Il n'hésite pas à dire : « L'erreur de Gélase »

(p. 332) Encore un pape dans l'erreur et dans l'hérésie, et
en matière très grave, et dans un document qui, sans être une
bulle, est néanmoins très pontifical et très officiel. Tel est le
gâchis romaniste.

Je m'arrête, pour ne pas prolonger indéfiniment cet
examen. Bref, ceux des Pères et des théologiens dont M. B. est
obligé d'avouer le spiritualisme ou le symbolisme, sont très
malmenés par lui et taxés d'« erreur». Si M. B. était logique
avec lui-même, il devrait les taxer d'hérésie objective et réelle,



— 674 —

puisqu'ils ont nié le réalisme eucharistique qu'il déclare être
le dogme. Quant à ceux qu'il proclame réalistes dans le sens
qu'il «entend», il force manifestement leurs textes. Dans les
deux cas, que devient son prétendu dogme, fondé sur une
tradition inexactement interprétée et qui, en tout cas, n'est ni
universelle, ni constante, ni unanime C'est donc un complet
mépris du critérium catholique.

III. L'auteur fait violence à l'histoire par des opinions
outrées, qui ne sauraient être admises et qu'en tout cas II ne

justifie pas.
1° Nous avons vu déjà comment les faits et les textes

contredisent la théorie de M. B., lorsqu'il essaie de mettre en
opposition la « pensée paulinienne » et la « pensée johannine »

en ce qui concerne le sens fondamental de l'eucharistie. Jamais
l'histoire n'a enregistré d'opposition entre ces deux apôtres,
et, encore une fois, la communion au sacrifice du Christ et la
communion à la vie divine n'ont jamais été considérées par
l'Eglise comme une opposition.

2° M. B. prétend que le dogme de l'incarnation et celui
de l'eucharistie se sont développés parallèlement, et que le
développement de celui-ci s'est modelé sur le développement
de celui-là. Parlant de St. Léon qui se serait rapproché de
St. Cyrille d'Alexandrie, M. B. dit en effet : « On mesure à ce

progrès l'influence du développement de la christologie sur la
formation de la doctrine de l'eucharistie» (p. 312). Et encore
(p. 320) : « A ces indécisions dans le champ de la christologie
répondent des divergences sur le sujet de l'eucharistie, je veux
dire sur la question même de la conversion. » Et p. 331: «Il
faut d'ailleurs que l'eucharistie soit l'image de l'incarnation ..»

Or, l'histoire montre que les dogmes de l'incarnation et
de l'eucharistie ont été enseignés par le Christ même, d'après
les paroles prononcées par lui et relatées par les écrivains du
N. T. Ces dogmes ont été fermes et arrêtés dès le principe
par le fondateur du christianisme, le seul Maître de l'Eglise.
Quant aux spéculations théologiques auxquelles les fidèles, les

didascales, les théologiens se sont livrés pour expliquer ces

dogmes « crus par tous », elles ont varié, cela est certain ; et
c'est précisément parce "qu'elles ont varié, qu'elles ne sont pas
des dogmes, mais seulement des explications humaines. Or



— 675 —

leur évolution, loin de s'être faite parallèlement comme le
prétend M. B., s'est faite à l'inverse l'une de l'autre. En effet, les

spéculations sur l'incarnation ont contribué à mettre le côté
divin de J.-C. toujours de plus en plus en lumière ; l'histoire
des conciles de Nicée, de Constantinople, d'Ephèse, de Chal-
cédonie, etc., constate ce fait, que, dans les œuvres des
théologiens, le Dieu en J.-C. apparaît toujours plus lumineux et
plus visible que l'homme. Au contraire, en ce qui concerne
l'eucharistie, les explications littéralistes, écartées dès le principe

par l'éloignement des capharnaïtes, ont fait place
immédiatement aux explications spiritualistes, c'est-à-dire à la mise
au premier plan de la vérité symbolisée, donc de la prédominance

de l'élément divin sur l'élément matériel ou signe
sensible. Puis, ces explications spiritualistes, quoique toujours
maintenues par de nombreux fidèles, ont cependant peu à peu
perdu du terrain dans les masses ignorantes et grossières,
d'abord dans des sectes gnostiques qui ont repris le point de

vue capharnaïte, puis dans les discours de quelques orateurs,
qui, quoique spiritualistes, ont cru cependant devoir employer
des expressions matériellement réalistes, afin de faire une plus
vive impression sur les masses, qui sont plus pénétrées des

choses sensibles que des choses spirituelles. Et c'est ainsi que
certaines paroles oratoires, prises ensuite à la lettre, ont eu
du succès chez les moines ignorants et littéralistes, en Occident

surtout, notamment à l'époque des Paschase Radbert, des

Lanfranc, etc. J'ai assez développé ce point de vue dans cette
Revue même *), pour qu'il ne soit pas nécessaire d'insister.

Tout le monde sait qu'au V8 siècle l'évêque Théodoret et
le pape Gélase ont expliqué, non pas l'eucharistie par l'incarnation,

mais bien l'incarnation par le spiritualisme eucharistique

; ce qui suppose que la doctrine eucharistique, spiritualiste,

était, à cette époque, plus évidente que les spéculations
sur les deux natures en J.-C, puisqu'on voulait éclairer celles-ci
par celle-là.

3° Dans un style assez assez alambiqué (p. 183), M. B.
semble reprocher à Clément d'Alexandrie «une sorte de
gnosticisme tempéré et ecclésiastique, fait d'exégèse allégorique
souvent romanesque et de philosophie. » M. B. trouve que

') Voir mes Etudes eucharistiques parues de 1894 à 1897, etc.



— 676 —

« Clément bien imprudemtnent allegorise sur le texte même de
l'institution de l'eucharistie » (p. 184). Clément ayant distingué
un sang charnel et un sang spirituel du Christ, et ayant dit
que c'est par le sang spirituel que nous sommes oints, et que
boire ce sang c'est participer à l'incorruptibilité du Seigneur,
M. B. en conclut que Clément est réaliste (dans le sens que
M. B. «entend»)! Il avoue toutefois (p. 186) que «la pensée
de Clément dans ces textes est bien gauche». De plus,
Clément, ayant distingué le tait qu'on donne aux enfants et la
connaissance ou nourriture solide qu'on donne aux grandes
personnes, et ayant ajouté que « les chairs et le sang du Verbe
sont l'intelligence de la puissance et de l'essence divines.
car la nourriture et le breuvage du Verbe divin c'est la
connaissance de l'essence divine», M. B. prétend que «l'emploi
des termes «chair» et «sang» qui rappellent si directement
l'eucharistie, tendent à créer une confusion dans l'esprit du
lecteur, mais que cette confusion n'est pas dans la pensée de
Clément, qui n'a ici en vue que la gnose et aucunement
l'eucharistie» (p. 187). M. B. ne veut pas qu'il soit question de
l'eucharistie, lorsque Clément dit que communier au corps et
au sang du Christ, c'est s'unir par l'intelligence et par la foi
à Dieu même.

M. B. se trompe gravement. Clément concilie simplement
l'enseignement de St-Paul et celui de St.Jean, lorsqu'il dit:
« Qui dit lait dit la même chose que sang, et ces termes ne
sont que des symboles de la passion et de l'enseignement du

Seigneur. » Il est clair que M. B., qui a voulu mettre en
opposition «la pensée paulinienne » et «la pensée johannine»,
veut aussi mettre Clément en opposition avec lui-même, et ne

pas lui permettre de dire que communier à la chair et au

sang, c'est-à-dire au sacrifice, c'est communier à l'être divin
et à la vie divine. Telle est cependant, en réalité, la doctrine
de Clément; et telle est aussi la doctrine d'Origène. M. B. qui
cherche à établir des différences entre ces deux docteurs
(p. 201), semble n'avoir pas compris le fond de leur doctrine,
qu'on peut en effet résumer ainsi :

Les dogmes du christianisme sont si profonds qu'on peut
distinguer, dans l'intelligence qu'on en a, deux degrés: le
degré inférieur (le lait) et le degré supérieur (la nourriture
solide, la chair et le sang), bien que dans ces deux degrés la



— 677 —

vérité soit la même. En ce qui concerne l'eucharistie, le degré
inférieur est la connaissance simple des choses extérieures,
sensibles, sacramentelles : manger le pain du ciel, boire le vin
céleste, pour unir son âme à Dieu et aller au ciel. Tous les

simples fidèles comprennent la simplicité de cet enseignement.
Quant aux fidèles plus avancés en J.-C, ils approfondissent cet
enseignement par une intelligence ou une gnose plus grande,
à savoir : que manger la chair et boire le sang du Christ en
souvenir de son sacrifice, c'est s'incorporer, spirituellement et

vraiment, ce sacrifice, c'est s'unir à lui comme victime,
victime immolée sur la croix et toujours vivante dans le ciel ; en

sorte que le fait de la manducation extérieure n'est qu'un
premier degré. Il faut donc s'élever jplus haut, aller jusqu'à l'idée,
jusqu'à la gnose, jusqu'à la connaissance approfondie de cette
manducation ; il faut se nourrir non seulement du pain et du
vin consacrés, mais encore et surtout de la vérité divine
cachée sous ce symbole, de l'élément spirituel, positif, vrai, qui
est dans le sacrement, à savoir la grâce divine, la vie divine,
le Verbe, Dieu même. C'est donc Dieu même qu'il faut manger,

c'est sa sagesse et sa vie qu'il faut boire, c'est l'oubli de
soi et le sacrifice de soi qu'il faut réaliser, comme le Christ
s'est réellement sacrifié pour nous sur la croix. Telle est la
communion eucharistique complète par la gnose supérieure.
C'est la xoivwvia de St. Paul et la manducation du pain de vie
de St. Jean. Outre les passages de St. Paul déjà cités, qu'on
veuille bien relire l'épître aux Colossiens II, 20-23 et III, 1-4,

où St. Paul indique aux fidèles ce qu'ils doivent faire lorsqu'ils
sont morts avec le Christ (éviter les grossières instructions du
monde, etc.; degré inférieur), et ce qu'ils doivent faire
lorsqu'ils sont ressuscites avec le Christ (chercher les choses qui
sont en haut, où le Christ est assis à la droite de Dieu, etc.;
degré supérieur). Toute la vie chrétienne, tout le travail de

sanctification des petits et des grands, tout le sens de la
communion avec le Christ mort et ressuscité, tout le mystère de
«la vie cachée avec le Christ en Dieu», toutes ces saintes
choses, si bien résumées dans l'eucharistie même, sont
admirablement expliquées par St. Paul, et la doctrine de Clément
et d'Origène en est la reproduction exacte.

4° L'opposition que M. B. a voulu établir entre St.
Ambroise et St. Augustin est dénuée de tout fondement dans This-



— 678 —

toire de la théologie. A première vue, il serait bien étrange
que St. Augustin, qui fut en partie converti, instruit et dirigé
par St. Ambroise, eût été opposé à son enseignement sur
l'eucharistie. Voyons les textes et les faits. Le spiritualisme
eucharistique de St. Augustin est si évident que M. B. le constate,

tout en cherchant à le voiler çà et là (p. 232—253). Donc,
pour qu'il y ait eu opposition entre St. Ambroise et St. Augustin,

il faut que St. Ambroise ait enseigné le réalisme matériel.
Or L a-t-il enseigné? Certainement non. M. B. cite lui-même
des textes où St. Ambroise enseigne que le changement
eucharistique est une «consécration»; qu'après cette consécration,
le corps du Christ est signifié, que le vin est appelé sang.
M. B. prétend que «le pain perd sa nature» (p. 295); mais
St. Ambroise ne le dit pas, et même les mots * signifié » et
«appelé» disent clairement le contraire. La chose est si
évidente que M. B. est contraint d'avouer qu' t U s'en faut que le
langage de St. Ambroise soit de tout point classique». Et
encore (p. 296) : t Est-ce le corps historique du Christ qui est
dans l'eucharistie? Ambroise, avouons-le, ne s'en explique
pas clairement.^ La vérité est qu'il donne clairement à

entendre le contraire: car, avoue encore M, B., « pour Amibroise,
l'être du corps du Christ est spirituel, et parce qu'il est spirituel,

il peut devenir notre nourriture spirituelle (corpus enim
Dei corpus est spiritale). < Cette affirmation d'Ambroise,
continue M. B., suffit, à elle seule, à montrer combien imparfaite
est encore l'élaboration de la doctrine eucharistique» (p. 297)!
L'étonnement de M. B. est vraiment naïf. St. Ambroise enseigne
nettement le spiritualisme, et M. B. veut que le spiritualisme
soit une « élaboration » du réalisme matériel « Pareilles expressions,

dit-il encore, sont faites pour déconcerter quiconque
chercherait dans St. Ambroise une pensée rigoureusement
maîtresse du sujet difficile qu'elle traite» (p. 297). M. B. s'abuse:
ce qui est déconcertant, c'est l'obstination aveugle avec
laquelle il veut faire de St. Ambroise un réaliste (selon son cœur)
et établir une opposition entre St. Augustin et St. Ambroise.
Malgré tout ce qui précède, il conclut que St. Ambroise est
« le théologien qui a le premier mis en pleine lumière la notion
de conversion miraculeuse, et ainsi préparé la définition de

la transsubstantiation, définition qui se serait imposée beaucoup

plus tôt, n'eût été l'influence de St. Augustin» (p. 301).



— 679 —

Pourquoi est-ce St. Augustin qui a retardé cette définition, et

pourquoi n'est-ce pas aussi l'influence de tous les autres
docteurs spiritualistes? M. B. ne le dit pas. Mystère!

Chose non moins étonnante, M. B., dans un chapitre
intitulé: «St. Ambroise contre St. Augustin chez les Latins»,
commence ce chapitre (p. 347) en avouant que les deux courants
représentés par ces deux docteurs «étaient deux courants, non
point contraires, mais cependant distincts». Comprenne qui
pourra! La vérité est qu'il y a eu, surtout à partir de Paschase

Radbert, un courant matérialiste, mais que mettre St. Ambroise
à la tête de ce courant, c'est fausser la doctrine de St. Ambroise
et l'histoire.

Le grand homme de M. B., dans cette question, est le
moine Paschase Radbert. Mais comme ce moine borné et grossier

— que M. B. appelle <ce bon Paschase et qu'il déclare
n'avoir été qu'un sommiste, lui aussi, comme l'était St. Jean

Damascène (p. 368) — comme cet inintelligent compilateur,
dis-je, n'était pas de force à être le fondement de la
transsubstantiation, il fallait à tout prix lui donner, à son tour, un
fondement plus solide, et c'est sans doute pour cette raison
qu'on le rattache au nom de St. Ambroise. Je dis «au nom»;
car, nous l'avons vu, il n'y a aucun rapprochement possible
entre le matérialisme de Paschase et le spiritualisme de St. Am-
broise. Attribuer, je le répète, le triste succès de la
transsubstantiation à St. Ambroise, et faire de St. Ambroise un
triomphateur grâce à un théologien de la trempe de Paschase,
c'est dénaturer manifestement l'histoire. M. B. n'en a-t-il pas
quelque sentiment, lorsqu'il écrit (p. 368) : « Paschase, du
moins, est-un ambrosien convaincu. Sa nouveauté, la seule
est de dépasser Ambroise, en affirmant comme une thèse
fondamentale ce qu'Ambroise n'a qu'indiqué, l'identité du corps
eucharistique et du corps historique du Christ.» Nous avons
vu que St. Ambroise ne l'a nullement indiquée.

5° M. B. n'a pas été plus exact, lorsqu'il a accusé Scot
Erigène de professer le « nominalisme 7 eucharistique (p. 356
et 359). Scot a enseigné formellement le spiritualisme; car les
mots similitudo, figura, pignus, memoria, qu'il a employés à

la suite des spiritualistes précédents, ne signifient nullement le

flatus vocis que M. B. semble insinuer.



— 680 —

6° Erronée aussi est l'attribution que M. B. a faite de la
doctrine spiritualiste au gnosticisme. C'est le contraire qui
est vrai.

Etc.

IV. L'auteur tombe manifestement dans l'arbitraire qu'il
reproche à ses adversaires. Son but, dit-il, a été d'appliquer la
méthode historique et de faire ainsi l'exégèse des textes, en les
situant à leur date et dans leur milieu, en essayant de les
interpréter eux-mêmes par eux-mêmes, en groupant selon leurs
affinités les affirmations qu'ils expriment, etc. Certes l'intention

était excellente. Malheureusement, l'auteur ne s'est pas
tenu parole. Dès le début, il a pris parti pour l'interprétation
réaliste (avec insinuation matérialiste) des mots est, corps,
sang, pain, nourriture, vin, breuvage, etc. Il sait cependant
que ces mots peuvent être entendus dans un sens figuré (ce
qui ne veut nullement dire illusoire) ; il sait qu'ils ont été ainsi
entendus, et que le trope est un procédé essentiel du langage
humain. Son devoir était donc, pour faire une saine exégèse
et une critique historique exacte, de constater les sens divers
de ces mots et d'établir celui ou ceux dans lesquels ils ont été
pris. M. B. s'est dispensé de ce travail, qui est cependant la
base logique de toute étude sérieuse d'exégèse et d'histoire.
Immédiatement il s'est prononcé pour le sens littéral, avec
exclusion du sens spirituel et mystique. Quoique tout sacrement

soit un symbole, il a écarté comme une erreur l'interprétation

symbolique, donnant à penser qu'elle ne contient aucune
réalité symbolisée. Ce sont là de grosses erreurs.

M. B. prétend que l'interprétation spiritualiste a commencé
avecThéodote, gnostique de l'école de Valentin (fin du Ile siècle),
et que c'est lui qui l'aurait passée à Clément d'Alexandrie
et à Origene, mais qu'avant lui régnait seule l'interprétation
réaliste (p. 178). Or l'interprétation spiritualiste est manifeste
dans St. Paul et dans St. Jean; de plus, c'est le Christ même
qui l'a enseignée et imposée lorsqu'il a dit: «C'est l'esprit qui
vivifie, la chair ne sert de rien, les paroles que je vous ai dites
sont esprit et vie.» Quoi de plus clair? Valentin et Théodote,
en restant fidèles à cette doctrine, n'ont point été dans l'erreur.
S'ils ont enseigné une gnose erronée, c'est sur d'autres points.

Il en est de même du mot furaßo'/f, qui signifie trope,
transposition, changement, métaphore, etc. ; un changement



— 681 —

peut être matériel, mais il peut aussi être spirituel. M. B.,
sans faire cette distinction élémentaire, déclare que le mot a
été pris dans le sens matériel. Il devait en fournir la preuve
et montrer que les paroles du Christ signifient que c'est le corps
qui vivifie et qu'il procure tout, etc. M. B. s'en est dispensé.
Donc, ce n'est ni de l'histoire ni de l'exégèse qu'il fait, mais
de l'arbitraire, de la fantaisie et du contresens. Quand on

parle de changement, il ne veut ni que ce soit dans le pain
un changement de bénédiction et de consécration, ni que ce
soit dans l'âme un changement de sanctification, mais que ce
soit un changement de substance, dans le sens d'une conversion

de la matière du pain en la matière du corps du Christ.
Selon lui, il n'y a pas d'autre changement réel que celui-ci;
quod est demonstrandum. Encore une fois, affirmer n'est pas
prouver.

Bref, il ne traduit pas les textes, il les interprète, et il les
interprète en commençant par bannir le symbole et le sens
spirituel, et en substituant à celui-ci, de par son propre
arbitraire, le sens littéral et matériel. Je répète que cela est le
contraire de la science, et que, lorsque M. B. reproche aux
critiques protestants leur arbitraire, il les imite et même les
dépasse dans l'art de forcer les textes et de faire dévier les
significations. A la page 273, il fait une excellente remarque:
« Un historien ne peut pas ne pas trouver imprudente cette
méthode qui consiste à compléter la pensée d'un écrivain ancien,
pensée dont l'individualité est justement d'être incomplète...
Malheureusement il commet cette imprudence pour son propre
compte, d'un bout à l'autre de son livre, en mettant son réalisme
à lui là où il n'y en a pas.

V. Quelques arguments „ad hominem". Le premier est
la mise à nu, très bien exécutée par l'auteur, de toutes les
contradictions qui ont servi, a-t-il dit, à l'élaboration du dogme
eucharistique du concile de Trente. Je les ai indiquées
précédemment. Il faut en lire les développements dans tout le cours
du volume. Cette lecture convaincra tout lecteur intelligent
que ce dogme, loin d'être un vrai dogme, n'est que la
matérialisation de l'eucharistie et la contradiction formelle des
paroles du Christ, paroles qu'on ne saurait assez répéter: «C'est
l'esprit qui vivifie; la chair ne sert de rien; les paroles que
je vous ai dites sont esprit et vie» (Jean, VI, 64). Cette dé-



— 682 —

molition d'un faux dogme de Trente n'est pas pour déplaire
aux vrais catholiques, puisque c'est une erreur de moins. L'auteur

déclare que l'enquête historique qu'il a instituée 7

consacre la dogmatique de la conversion s (p. 348) Libre à lui
de le croire. Nous pensons le contraire, et nous sommes
persuadés que Rome pense comme nous et qu'elle est peu flattée
de savoir que le terme et la notion de la transsubstantiation
sont «l'aboutissement nécessaire» des discussions précédentes
(p. 382), discussions si peu édifiantes et si peu convaincantes.

Autre argument. M. Batiffol se croit-il bien orthodoxe
(dans le sens romaniste qui doit être le sien), lorsqu'il enseigne
(p. 368) que la thèse de l'identité du corps eucharistique et du

corps historique du Christ est t le corollaire de la thèse de la
conversion», et lorsque, d'autre part, il reconnaît que cette
identité a été niée par maints théologiens qui n'ont cependant
pas été déclarés hérétiques, entre autres par St. Grégoire de

Nysse (p. 265) et St. Augustin (p. 249)
Se croit-il bien orthodoxe (toujours dans le sens romaniste),

lorsqu'il rapporte que Justin, Irénée, Tertullien, Grégoire de

Nysse ont considéré l'eucharistie comme un gage d'immortalité
et de résurrection pour notre corps, et lorsque, d'autre part,
il condamne cette doctrine ou semble la condamner pour son

propre compte? Voici ses paroles (p. 261—262): «On sent
ici l'influence d'une exégèse trop littérale du IVe Evangile,
et cette persuasion, qui est un malentendu, que la résurrection
de la chair est un privilège conféré par l'eucharistie, si bien
que d'une part l'eucharistie serait nécessaire au salut, et que,
d'autre part, les infidèles et les catéchumènes n'auraient point
part à la résurrection de la chair? C'est là, répétons-le, un
malentendu.»

M. B. se croit-il bien orthodoxe (toujours dans le sens
romaniste), lorsqu'il prétend (p. 182) que «toute tentative pour
expliquer ce qu'est la chair du Christ dans l'eucharistie est

prématurée tant que la doctrine de l'incarnation n'a pas
atteint sa formule authentique fi Se figure-t-on le dogme de

l'incarnation cherchant une formule, les enseignements du
Christ cherchant des formules? Et surtout, est-il bien orthodoxe

de retarder la confection de cette formule jusqu'au
IVe siècle seulement? M. B. répliquera peut-être: < Pourquoi
pas? La formule du dogme eucharistique ne date-t-elle pas du



— 683 —

Xllle siècle seulement, et celle de l'infaillibilité du pape du
XIXe?» Je répondrai que c'est résoudre la difficulté par la
difficulté; que la formule dogmatique n'est pas le dogme, et

que celui-ci est absolument indépendant de celle-là.
M, B. se croit-il bien orthodoxe (dans le sens romaniste),

lorsqu'il invoque l'autorité de Théodore de Mopsueste (p. 267),
qui fut anathematise, après sa mort, dans le cinquième concile
œcuménique de 553?

Se croit-il bien orthodoxe, lorsqu'il reproche à St. Grégoire
de Nysse un «déficit 7 (p. 264), et à St. Jean Chrysostome d'avoir
un réalisme qui «dépasse la mesure», «excès» résultant d'un
entraînement d'éloquence (p. 271)? M. B. me dira peut-être
qu'il ne craint pas les foudres de Rome lorsqu'il attaque les
Pères. Je sais en effet que Rome ne voit pas avec déplaisir
les Pères mis en « déficit » ; car le déficit des Pères augmente
son crédit à elle, et il lui est agréable de remplacer la tradition
de l'ancienne Eglise catholique par Y évolution de la nouvelle
Eglise romaine. Néanmoins cette orthodoxie nouvelle n'est pas
de nature à être approuvée par les catholiques qui ont encore
quelque connaissance de l'ancien critérium catholique.

M. B. n'a-t-il pas quelque doute sur son orthodoxie,
lorsqu'il voit que, pour la soutenir, il doit jouer de la férule sur
le dos de nombreux théologiens qui ont bien aussi quelque
réputation de science, non seulement sur le dos des protestants
comme Harnack, Holtzmann, Jülicher, Andersen, Spitta, Loods,
etc., mais encore sur le dos d'un Schanz, d'un Loisy, d'un
Franzelin, etc.? Etre obligé d'attaquer tout le monde pour
avoir raison, n'est pas toujours un indice sûr qu'on est dans
la vérité.

III.
Enfin, après avoir signalé quelques contradictions de la

thèse de M. B., voyons comment son livre fournit des
arguments à la thèse spiritualiste. J'ai suffisamment expliqué, au
commencement de cet article, en quoi elle consiste. J'ai
indiqué ensuite quelques témoignages scripturaires et patristiques
en sa faveur. Le volume de M. B. en contient beaucoup d'autres,
que je ne saurais relater ici: voir, par exemple, ceux qu'il
cite de la Didachè, d'Eusèbe de Cesaree, de Macaire, de Sera-
pion de Thmuis, des Constitutions apostoliques, d'Athanase, de

Cyrille de Jérusalem, de St. Basile, de St. Grégoire de Na-



— 684 —

zianze, de Théodoret, de 1'Ambrosiaster, de l'Aréopagite, de
Léonce de Byzance, d'Amalaire, de Florus, de Ratramne, etc.

M. B. représente plusieurs de ces docteurs comme
réalistes, sans oser dire que leur réalisme soit matériel, mais il
le laisse entendre, et c'est en quoi il se trompe. Il en a
certainement quelque soupçon, lorsqu'après avoir cité des textes
qui lui semblent réalistes, il en cite d'autres du même écrivain

qui sont manifestement spiritualistes, et qu'alors il se
demande si cet écrivain s'est réellement contredit, si peut-être il
n'a pas exprimé une même vérité dans les deux cas.

Par exemple, à propos d'Eusèbe de Cesaree, il dit (p. 204):
«N'oublions pas l'observation très juste de M. Harnack que
symbole n'est pas pour les écrivains ecclésiastiques anciens
un signe vide de la réalité qu'il signifie, et appliquons la même
nuance aux mots image, figure, type, antitype, qui sont
synonymes. Si nous doutions de cette règle de sémantique, il
suffirait de citer le texte suivant ...» — Et plus loin (p. 224),
-à propos de Tertullien: «Dirons-nous que Tertullien s'est
contredit sans s'en apercevoir? Ce serait une détestable
défaite. Ne serait-ce pas plutôt qu'ici se manifeste la même
conception du «symbole» que nous avons surprise chez les Grecs?
Oui, le pain qui paraît à nos sens est une figure du corps,
mais à ce signe symbolique est associée une réalité insaisissable,

qui opère efficacement ...» — Et encore (p. 232), à

propos de St. Cyprien: « Parlera-t-on ici encore d'une
contradiction intérieure à la pensée de Cyprien? N'est-ce pas plutôt
que le symbolisme s'entend du signe, et que le réalisme s'entend

du don surnaturel invisible que le signe porte avec lui?
On conçoit alors comment St. Cyprien concilie ces développements

d'apparence contradictoire. »

Assurément, M. B., en parlant de la sorte, est sur la voie
-de la vérité. Jamais les spiritualistes n'ont entendu par figure
une figure vide, par symbole un symbole creux, par réalité
spirituelle une réalité imaginaire. Ils ont toujours attaché à

ces expressions une vérité certaine et positive, vérité même

surnaturelle, qui unit vraiment l'âme à Dieu. Tel est leur
réalisme, réalisme essentiellement spirituel. S'ils suspectent le
mot «réalisme» tout court, c'est que, de fait, on lui fait signifier

une conversion de substance, et, quand il s'agit de pain et
de corps, cette conversion est évidemment de substance
matérielle, donc une transsubstantiation matérielle; ce qui leur



— 685 —

paraît une matérialisation et une profanation, donc une
corruption du vrai christianisme.

Parler du réalisme tout court, en dissimulant le sens de
conversion matérielle, et cela, afin de faire croire aux naïfs
qu'ils peuvent admettre ce mot sans renoncer au spiritualisme ;

mais avoir en même temps l'intention de les amener peu à peu
à admettre cette conversion matérielle dissimulée au début, est

un piège et un procédé indigne.
Le mieux est évidemment d'avoir une attitude franche,

qui, acceptant les mots dans leur signification usuelle, déclare
sans détour que le mot «réalisme» tout court est suspect; qu'il
faut donc loyalement le caractériser; que, si on lui fait signifier

la conversion matérielle, il doit être rejeté ; que, si au
contraire on entend une réalité spirituelle, il est admissible; mais
qu'alors il serait mieux d'employer simplement le mot «vérité»,
pour désigner une vraie communion au vrai sacrifice de Jésus-
Christ, à sa vraie immolation, donc à la vérité de son corps
sacrifié, à la vérité de son sang versé, et cela dans le sens
spirituel, de manière à recevoir du Christ et de Dieu une vraie
grâce, une vraie sanctification, en esprit et en vérité. Les
spiritualistes ne sont donc nullement des nominalistes, pas plus
qu'ils ne sont des réalistes matérialistes. Ce qu'ils veulent,
c'est de vivre réellement de la vraie vie du Christ et de Dieu.
Voilà tout; le reste n'est que subtilité vaine et stérile. A quoi
bon compromettre le vrai dogme et même gâter la vraie foi
par des pointillés scolastiques qui n'ont jamais édifié aucune
intelligence?

On voit donc combien M. B. se trompe, lorsqu'il dit:
« Qu'on ne parle pas de figure, puisque cette chair est
véritable» (p. 369). Figure et vérité sont parfaitement associables,
dès qu'on saisit la vérité exprimée dans la figure ou par la
figure, et dès qu'on s'assimile vraiment cette vérité. Il serait
faux de croire que, lorsqu'on parle de corps pour signifier la
vie, il n'y ait pas d'autre vérité dans le corps que la matière
du corps même; il y a la vie, et c'est la vie et l'esprit qui
importent. Les paroles du Christ sont «esprit et vie».

Parlant de Ratramne, M. B. dit (p. 366) : « Il entrevoit
qu'un corps peut être réel, tout en étant invisible et
impalpable: que ne développe-t-il cette vue profonde?» M. B. oublie
un mot. Ratramne a dit qu'il s'agit d'un corps spirituel, et
que c'est parce qu'il est spirituel qu'il est invisible, impal-

Bevue intern, de Théologie. Heft 52, 1905. 44



— 686 —

pable et incorruptible. Donc tout est dans la spiritualité ou
dans l'esprit; et l'on doit regretter que M. B. n'ait pas, à son

tour, «développé cette vue profonde».
Autant les théologiens romanistes s'efforcent, d'ordinaire,

d'éluder le critérium catholique, autant les spiritualistes s'efforcent

de l'appliquer. L'enquête de ces derniers est complète:
ils ne redoutent aucun texte, pas même ceux qui semblent les
contredire. Leur règle est celle-ci: d'abord, lorsqu'un Père
ne parle qu'en son nom privé, son témoignage ne saurait être
une autorité décisive; son témoignage n'a de valeur, au point
de vue ecclésiastique, que lorsqu'il atteste le fait de la croyance
universelle de l'Eglise, et lorsqu'il n'est pas démenti par l'histoire.

Ensuite, lorsque, sur le sujet de l'enquête, il n'y a ni
unanimité, ni constance, ni universalité dans les témoignages
constatés, c'est une preuve évidente que le point sur lequel
l'accord fait défaut n'est pas un point de foi: car s'il était un
dogme venant de Jésus-Christ et confié par Jésus-Christ à son

Eglise, celle-ci en aurait eu conscience et l'aurait transmis
exactement de génération en génération et de siècle en siècle.
Cette simple indication montre clairement que l'idée de
conversion substantielle ou de transsubstantiation n'a rien de
dogmatique, puisqu'elle n'a été crue ni universellement, ni
constamment, ni unanimement.

Bref, puisque M. B. exalte si haut St. Ambroise, qu'il se

rappelle que St. Ambroise a dit qu'avant la consécration le vin
est du vin, et qu'après il est appelé sang, et qu'alors on dit:
<iAmen, hoc est, verum est.-» C'est encore St. Ambroise qui
a appelé le sacrifice eucharistique une imago veritatis. Cette
image est-elle vide? Nullement. En la comprenant bien, on y
trouve la vérité, la vérité signifiée par le sacrifice même: in
similitudinem quidem accipis sacramentum, sed vere naturse

gratiam virtutemque consequeris. Donc, selon St. Ambroise,
la vérité, c'est ici la grâce et la force de la chose même.
C'est pourquoi Ratramne, interprétant St. Ambroise, répète que
nous ne devons rien chercher de corporel dans l'eucharistie,
mais que tout y est spirituel: «Nihil igitur hic corporaliter,
sed spiritualiter sentiendum: corpus Christi est, sed non
corporaliter; et sanguis Christi est, sed non corporaliter»
(p. 366).

Tel est le spiritualisme eucharistique.
E. Michaud.


	Le réalisme eucharistique de M. Pierre Batiffol

