
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 52

Artikel: Le newmanisme

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403632

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 633

LE NEWMANISME.

Newman a été jugé très diversement. Vers la fin de sa

période anglicane, il était devenu très suspect aux anglicans;
cela se comprend. Au commencement de sa période catholique-
romaine, et pendant tout le pontificat de Pie IX, il n'était pas
moins suspect au parti ultramontain, malgré tous les gages
qu'il lui avait donnés. Ce n'est que sous Léon XIII que des

hommages lui furent rendus, lors de son élévation au cardinalat ;

et aujourd'hui les romanistes de la nouvelle école libérale le

portent aux nues comme un nouveau Père de l'Eglise, comme
un théologien génial qui a découvert la théorie du développement

du dogme, théorie qui doit sauver l'Eglise romaine
Cette intéressante situation mérite d'être examinée. Tel

est l'objet de cette étude.

I.

Dans la collection de « La Pensée chrétienne » (Paris, Bloud),
M. Henri Brémond a consacré un volume à Newman, ainsi
qu'à l'analyse : 1° du discours de 1843, sur la théorie des

développements dans la doctrine religieuse ; 2° de l'Essai sur le

développement de la doctrine chrétienne, lre édition 1845, 2e

édition 1878. Il est à regretter que M. Brémond ait consenti
à se servir de la traduction de Boyeldieu d'Auvigny, tout en
la déclarant insuffisante et même remplie de « contresens
innombrables et tout à fait subversifs » (pp. 76 et 230). Ce

volume, en outre, est incomplet, en ce sens qu'il ne donne pas
le texte même de Newman là où il serait cependant très utile.
Espérons qu'il sera amélioré dans une nouvelle édition,

Toutefois il suffit déjà, et même amplement, pour expliquer

en quoi consiste le newmanisme théologique, et pour
démontrer en quoi il est erroné. Je dis le newmanisme
«théologique s pour le distinguer de ce qu'on pourrait appeler « la



— 634 —

piété newmanienne » : car Newman fut certainement une âme
très pieuse, qui, à ce point de vue, mérite les plus grands
respects. Je ne veux parler ici que de sa théologie, qui est bien
inférieure à sa piété; et même, dans sa théologie, je me
bornerai à traiter de sa théorie du développement du dogme, ainsi
que de quelques points annexes.

Voyons d'abord l'apologie du système telle que M.
Brémond la présente.

Dans son introduction, M. Brémond n'hésite pas à avouer
qu'avec Newman «nous sommes loin de la majestueuse et
dédaigneuse confiance du dernier des Pères», c'est-à-dire de
Bossuet (p. X). Bossuet, en effet, dans son Ier Avertissement
aux Protestants, dit : « La vérité catholique, venue de Dieu, a
d'abord sa perfection Varier dans l'exposition de la foi est
une marque de fausseté et d'inconséquence L'hérésie en
elle-même est toujours une nouveauté L'Eglise catholique,
au contraire, immuablement attachée aux décrets, une fois
prononcés, sans qu'on puisse y montrer la moindre variation,
depuis l'origine du christianisme, se fait voir une Eglise bâtie
sur la pierre. » Newman, au contraire, dit : « Les grandes idées
évoluent sous peine de se corrompre. Il n'en va pas ainsi dans
l'autre monde, mais ici-bas vivre c'est changer: plus une
doctrine est parfaite, plus souvent elle a dû changer. »

L'opposition des deux formules est manifeste. Newman,
qui savait de quel crédit jouit encore Bossuet (bien qu'il soit
chaque jour de plus en plus ébranlé), a dû hésiter quelque peu
avant de lancer sa théorie. Effectivement, dit M. Brémond
(p. XIII), «l'auteur avoue simplement lui-même que son
système n'est qu'une hypothèse, un expédient-*. Et en tout cas,
son livre n'est qu'«une première ébauche que devront achever

les théologiens de l'avenir. Personne n'ignore aujourd'hui
que Newman fut longtemps suspect ».

M. Brémond, toutefois, prétend qu'entre Bossuet et Newman,

entre le docteur du dogme immuable et le docteur du

développement, « l'antinomie n'est qu'apparente » (p. XI). Mais
justifie-t-il sa prétention? Je ne le crois pas. Je n'en ai trouvé
aucune preuve dans son volume. Et même, loin de prouver
la conciliation, il déclare (p. XIV) qu'«un tenant de l'immutabilité

absolue du dogme n'a d'autre recours que de mettre
en question ou l'exactitude ou la bonne foi des savants con-



— 635 —

temporains ». On ne saurait, ce semble, pousser plus loin
l'irréductibilité entre le système de Bossuet et le système de

Newman. Dès lors l'antinomie n'est-elle pas profonde, loin de
n'être qu'apparente

Jusqu'à présent les théologiens catholiques avaient enseigné,

à la suite de Vincent de Lérins, que le progrès dans la
connaissance des dogmes, progrès incontestable et incontesté,
avait été un progrès subjectif, propre aux individus qui les
concevaient avec plus de clarté et de science, mais que ce

progrès essentiellement subjectif n'altérait en rien l'objectivité
des dogmes, lesquels restaient ainsi immuables en eux-mêmes,
comme doctrine inaltérable et invariable. Mais aujourd'hui,
avec Newman, on ne se contente plus de cette explication
« vieux jeu », on veut que les dogmes évoluent en eux-mêmes,
donc qu'ils changent, qu'ils varient, sous prétexte que vivre,
c'est changer et varier, comme si Dieu, vérité parfaite, était
une vérité variable et changeante, comme si le christianisme,
religion vraie, n'était une religion vraie qu'à la condition de

varier dans ses dogmes On voit la différence.
M. Brémond avoue que les théologiens catholiques ont

d'abord « hésité » à accepter la doctrine de Newman, mais enfin
qu'ils l'ont acceptée et qu'en cela ils ont fait preuve de «

vitalité » (p. XI). Qu'ils aient hésité, on ne le comprend que trop :

car admettre que le dogme est une doctrine variable, quand
on a enseigné pendant dix-neuf siècles qu'il est une doctrine
en soi immutable, c'est plus que grave. Que ces mêmes
théologiens aient finalement accepté cette contradiction, on le
comprend aussi, pour peu qu'on réfléchisse à ce fait: que la
papauté romaine, depuis de longs siècles, ajoute à l'ancienne
dogmatique des dogmes nouveaux, manifestement opposés aux
anciennes doctrines, et que dès lors elle ne peut plus se
soutenir comme institution chrétienne, étant admis que le dogme
est une doctrine divine et immutable. Donc, pour sauver la
papauté et ses dogmes nouveaux, il fallait enseigner que le
dogme est une doctrine essentiellement variable, et cela parce
qu'elle est vivante

M. Brémond, qui abandonne manifestement « le dernier
des Pères», essaie de justifier le nouveau Docteur, en
affirmant que « la pierre de voûte du catholicisme est le principe
de la nécessité d'une règle vivante et infaillible de la foi »



— 636 —

(p. XII). Selon M. Brémond, cette règle vivante serait chargée
d'interpréter la révélation, donc les anciens dogmes ; et son
interprétation, qui ne relèverait que d'elle-même, serait ipso facto
infaillible. Il ne dit pas que cette règle vivante et infaillible
serait le pape, mais il le pense, comme si cela allait de soi
Il oublie que, d'après le vrai catholicisme, cette règle vivante
et infaillible est le Christ toujours vivant, toujours tête de son
Eglise, toujours infaillible comme Dieu. Il oublie que, pour
connaître la doctrine du Christ, l'Eglise catholique a toujours
recouru à la règle, historiquement infaillible, que cela est
vraiment catholique, qui a été cru partout, toujours et par
toutes les Eglises chrétiennes particulières. Il oublie que tel
était le dogme objectif, vraiment catholique, et qu'il n'y en
avait pas d'autre ; que ce dogme fixe, immutable, pouvait
cependant être toujours de mieux en mieux compris par les
docteurs et les fidèles, et qu'ainsi il y avait progrès dans la
foi subjective, mais non dans la foi objective ou dans le dogme
même, qui restait le même, tel qu'il a été transmis par le
Christ à ses disciples. M. Brémond, loin de se conformer à

cette doctrine de l'Eglise universelle, met à la place du Christ
l'Eglise, à la place de l'Eglise le pape, à la place du critérium

catholique la décision papale, à la place du dogme
catholique inaltérable les doctrines nouvelles qui agréent au pape.

Quelles sont les autorités sur lesquelles M. Brémond s'appuie

pour sanctionner cette métamorphose Il n'en cite aucune.
Sans doute la volonté du pape : stat pro ratione voluntas. Selon

nous, c'est une très mauvaise recommandation scientifique pour
le newmanisme.

IL

Voyons donc si le newmanisme est bien réellement tel que
M, Brémond le représente.

Newman part de la révélation comme fait ; mais, à peine
l'a-t-il affirmée qu'il l'abandonne pour s'appliquer tout entier
et exclusivement, d'une part, aux impressions que ce fait a

produites sur les apôtres, sur les disciples, sur nous-mêmes,
en un mot sur tous ceux qui prennent connaissance de ce

fait; et, d'autre part, aux réflexions que ces impressions nous
suggèrent lorsque nous arrivons à les exprimer, ainsi qu'aux
formules dites dogmatiques, qui sont le résultat de ces

impressions et de ces réflexions.



— 637 —

Voici quelques textes de Newman, qui prouvent que telle
est bien sa pensée : « Les dogmes théologiques, dit-il, sont des

propositions qui expriment les jugements formés par l'âme,
ou les impressions produites sur elle par la Vérité Révélée.

La Révélation lui met sous les yeux certains faits, certaines
actions, certains êtres et certains principes surnaturels, qui
opèrent sur elle une certaine impression ou image, — et cette
impression devient spontanément, et même nécessairement, un sujet

de réflexion pour l'âme elle-même, qui se met à l'examiner et
à l'exposer en propositions successives et distinctes. Ainsi la
doctrine du Péché Originel, ou du Péché post-Baptismal, ou
de l'Eucharistie, ou de la Justification, n'est que l'expression
de la croyance intime des Catholiques sur ces différents points,
formée sur une analyse de cette croyance. Il en est ainsi
même des hautes doctrines que j'ai spécialement en vue» (p. 22).

Ainsi donc, les « grands traits » de la Révélation «

commencent l'édifice » dogmatique, mais « ne l'achèvent pas » ; il
est achevé par les développements altérieurs, résultats des
recherches de la raison, car «la raison une fois lancée sur le
terrain de l'investigation, ne peut plus s'arrêter avant d'avoir
terminé ses recherches » (p. 48). Qu'il y ait déjà dans l'Ecriture

de telles idées, découvertes par la raison et distinctes de

la Révélation même, cela est admis clairement par Newman,
lorsqu'il dit : « Les idées sont cites celui qui écrit ou qui lit
la Révélation, non dans le texte inspiré lui-même. On ne
pourrait sans extravagance prétendre trouver dans le texte du
N. T. et de quelques autres livres un exposé de toutes les
formes possibles que peut revêtir un message divin (p. 135-136)...
La Bible tout entière, et non pas seulement ses parties prophétiques,

est écrite d'après le principe du développement" (p. 139).
Newman en appelle au temps, quelquefois long, qui est

nécessaire à l'esprit humain pour avoir la pleine compréhension

des grandes idées qui lui ont été communiquées. Il a
mille fois raison. Mais où il a tort, c'est lorsqu'il introduit dans
le dépôt même des doctrines révélées les conceptions purement
humaines auxquelles se livre notre esprit, dans le cours des

siècles, pour arriver à un meilleur éclaircissement des vérités
révélées. Newman mêle ainsi l'humain au divin. « Cela, dit-il,
peut s'appeler la théorie du développement » (p. 99-100). Voir
aussi pp. 112 et 113.

Revue intern, de Théologie. Heft 52, 1905. 41



— 638 —

Il est donc évident que le dogme développé n'est plus le

dogme pur, tel que le Christ l'a révélé à ses disciples et tel
qu'il l'a confié à son Eglise, mais un dogme auquel les esprits,
sous prétexte de le développer, ont mêlé une quantité
d'éléments étrangers et même contraires. Le dogme révélé par
J.-C, c'est la source; le dogme développé par l'Eglise (dans
la pensée de Newman, l'Eglise ici est le pape), c'est le fleuve
avec des affluents qui le creusent et l'élargissent. Or, Newman
n'hésite pas à mettre la perfection du dogme, non dans la

source, non en J.-C. même, mais dans le fleuve très humainement

grossi. « On dit quelquefois, affirme-t-il, que le ruisseau
est plus clair près de sa source. Quelle que soit la beauté de

cette image, et quoiqu'on puisse en faire souvent une heureuse
application, elle ne saurait cependant convenir à l'histoire d'une
philosophie ou d'une croyance; car ces dernières, au contraire,
deviennent plus uniformes, plus pures, plus fortes, à mesure
que leur lit devient plus profond, plus large, plus étendu »

(p. 116-117). Conclusion: les dogmes vus dans l'Evangile et
dans les discours du Christ sont moins clairs, moins étendus
et moins profonds que sur les lèvres du pape

J'ai dit que Newman admet le développement du dogme
par des éléments étrangers. En effet, voici ses propres paroles :

« L'idée première originale sera discutée et critiquée
Les multitudes d'opinions qui la concernent, seront réunies,
comparées, classées, examinées, choisies ou rejetées, et peu à

peu étiquetées à cette doctrine ou graduellement séparées d'elle...
Et ce système ou ce corps de pensées théoriques et pratiques,
ainsi laborieusement établi, ne sera seulement, après tout, que
la propre image de l'idée originale, n'étant rien autre chose

que l'explication de ce que cette même idée voulait dire dès
le principe ; ce sera son image exacte Ce travail, long ou

court, c'est ce que j'appelle le développement de cette idée
(p. 112-113)... Une république peut succéder immédiatement
à une monarchie, elle n'en est pas le développement; tandis
que le tyran au sens grec du mot est inclus dans l'idée de

démocratie Le développement de l'idée alors n'est pas une
déduction conduite sur le papier, dans laquelle chaque progrès
successif est une pure évolution de ce qui précède ; mais ce

développement n'a lieu que par la coopération de la multitude
et de ses leaders ou des réunions d'hommes et de l'action des



— 639 —

circonstances L'idée se développe en rejetant tous les
éléments qu'elle ne peut s'assimiler. L'idée grandit à mesure
qu'elle se les incorpore, et elle se montre identique à elle-même,
non parce qu'elle s'est isolée, mais parce qu'elle a vaincu
Non seulement une idée modifie, mais encore elle est modifiée
ou au moins influencée par l'état de choses au milieu duquel
elle apparaît, et elle dépend en bien des façons des circonstances

qui l'environnent > (p. 114-115). Et encore: e L'idée
peut être colorée par le ton du milieu pensant qu'elle traverse,
ou pervertie par l'introduction de principes étrangers, ou enfin
à la longue détruite par le développement d'un défaut originel
existant en elle-même (p. 116) Toute idée qui a prouvé, en

vivant, qu'elle était viable, a dû forcément emprunter quelque
chose à des sources étrangères» (p. 186).

J'ai dit, de plus, que Newman admet le développement du

dogme non seulement par des éléments étrangers, mais même

par des éléments qui lui sont contraires. Il dit en effet:
«L'enseignement des prophètes et des docteurs (interprètes de la
révélation) est un vaste système qui ne peut pas être compris
dans peu de phrases, ni renfermé dans un code ou un traité,
mais il consiste en un certain corps de vérités pénétrant
l'Eglise comme une atmosphère, irrégulier dans sa forme à

cause de sa profusion et de son exubérance quelquefois se

mêlant aux légendes et aux fables Cet enseignement est
distribué dans des sermons, dans des préjugés populaires,
dans des coutumes locales. C'est ce que j'appelle Tradition
prophétique » (p. 144-145). Et Newman recule si peu devant ce
mélange de légendes, de fables, de préjugés populaires, de

coutumes locales, qu'il s'appuie précisément sur ces éléments
contraires pour exiger « qu'il y ait quelque règle pour arranger

et authentiquer ces différentes expressions et ces résultats
de la doctrine chrétienne ». C'est sa manière de démontrer la
nécessité d'un Judex controversiarum.

Un tel dogme est évidemment plein d'éléments humains,
étrangers à la révélation divine, et même contraires; il est
constitué par mille changements. Et Newman s'en félicite d'autant

plus qu'il place la vie dans le changement, et la perfection

de la doctrine dans la multitude de ses changements. Et
lorsqu'on lui objecte qu'un tel dogme n'est pas un dogme divin,
mais un système humain, qui n'offre aucune garantie d'exac-



— 640 —

titude et de vérité, il « fait appel en définitive à la sécurité
pleinement confiante de ces impressions religieuses, à cet
instinct qui nous force à croire que Dieu, en se révélant à nous,
n'a pas pu nous égarer » (p. 5). Hélas! que d'impressions
religieuses sont insensées! que de fois nous prenons pour instinct
ce qui n'est que manie! que de fois nous croyons révélé par
Dieu ce qui n'est de notre part que vaine imagination On

voit combien est fragile, futile même, cette première base sur
laquelle Newman a fait reposer son édifice.

Il en appelle alors, en second lieu, à la règle infaillible
d'interprétation qu'il place dans l'Eglise, c'est-à-dire selon lui
dans la hiérarchie, et même exclusivement dans le pape. Il
oublie que l'Eglise a pour mission de conserver le dépôt de

la révélation de J.-C, de le faire connaître en le prêchant, et
de le répandre ainsi dans le monde entier, et non pas de le

développer par de prétendues interprétations scientifiques ou
autres. Ceci est l'affaire de la théologie, qui est une science,
mais qui n'est pas le dogme : le dogme est le seul enseignement

de J.-C. En outre, Newman oublie que l'Eglise n'est pas
la seule hiérarchie, encore moins le seul évêque de Rome,

Sa notion de la religion révélée n'est pas moins étrange
lorsqu'il dit (p. 146): 'Comme l'essence cle toute religion est
l'autorité et l'obéissance ainsi la distinction entre la religion
naturelle et la religion révélée repose en ceci, que l'une a une
autorité subjective et l'autre une autorité objective La
suprématie de la conscience est l'essence de la religion naturelle

; la suprématie des apôtres, du pape, de l'Eglise ou de

l'évêque, est l'essence de la religion révélée. » Il est étrange
que Newman ne mentionne pas, clans la religion chrétienne,
la suprématie du Christ ; qu'il l'oublie même entièrement,
comme si les chrétiens avaient un chef autre que le Christ.
Cette énormité vient de ce que le but de toute la théorie de

Newman est de justifier la conduite de Rome dans le passé et

d'ouvrir les voies à son arbitraire dans l'avenir. Il place la
conscience dans le système de la nature, comme si la religion
révélée n'avait pas besoin de la conscience Et il remplace
formellement la voix de la conscience « par la voix de l'Ecriture,

de l'Eglise ou du Saint-Siège». Voilà à quoi il en voulait

venir. Il aurait voulu « appliquer la théorie des

développements aux écrits des Pères et à l'histoire des controverses



— 641 —

et des conciles, et par là démontrer la justesse de toutes les
décisions de Rome » (p. 102). Il y a renoncé en ce qui le
concerne, parce que ce serait l'ouvrage de toute une vie et que
la sienne est déjà avancée; mais il espère que «beaucoup sera
obtenu » par son Essai (p. 103). Son but est donc clair.

Mais on avouera qu'un Essai de développement des dogmes
dans lequel la conscience est reléguée dans les questions de

la religion naturelle, et remplacée par le pape, est un étrange
développement, et qu'il y a lieu d'être surpris qu'un Newman
se soit résigné à tomber dans un pareil cul-de-sac. Tantôt, pour
se faire illusion, il appelle « divin » un tel développement
(p. 162); tantôt, voyant plus clair, il l'appelle une ¦¦ aventure»
(p. 186), et le met en antagonisme avec le principe dogmatique

(p. 247).
En somme, le système de Newman est très simple. D'une

part, il y a le fait de la révélation ; d'autre part, il y a tout
le travail d'impressions et de réflexions qui s'opèrent dans les
esprits au sujet des vérités révélées. Le propre de Newman
n'est pas d'avoir découvert ces impressions, ces réflexions,
cette systématisation, ces formules ; car tout cela existait bien
avant lui sous le nom de théologie et de spéculations théologiques.

Le propre de Newman, c'est de n'avoir pas respecté
la distinction entre la révélation et la spéculation humaine,
entre le dogme et la science, entre l'évangile du Christ et la
théologie des hommes, entre le divin et l'humain, entre l'éternel

et le transitoire, entre l'immutable et le mutable ; le propre
de Newman, c'est de les avoir confondus, c'est d'avoir placé
la vitalité du dogme non dans sa divinité, mais dans les
changements des opinions humaines à son sujet, changements qui
en eux-mêmes sont périssables.

III.
Préciser le système de Newman, c'est donc en même temps

en montrer la contradiction et la futilité. Cette futilité
apparaîtra mieux encore, si l'on réfléchit à la manière subtile et
erronée dont Newman est arrivé à sa théorie.

Quiconque a étudié Newman, sait qu'il a lu une partie
des ouvrages des Pères, dans le but de connaître la tradition.
Malheureusement il ne les a pas étudiés suffisamment. Trop
tôt il s'est laissé séduire par St. Athanase, qui n'a pas tardé



— 642 —

à l'absorber et qui l'a empêché de comprendre exactement
les Pères et les docteurs précédents. Sa prédilection pour
Athanase est reconnue par M. Brémond (p. 153 et 168); le

goût du monachisme qui caractérisait Athanase ne pouvait que
plaire à l'esprit rêveur de Newman; et de plus, l'acuité qu'Athanase

a déployée dans toute la question arienne convenait
aussi à la tournure d'esprit de Newman, qui était plus aigu,
plus pointilleux que pénétrant, et qui, comme Athanase, a

exagéré plusieurs détails de la question arienne. On pouvait,
en effet, être consubstantialiste sans exagération, c'est-à-dire
en reconnaissant les avantages, mais aussi les inconvénients
du mot « consubstantiel ». Ce n'est pas ici le lieu de les

exposer. Mais, en deux mots, on admettra d'abord que ce
terme prêtait à l'amphibologie, puisqu'il avait été rejeté au
IIIe siècle, et que recourir à un mot susceptible d'interprétations

équivoques est une faute grave, surtout en matière de

spéculation dogmatique. On avouera, en outre, que avec (cum,
substantialis) ne signifie pas identique. Or la substance du
Père et du Fils est identique. Donc le mot avec indique mal
et même grossièrement cette identité ; il insinue qu'il y a des

parties là où il ne saurait y en avoir. Mais transeat. L'intention

de la majorité des Pères de Nicée est connue ; elle était
correcte, et c'est grâce à cette intention que ce mot a été

accepté, comme l'a fait Eusèbe, ce docteur en qui Newman a

vu un semi-arien! Peut-être les newmanistes d'aujourd'hui
traiteront-ils aussi de semi-ariens ceux qui enseignent l'identité
de la substance clans le Père et le Fils et qui trouvent le mot
«consubstantiel» trop peu clair.

Quoi qu'il en soit, il est permis de penser que Newman a

mal compris les Pères et les docteurs des trois premiers siècles,

lorsqu'il leur a adressé le reproche suivant: «Tout le monde
est d'accord à reconnaître que le témoignage des Pères
anténicéens au sujet de la divinité de N. S. s'adapte, beaucoup

plus facilement, ci l'hypothèse arienne qu'à l'enseignement

orthodoxe des âges suivants» (p. 166).

Les théologiens qui, comme Newman, ont mal jugé les
Pères des trois premiers siècles, les ont mal compris sur les

points suivants. Lorsque ces Pères ont reproduit purement et

simplement les textes des Ecritures où il est dit que le Père
est plus grand que le Fils, ils étaient certes dans leur droit. Il



— 643 —

s'agissait manifestement du Fils comme homme. On a eu tort
de les entendre du Fils comme Verbe éternel, et d'attribuer
ainsi au Verbe éternel une subordination excessive et erronée

par rapport au Père. On a ainsi faussé la relation du Fils au
Père, donc aussi la notion des personnes divines. La personne
du Verbe était ainsi tellement subordonnée à celle du Père
qu'on pouvait s'imaginer qu'il était d'une autre substance que
le Père. C'est pour protester contre cette erreur que les
monarchistes ont insisté sur l'unité divine et que les sabelliens
ont accentué davantage l'identité substantielle des personnes
divines. Sans doute les monarchistes et les sabelliens ont
outrepassé et il est résulté des exagérations qui ont concouru
à obscurcir toute cette question du subordinatianisme. Non
pas que le dogme trinitaire et le dogme de l'incarnation
impliquassent en eux-mêmes des contradictions; ces contradictions

n'existaient que dans les esprits qui comprenaient mal
ces dogmes. Les dogmes étaient aussi clairs qu'ils pouvaient
l'être; c'était la spéculation théologique qui ne l'était pas assez.
Et c'est cette obscurité théologique qui a donné lieu soit au
langage défectueux de plusieurs théologiens anténicéens, soit
au débat arien, qu'Athanase aurait pu apaiser et élucider
davantage, tandis que, de fait, en quelques circonstances, il a

plutôt concouru à l'exciter.
La position prise par Newman a été celle-ci: les Pères

anténicéens qui ont rejeté le mot « consubstantiel » et qui ont
insisté sur la subordination du Fils, n'ont pas été dans la
vérité. Donc la tradition des trois premiers siècles a été, de

fait, défectueuse au sujet de la divinité de J.-C. Donc il faut
la compléter. Donc le principe de ria tradition n'est complet
et parfait que par le principe du développement du dogme,
développement qui, on le voit, doit être un changement: «Vivre
c'est changer, et pour qu'une doctrine devienne parfaite, elle
doit avoir changé souvent» (p. 118).

Par ce moyen, on innocente Rome, accusée d'avoir changé
souvent et d'avoir ajouté aux dogmes primitifs; et non seulement

on innocente son passé, mais encore on lui donne le
droit, le devoir même, d'ajouter indéfiniment aux dogmes
anciens des dogmes nouveaux, selon les éléments étrangers
et même contraires par lesquels la doctrine chrétienne est
obligée de passer. L'important, pour elle, n'est pas de s'isoler



— 644 —

et de s'enfermer clans une inaltérabilité qui serait sa mort;
l'important, c'est de vaincre, en s'assimilant les éléments
assimilables, quels qu'ils soient, et de rejeter les non assimilables ;

et ceux-ci, du moment qu'ils ne s'assimilent pas dans l'estomac
romain (décoré du nom d'organisme catholique), sont tenus
pour hérétiques; l'hérésie n'est pas autre chose qu'une matière
résistante, comme l'orthodoxie n'est pas autre chose que
l'assimilation. Telle est la trouvaille dite « théorie du développement

du dogme chrétien».
On comprend que le romanisme nouveau chante

merveille.

IV.
Examinons ce système de plus près, et voyons quelques-

unes des erreurs qu'il renferme.
1° Sa notion du dogme est fausse. Dans ce système, en

effet, « le dogme n'est que Yexplicitation de la vie chrétienne
Il n'a de valeur que par l'expérience qu'il explicite » (p. 3 et 4).

Donc, à en croire Newman, c'est l'impression religieuse,
l'expérience, la vie chrétienne en un mot, qui est la source du
dogme. Le dogme tire ainsi sa valeur non du Christ même,
mais cle nos impressions et de nos réflexions, qui sont
explicitées par lui.

Or la vérité est, au contraire, que le dogme est
l'enseignement même du Christ, tel que le Christ nous l'a transmis
une fois pour toutes; qu'il tire donc toute sa valeur de J.-C
même et de J.-C. seul; que sans doute nous nous efforçons de
le comprendre et de le pratiquer toujours de mieux en mieux;
qu'ainsi nous tirons de lui une valeur morale de sainteté, si

nous savons profiter de 1» lumière divine et de la grâce divine
qui sont en lui.

Dans le newmanisme, de simples opinions humaines
peuvent devenir dogmes, dès qu'elles sont assimilées par l'organisme,

comme elles deviennent des hérésies, dès qu'elles sont
rejetées par ce même organisme (p. 186) ; tandis que, dans le

catholicisme, le dogme reste dogme, c'est-à-dire doctrine divine,
et toute opinion humaine reste opinion humaine.

Selon Newman, la révélation chrétienne n'a pas été
terminée à l'ascension du Christ: car elle a reçu des accroissements

plus tard. Il dit expressément : « Si nous tournons notre
attention vers les commencements de l'enseignement aposto-



— 645 —

lique après l'Ascension, nous nous trouvons incapables de
fixer un point historique auquel la croissance de la doctrine
se soit arrêtée, et où la règle cle la foi ait été une fois pour
toutes établie. Ce ne fut pas le jour de la Pentecôte, car
saint Pierre avait encore quelque chose à apprendre; ce ne
fut ni à Joppé, ni à Cesaree, car saint Paul avait à écrire
ses Epîtres ; ni à la mort du dernier apôtre, car saint Ignace
avait à établir la doctrine de l'épiscopat; ni même un grand
nombre d'années après, car le canon du Nouveau Testament
était encore indéterminé; ni dans le Credo, qui n'est pas une
collection de définitions, mais un sommaire de certaines croyances,
un sommaire incomplet, qui est, comme la prière du Seigneur
ou le décalogue, un simple échantillon de vérités divines,
particulièrement des vérités les plus élémentaires. Aucune
doctrine ne paraît achevée dès sa naissance ; il n'en est aucune
que les recherches de la foi ou les attaques de l'hérésie ne
contribuent à développer» (p. 140-141). Newman oublie que ni
Pierre, ni Paul, ni aucun des apôtres n'avaient à révéler quoi
que ce soit, mais simplement à prêcher ou à écrire ce que
J.-C. même avait déjà enseigné à tous. Donc la révélation
chrétienne était terminée lorsque les apôtres l'ont prêchée. En
la prêchant, ils ne l'ont pas développée, mais seulement
répandue et mise en lumière. C'est l'Eglise qui, en la répandant

et en lui gagnant de nouveaux adhérents, s'est
développée et est devenue un grand arbre. Mais l'Eglise n'est pas
le dogme, et le dogme n'est pas l'Eglise.

2° Sa notion de la tradition et de l'autorité est fausse.
Newman n'avait pas la notion du dépôt dont parle St. Paul:
depositum custodi. Il n'avait pas la notion de la tradition,
qui doit n'être qu'une transmission du dépôt reçu. Il croyait,
que l'Eglise avait reçu pleins pouvoirs pour faire des dogmes
et conséquemment une nouvelle révélation. « Un dogme, dit-il,
en crée un autre, par le même droit auquel il doit d'avoir
été créé lui-même; le fait des propositions dogmatiques
scripturaires, non seulement nous donne la connaissance des
doctrines chrétiennes, mais encore en autorise le développement;
ces propositions commencent l'édifice, mais elles ne l'achèvent
pas » (p. 48). L'Eglise ainsi n'est plus une gardienne de la
révélation, avec mission de prêcher sur les toits ce que le
Christ lui a enseigné dans le secret ; elle devient une fabrique



— 646 —

de dogmes; elle peut même aboutir ainsi à un système, non
seulement de doctrine, mais de politique. Newman dit : « L'Ecriture

annonce distinctement le développement du christianisme
comme système de politique et comme doctrine. Dans une des

paraboles de Notre-Seigneur, le royaume du ciel est comparé
•à un grain de sénevé. Cette description du progrès correspond

à ce qui a été observé précédemment relativement au
développement, c'est-à-dire que ce n'est pas un effet de la
volonté ou de la résolution, ou le résultat d'un enthousiasme
forcé, ou de quelque mécanisme du raisonnement, ou d'une
plus grande subtilité d'intelligence ; mais qu'il vient de son

propre pouvoir inné, pouvoir d'expansion qui travaille l'esprit
pour se manifester en temps opportun. Sans doute la réflexion
n'est pas absente, ni l'effort original de la pensée, mais ces
activités sont subordonnées à la croissance morale de l'esprit,
et réagissent sur elle» (p. 142-143). La parabole du grain de

sénevé est ici très inexactement expliquée : d'abord c'est à

l'Eglise qu'elle est généralement appliquée; ensuite, si l'on
veut aussi l'appliquer à la doctrine, il ressort clairement que
le grain de sénevé reste toujours dans son essence propre;
que l'arbre qu'il devient n'est pas d'une autre essence, mais

toujours de la même ; et que les dimensions matérielles qu'il
prend en devenant arbre, ne sont, si on les rapporte au
dogme, que les explications et les applications qu'en font les
hommes et qui, loin d'altérer en quoi que ce soit la force
spécifique du dogme ou du grain de sénevé, disparaissent elles-
mêmes un jour, en rendant à la nature ce même grain de

sénevé dans la simplicité de son inaltérable essence. C'est
donc toujours au grain primitif, seule force durable, qu'il faut
revenir. Que tous les oiseaux du ciel s'en nourrissent, rien
de mieux; mais il reste ce que Dieu l'a fait, simple grain de

sénevé.
3° Le newmanisme n'est qu'une forme du sentimentalisme.

Nous avons vu, en efiet, que le développement du dogme
dépend des impressions religieuses que nous avons reçues.
Or Newman déclare expressément que « ce qui n'était qu'une
impression produite sur l'imagination devient pour la raison
un système ou une croyance » (p. 38). Donc la croyance repose
sur une impression de l'imagination. Il ajoute que « de telles

impressions sont évidemment individuelles», donc subjectives.



— 647 —

Donc, dans ce système, nos croyances n'ont pas d'autre valeur
que celle qu'elles peuvent puiser dans notre propre valeur
individuelle. C'est dire qu'elles sont humaines et bien fragiles.
Newman a beau prétendre que c'est Dieu qui nous les donne.
Il ne le prouve pas. Hélas! elles sont trop souvent contradictoires,

et dès lors il n'est que trop clair que ce que nous croyions
provenir de Dieu même ne provenait que de notre imagination

abusée. Newman s'illusionne manifestement lorsqu'il prend
sa supposition toute d'imagination pour une réalité divine.
« Tout, dit-il, inspire de la confiance et de l'espoir, si nous
croyons franchement que nous sommes sous sa main, et que
tout ce qui nous arrive nous vient de lui. Qu'avons-nous à

nous inquiéter de la grandeur ou de la faiblesse de la
connaissance qu'il nous donne, si c'est lui qui nous la donne?*
(p. 70). Effectivement, si c'est Dieu qui nous la donne, nous
n'avons rien à craindre ; mais là précisément est la question.
Il est écrit que l'on ne doit pas tenter Dieu; or n'est-ce pas
le tenter que de lui imputer nos propres sentiments et nos
propres illusions? Suffit-il vraiment qu'une impression soit
religieuse pour qu'elle soit fondée sur la réalité? C'est peut-être
ici le point où la futilité du système de Newman apparaît
davantage.

4° Newman va même jusqu'à admettre l'inaperçu et
l'inconscient comme matière transformable en dogme. Voici ses

propres paroles : « Il y a une bonne raison pour dire que
l'impression produite sur l'âme n'a même pas besoin d'être
reconnue par les individus qui la reçoivent. Que des personnes
n'aient pas conscience d'une idée, ce n'est pas une preuve
qu'elles n'ont pas cette idée1). Il n'y a rien de plus fréquent
dans les choses sensibles ou intellectuelles que l'existence de

telles impressions inconscientes3)» (p. 23). Et encore : « La
connaissance intime peut être réelle et permanente, même
indépendamment de toute confession explicite. L'absence totale ou

partielle, ou l'imperfection des propositions dogmatiques n'est
point une preuve qu'il n'y avait pas d'impressions ou de juge-

') Il est important — pour bien entendre ce qui va suivre — de remarquer
dans quel sens Newman prend ici le mot «idée--*,

2) Le traducîeur risquait ici le mot « iuaperception « montrant bien par là

qu'il saisissait la pensée de Newman. On ne rencontrera jamais une de ces
hardiesses intelligentes chez l'infortuné traducteur de l'Essai de 1845.



— 648 -
ments implicites dans l'âme cle l'Eglise. Des siècles ont même

pu s'écouler, sans qu'une vérité, qui avait été longtemps la
¦vie secrète de plusieurs millions d'âmes fidèles, ait été exprimée

formellement » (p. 30). Il cite comme exemple la doctrine
de la double procession qu'il considère certainement comme
un dogme, et qu'il suppose « avoir été réellement admise partout,

depuis le commencement, et admise par conséquent, en

quelque sorte, à l'état de simple impression religieuse, dont
peut-être on n'avait pas conscience» (p. 31). Ceci, en vérité,
n'est-il pas le comble de la fantaisie? D'une part, comment
l'Eglise entière aurait-elle cru pendant des siècles à une
doctrine divine sans en avoir conscience Et, d'autre part, si l'on
admet une telle possibilité pour la doctrine susdite, ne peut-on
pas l'admettre aussi pour toutes les doctrines imaginables? Il
n'y a plus alors de limite aux hypothèses les plus imaginaires,
et c'est la porte ouverte à toutes les folies dites religieuses.

5° Newman n'est donc plus sur le terrain objectif. Il perd
de vue la révélation qu'il a admise comme un fait; il est
tout aux subjectivités personnelles, aux impressions
individuelles, à ce que l'imagination peut se figurer. Et c'est avec
ces éléments de toute provenance qu'il prétend développer les
dogmes, arriver aux formules dogmatiques et légitimer les
définitions de foi. 11 est manifestement dévoyé : car il prend
l'humain et l'humain d'un ordre souvent très inférieur, pour du

divin. Ne dirait-on pas qu'il en a quelque soupçon et qu'il en

est quelque peu ébranlé, lorsqu'il dit: «Qu'on admette, si l'on
veut, que le dogme catholique, comme tel, ne nous communique

pas de véritables idées du Dieu tout-puissant, niais
seulement une idée terrestre acquise au moyen de figures terrestres,

pourvu qu'on accorde, d'un autre côté, que les sens ne

nous donnent aucune idée proportionnée aux impressions
sensibles que nous en recevons » (p. 56). Comment aussi peut-il
comparer la foi et les raisonnements de la raison sur les
données de la foi, avec les impressions des sens?

Bref, dans toute cette question, Newman paraît au-dessous
du médiocre.

V.
Ce n'est pas tout. D'autres erreurs sont encore à signaler,

qui se rapportent plus ou moins à son système tel que nous
venons de l'analyser, mais qui, en tout cas, font partie de sa

théologie.



— 649 —

1° Newman semble parfois faire assez bon marché de
l'orthodoxie des Pères, lui qui passe pour un défenseur de la
tradition. « St. Denis d'Alexandrie, dit-il, est accusé par St. Basile

d'avoir répandu les premiers germes de l'arianisme.
St. Grégoire le Thaumaturge l'est aussi par le même savant
Père d'avoir employé touchant N. S. un langage qu'on ne peut
défendre sans recourir à des expédients. St. Hippolyte parle
comme s'il ignorait que N. S. eût été éternellement le Fils du
Père. St. Méthodius traite l'incarnation d'une manière au moins
peu correcte et St. Cyprien ne s'occupe pas de théologie du
tout. Voilà l'enseignement incomplet qui nous reste de ces

grands saints qui furent de leur temps les témoins les plus
fidèles du Fils éternel. De plus, Athénagore, St. Clément,
Tertullien et les deux saints Denis semblent être les seuls
écrivains dont le langage soit par moments assez exact et assez
systématique pour nous rappeler le symbole de St. Athanase
St. Ignace pourra être considéré comme un patripassien, St. Justin

comme un arien Tertullien est hétérodoxe sur la
doctrine de la divinité de N. S., et même à la fin il tomba tout
à fait dans l'hérésie ou le schisme. Origene est au moins
soupçonné, et il faut qu'il soit défendu et expliqué, plutôt que cité
comme un témoin de l'orthodoxie; quant à Eusèbe, il était
semi-arien. Outre cela, il peut être mis en question si avant
Nicée il se trouve un Père qui affirme d'une manière distincte
soit le nombre trois dans l'unité, soit l'égalité souveraine des

trois personnes; excepté peut-être l'hétérodoxe Tertullien, et
cela encore dans un ouvrage qu'il écrivit après être devenu
montaniste » (p. 93-95).

Voilà à quels griefs on arrive contre ceux qui furent nos
ancêtres dans la foi et nos premiers docteurs, lorsqu'on prend
pour norme de l'orthodoxie le prétendu développement des
dogmes d'après les explications romanistes actuelles. Newman
se complaît dans son point d'arrivée, la papauté, qu'il considère

comme un Thabor, et il dédaigne son point de départ,
le Christ, qui n'est qu'un grain de sénevé, et tous ces Pères
qui lui paraissent des hétérodoxes! C'est un pj'gmée mesurant
des géants avec son aune. La vérité est que l'orthodoxie dans
l'ancienne Eglise était large, haute, profonde, et que l'esprit
pouvait s'y mouvoir à l'aise. Sans doute des théologiens
s'aventurèrent dans des explications plus saugrenues que savan-



650 —

tes, mais du moins on pouvait penser et parler. Tandis
qu'aujourd'hui, dans l'Eglise romaine, tout ce qui ne cadre pas
avec les méticulosités d'un pape ignorant ou d'une curie
scolastique qui n'est souvent pointilleuse que pour essayer de

mieux cacher sa propre hétérodoxie, tout cela est déclaré
hérétique. Certes, la théologie de quelques Pères fait quelquefois
sourire, mais celle de Rome, avec ses « développements », ne
fait-elle pas pitié, pour ne pas dire horreur? Lorsque les Pères
parlent comme témoins de la foi universelle, ils ont du moins
la loyauté d'être sobres et de ne pas affirmer ce qu'ils ne
connaissent pas; tandis que les docteurs « développés > du
romanisme actuel savent tout et imposent tout, n'oubliant qu'une
chose: c'est que ce sont d'ordinaire les pires ignorants qui ne
doutent de rien.

2° Newman n'ose pas attaquer en face le critérium de

l'ancienne Eglise: «Cela est catholique qui a été cru partout,
toujours et par tous. » Mais il attaque ceux qui en font usage
contre Rome et qu'il appelle pour cela intransigeants (p. 95 à

96). Il est clair que Rome ne peut pas sauver ses prétendus
dogmes, encore moins sa prétendue infaillibilité, si on lui
applique ce critérium. De là les arguties de Newman contre ce

phare lumineux, qui met à jour les subtilités de sa propre
théorie (p. 87-96). Il a dû sentir la fausseté de sa position,
lorsqu'il a écrit : « Sans doute la théorie des développements
est un expédient, et le dictum de Vincent l'est aussi, ainsi
que l'art de la grammaire ou l'usage du cadran ; c'est un

moyen qui nous rend capables de résoudre ce qui est
maintenant devenu un problème nécessaire et angoissant» (p. 100).

Le problème «nécessaire et angoissant», c'est de sauver
Rome, que Newman confond avec l'Eglise et avec le christianisme.

Mais il s'abuse fort, lorsqu'il croit résoudre le problème
et dissiper les angoisses avec son « expédient » mensonger. Le
cadran qui montre vraiment l'heure, la règle qui indique
exactement ce qui a été cru dès l'origine de l'Eglise et par
conséquent ce que le Christ a réellement enseigné à ses disciples,
c'est bien le « dictum » de Vincent de Lérins, « dictum » qui a

été formulé par lui, mais dont la substance lui est bien
antérieure. Ce « dictum » est le procédé que l'Eglise a employé dès

le commencement pour transmettre le dépôt doctrinal et moral
de génération en génération; il est la plus solide garantie his-



— 651 —

torique que l'Eglise universelle ait à sa disposition pour
dissiper les erreurs et les mensonges; et voilà pourquoi il est si
attaqué par les romanistes et si défendu par les catholiques.

3° Newman connaît si peu les Pères qu'il ose écrire ceci:
« Quelque rares que soient les preuves données avant le concile

de Nicée en faveur de la suprématie du pape, elles sont
encore plus nombreuses et plus certaines que les témoignages
allégués en faveur de la présence réelle » (p. 98). Quel paradoxe

d'une part, ces preuves sont rares; d'autre part, elles
sont nombreuses A dire vrai, il n'y en a aucune. Rome étant
la capitale de l'empire, l'Eglise de Rome était plus en vue que
les autres; de là une certaine primauté. Mais de suprématie,
il n'était nulle part question. Les évêques de Rome les plus
ambitieux, avant Nicée, n'ont certainement pas songé à

revendiquer pour eux le mot «suprématie », surtout si on l'entend
dans le sens de la papauté actuelle. Voir nos études sur
l'ecclésiologie de Tertullien et de St. Cyprien.

4° Newman connaît si peu l'histoire de l'Eglise qu'il voit
clans l'Eglise du moyen âge l'Eglise même de Nicée, et que de

tous les systèmes actuels c'est celui de Rome qui lui paraît
« se rapprocher le plus de l'Eglise des Pères, bien que d'autres

puissent revendiquer cette marque pour leur Eglise à eux
qui n'existe que sur le papier» (p. 152). Le fait est que, pour
peu qu'on ait étudié l'ecclésiologie des Pères, on constate
qu'elle est la réfutation même de celle de Rome ; nous l'avons
démontré, en particulier, pour St. Grégoire de Nazianze,
St. Jean Chrysostome, St. Augustin. On pourrait ajouter que,
parmi les évêques de Rome les plus autoritaires et les plus
ambitieux du IV et du Ve siècle, il n'en est aucun qui
enseigne la papauté omnipotente et infaillible d'aujourd'hui.
Newman répliquera qu'il faut tenir compte du développement ;
mais ce développement n'est qu'une échappatoire, un
expédient; c'est sa propre expression. Quels sont ces «autres» dont
il a voulu parler « et dont l'Eglise n'existe que sur le papier »

Il aurait pu être plus précis. S'il a voulu désigner notre
petite Eglise ancienne-catholique, il s'est mépris: car notre orthodoxie

existe ailleurs que sur le papier; on peut la contrôler par
les faits, et si nous ne sommes qu'un pusillus grex, du moins
ce que nous sommes et ce que nous avons, n'est pas fondé
sur le mensonge.



— 652 —

Newman prétend que, si St. Athanase et St. Ambroise
revenaient parmi nous, c'est dans sa « petite église où l'on dit
la messe » qu'ils iraient, et non dans les « hautes églises »

anglicanes (p. 153). Ceci n'est qu'une présomption de sa part et
non une preuve.

5° S'il est un fait évident, c'est que l'Eglise primitive était
v une communauté, soit une respublica Christiana. Newman veut,

au contraire, qu'elle ait été une monarchie, du moins
prophétiquement, et cela, afin de faire une place au pape-monarque
Voici comment il fait de l'histoire et de la théologie sous le
titre : La suprématie du pape :

« St. Ignace ne parle pas cle l'autorité du pape et cela
s'explique. Du temps des apôtres, ni papes, ni évêques. Le
pouvoir des évêques germe alors, puis celui du pape. L'autorité

locale suffisait à pacifier les querelles intestines. Ignace
reconnaît le sacramentum unitatis. De nouvelles nécessités
amèneront graduellement la détermination de l'essence, des
lois et du siège de cette autorité. Les regalia de saint Pierre
ont pu dormir, comme a dormi la puissance des chanceliers
comme un privilège mystérieux, encore incompris, comme une
prophétie non réalisée... Saint Ignace n'a pas invoqué le pape,
pas plus qu'aujourd'hui nous n'envoyons une armée à la poursuite

d'un cambrioleur» (p. 171-172). — Et encore: « Tout cela
est théorie. Mais, bien certainement, oui, théorie pour trouver
une connexion entre l'attitude de la primitive Eglise et d'une

part les probabilités antécédentes du plan monarchique de

l'Eglise — d'autre part la réalisation de cette monarchie au
ive siècle S'il y a par ailleurs de bonnes raisons pour dire
que la papauté est de l'essence du christianisme, il n'y a rien
dans l'histoire des premiers siècles qui contredise nécessairement

cette vérité. Il est a priori probable que, dans le plan
divin, l'Eglise sera une monarchie — indications prophétiques
dans l'Ecriture» (p. 173).

Newman joue au prophète. Comment réfuter un prophète
qui lit dans le plan divin, et qui donne ses visions « probables

» pour des certitudes? C'est aussi difficile qu'inutile.
6° Le critère que Newman indique pour distinguer la

véritable Eglise des sectes hérétiques est double: 1° l'Eglise est

un royaume, une hérésie n'est qu'une famille; 2° l'Eglise est
le corps dont toutes les sectes parlent mal. Voici ses propres



— 653 —

expressions: «En regardant autour de Y orbis terrarum, on ne
pouvait se méprendre sur le corps qui était seul en possession

de la terre. L'Eglise est un royaume ; une hérésie est une
famille plutôt qu'un royaume, et, comme une famille se divise
constamment en dispersant ses branches, en fondant de
nouvelles maisons, en se propageant dans des colonies, qui
deviennent indépendantes comme la souche principale, ainsi faisaient
les hérésies. Sur un seul point les hérésies semblaient généralement

s'accorder, c'était dans leur haine pour l'Eglise. Cela pouvait
dans ce temps être regardé comme un de leurs signes les plus
sûrs et les plus évidents. L'Eglise était le corps dont parlaient
mal toutes les sectes, quoique divisées entre elles sous tous
les autres points » (p. 224-225). En vérité, nous voilà bien
renseignés La famille est-elle donc chose si mauvaise que l'Eglise
ne puisse pas être comparée à une famille? Le Christ s'est-il
donc trompé en se permettant cette comparaison? Le pape
tient-il donc tant au titre de roi qu'il ne veuille pas celui
de père? Suffit-il, d'autre part, d'être détesté à l'unanimité pour
être le représentant de la vérité? Est-ce là recommander
dignement l'Eglise de Celui qui a dit: Aimez-vous les uns les
autres? Autant vaudrait dire aujourd'hui: la société des jésuites
est détestée de toutes les autres; donc elle est la véritable
Eglise

7° Newman dit: «Le principe sacramentel fraie la voie...
à l'unité de l'Eglise représentée et centralisée dans le saint-
siège, à l'autorité des conciles La doctrine des sacrements
engendre la doctrine de la justification, d'où vient la doctrine
du péché originel, qui à son tour met en valeur le mérite de
la virginité » (p. 150). Quelle étrange association d'idées Et
d'abord, qu'est-ce que le principe sacramentel? Puis, comment
l'unité de l'Eglise en dérive-t-elle Comment et de quel droit
cette unité est-elle centralisée dans le saint-siège Comment la
doctrine du péché originel vient-elle de celle de la justification?
Comment la virginité tire-t-elle sa valeur du péché originel?
Autant d'assertions bizarres, que Newman ne songe même
pas à prouver. Et de telles choses sont données comme de la
théologie

8° Le fameux développement du dogme, loin d'être la
connaissance plus approfondie que l'humanité doit en avoir
toujours davantage, n'est, selon Newman, que des additions

Revue intern, de Théologie. Heft 52, 1905. 42



— 654 —

qui lui surviennent (p. 14S). Ces additions lui apparaissent
«autour de l'idée chrétienne venue du ciel» comme «un grand
nombre d'excroissances et de bourgeonnements » (p. 149). Et
il déclare que « notre première impression est naturellement
de reconnaître en elles et en eux le vrai développement qu'ils
prétendent être». Le prouve-t-il? Non. Le mot naturellement,
mis très gratuitement dans sa phrase, l'en dispense, et dès lors
c'est du « vrai développement » Et ceci encore est de la
théologie

9° On se demande si Newman n'a pas voulu se moquer
de la théologie, lorsqu'il a ainsi parlé de la foi et de l'hérésie,
de la foi qui se contente de conjectures, et de l'hérésie qui
préfère la raison. Voici ce qu'il dit au sujet de la suprématie
de la foi : « Les raisons de croire consistent plutôt en présomptions

et en conjectures courant après la vérité, qu'en preuves
réelles; et ces arguments probables sont suffisants pour des
conclusions que nous embrassons même comme certaines, et
que nous appliquons aux usages les plus importants. D'un
autre côté, le principe hérétique a toujours été de préférer la
raison à la foi, et de maintenir que les choses ne peuvent être
considérées comme vraies qu'autant qu'elles sont prouvées »

(p. 234).
Nous protestons énergiquement contre une telle théologie.

VI.
Après les erreurs précédentes, il importe de mentionner

les amphibologies auxquelles il ne déplaît pas à Newman de

recourir pour insinuer plus facilement ses pensées erronées.
Au lieu de les énoncer clairement, il préfère les entortiller
dans des phrases spécieuses qui renferment une certaine vérité;
il espère que cette petite dose de vérité fera passer la dose

plus grande d'erreur qu'il y ajoute. Si ce procédé est inconscient

de sa part, ce n'est pas une raison pour ne pas le
dévoiler.

1. Newman remarque avec beaucoup de raison que, d'après
la nature de l'esprit humain, le temps est nécessaire pour la
pleine compréhension des grandes idées et leur entière perfection

(p. 99). Mais il donne à entendre par là que, le christianisme

étant une grande idée, ses dogmes ne recevront « leur
entière perfection » que des additions que l'esprit humain devra



— 655 —

leur faire. Il se trompe. Les dogmes du Christ sont parfaits
en eux-mêmes, et ils n'ont besoin d'aucune addition humaine.
C'est l'esprit humain qui a besoin de temps pour les considérer

sous tous leurs aspects, pour les comprendre dans toute
leur étendue et dans toute leur profondeur, pour découvrir
en eux tous les trésors de vérité qui y sont renfermés. Il n'y
a pas d'autre développement que le développement même de

nos esprits; ce n'est donc pas le dogme qui se développe,
mais nous qu'il développe. Et n'est-ce pas là le vrai développement

de lumière et de sanctification voulu par le Christ?
2. Newman dit: «Si le christianisme est une religion

universelle, appropriée non à une localité et à une époque, mais
à tous les temps et à tous les lieux, il ne peut que varier dans
ses rapports avec le monde, c'est-à-dire se développer » (p. 137).
Pardon. Ce n'est pas la doctrine enseignée par le Christ qui
varie ; c'est le monde qui doit varier, se perfectionner, se

développer, en la comprenant davantage et en la pratiquant
mieux.

3. Newman dit encore: «Sur ces seuls mots: Le Verbe
s'est fait chair, trois grandes questions se présentent à nous :

qu'est-ce que l'on entend par le Verbe! qu'est-ce que la chair?
qu'est-ce que devenir? Les réponses à ces questions amènent
une suite d'investigations et sont elles-mêmes des développements.

De plus, quand elles ont été faites, elles suggèrent une
série de questions secondaires ; et ainsi, peu à peu, une
multitude de propositions en sont le résultat, entourent la phrase
inspirée d'où elles dérivent, et lui donnent extérieurement la
forme d'une doctrine...» (p. 137-138). — Très bien. Mais
toutes les questions et toutes les réponses des théologiens ne
constituent que des spéculations théologiques, et non des
dogmes. Le dogme reste dans sa simplicité divine, voulue
certainement par le Christ : « Le Verbe s'est fait chair. » Le dogme
suffit; les explications théologiques varient suivant les esprits;
les introduire dans le dogme même, serait faire un alliage
compromettant pour le dogme, car l'explication d'un siècle
paraît souvent pitoyable et inacceptable au siècle suivant.
Newman a le tort de confondre le dogme et l'explication
théologique du dogme, le divin et l'humain.

4. Newman ne s'est pas dissimulé qu'il y a développement
et développement, développement logique et développement



— 656 -
illogique, développement sain et développement maladif; et
qu'on lui demanderait si le développement qu'il préconise est
un développement authentique, rationnel, sain, vrai, ou un
développement de corruption. En conséquence il a indiqué
sept notes auxquelles on reconnaît, selon lui, le développement
vrai. Ces sept notes renferment certainement de la vérité;
quelques-unes sont même excellentes. Mais le malheur est, pour
Newman, que, lorsqu'il veut en faire l'application à Rome, il
est en pleine opposition avec l'histoire. Que le lecteur en juge.

Première note : préservation du type ; tout développement
qui altère le type est une destruction et non un développement;

un oiseau ne se développe pas en poisson. — Très bien.
Mais si l'on compare St. Pierre se donnant aux fidèles comme
un simple consenior, etc., avec le pape infaillible et omnipotent

d'aujourd'hui, n'est-on pas forcé d'admettre qu'il y a plus
de différence entre celui-là, homme faillible auquel Paul résiste,
et celui-ci, homme infaillible, qu'entre un oiseau et un poisson

Seconde note : continuité de principes. — Très bien. Mais
Rome n'a-t-elle pas changé de principes n'a-t-elle pas enseigné

le oui et le non? Ses palinodies sont trop évidentes pour
qu'il soit nécessaire d'insister.

Troisième note : puissance d'assimilation. — Ici il y a

amphibologie. Si Newman veut dire que Rome doit avoir la
puissance d'avaler des couleuvres et de nous en faire avaler,
il se trompe. S'il veut dire simplement que l'Eglise doit, en
prêchant la doctrine que le Christ lui a confiée, savoir s'assimiler,

c'est-à-dire gagner au Christ et à Dieu, les nations qui
entendent cette doctrine, il est clans le vrai. Mais qui ne voit
que la papauté repousse, au contraire, chaque jour davantage,
les nations qu'elle ne trompe plus? Le Los von Rom ne
devient-il pas général?

Quatrième note : conséquence logique. — Il est clair qu'il
faut être logique dans les explications qu'on donne des dogmes
et dans les conséquences qu'on en tire ; mais cela veut-il dire
que ces explications et ces conséquences deviennent divines
par cela seul qu'elles sont logiques, et qu'il faille en faire des

dogmes? Nullement. Newman a commis cette confusion.
Cinquième note : anticipation de l'avenir. Je pense que

Newman a voulu dire que l'avenir, c'est-à-dire le développement

du dogme, doit déjà apparaître dans la révélation même.



— 657 —

— S'il en est ainsi, tant pis de nouveau pour la papauté : car
il est manifeste qu'il est impossible de découvrir dans l'évangile

la papauté romaine actuelle, encore moins sa dogmatique.
Sixième note : action conservatrice sur le passé, en ce

sens que tout développement qui pervertit ou contredit le
cours de doctrine suivi jusque là, est corruption. — Très bien.
Mais Rome a faussé l'évangile et la tradition universelle ; donc
ses dogmes particuliers sont la corruption du dogme catholique.

Septième note : vigueur chronique. Donc, dit Newman,
tout ce qui dure est vrai. On peut lui répondre que l'antipa-
pisme ne dure pas moins que le papisme, qu'il gagne même
du terrain sur le papisme, et que par conséquent il est aussi
vrai que le papisme, pour ne pas dire davantage.

VIL
Enfin, pour terminer, notons quelques aveux dont nous

n'endossons pas la responsabilité, mais que nous pouvons
employer comme arguments ad hominem contre l'Eglise romaniste.

1. «Les conciles et les papes sont les gardiens et les
instruments du principe dogmatique; ils ne sont pas eux-mêmes

ce principe; ils font croire à son existence; ils sont soumis

dans leur action à ce principe, et avant même qu'ils aient
leur place légitime, et qu'ils exercent un pouvoir reconnu, le
principe peut agir sur les mouvements du corps chrétien»
(p. 244).

2. « Parfois on reproche à l'Eglise de Rome de manquer
de scrupule et de négliger les principes. Non, mais tout
simplement, elle se passe des formes traditionnelles » (p. 188).

3. « Plus librement que d'autres corps, l'Eglise de Rome
peut consulter les «expediences» du moment» (p. 187).

4. «Trois papes, Libère, Vigile, Honorius, ont laissé à la
postérité le fardeau de leur défense » (p. 264).

5. «Si on m'objecte que cette Eglise-là même (Rome)
s'est contredite, je répondrai que ce fait suffirait à ruiner tout
mon édifice. Mais pour accepter une si grande improbabilité,
j'attends qu'on me donne des preuves positives et convaincantes

» (p. 163). — Elles sont données.
6. « Dans le cours du IVe siècle, deux mouvements, deux

développements s'étendirent dans toute la chrétienté avec la



— 658 —

rapidité caractéristique de l'Eglise ; l'un, mouvement ascétique ;

l'autre, rituel ou cérémoniel. Eusèbe nous a dit en différents
endroits que Constantin, afin de recommander la nouvelle
religion aux païens, la couvrit des ornements extérieurs
auxquels les idolâtres étaient habitués dans leur propre religion.
Il n'est pas nécessaire d'entrer dans un sujet que les écrivains
protestants nous ont rendu familier. L'usage des temples, celui
de les dédier à des saints particuliers, de les orner, à l'occasion,

de branches d'arbres, viennent des anciens usages païens ;

il en est de même de l'encens, des lampes, des flambeaux, des
offrandes votives après la guérison de quelque maladie ; de
l'eau bénite, du droit d'asile, de la consécration des jours, des
saisons. L'usage des calendriers, les processions, la bénédiction

des champs, les habillements sacerdotaux, la tonsure, la
bague de mariage, l'habitude de se tourner vers l'Orient, les

images, peut-être le chant ecclésiastique, sont tous d'origine
païenne et sanctifiés par leur adoption dans l'Eglise
Comme l'influence des philosophes a parfois corrompu l'œuvre
des théologiens, de même le paganisme a vicié parfois la
prière chrétienne. Les intellectuels donnent contre l'écueil de

l'hérésie, les ignorants contre celui de la superstition » (p. 252
à 253).

7. En expliquant sa cinquième note (l'anticipation de

l'avenir), Newman a cité quelques exemples que l'occasion n'a
«fait jaillir» que plus tard, mais «dont l'atmosphère de l'Eglise
était, en quelque sorte, chargée dès le commencement. » M.

Brémond fait, à ce propos, la judicieuse remarque suivante :

« Il est remarquable que Newman ne traite pas explicitement
de la confession sacramentelle, ni dans ce chapitre ni dans le

précédent, où il est amené à parler des sacrements. »

8. «De ces confessions qui servent de trêve aux guerres
de religion, généralement il ne faut rien attendre de bon
(p. 123).. Formules de foi, serments et articles de croyance
sont indispensables à une religion anémique» (p. 187).

9. « Vous (tractariens), vous vous réclamez des Pères des

quatre premiers siècles et vous tenez pour corruption ou
addition parasitaire toute doctrine qu'ils n'ont pas formellement
et unanimement enseignée. Fort bien et je vous concède à

ce compte que plusieurs doctrines romaines sont convaincues
de nouveauté et par conséquent d'erreur. Mais, prenez garde,



— 659 —

si vous appliquez dans le même esprit de rigueur le canon de

Vincent de Lérins, vous devrez me concéder que plusieurs
des dogmes que vous tenez pour essentiels — la Trinité —
l'Eucharistie — la succession apostolique — n'ont pas été
enseignés semper, ubique, ab omnibus. A tout prendre, l'unanimité

serait plus facile à constater pour ce qui concerne les
doctrines romaines » (p. 78).

10. Dans YEssai (édition de 1845), Newman s'est élevé

contre la manière dont Bellarmin a expliqué le témoignage
des Pères au sujet du purgatoire, et il a dit: «Est-ce que
j'accuse un si sérieux et si honnête personnage d'avoir
volontairement manqué de sincérité? Non. Et pourtant il est difficile

de réaliser l'état d'esprit qui l'a poussé à prendre cette
attitude. En tous cas, une chose est claire. Aux yeux des

Romanistes, les Pères ne sont bons à quelque chose que
lorsqu'ils défendent les doctrines romaines. Ils n'ont rien à dire
contre les conclusions que cette Eglise a faites siennes. Valable

quand ils ont l'air d'accord avec Rome, leur autorité s'évanouit

quand ils diffèrent d'elle Là-dessus qu'on me pardonne
de raffiner à mon tour.

«Je dirai donc qu'un romaniste, en réalité, ne saurait
argumenter pour défendre les doctrines romaines. S'il est sincère
dans sa croyance, il a dans la vérité une confiance trop
assurée pour être capable de peser exactement le poids de telle
ou telle évidence dans les balances de la critique. Pour lui
d'abord les conclusions de son Eglise sont véritables. Les faits
et les témoins sont ensuite introduits, non pour apporter leur
preuve, mais pour apprendre la leçon qu'ils doivent dire. Ce

qu'il veut en définitive, c'est montrer la parfaite cohérence de

son système et comment il peut s'adapter aux témoignages
des temps primitifs. Je ne veux pas étudier ici la noblesse des
sentiments qui se fourvoient en cette aventure. Certes chaque
progrès que nous faisons dans la possession de la vérité nous
rend moins aptes à la controverse.

« Ainsi, quand il amène les Pères à déposer en faveur du
Purgatoire, que fait-il? En réalité, il les interprète, il leur
apprend ce qu'ils ont dû penser — ce que, charitablement, nous
devons supposer qu'ils ont pensé — ce qu'après tout, à ne les
juger que sur leurs paroles, ils ont peut-être pensé — ce que
probablement ils ont pensé, puisque l'Eglise pensait de la sorte



— 660 —

— ce qu'enfin, même s'ils ne l'ont pas pensé, on peut dire qu'ils
ont pensé. Car ils parlaient dans le vague et comme des
enfants qui pensent quelquefois tout différemment de ce qu'ils
disent. Et puis, après tout, ils n'étaient que les porte-parole
de l'Eglise et celle-ci, puisqu'elle était l'Eglise, acceptait déjà
assurément, dans son silence, la doctrine que Rome devait un
jour définir.

« Et puis la scène change. Il rencontre chez les Pères ce

qu'il appelle des opinions erronées. Alors ils ne sont plus les

organes de l'Eglise infaillible, mais de simples individus. Leur
paroles sont interprétées dans leur sens littéral ou dans leur
contexte et en conséquence condamnées.

« Les Pères, semble-t-il dire, admettaient réellement ce

qu'admet aujourd'hui l'Eglise romaine. Autrement ils se seraient
séparés de l'Eglise de leur temps, puisque celle-ci admettait
ce qu'admet la Rome d'aujourd'hui. Et l'Eglise d'alors admettait

ce qu'admet la Rome d'aujourd'hui, parce que Rome est

l'Eglise et que l'Eglise ne change pas. C'est donc peine perdue
de discuter avec les romanistes. Ils ne sont pas d'accord avec
nous sur les fondations de la foi. Ils enseignent, ils ne
discutent ni ne prouvent » (p. 159-160). — Très-bien. C'est ainsi
que Newman se condamne lui-même.

E. MlCHAUD.


	Le newmanisme

