Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 52

Artikel: Le newmanisme

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403632

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 633 —

LE NEWMANISME.

Newman a été jugé trés diversement. Vers la fin de sa
période anglicane, il était devenu trés suspect aux anglicans;
cela se comprend. Au commencement de sa période catholique-
romaine, et pendant tout le pontificat de Pie IX, il n'était pas
moins suspect au parti ultramontain, malgré tous les gages
qu'il lui avait donnés. Ce n’est que sous Léon XIII que des
hommages lui furent rendus, lors de son élévation au cardinalat;
et aujourd’hui les romanistes de la nouvelle école libérale le
portent aux nues comme un nouveau Peére de I'Eglise, comme
un théologien génial qui a découvert la théorie du dévelop-
pement du dogme, théorie qui doit sauver I'Eglise romaine!

Cette intéressante situation mérite d'étre examinée. Tel
est I'objet de cette étude.

L

Dans la collection de « La Pensée chrétienne » (Paris, Bloud),
M. Henri Brémond a consacré un volume & Newman, ainsi
qu'a l'analyse: 1° du discours de 1843, sur la théorie des dé-
veloppements dans la doctrine religieuse; 2° de I'Essai sur le
développement de la doctrine chrétienne, 1v édition 1845, 2°
édition 1878. Il est a regretter que M. Brémond ait consenti
a4 se servir de la traduction de Boyeldien d’Auvigny, tout en
la déclarant insuffisante et méme remplie de «contresens in-
nombrables et tout a fait subversifs» (pp. 76 et 230). Ce vo-
lume, en outre, est incomplet, en ce sens qu'il ne donne pas
le texte méme de Newman 14 ou il serait cependant trés utile.
Espérons qu’il sera amélioré dans une nouvelle édition.

Toutefois il suffit déja, et méme amplement, pour expli-
quer en quoi consiste le newmanisme théologique, et pour
démontrer en quoi il est erroné. Je dis le newmanisme «th¢o-
logique » pour le distinguer de ce qu'on pourrait appeler «la



— B4

piét¢ newmanienne »: car Newman fut certainement une ame
trés pieuse, qui, & ce point de vue, mérite les plus grands res-
pects. Je ne veux parler ici que de sa théologie, qui est bien
inférieure a sa piété; et méme, dans sa théologie, je me bor-
nerai a traiter de sa théorie du développement du dogme, ainsi
que de quelques points annexes.

Voyons d’abord l'apologie du systéme telle que M. Bré-
mond la présente.

Dans son introduction, M. Brémond n’hésite pas a avouer
qu'avec Newman <«nous sommes loin de la majestueuse et
dédaigneuse confiance du dernier des Peéres», c'est-d-dire de
Bossuet (p. X). Bossuet, en effet, dans son I® Avertissement
aux Protestants, dit: «La vérité catholique, venue de Dieu, a
d'abord sa pertection ... Varier dans l'exposition de la foi est
une marque de fausseté et d’inconséquence ... L'hérésie en
elle-méme est toujours une nouveauté ... L’Eglise catholique,
au contraire, immuablement attachée aux décrets, une fois
prononceés, sans qu'on puisse v montrer la moindre variation,
depuis l'ovigine du christianisme, se fait voir une Eglise batie
sur la pierre.» Newman, au contraire, dit: «Les grandes idées
évoluent sous peine de se corrompre. Il n'en va pas ainsi dans
l'autre monde, mais ici-bas vivre c¢’'est changer. plus une doc-
trine est parfaite, plus souvent elle a di changey. »

L’opposition des deux formules est manifeste. Newman,
qui savait de quel crédit jouit encore Bossuet (bien qu'il soit
chaque jour de plus en plus ébranlé), a dfi hésiter quelque peu
avant de lancer sa théorie. Effectivement, dit M. Brémond
(p. XIII), «l'auteur avoue simplement lui-méme gque son Sys-
téme n'est qu'une Aypothése, un expédieni». Et en tout cas,
son livre n'est qu'«une premiere ébauche que devront ache-
ver les théologiens de l'avenir. Personne n'ignore aujourd’hui
que Newman fut longtemps suspect ».

M. Brémond, toutefois, prétend qu'entre Bossuet et New-
man, entre le docteur du dogme immuable et le docteur du
développement, «l'antinomie n'est qu'apparente» (p. XI). Mais
justifie-t-il sa prétention? Je ne le crois pas. Je n'en ai trouvé
aucune preuve dans son volume. Et méme, loin de prouver
la conciliation, il déclare (p. XIV) qu'«un tenant de l'immu-
tabilité absolue du dogme n’a d’autre recours que de mettre
en questicn ou l'exactitude ou la bonne foi des savants con-



- 635 —

temporains ». On ne saurait, ce semble, pousser plus loin l'ir-
réductibilité entre le systéme de Bossuet et le systéme de
Newman. Deés lors l'antinomie n'est-elle pas profonde, loin de
n'étre qu'apparente ?

Jusqu'a présent les théologiens catholiques avaient ensei-
oné, & la suite de Vincent de Lérins, que le progreés dans la
connaissance des dogmes, progreés incontestable et incontesté,
avait été un progres swubjectif, propre aux individus qui les
concevaient avec plus de clarté et de science, mais que ce
progrés essentiellement subjectif n'altérait en rien [’objectivité
des dogmes, lesquels restaient ainsi immuables en eux-mémes,
comme doctrine inaltérable et invariable. Mais aujourdhui,
avec Newman, on ne se contente plus de cette explication
« vieux jeu», on veut que les dogmes évoluent en eux-mémes,
donc qu'ils changent, qu'ils varient, sous prétexte que vivre,
c’est changer et varier, comme si Dieu, vérité parfaite, était
une vérité variable et changeante, comme si le christianisme,
religion vraie, n’était une religion vraie qu'a la condition de
varier dans ses dogmes! On voit la différence.

M. Brémond avoue que les théologiens catholiques ont
d’abord «hésité » a accepter la doctrine de Newman, mais enfin
qu'ils 'ont acceptée et qu’en cela ils ont fait preuve de «vVi-
talité » (p. XI). Qu’ils aient hésité, on ne le comprend que trop:
car admettre que le dogme est une doctrine variable, quand
on a enseigné pendant dix-neuf siécles qu'il est une doctrine
en soi immutable, c’est plus que grave., Que ces mémes théo-
logiens aient finalement accepté cette contradiction, on le com-
prend aussi, pour peu qu'on réfléchisse a ce fait: que la pa-
pauté romaine, depuis de longs siécles, ajoute & l'ancienne
dogmatique des dogmes nouveaux, manifestement opposés aux
anciennes doctrines, et que dés lors elle ne peut plus se sou-
tenir comme institution chrétienne, étant admis que le dogme
est une doctrine divine et immutable. Donc, pour sauver la
papauté et ses dogmes nouveaux, il fallait enseigner que le
dogme est une doctrine essentiellement variable, et cela parce
qu'elle est vivante!

M. Brémond, qui abandonne manifestement «le dernier
des Peres», essaie de justifier le nouveau Docteur, en affir-
mant que «la pierre de vofite du catholicisme est le principe
de la nécessité d'une regle vivante et infaillible de la foi»



— 0636 —

(p. XII). Selon M. Brémond, cette régle vivante servit chargée
d'interpréter la révélation, donc les anciens dogmes; et son in-
terprétation, qui ne reléverait que d’elle-méme, serait ipso facto
infaillible. Il ne dit pas que cette régle vivante et infaillible
serait le pape, mais il le pense, comme si cela allait de so:i/
Il oublie que, d’aprés le vrai catholicisme, cette régle vivante
et infaillible est le Christ toujours vivant, toujours téte de son
Eglise, toujours infaillible comme Dieu. II oublie que, pour
connaitre la doctrine du Christ, I'Eglise catholique a toujours
recouru a la régle, historiquement infaillible, que cela est
vraiment catholique, qui a été cru partout, toujours et par
toutes les Eglises chrétiennes particulieres. Il oublie que tel
était le dogme objectif, vraiment catholique, et qu'il n'y en
avait pas d’'autre; que ce dogme fixe, immutable, pouvait
cependant étre toujours de mieux en mieux compris par les
docteurs et les fideles, et qu'ainsi il y avait progres dans la
Joi subjective, mais non dans la foi objective ou dans le dogme
méme, qui restait le méme, tel qu'il a ¢té transmis par le
Christ a ses disciples. M. Brémond, loin de se conformer a
cette doctrine de I'Eglise universelle, met & la place du Christ
I'Eglise, a la place de I'Eglise le pape, & la place du crite-
rium catholique la décision papale, & la place du dogme ca-
tholique inaltérable les doctrines nouvelles qui agréent au pape.

Quelles sont les autorités sur lesquelles M. Brémond s'ap-
puie pour sanctionner cette métamorphose? [l n’en cite aucune.
Sans doute la volonté du pape: stat pro ratione voluntas. Selon
nous, c'est une trés mauvaise recommandation scientifique pour
le newmanisme.

1L

Voyons donc si le newmanisme est bien réeliement tel que
M. Brémond le représente.

Newman part de la révélation comme fait; mais, & peine
I'a-t-il affirmée qu'il 'abandonne pour s'appliquer tout entier
et exclusivement, d’une part, aux mpressions que ce fait a
produites sur les apdtres, sur les disciples, sur nous-mémes,
en un mot sur tous ceux qui prennent connaissance de ce
fait; et, d'autre part, aux »éflexions que ces impressions nous
suggerent lorsque nous arrivons a les exprimer, ainsi qu'aux
formules dites dogmatiques, qui sont le résultat de ces im-
pressions et de ces réflexions.



— 637 —

Voici quelques textes de Newman, qui prouvent que telle
est bien sa pensée: « Les dogmes théologiques, dit-il, sont des
propositions qui expriment les jugements formés par I'ame,
ou les impressions produites sur elle par la Vérvité Révélée.
La Révélation lui met sous les yeux certains faits, certaines
actions, certains étres et certains principes surnaturels, qui
operent sur elle une cerlaine impression ou image, — et cette
impression devient spontanément, et méme nécessairement, un su-
jet de réflexion pour I'ame elle-méme, qui se met & 'examiner et
a l'exposer en propositions successives et distinctes. Ainsi la
doctrine du Péché Originel, ou du Péché post-Baptismal, ou
de I'Eucharistie, ou de la Justification, n’est que l'expression
de la croyance intime des Catholiques sur ces différents points,
formée sur une analyse de cette croyance. Il en est ainsi
méme des hautes doctrines que j'ai spécialement en vue» (p. 22).

Ainsi donc, les «grands traits » de la Révélation «com-
mencent 1’édifice » dogmatique, mais «ne 'achévent pas»; il
est achevé par les développements mltérieurs, résultats des re-
cherches de la raison, car «la raison une fois lancée sur le
terrain de l'investigation, ne peut plus s'arréter avant d’avoir
terminé ses recherches» (p. 48). Qu'il y ait déja dans 1'Ecri-
ture de telles idées, découvertes par la raison et distinctes de
la Révélation méme, cela est admis clairement par Newman,
lorsqu’il dit: «lL.es 7dées sont ches celui qui écvit o qui lit
la Révélation, non dans le texte inspiré lui-méme... On ne
pourrait sans extravagance prétendre trouver dans le texte du
N. T. et de quelques autres livres un exposé de toutes les
formes possibles que peut revétir un message divin (p. 135-136)...
La Bible tout entiére, et non pas seulement ses parties prophé-
tiques, est écrite d’apres le principe du développement » (p.139).

Newman en appelle au temps, quelquefois long, qui est
nécessaire & lesprit humain pour avoir la pleine compréhen-
sion des grandes idées qui lui ont été communiquées. Il a
mille fois raison. Mais ol il a tort, c’est lorsqu'il introduit dans
le dépdt méme des doctrines révélées les conceptions purement
humaines auxquelles se livre notre esprit, dans le cours des
sieécles, pour arriver & un meilleur éclaircissement des vérités
révélées. Newman méle ainsi 'humain au divin. «Cela, dit-il,
peut s'appeler la théorie du développement » (p. 99-100). Voir
aussi pp. 112 et 113.

Revue intern. de Théologie. Heft 52, 1905, 41



— 638 —

11 est donc évident que le dogme développé n'est plus le
dogme pur, tel que le Christ I'a révélé a ses disciples et tel
qu'il 'a confié a son Eglise, mais un dogme auquel les esprits,
sous prétexte de le développer, ont mélé une quantité d’élé-
ments élrangers et méme contrairves. Le dogme révélé par
J.-C., c’est la source; le dogme développé par ['Eglise (dans
la pensée de Newman, 'Eglise ici est le pape), c'est le fleuve
avec des affluents qui le creusent et 'élargissent. Or, Newman
n'hésite pas a mettre la perfection du dogme, non dans la
source, non en J.-C. méme, mais dans le fleuve trés humaine-
ment grossi. « On dit quelquefois, affirme-t-il, que le ruisseau
est plus clair prés de sa source. Quelle que soit la beauté de
cette image, et quoiqu'on puisse en faire souvent une heureuse
application, elle ne saurait cependant convenir a 'histoire d’une
philosophie ou d'une crovance, car ces derniéres, au contraire,
deviennent plus uniformes, plus pures, plus fortes, 4 mesure
que leur lit devient plus profond, plus large, plus étendu»
(p. 116-117). Conclusion: les dogmes vus dans I'Evangile et
dans les discours du Christ sont moins clairs, moins étendus
et moins profonds que sur les léevres du pape!

J'ai dit que Newman admet le développement du dogme
par des éléments éfrangers. En eflet, voici ses propres paroles:
«L'idée premiere originale... sera discutée et critiquée...
Les multitudes d’opinions qui la concernent, seront réunies,
comparées, classées, examinées, choisies ou rejetées, et peu a
peu éliquetées a cette doctrine ou graduellement séparées d'elle. ..
Et ce systéeme ou ce corps de pensées théoriques et pratiques,
ainsi laborieusement établi, ne sera seulement, aprés tout, que
la propre image de l'idée originale, n'étant rien autre chose
que l'explication de ce que cette méme idée voulait dire deés
le principe; ce sera son image exacte... Ce travail, long ou
court, c'est ce que jappelle le développement de cette idée
(p. 112-113)... Une république peut succéder immédiatement
a une monarchie, elle n'en est pas le développement; tandis

ue le tyran au sens grec du mot est inclus dans lidée de
démocratie ... Le développement de 1'idée alors #'est pas une
déduction conduite sur le papier, dans laquelle chaque progres
successif est une pure évolution de ce qui précéde; mais ce
développement n'a lieu que par la coopération de la multitude
et de ses /eaders ou des réunions d’hommes et de l'action des



-— 639 —

circonstances... L'idée se développe... en rejetant tous les
éléments qu’elle ne peut s’assimiler. L'idée grandit & mesure
qu'elle se les incorpore, et elle se montre identique a elle-méme,
non parce qu'elle s'est isolde, mais parce qu'elle a vaincu...
Non seulement une idée modifie, mais encore elle est modifiée
ou au moins nfluencée par 1'état de choses au milieu duquel
elle apparait, et elle dépend en bien des fagons des circons-
tances qui l'environnent» (p. 114-115). Et encore: «L'idée
peut étre colorée par le ton du milieu pensant qu'elle traverse,
ou pervertie par lUintroduction de principes étrangers, ou enfin
a la longue détruite par le développement d'un défaut originel
existant en elle-méme (p. 116)... Toute idée qui a prouvé, en
vivant, qu'elle était viable, a d#&t forcément emprunter quelque
chose & des sources éfrangeres» (p. 186).

Jai dit, de plus, que Newman admet le développement du
dogme non seulement par des ¢léments étrangers, mais méme
par des éléments qui lui sont contraires. 1l dit en effet: «L'en-
scignement des prophetes et des docteurs (interprétes de la
révélation) est un vaste systéme qui ne peut pas étre compris
dans peu de phrases, ni renfermé dans un code ou un traité,
mais il consiste en un certain corps de vérités pénétrant
I'Eglise comme une atmosphere, #r#égulier dans sa forme 2
cause de sa profusion et de son exubérance. ., guelquefois se
mélant aux légendes et aux fables... Cet enseignement est
distribué ... dans des sermons, dans des préugés populaires,
dans des coutumes locales. C'est ce que j'appelle Tradition
prophétique » (p. 144-145). Et Newman recule si peu devant ce
mélange de légendes, de fables, de préjugés populaires, de
coutumes locales, qu'il s’appuie précisément sur ces €éléments
contraires pour exiger « qu’il y ait quelque regle pour arran-
ger et authentiquer ces différentes expressions et ces résultats
de la doctrine chrétienne ». C'est sa maniére de démontrer la
nécessité d'un Judex controversiarumn.

Un tel dogme est évidemment plein d’éléments humains,
étrangers a la révélation divine, et méme contraires; il est
constitué par mille changements, Et Newman s’en félicite d’au-
tant plus qu’il place la vie dans le changement, et la perfec-
tion de la doctrine dans la multitude de ses changements., Et
lorsqu'on lui objecte qu'un tel dogme n’est pas un dogme divin,
mais un systéme humain, qui n’offre aucune garantie d'exac-



— 640 —

titude et de vérité, il «fait appel en définitive & la sécurité
pleinement confiante de ces impressions religieuses, a4 cet ins-
tinct qui nous force & croire que Dieu, en se révélant & nous,
n'a pas pu nous égarer » (p.5). Hélas! que dimpressions reli-
gieuses sont insensées! que de fois nous prenons pour instinct
ce qui n'est que manie! que de fois nous croyons révélé par
Dieu ce qui n'est de notre part que vaine imagination! On
voit combien est fragile, futile méme, cette premiére base sur
laquelle Newman a fait reposer son édifice.

Il en appelle alors, en second lieu, & la reégle infaillible
d'interprétation qu'il place dans I'Eglise, c’est-a-dire selon lui
dans la hiérarchie, et méme exclusivement dans le pape. Il
oublie que I'Eglise a pour mission de conserver le dépdt de
la révélation de J.-C., de le faire connaitre en le préchant, et
de le répandre ainsi dans le monde entier, et non pas de le
développer par de prétendues interprétations scientifiques ou
autres. Ceci est l'affaire de la théologie, qui est une science,
mais qui n'est pas le dogme: le dogme est le seul enseigne-
ment de J.-C. En outre, Newman oublie que I'Eglise n’est pas
la seule hiérarchie, encore moins le scul évéque de Rome,

Sa notion de la religion révélée n'est pas moins détrange
lorsqu’il dit (p. 146): « Comme l'essence de toute religion est
I'autorité et I'obéissance (?), ainsi la distinction entre la religion
naturelle et la religion révélée repose en ceci, que 'une a une
autorité subjective et l'autre une autorité objective... La su-
prématie de la conscience est Uessence de la religion natu-
relle; la suprématie des apoétres, du pape, de 1'Eglise ou de
I'éveque, est I'essence de la religion révélée.» Il est étrange
que Newman ne mentionne pas, dans la religion chyétienne,
la suprématie du Christ; qu'il l'oublie méme entierement,
comme si les chrétiens avaient un chef autre que le Christ.
Cette énormité vient de ce que le but de toute la théorie de
Newman est de justifier la conduite de Rome dans le passé et
d’ouvrir les voies a son arbitraire dans l'avenir. Il place la
conscience dans le systeme de la nature, comme si la religion
révélée n'avait pas besoin de la conscience! Et il remplace
formellement la voix de la conscience « par la voix de I'Ecri-
ture, de I'Eglise on du Saint-Siége». Voila 4 quoi il en vou-
lait venir. Il aurait voulu «appliquer la théorie des dévelop-
pements aux écrits des Péres et & l'histoire des controverses



641 —

et des conciles, et par la démontrer la justesse de toutes les
décisions de Rome» (p. 102). Il y a renoncé en ce qui le con-
cerne, parce que ce serait 'ouvrage de toute une vie et que
la sienne est déja avancée; mais il espére que « beaucoup sera
obtenu» par son Essai (p. 103). Son but est donc clair.

Mais on avouera qu'un Essai de développement des dogmes
dans lequel la conscience est reléguée dans les questions de
la religion naturelle, et remplacée par le pape, est un étrange
développement, et qu'il y a lieu d’étre surpris qu'un Newman
se soit résigné a tomber dans un pareil cul-de-sac. Tantot, pour
se faire illusion, il appelle «divin» un tel développement
(p. 162); tantdt, voyant plus clair, il 'appelle une « avenlure»
(p. 186), et le met en antagonisme avec le principe dogma-
tique (p. 247).

En somme, le systéeme de Newman est tres simple. D'une
part, il y a le fait de la révélation; d’autre part, il y a tout
le travail d’impressions et de réflexions qui s’opeérent dans les
esprits au sujet des vérités révélées. Le propre de Newman
n'est pas d’avoir découvert ces impressions, ces réflexions,
cette systématisation, ces formules; car tout cela existait bien
avant lul sous le nom de théologie et de spéculations théolo-
giques. Le propre de Newman, c'est de n’avoir pas respecté
la distinction entre la révélation et la spéculation humaine,
entre le dogme et la science, entre I'évangile du Christ et la
théologie des hommes, entre le divin et I’humain, entre 1'éter-
nel et le transitoire, entre 'immutable et le mutable; le propre
de Newman, c'est de les avoir confondus, c'est d’avoir placé
la vitalit¢ du dogme non dans sa divinité, mais dans les chan-
gements des opinions humaines & son sujet, changements qui
en eux-mémes sont périssables.

[1I.

Préciser le systéme de Newman, c'est donc en méme temps
en montrer la contradiction et la futilité. Cette futilité appa-
raitra mieux encore, si l'on réfléchit & la maniere subtile et
erronée dont Newman est arrivé 4 sa théorie.

Quiconque a étudié Newman, sait qu’il a lu une partie
des ouvrages des Peres, dans le but de connaitre la tradition.
Malheureusement il ne les a pas étudiés suffisamment. Trop
tot il s'est laissé séduire par St. Athanase, qui n’a pas tardé



a l'absorber et qui I'a empéché de comprendre exactement
les Peres et les docteurs précédents. Sa prédilection pour
Athanase est reconnue par M. Brémond (p. 153 et 168); le
golit du monachisme qui caractérisait Athanase ne pouvait que
plaire a 'esprit réveur de Newman; et de plus, 'acuité qu'Atha-
nase a déployée dans toute la question arienne convenait
aussi a la tournure d'esprit de Newman, qui était plus aigu,
plus pointilleux que pénétrant, et qui, comme Athanase, a
exagéré plusieurs détails de la question arienne. On pouvait,
en effet, étre consubstantialiste sans exagération, c'est-a-dire
en reconnaissant les avantages, mais aussi les inconvénients
du mot « consubstantiel ». Ce n'est pas ici le lieu de les
exposer. Mais, en deux mots, on admettra d’abord que ce
terme prétait a l'amphibologie, puisqu'il avait €été rejeté au
[1I* siecle, et que recourir & un mot susceptible d'interpréta-
tions €quivoques est une faute grave, surtout en matieére de
spéculation dogmatique. On avouera, en outre, que avec Cim,
substantialis) ne signifie pas identique. Or la substance du
Pere et du Fils est identique. Donc le mot avec indique mal
et méme grossiérement cette identité; il insinue qu'il y a des
parties la ou il ne saurait y en avoir. Mais franseaf. L’inten-
tion de la majorité des Peres de Nicée est connue; elle était
correcte, et c'est grice a cette intention que ce mot a é€té
accepté, comme l'a fait Eusébe, ce docteur en qui Newman a
vu un semi-arien! Peut-étre les newmanistes d’aujourd’hui trai-
teront-ils aussi de semi-ariens ceux qui enseignent l'identité
de la substance dans le Pére et le Fils et qui trouvent le mot
« consubstantiel» trop peu clair.

Quoi qu'il en soit, il est permis de penser que Newman a
mal compris les Peres et les docteurs des trois premiers siécles,
lorsqu’il leur a adressé le reproche suivant: « Tout le monde
est d’'accord (?) a reconnaitre que le témoignage des Péres
anténicéens au sujet de la divinité de N. S. s’adapte, beau-
coup plus facilement, a 'kypothése arienne (?) qu'a l'enseigne-
ment orthodoxe des Ages suivants» (p. 160).

Les théologiens qui, comme Newman, ont mal jugé les
Peres des trois premiers siecles, les ont mal compris sur les
points suivants. Lorsque ces Péres ont reproduit purement et
simplement les textes des Ecritures out il est dit que le Pere
est plus grand que le Fils, ils étaient certes dans leur droit. Il



— 643 —

s'agissait manifestement du Fils comme homme. On a eu tort
de les entendre du Fils comme Verbe éternel, et d’attribuer
ainsi au Verbe éternel une subordination excessive et erronée
par rapport au Pére. On a ainsi faussé la relation du Fils au
Peére, donc aussi la notion des personnes divines. La personne
du Verbe était ainsi tellement subordonnée a celle du Pere
qu'on pouvait s'imaginer qu'il était d'une autre substance que
le Pere. C'est pour protester contre cette erreur que les mo-
narchistes ont insisté sur l'unité divine et que les sabelliens
ont accentué davantage l'identité substantielle des personnes
divines. Sans doute les monarchistes et les sabelliens ont
outrepassé et il est résulté des exagérations qui ont concouru
a obscurcir toute cette question du subordinatianisme., Non
pas que le dogme trinitaire et le dogme de l'incarnation im-
pliquassent en eux-mémes des contradictions; ces contradic-
tions n'existaient que dans les esprits qui comprenaient mal
ces dogmes. Les dogmes étaient aussi clairs qu’ils pouvaient
I'étre; c'était la spéculation théologique qui ne 'était pas assez.
Et c’est cette obscurité théologique qui a donné lieu soit au
langage défectueux de plusieurs théologiens anténicéens, soit
au débat arien, qu'Athanase aurait pu apaiser et élucider
davantage, tandis que, de fait, en quelques circonstances, il a
plutdt concouru a lexciter.

La position prise par Newman a ¢té celle-ci: les Peéres
anténicéens qui ont rejeté le mot «consubstantiel » et qui ont
insisté sur la subordination du Fils, n'ont pas été dans la
vérité. Donc la tradition des trois premiers siécles a été, de
fait, défectueuse au sujet de la divinité de J.-C. Donc il faut
la compléter. Donc le principe de<la tradition n’est complet
et parfait que par le principe du développement du dogme,
développement qui, on le voit, doit étre un changement. « Vivre
c'est changer, et pour qu'une doctrine devienne parfaite, elle
doit avoir changé souvent» (p. 118).

Par ce moyen, on innocente Rome, accusée d’avoir changé
souvent et d’avoir ajouté aux dogmes primitifs; et non seule-
ment on innocente son passé, mais encore on lui donne le
droit, le devoir méme, d'ajouter indéfiniment aux dogmes
anciens des dogmes nouveaux, selon les éléments étrangers
et méme contraires par lesquels la doctrine chrétienne est
obligée de passer. L’important, pour elle, n'est pas de s'isoler



e G =

et de s'enfermer dans une inaltérabilité qui serait sa mort;
I'important, c'est de vaincre, en s’'assimilant les éléments assi-
milables, quels qu'ils soient, et de rejeter les non assimilables;
et ceux-ci, du moment qu’ils ne s’assimilent pas dans 'estomac
romain (décoré du nom d'organisme catholique), sont tenus
pour hérétiques; 'hérésie n'est pas autre chose gqu'une matiere
résistante, comme l'orthodoxie n’est pas autre chose que l'assi-
milation. Telle est la trouvaille dite «théorie du développe-
ment du dogme chrétien».

On comprend que le romanisme nouveau chante mer-
veille.

Iv.

Examinons ce systéme de plus prés, et voyons quelques-
unes des erreurs qu'il renferme.

1° Sa wnotion du dogme est fausse. Dans ce systéme, en
effet, «le dogme n'est que Uexplicitation de la vie chrétienne. ..
Il n’a de valeur que par l'expérience qu'il explicite» (p. 3 et 4).
Donc, & en croire Newman, c’est I'impression religieuse, 1'expé-
rience, la vie chrétienne en un mot, qui est la source du
dogme. Le dogme tire ainsi sa valeur non du Christ méme,
mais de nos impressions et de nos réflexions, qui sont expli-
citées par lul.

Or la vérité est, au contraire, que le dogme est l'ensei-
gnement méme du Christ, tel que le Christ nous l'a transmis
une fois pour toutes; qu'il tire donc toute sa valeur de J.-C.
méme et de J.-C. seul; que sans doute nous nous effor¢ons de
le comprendre et de le pratiquer toujours de mieux en mieux;
qu'ainsi nous tirons de Iui une valeur morale de sainteté, si
nous savons profiter de la lumiére divine et de la gréice divine
qui sont en lui.

Dans le newmanisme, de simples opinions humaines peu-
vent devenir dogmes, des qu'elles sont assimilées par l'orga-
nisme, comme elles deviennent des hérésies, dés gu’elles sont
rejetées par ce méme organisme (p. 186); tandis que, dans le
catholicisme, le dogme reste dogme, c’est-a-dire doctrine divine,
et toute opinion humaine reste opinion humaine.

Selon Newman, la révélation chrétienne n’a pas €té ter-
minée a l'ascension du Christ: car elle a regu des accroisse-
ments plus tard. 1l dit expressément: <« Si nous tournons notre
attention vers les commencements de l'enseignement aposto-



645 —

lique aprés I'Ascension, nous nous trouvons incapables de
fixer un point historique auquel la croissance de la doctrine
se soit arrétée, et ol la regle de la foi ait été une fois pour
toutes établie. Ce ne fut pas le jour de la Pentecodte, car
saint Pierre avait encore quelque chose 4 apprendre; ce ne
fut ni a Joppé, ni a Césarée, car saint Paul avait a écrire
ses Epitres; ni a la mort du dernier apétre, car saint Ignace
avait a établir la doctrine de 1'épiscopat; ni méme un grand
nombre d'années apres, car le canon du Nouveau Testament
était encore indéterminé; ni dans le Credo, qui n'est pas une col-

lection de définitions, mais un sommaire de certaines croyances,

un sommaire incomplet, qui est, comme la priere du Seigneur
ou le décalogue, un simple échantillon de vérités divines, par-
ticulierement des vérités les plus élémentaires. Aucune doc-
trine ne parait achevée des sa naissance; il n'en est aucune
que les recherches de la foi ou les attaques de l'hérésie ne
contribuent & développer» (p. 140-141). Newman oublie que ni
Pierre, ni Paul, ni aucun des apdétres n'avaient & révéler quoi
que ce soit, mais simplement & précher ou a écrire ce que
J.-C. méme avait dé¢ja enseigné a tous. Donc la révélation
chrétienne ¢tait terminée lorsque les apotres l'ont préchée. En
la préchant, ils ne l'ont pas développée, mais seulement ré-
pandue et mise en lumigre. C'est 'Eglise qui, en la répan-
dant et en lui gagnant de nouveaux adhérents, s'est déve-
loppée et est devenue un grand arbre. Mais 1'Eglise n'est pas

' le dogme, et le dogme n'est pas I'Eglise.

2° Sa wnotion de la tradition et de Iautorité est fausse.
Newman n’avait pas la notion du dépot dont parle St. Paul:
depositum custodi, 11 n’avait pas la notion de la tradition,
qui doit n'étre qu'une transmission du dépot recu. Il croyait
que I'Eglise avait recu pleins pouvoirs pour faire des dogmes
et conséquemment une nouvelle révélation. « Un dogme, dit-il,
en crée un autre, par le méme droit auquel il doit d'avoir
été créé lui-méme; le fait des propositions dogmatiques scrip-
turaires, non seulement nous donne la connaissance des doc-
trines chrétiennes, mais encore en autorise le développement;
ces propositions commencent 1'¢difice, mais elles ne l'achévent
pas» (p. 48). L'Eglise ainsi n'est plus une gardienne de la
révélation, avec mission de précher sur les toits ce que le
Christ lui a enseigné dans le secret; elle devient une fabrique



-

de dogmes; elle peut méme aboutir ainsi & un systéme, non
seulement de doctrine, mais de politigue. Newman dit: « L'Ecri-
ture annonce distinctement le développement du christianisme
comme systéeme de politique et comme doctrine. Dans une des
paraboles de Notre-Seigneur, le royaume du ciel est comparé
4 un grain de sénevé... Cette description du progrés corres-
pond & ce qui a été observé précédemment relativement au
développement, c'est-a-dire que ce n'est pas un effet de la
volonté ou de la résolution, ou le résultat d'un enthousiasme
forcé, ou de quelque mécanisme du raisonnement, ou d'une
plus grande subtilité d'intelligence; mais qu'il vient de son
propre pouvoir inné, pouvoir d'expansion qui travaille 'esprit
pour se manifester en temps opportun. Sans doute la réflexion
n'est pas absente, ni l'effort original de la pensée, mais ces
activités sont subordonnées a la croissance morale de l'esprit,
et réagissent sur elle» (p. 142-143). La parabole du grain de
sénevé est ici tres inexactement expliquée: d'abord c'est a
I'Eglise qu'elle est généralement appliquée; ensuite, si l'on
veut aussi l'appliquer a la doctrine, il ressort clairement que
le grain de sénevé reste toujours dans son essence propre,
que l'arbre qu'il devient n'est pas d'une autre essence, mais
toujours de la méme; et que les dimensions matérielles qu'il
prend en devenant arbre, ne sont, si on les rapporte au
dogme, que les explications et les applications qu'en font les
hommes et qui, loin d’'altérer en quoi que ce soit la force spé-
cifique du dogme ou du grain de sénevé, disparaissent elles-
mémes un jour, en rendant a la nature ce méme grain de
sénevé dans la simplicité de son inaltérable essence. C'est
donc toujours au grain primitif, seule force durable, qu'il faut
revenir. Que tous les oiseaux du ciel s’'en nourrissent, rien
de mieux; mais il reste ce que Dieu I'a fait, simple grain de
sSéneve.

3° Le newmanisme wn'est qu'une forme du sentimentalisme.
Nous avons vu, en eftet, que le développement du dogme
dépend des #mpressions religieuses que nous avons regues.
Or Newman déclare expressément que «ce qui n'était qu'une
impression produite sur lUimagination devient pour la raison
un systéme ou une croyance» (p. 38). Donc la croyance repose
sur une impression de l'imagination. Il ajoute que «de telles
impressions sont évidemment ‘udividuelles», donc subjectives.



— 547 —

Donc, dans ce systéme, nos croyances n’ont pas d’autre valeur
que celle qu’elles peuvent puiser dans notre propre valeur
individuelle. C'est dire qu’elles sont humaines et bien fragiles.
Newmaun a beau prétendre que c'est Dieu qui nous les donne.
Il ne le prouve pas. Hélas! elles sont trop souvent contradic-
toires, et dés lors il n'est que trop clair que ce que nous croyions
provenir de Dieu méme ne provenait que de notre imagina-
tion abusée. Newman s'illusionne manifestement lorsqu’il prend
sa supposition toute d'imagination pour une réalité divine.
« Tout, dit-il, inspire de la confiance et de l'espoir, s/ nous
crovons franchement que nous sommes sSous sa main, et que
tout ce qui nous arrive nous vient de lui... Qu'avons-nous a
nous inquiéter de la grandeur ou de la faiblesse de la con-
naissance qu'il nous donne, si c'est lui qui nous la donne? »
(p. 70). Effectivement, si c’est Dieu qui nous la donne, nous
n'avons rien a craindre; mais la précisément est la question.
Il est écrit que 'on ne doit pas tenter Dieu; or n'est-ce pas
le tenter que de lui imputer nos propres sentiments et nos
propres illusions? Suffit-il vraiment qu'une impression soit reli-
gieuse pour qu'elle soit fondée sur la réalité? C'est peut-étre
ici le point ou la futilité du systéme de Newman apparait
davantage.

4° Newman va méme jusqu'a admettre Vznapercu et l'in-
conscient comme matiere transformable en dogme. Voici ses
propres paroles: «Il y a une bonne raison pour dire que
UVimpression produite sur Udme n'a wméme pas besoin d'éire
rveconnue par les individus qui la recoivent. Que des personines
w'aient pas conscience d'une idée, ce n'es! pas une premve
qu'elles w'ont pas celte idée'). 1l n'y a rien de plus fréquent
dans les choses sensibles ou intellectuelles que l'existence de
telles impressions inconscientes?)» (p. 23). Et encore: «La con-
naissance intime peut étre réelle et permanente, méme indé-
pendamment de toute confession explicite. L'absence totale ou
partielle, ou U'imperfection des propositions dogwmatiques wn’est
point une prenve qu'il w'y avait pas d'impressions ou de juge-

1) I est important — pour bien entendre ce qui va suivre — de.remarquer
dans quel sens Newman prend ici le mot «idée s,

) Le traducteur risquait ici le mot «inaperception» montrant bien par la
qu'il saisissait la pensée de Newman. On ne rencontrera jamais une de ces har-
diesses intelligentes chez l'infortuné traducteur de I'Zssai de 1845.



648

ments ymplicites dans I’dme de I Eglise. Des siecles ont méme
pu s'écouler, sans qu'unc vérité, qui avait été longtemps la
vie secréte de plusieurs wmillions d’dmes fidéles, ait été expri-
mée formellement» (p. 30). Il cite comme exemple la doctrine
de la double procession qu'il considére certainement comme
un dogme, et qu'il suppose «avoir été réellement admise par-
tout, depuis le commencement, et admise par conséquent, en
quelque sorte, a ['éltat de simple itmpression rveligicuse, dont
peut-étre on wavait pas conscience» (p. 31). Ceci, en vérité,
n'est-il pas le comble de la fantaisie? D'une part, comment
I'Eglise entie¢re aurait-elle cru pendant des siecles a une doc-
trine divine sans en avoir conscience? Et, d’autre part, sil'on
admet une telle possibilité pour la doctrine susdite, ne peut-on
pas l'admettre aussi pour toutes les doctrines imaginables? Il
n'y a plus alors de limite aux hypotheéses les plus imaginaires,
et c'est la porte ouverte a toutes les folies dites religicuses.

5° Newman n'est donc plus sur le terrain objectif. Il perd
de wvue la révélation qu'il a admise comme un fait; il est
tout aux subjectivités personnelles, aux impressions indivi-
duelles, a4 ce que l'imagination peut se figurer. Et c'est avec
ces ¢léments de toute provenance qu’il prétend développer les
dogmes, arriver aux formules dogmatiques et légitimer les
définitions de foi. 1l est manifestement dévoyé: car il prend
I’humain et 'humain d’'un ordre souvent trés inférieur, pour du
divin. Ne dirait-on pas qu'il en a quelque soupgon et qu'il en
est quelque peu ébranlé, lorsqu'il dit: « Qu'on admette, sz I"on
vent, que le dogme catholique, comme tel, ne nous comimit-
nique pas de véritables idées du Dien tout-puissant, mais seu-
lement une idée tervestve acquise au moyen de figures terves-
tres, pourvu qu'on accorde, d'un autre cdté, que les sens ne
nous donnent aucune idée proportionnée aux impressions sen-
sibles que nous en recevons» (p. 56). Comment aussi peut-il
comparer la foi et les raisonnements de la raison sur les don-
nées de la foi, avec les impressions des sens?”

Bref, dans toute cette question, Newman parait au-dessous
du médiocre.

_ V.

Ce n'est pas tout. D’autres erreurs sont encore a signaler,
qui se rapportent plus ou moins a son systeme tel que nous
venons de l'analyser, mais qui, en tout cas, font partie de sa
théologie.



— 640 —

1° Newman semble parfois faire assez bon marché de
I'orthodoxie des Péres, lui qui passe pour un défenseur de la
tradition. «St. Denis d’Alexandrie, dit-il, est accusé par St. Ba-
sile d’avoir répandu les premiers germes de l'arianisme.
St. Grégoire le Thaumaturge l'est aussi par le méme savant
Pere d’avoir employé touchant N. S. un langage qu'on ne peut
défendre sans recourir a des expédients. St. Hippolyte parle
comme s’il ignorait que N. S. efit été éternellement le Fils du
Pere. St. Méthodius traite l'incarnation d’'une maniére au moins
peu correcte et St. Cyprien ne s’occupe pas de théologie du
tout. Voila T'enseignement incomplet qui nous reste de ces
grands saints qui furent de leur temps les témoins les plus
fideles du Fils éternel. De plus, Athénagore, St. Clément, Ter-
tullien et les deux saints Denis semblent ¢étre les seuls écri-
vains dont le langage soit par moments assez exact et assez
systématique pour nous rappeler le symbole de St. Athanase. ..
St. Ignace pourra étre considéré comme un patripassien, St. Jus-
tin comme un arien... Tertullien est hétérodoxe sur la doc-
trine de la divinité de N. S., et méme a la fin il tomba tout
a fait dans I'hérésie ou le schisme. Origéne est au moins soup-
conné, et il faut qu'il soit défendu et expliqué, plutdt que cité
comme un témoin de l'orthodoxie; quant a Eusebe, il était
semi-arien. Outre cela, i1l peut étre mis en question si avant
Nicée il se trouve un Peéere qui affirme d'une maniére distincte
soit le nombre trois dans 1'unité, soit 1'égalité souveraine des
trois personnes; excepté peut-étre l'hétérodoxe Tertullien, et
cela encore dans un ouvrage qu'il écrivit apres étre devenu
montaniste » (p. 93-95).

Voila a quels griefs on arrive contre ceux qui furent nos
ancétres dans la foi et nos premiers docteurs, lorsqu’on prend
pour norme de l'orthodoxie le prétendu développement des
dogmes d'apres les explications romanistes actuelles. Newman
se complait dans son point d'arrivée, la papauté, qu'il consi-
dére comme un Thabor, et il dédaigne son point de départ,
le Christ, qui n'est qu'un grain de sénevé, et tous ces Peres
qui lui paraissent des hétérodoxes! C'est un pygmée mesurant
des géants avec son aune. La vérité est que 'orthodoxie dans
l'ancienne Eglise était large, haute, profonde, et que l'esprit
pouvait s'y mouvoir a l'aise. Sans doute des théologiens s'a-
venturérent dans des explications plus saugrenues que savan-



650 —

tes, mais du moins on pouvait penser et parler. Tandis
qu’aujourd’hui, dans I'Eglise romaine, tout ce qui ne cadre pas
avec les méticulosités d'un pape ignorant ou d’une curie sco-
lastique qui n’est souvent pointilleuse que pour essayer de
mieux cacher sa propre hétérodoxie, tout cela est déclaré hé-
rétique. Certes, la théologie de quelques Péres fait quelquefois
sourire, mais celle de Rome, avec ses «développements », ne
tait-elle pas pitié, pour ne pas dire horreur? Lorsque les Peres
parlent comme témoins de la foi universelle, ils ont du moins
la loyauté d'étre sobres et de ne pas affirmer ce qu'ils ne
connaissent pas; tandis que les docteurs «développés» du ro-
manisme actuel savent tout et imposent tout, n'oubliant qu'une
chose: c'est que ce sont d’ordinaire les pires ignorants qui ne
doutent de rien.

2° Newman n'ose pas attaquer en face le critérium de
I'ancienne Eglise: «Cela est catholique qui a été cru partout,
toujours et par tous.» Mais il attaque ceux qui en font usage
contre Rome et qu'il appelle pour cela intransigeants (p. 95 a
96). Il est clair que Rome ne peut pas sauver ses prétendus
dogmes, encore moins sa prétendue infaillibilité, si on lui ap-
plique ce critérium. De la les arguties de Newman contre ce
phare lumineux, qui met & jour les subtilités de sa propre
théorie (p. 87-96). I a da sentir la fausseté de sa position,
lorsqu'il a écrit: «Sans doute la théorie des développements
est un expddient, et le dictum de Vincent l'est aussi, ainsi
que l'art de la grammaire ou l'usage du cadran; c’est un
moven qui nous rend capables de résoudre ce qui est main-
tenant devenu un probleme nécessaire et angoissant» (p. 100).

Le probléme «nécessaire et angoissant », c'est de sauver
Rome, que Newman confond avec I'Eglise et avec le christia-
nisme. Mais il s'abuse fort, lorsqu’il croit résoudre le probléme
et dissiper les angoisses avec son «expédient » mensonger. Le
cadran qui montre vraiment 'heure, la régle qui indique exac-
tement ce qui a été cru des lorigine de I'Eglise et par con-
séquent ce que le Christ a réellement enseigné a ses disciples,
c'est bien le «dictum» de Vincent de Lérins, «dictum » qui a
ét¢ formulé par lui, mais dont la substance lui est bien ante-
rieure. Ce «dictum » est le procédé que 'Eglise a employé des
le commencement pour transmettre le dépot doctrinal et moral
de génération en génération; il est la plus solide garantie his-



— 651 —

torique que lI'Eglise universelle ait & sa disposition pour dis-
siper les erreurs et les mensonges; et voila pourquoi il est si
attaqué par les romanistes et si défendu par les catholiques.

3o Newman connait si peu les Peres qu'il ose écrire ceci:
« Quelgque vares que soient les preuves données avant le con-
cile de Nicée en faveur de la suprématie du pape, elles sont
encore plus nombreuses et plus certaines que les témoignages
allégués en faveur de la présence réelle » (p. 98). Quel para-
doxe! d'une part, ces preuves sont rares; d’autre part, elles
sont nombreuses! A dire vrai, il n'y en a aucune. Rome étant
la capitale de 'empire, I'Eglise de Rome était plus en vue que
les autres; de la une certaine primauté. Mais de suprématie,
il n'était nulle part question. Les évéques de Rome les plus
ambitieux, avant Nicée, n'ont certainement pas songé a reven-
diquer pour eux le mot «suprématie», surtout si on l'entend
dans le sens de la papauté actuelle. Voir nos études sur l'ec-
clésiologie de Tertullien et de St. Cyprien.

4° Newman connait si peu l'histoire de I'Eglise qu'il voit
dans I'Eglise du moyen dge I'Eglise méme de Nicée, et que de
tous les systemes actuels c'est celui de Rome qui lui parait
«se rapprocher le plus de I'Eglise des Peres, bien que d'au-
tres puissent revendiquer cette marque pour leur Eglise a eux
qui n'existe que sur le papier» (p. 132). Le fait est que, pour
peu qu'on ait étudié 1'ecclésiologie des Peéres, on constate
qu’elle est la réfutation méme de celle de Rome; nous l'avons
démontré, en particulier, peur St. Grégoire de Nazianze,
St. Jean Chrysostome, St. Augustin. On pourrait ajouter que,
parmi les évéques de Rome les plus autoritaires et les plus
ambitieux du IV*® et du V°® siecle, il n'en est qucun qui en-
seigne la papauté omnipotente et infaillible d’aujourd’hui.
Newman répliquera qu'il faut tenir compte du développemnent;
mais ce développement n'est qu'une échappatoire, un expé
dient; c’est sa propre expression. Quels sont ces «autres» dont
il a voulu parler «et dont I'Eglise n'existe que sur le papier»?
Il aurait pu étre plus précis. S'il a voulu désigner notre pe-
tite Eglise ancienne-catholique, il s'est mépris: car notre ortho-
doxie existe ailleurs que sur le papier; on peut la contrdler par
les faits, et si nous ne sommes qu'un puszllus grex, du moins

ce gue nous sommes et ce que nous avons, n'est pas fondé
sur le mensonge,



"]

— 632 —

Newman prétend que, si St. Athanase et St. Ambroise
revenaient parmi nous, c'est dans sa « petite église ou 'on dit
la messe» qu'ils iraient, et non dans les «hautes églises» an-
glicanes (p. 153). Ceci n’est qu'une présomption de sa part et
non une preuve.

5° S'il est un fait évident, c'est que I'Eglise primitive était

June communauté, soit une respublica christiana. Newman veut,

au contraire, qu'elle ait été une monarchie, du moins prophé-
tiquement, et cela, afin de faire une place au pape-monarque!
Voici comment il fait de 'histoire et de la théologie sous le
titre ; La suprématie du pape:

« St. Ignace ne parle pas de l'autorité du pape et cela
s'explique. Du temps des apédtres, ni papes, ni évéques. Le
pouvoir des évéques germe alors, puis celui du pape. L’auto-
rité locale suffisait & pacifier les querelles intestines. Ignace
reconnait le sacramentiin wunitatis. De nouvelles nécessités
ameéeneront graduellement la détermination de l'essence, des
lois et du sitge de cette autorité. Les 7egalia de saint Pierre
ont pu dormir, comme a dormi la puissance des chanceliers.. .
comme un privilege mystérieux, encore incompris, comme une
prophétic non réalisée... Saint Ignace n'a pas invoqué le pape,
pas plus gu'aujourd’hui nous n’envoyons une armeée a la pour-
suite d'un cambrioleur » (p. 171-172). — Et encore: « Tout cela
est théorie. Mais, bien certainement, oui, théorie pour trouver
une connexion entre l'attitude de la primitive Eglise et d'une
part les probabilités antécédentes du plan monarchique de
I'Eglise — d'autre part la réalisation de cette monarchie au
e siecle... S'il y a par ailleurs de bonnes raisons pour dire
que la papauté est de l'essence du christianisme, il n'y a rien
dans l'histoire des premiers siécles qui contredise nécessaire-
ment cette vérité. Il est a priors probable que, dans le plan
divin, I'Eglise sera une monarchie — indications prophétiques
dans 'Ecriture» {p. 173).

Newman joue au propheéte. Comment réfuter un prophete
qui lit dans le plan divin, et qui donne ses visions «proba-
bles» pour des certitudes? C'est aussi difficile gqu'inutile.

6° Le critere que Newman indique pour distinguer la vé-
ritable Eglise des sectes hérétiques est double: 1° I'Eglise est
un royaume, une hérésie n'est qu'une famille; 2° I'Eglise est
le corps dont toutes les sectes parlent mal. Voici ses propres



— 653 —

expressions: «En regardant autour de l'orbis ferrarum, on ne
pouvait se méprendre sur le corps qui était seul en posses-
sion de la terre. L’Eglise est un royaume; une hérésie est une
famille plutot qu'un royaume, et, comme une famille se divise
constamment en dispersant ses branches, en fondant de nou-
velles maisons, en se propageant dans des colonies, qui de-
viennentindépendantes comme la souche principale, ainsi faisaient
les hérésies. Sur un seul point les hérésies semblaient générale-
ment s'accorder, c’était dans leur haine pour I'Eglise. Cela pouvait
dans ce temps étre regardé comme un de leurs signes les plus
stirs et les plus évidents. L’Eglise était le corps dont parlaient
mal toutes les sectes, quoique divisées entre elles sous tous
les autres points» (p. 224-225). En vérité, nous voila bien ren-
seignés! La famille est-elle donc chose si mauvaise que 'Eglise
ne puisse pas étre comparée a une famille? Le Christ s’est-il
donc trompé en se permettant cette comparaison? Le pape
tient-il donc tant au titre de roi qu'il ne veuille pas celui
de pere? Suffit-il, d’autre part, d'étre détesté & 'unanimité pour
étre le représentant de la vérité? Est-ce la recommander di-
gnement 'Eglise de Celui qui a dit: Aimez-vous les uns les
autres? Autant vaudrait dire aujourd’hui: la société des jésuites
est détestée de toutes les autres; donc elle est la véritable
Eglise!

7° Newman dit: «Le principe sacramentel fraie la voie...
a T'unité de I'Eglise représentée et centralisée dans le saint-
siege, & l'autorité des conciles... La doctrine des sacrements
engendre la doctrine de la justification, d’oi vient la doctrine
du péché originel, qui & son tour met en valeur le mérite de
la virginité» (p. 150). Quelle étrange association d'idées! Et
d’abord, qu'est-ce que le principe sacramentel? Puis, comment
I'unité de I'Eglise en dérive-t-elle? Comment et de quel droit
cette unité est-elle centralisée dans le saint-siege? Comment la
doctrine du péché originel vient-elle de celle de la justification?
Comment la virginité tire-t-elle sa valeur du péché originel?
Autant d’assertions bizarres, que Newman ne songe méme
pas a prouver. Et de telles choses sont données comme de la
théologie!

8° Le fameux développement du dogme, loin d'étre la
connaissance plus approfondie que l'humanité doit en avoir
toujours davantage, n'est, selon Newman, que des additions

Revue intern. de Théologie. Heft 52, 1905, 42



— 654 —

qui lui surviennent (p. 148). Ces additions lui apparaissent
<autour de l'idée chrétienne venue du ciel » comme «un grand
nombre d’excroissances et de bourgeommements » (p. 149). Et
il déclare que «notre premiére impression est waturellement
de reconnaitre en elles et en eux le vrai développement qu'ils
prétendent étre». Le prouve-t-il? Non. Le mot naturellement,
mis trés gratuitement dans sa phrase, I'en dispense, et dés lors
c’est du «vrai développement»! Et ceci encore est de la théo-
logie!

9¢ On se demande si Newman n’a pas voulu se moquer
de la théologie, lorsqu'il a ainsi parlé de la foi et de I'hérésie,
de la foi qui se contente de conjectures, et de I'hérésie qui
préfere la raison. Voici ce qu'il dit au sujet de la suprématie
de la foi: «Les raisons de croire consistent plutdot en présomp-
tions et en conjectures courant aprés la vérité, qu'en preuves
réelles; et ces arguments probables sont suffisants pour des
conclusions que nous embrassons méme comme certaines, et
que nous appliquons aux usages les plus importants. D'un
autre coté, le principe hérétique a toujours été de préférer la
raison a la foi, et de maintenir que les choses ne peuvent étre
considérées comme vraies qu'autant qu’elles sont prouvées»
(p. 234).

Nous protestons énergiquement contre une telle théologie.

VI

Apres les erreurs précédentes, il importe de mentionner
les amphibologies auxquelles il ne déplait pas & Newman de
recourir pour insinuer plus facilement ses pensées erronées,
Au lieu de les énoncer clairement, il préfere les entortiller
dans des phrases spécieuses qui renferment une certaine vérité;
il espére que cette petite dose de vérité fera passer la dose
plus grande d’erreur qu'il y ajoute. Si ce procédé est incons-
cient de sa part, ce n'est pas une raison pour ne pas le dé-
voiler.

1. Newman remarque avec beaucoup de raison que, d’apies
la nature de l'esprit humain, le temps est nécessaire pour la
/ pleine compréhension des grandes idées et leur entiere perfec-
tion (p. 99). Mais il donne & entendre par la que, le christia-
nisme étant une grande idée, ses dogmes ne recevront «leur
entiere perfection » que des additions que l'esprit humain devra



— 655 —

leur faire. Il se trompe. Les dogmes du Christ sont parfaits
en eux-mémes, et ils n'ont besoin d’aucune addition humaine.
C’est 'esprit humain qui a besoin de temps pour les considé-
rer sous tous leurs aspects, pour les comprendre dans toute
leur étendue et dans toute leur profondeur, pour découvrir
en eux tous les trésors de vérité qui y sont renfermés. Il n'y
a pas d'autre développement que le développement méme de
nos esprits; ce n'est donc pas le dogme qui se développe,
mais nowns qu'il développe. Et n'est-ce pas 12 le vrai dévelop-
pement de lumiere et de sanctification voulu par le Christ?.

2. Newman dit: «Si le christianisme est une religion uni-
verselle, appropriée non a une localité et & une époque, mais
a tous les temps et a tous les lieux, 7/ ne peut que varier dans
ses rapports avec le monde, c’est-a-dire se développer» (p. 137).
Pardon. Ce n'est pas la doctrine enseignée par le Christ qui
varie; c’'est le monde qui doit varier, se perfectionner, se dé-
velopper, en la comprenant davantage et en la pratiquant
mieux.

3. Newman dit encore: «Sur ces seuls mots: Le Verbe
s'est fait chair, trois grandes questions se présentent & nous:
qu'est-ce que l'on entend par le Ferbe? qu'est-ce que la chair?
qu'est-ce que devenir? Les réponses &4 ces questions ameénent
une suite d'investigations et sont ellessmémes des développe-
ments. De plus, quand eclles ont été faites, elles suggerent une
série de questions secondaires; et ainsi, peu a peu, une mul-
titude de propositions en sont le résultat, entourent la phrase
inspirée d'ol1 elles dérivent, et lui donnent extérieurement la
forme d'une doctrine...» (p. 137-138). — Tres bien. Mais
toutes les questions et toutes les réponses des théologiens ne
constituent que des spéculations théologiques, et non des dog-
mes. Le dogme reste dans sa simplicité divine, voulue certai-
nement par le Christ: «Le Verbe s’est fait chair. » LLe dogme
suffit; les explications théologiques varient suivant les esprits;
les introduire dans le dogme méme, serait faire un alliage
compromettant pour le dogme, car l'explication d'un siécle
parait souvent pitoyable et inacceptable au siécle suivant.
Newman a le tort de confondre le dogme et 'explication théo-
logique du dogme, le divin et 'humain.

4. Newman ne s’est pas dissimulé qu'il y a développement
et développement, développement logique et développement



-— 636 —

illogique, développement sain et développement maladif; et
qu'on lui demanderait si le développement qu'il préconise est
un développement authentique, rationnel, sain, vrai, ou un
développement de corruption. En conséquence il a indiqué
sept notes auxquelles on reconnait, selon lui, le développement
vrai. Ces sept notes renterment certainement de la vérité;
quelques-unes sont méme excellentes. Mais le malheur est, pour
Newman, que, lorsqu’il veut en faire l'application & Rome, il
est en pleine opposition avec l'histoire. Que le lecteur en juge.

Premiére note: préservation du type; tout développement
qui altere le type est une destruction et non un développe-
ment; un oiseau ne se développe pas en poisson. — Treés bien.
Mais si 'on compare St. Pierre se donnant aux fideles comme
un simple consenior, etc., avec le pape infaillible et omnipo-
tent d’aujourd’hui, n'est-on pas forcé d’admettre qu’il y a plus
de différence entre celui-la, homme faillible auquel Paul résiste,
et celui-ci, homme infaillible, qu’entre un oiseau et un poisson?

Seconde note: continuité de principes. — Treés bien. Mais
Rome n’a-t-elle pas changé de principes? n'a-t-elle pas ensei-
gné le oui et le non? Ses palinodies sont trop évidentes pour
qu'il soit nécessaire d'insister.

Troisieme note: puissance d'assimilation. — Ici il y a
amphibologie. Si Newman veut dire que Rome doit avoir la
puissance d’avaler des couleuvres et de nous en faire avaler,
il se trompe. S'il veut dire simplement que 1'Eglise doit, en
préchant la doctrine que le Christ lui a confiée, savoir s’assi-
miler, c’est-a-dire gagner au Christ et a Dieu, les nations qui
entendent cette doctrine, il est dans le vrai. Mais qui ne voit
que la papauté repousse, au contraire, chaque jour davantage,
les nations qu'elle ne trompe plus? Le Los wvor Rom ne
devient-il pas général’

Quatrieme note: conséquence logique. — Il est clair qu’il
faut étre logique dans les explications qu'on donne des dogmes
et dans les conséquences qu'on en tire; mais cela veut-il dire
que ces explications et ces conséquences deviennent divines
par cela seul gu'elles sont logiques, et qu'il faille en faire des
dogmes? Nullement. Newman a commis cette confusion.

Cinquie¢me note: anticipation de l'avenir. Je pense que
Newman a voulu dire que l'avenir, c'est-a-dire le développe-
ment du dogme, doit déja apparaitre dans la révélation méme.



— 657 -—

— S’il en est ainsi, tant pis de nouveau pour la papauté: car
il est manifeste qu'il est impossible de découvrir dans l'évan-
gile la papauté romaine actuelle, encore moins sa dogmatique.

Sixieme note: action conservatrice sur le passé, en ce
sens que tout développement qui pervertit ou contredit le
cours de doctrine suivi jusque 1a, est corruption. — Trés bien.
Mais Rome a faussé 1l'évangile et la tradition universelle; donc
ses dogmes particuliers sont la corruption du dogme catholique.

Septieme note: vigueur chronique. Donc, dit Newman,
tout ce qui dure est vrai. On peut lui répondre que l'antipa-
pisme ne dure pas moins que le papisme, qu'il gagne méme
du terrain sur le papisme, et que par conséquent il est aussi
vral que le papisme, pour ne pas dire davantage.

VII

Enfin, pour terminer, notons quelques aveux dont nous
n’endossons pas la responsabilité, mais que nous pouvons em-
ployer comme arguments ad hominem contre 1I'Eglise roma-
niste.

1. «Les conciles et les papes sont les gardiens et les
instruments du principe dogmatique; ils ne sont pas eux-mé-
mes ce principe; ils font croire a son existence; ils sont sou-
mis dans leur action a ce principe, et avant méme qu'ils aient
leur place légitime, et qu'ils exercent un pouvoir reconnu, le
principe peut agir sur les mouvements du corps chrétien»
(p. 244).

2. «Parfois on reproche a I'Eglise de Rome de manquer
de scrupule et de négliger les principes. Non, mais tout sim-
Dlement, elle se passe des formes tradilionnelles » (p. 188).

3. «Plus librement que d’autres corps, I'Eglise de Rome
peut consulter les «expédiences» du moment» (p. 187).

4. «Trois papes, Libere, Vigile, Honorius, ont laissé a la
postériteé le fardean de leur défense » (p. 264).

5. «Si on m'objecte que cette Eglise-12 méme (Rome)
s'est contredite, je répondrai que ce fait suffirait @ vuiner tout
mon édifice. Mais pour accepter une si grande improbabilité,
jattends qu'on me donne des preuves positives et convain-
cantes » (p. 163). — Elles sont données.

6. «Dans le cours du IVe siecle, deux mouvements, deux
développements s'étendirent dans toute la chrétienté avec la



— 638 —

rapidité caractéristique de I'Eglise ; I'un, mouvement ascétique;
lautre, rituel ou cérémoniel. Euseébe nous a dit en différents
endroits que Constantin, afin de recommander la nouvelle re-
ligion aux paiens, la couvrit des ornements extérieurs aux-
quels les idolatres étaient habitués dans leur propre religion.
Il n’est pas nécessaire d'entrer dans un sujet que les écrivains
protestants nous ont rendu familier. L'usage des temples, celui
de les dédier a des saints particuliers, de les orner, a l'occa-
sion, de branches d'arbres, viennent des anciens usages paiens;
il en est de méme de l'encens, des lampes, des flambeaux, des
offrandes votives aprés la guérison de quelque maladie; de
I'eau bénite, du droit d'asile, de la consécration des jours, des
saisons. L’usage des calendriers, les processions, la bénédic-
tion des champs, les habillements sacerdotaux, la tonsure, la
bague de mariage, 'habitude de se tourner vers 1'Orient, les
images, peut-étre le chant ecclésiastique, sont tous d’origine
paienne et sanctifiés par leur adoption dans I'Eglise.....
Comme l'influence des philosophes a parfois corrompu I'ceuvre
des théologiens, de méme le paganisme a vicié parfois la
priere chrétienne. Les intellectuels donnent contre !'écueil de
I’hérésie, les ignorants contre celui de la superstition» (p. 252
a 253).

7. En expliquant sa cinquiéme note (l’anticipation de l’a-
venir), Newman a cité quelques exemples que l'occasion n'a
« fait jaillir» que plus tard, mais « dont 'atmosphere de I'Eglise
était, en quelque sorte, chargée deés le commencement.» M.
Brémond fait, & ce propos, la judicieuse remarque suivante:
«Il est remarquable que Newman ne traite pas explicitement
de la confession sacramentelle, ni dans ce chapitre ni dans le
précédent, ou il est amené a parler des sacrements.»

8. «De ces confessions qui servent de tréve aux guerres
de religion, généralement il ne faut rien attendre de bon
(p. 123)... Formules de foi, serments et articles de croyance
sont indispensables a4 une religion anémique» (p. 187). .

9. «Vous (tractariens), vous vous réclamez des Peres des
quatre premiers siécles et vous tenez pour corruption ou ad-
dition parasitaire toute doctrine qu'ils n'ont pas formellement
et unanimement enseignée. Fort bien et je vous concede a
ce compte que plusieurs doctrines romaines sont convaincues
de nouveauté et par conséquent d’erreur. Mais, prenez garde,



— 659 —

si vous appliquez dans le méme esprit de rigueur le canon de
Vincent de Lérins, vous devrez me concéder que plusieurs
des dogmes que vous tenez pour essentiels — la Trinité —
I'Eucharistie — la succession apostolique — n’ont pas été en-
seignés semper, ubique, ab omnibus. A tout prendre, 'unani-
mité serait plus facile a constater pour ce qui concerne les
doctrines romaines (!?) » (p. 78).

10. Dans 1'Essai (édition de 1845), Newman s'est élevé
contre la maniere dont Bellarmin a expliqué le témoignage
des Peéres au sujet du purgatoire, et il a dit: «Est-ce que
j'accuse un si sérieux et si honnéte personnage d’avoir volon-
tairement manqué de sincérité? Non. Et pourtant il est diffi-
cile de réaliser 1'état d'esprit qui l'a poussé a prendre cette
attitude. En tous cas, une chose est claire. Aux yeux des
Romanistes, les Peéres ne sont bons & quelque chose que lors-
qu'ils défendent les doctrines romaines, Ils n'ont rien a dire
contre les conclusions que cette Eglise a faites siennes. Vala-
ble quand ils ont l'air d’accord avec Rome, leur autorité s’éva-
nouit quand ils different d’elle... La-dessus qu'on me pardonne
de raffiner 4 mon tour.

«Je dirai donc gqu'un romaniste, en réalité, ne saurait ar-
gumenter pour défendre les doctrines romaines. S'il est sincere
dans sa croyance, il a dans la vérité une confiance trop as-
surée pour étre capable de peser exactement le poids de telle
ou telle évidence dans les balances de la critique. Pour lui
d’abord les conclusions de son Eglise sont véritables. Les faits
et les témoins sont ensuite introduits, non pour apporter leur
preuve, mais pour apprendre la legcon qu'ils doivent dire. Ce
qu'il veut en définitive, c’est montrer la parfaite cohérence de
son systéme et comment il peut s'adapter aux témoignages
des temps primitifs. Je ne veux pas étudier ici la noblesse des
sentiments qui se fourvoient en cette aventure. Certes chaque
progrés que nous faisons dans la possession de la vérité nous
rend moins aptes a la controverse.

« Ainsi, quand il améne les Peres a déposer en faveur du
Purgatoire, que fait-il? En réalité, il les interprete, il leur ap-
prend ce qu'ils ont dit penser — ce que, charitablement, nous
devons supposer qu'ils ont pensé — ce qu’apreés tout, a ne les
juger que sur leurs paroles, ils ont peut-étre pensé — ce que
probablement ils ont pensé, puisque I'Eglise pensait de la sorte



— 660 —

— ce qu'enfin, méme s'ils ne l'ont pas pensé, on peut dire qu'ils
ont pensé. Car ils parlaient dans le vague et comme des en-
fants qui pensent quelquefois tout différemment de ce qu'ils
disent. Et puis, aprés tout, ils n’étaient que les porte-parole
de I'Eglise et celle-ci, puisqu’elle était I'Eglise, acceptait déja
assurément, dans son silence, la doctrine que Rome devait un
jour définir.

« Et puis la sceéne change. Il rencontre chez les Peres ce
qu’il appelle des opinions erronées. Alors ils ne sont plus les
organes de I'Eglise infaillible, mais de simples individus. Leur
paroles sont interprétées dans leur sens littéral ou dans leur
contexte et en conséquence condamnées.

«Les Peres, semble-t-il dire, admettaient réellement ce
qu'admet aujourd’hui 'Eglise romaine. Autrement ils se seraient
séparés de I'Eglise de leur temps, puisque celle-ci admettait
ce qu'admet la Rome d’aujourd’hui. Et I'Eglise d’alors admet-
tait ce qu'admet la Rome d’aujourd’hui, parce que Rome est
I'Eglise et que I'Eglise ne change pas. C'est donc peine perdue
de discuter avec les romanistes. Ils ne sont pas d’accord avec
nous sur les fondations de la foi... Ils enseignent, ils ne dis-
cutent ni ne prouvent » (p. 159-160). — Tres-bien. C’est ainsi
que Newman se condamne lui-méme.

E. MicHAUD.




	Le newmanisme

