
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 52

Artikel: "Die neue Häresie"

Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403631

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403631
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


621 —

.DIE NEUE HÄRESIE."

Der Jesuit Louis Billot, Professor an der Gregorianischen
Universität in Rom, hat im vorigen Jahr unter dem Titel De

sacra traditione contra novam hœresim evolutionismi eine Schrift
erscheinen lassen, die zeigt, dass auch die päpstlichen Theologen
die Bedeutung der gegenwärtigen crise doctrinale dans l'Eglise
catholique-romaine en France keineswegs unterschätzen. Billot
wendet sich zwar bloss gegen Loisy und berücksichtigt nur die
beiden Schriften L'évangile et l'église und Autour d'un petit livre;
aber es entgeht ihm nicht, class Loisy keineswegs allein steht :

er redet in der Regel von novi magistri und neocritici in der
Mehrzahl. Was diese Leute verlangen, ist in den Augen des
Jesuiten „Häresie" ; er fragt sich bloss, ob diese Bezeichnung
nicht vielleicht zu gelinde sei (si tamen adhuc hseresis dici
potest, S. 14) und nicht einfach von einer Bestreitung der
positiven Offenbarung gesprochen werden müsse.

Als Urheber der gefährlichen Richtung wird der Philosoph
Günther angesehen, der bereits den Begriff der „relativen Wahrheit"

erfunden und den vom vatikanischen Konzil verurteilten,
heute wieder auflebenden „dogmatischen Fortschritt" gelehrt
habe. Loisy hat die Sache nur in ein neues Gewand gekleidet
und ihr durch die Anlehnung an die Entwicklungslehre Darwins
eine moderne Gestalt gegeben (S. 14 f.). Immerhin hat nun
Loisy in seinem Werke L'évangile et l'église die in Frage stehende
Theorie in ein System gebracht, das alle katholischen Dogmen
umfasst. Diese werden, um das Wesen der „neuen Häresie"
kurz anzugeben, einfach als Formen betrachtet, in die gewisse
„mystische Ideen in einer bestimmten Periode der Entwicklung"
gekleidet worden sind. Dabei werden historische Kritik und
Glaube in eine Beziehung zu einander gebracht, in der sie
einander niemals widersprechen können : „der Glaube bezieht

Revue intern, do Theologie. Heft 52, 1905. 40



— 622 —

sich nämlich auf die Form, in der sich gegenwärtig die christliche

Idee darstellt; die Kritik hingegen beschäftigt sich mit
den ganz verschiedenen Formen, in denen sich die Ideen
ursprünglich dargeboten haben."

Es ist nun keineswegs meine Absicht, die „neue Häresie"
gegen die Kritik des Theologen des Jesuitenordens in Schutz
zu nehmen ; auch masse ich mir nicht an, zwischen Loisy und
Billot als Schiedsrichter zu füngieren, sondern es ist mir
einfach darum zu tun, mit einigen Sätzen zu zeigen, wie Billot
„die neue Häresie" darstellt und beurteilt.

Zunächst widmet der genannte Jesuit der „unabhängigen
Kritik", mit welcher Loisy die Quellen der christlichen
Überlieferung prüft, eine einlässliche Untersuchung. „Unabhängig"
nennt er die Kritik, die sich auch bei der Erklärung der hl.
Schrift und bei der Verwertung patristischer Zeugnisse einzig
an die historisch-kritischen Regeln hält, die auch für den
Profanhistoriker massgebend sind. Dass das für die biblische Exegese
nicht zulässig sei, will er nicht weiter erörtern : aber auch die
im engern Sinn sogenannte Tradition ist nicht lediglich nach
den hermeneutischen Regeln zu prüfen und zu deuten, nach
denen rein historische Dokumente zu behandeln sind, Das
beweist Billot mit folgenden Ausführungen :

Auf Grund der von Christus seiner Kirche gegebenen
Verheissungen ist anzunehmen, dass die katholische Tradition
niemals vom Pfade der Wahrheit abirre. Es steht auch von
vornherein fest, class Gott seine Offenbarung nicht menschlichen
Zufälligkeiten preisgab, sondern Vorsorge getroffen hat, dass
sie der Menschheit erhalten blieb. So war es schon im Alten
Bimd: jede neue Offenbarung bestätigt und präzisiert die
vorhergehende (S. 20 ff.). Ähnlich verhält es sich im Neuen Bund.
Nur gibt es hier, wie Billot gleich am Anfang seiner Schrift
feststellt, keinen materiellen Fortschritt der Gottesoffenbarung;
vielmehr ist diese nach Hebr. 1, 1 ff. in der Person Christi
abgeschlossen, und es handelt sich nur noch darum, sie der
Menschheit zu erhalten und zu immer besserem Verständnis zu
bringen. Dazu war ein Organ notwendig, und zwar, sollte es
seiner Aufgabe überhaupt zu entsprechen vermögen, ein
unfehlbares Organ. Das Organ ist die katholische Hierarchie. „Die
Lehrverkündigung dieser unfehlbaren Hierarchie, die im Stuhle
Petri, ihrem Haupt und Mittelpunkt, die Einheit bewahrt, setzt



— 623 —

sich fort durch alle Jahrhunderte" (S. 8). Die Hierarchie hat
aber nicht bloss die Aufgabe, geAvisse Lehrformeln zu erhalten und
vorzutragen, sondern sie hat den wirklichen Sinn und Inhalt der
geoffenbarten Wahrheit anzugeben und unfehlbar zum Ausdruck
zu bringen (S. 9). Zu diesem Zweck wurde den Aposteln „und
ihren Nachfolgern" der fortwährende Beistand Christi verheissen
(S. 25). Das ergibt sich insbesondere aus den Worten: „Ich
bleibe bei euch alle Tage bis ans Ende der Welt." „Alle Tage",
heisst es ; folglich nicht bloss dann, wenn ein neues Dogma zu
erlassen ist oder wenn der Papst mit einem förmlichen Dekret
einen Irrtum zurückweisen muss, sondern auch bei der
alltäglichen Ausübung des Lehramtes; die mit dem Papst
verbundene Hierarchie lehrt daher zu jeder Zeit die Wahrheit
(S. 28).

Damit ist nicht gesagt, dass von Anfang an jede Glaubenslehre

klar und bestimmt erfasst und zum Ausdruck gebracht
worden sei (S. 27). Es konnten zu gewissen Zeiten über einzelne
Punkte sogar verschiedene Meinungen vorhanden sein (S. 28).
Aber niemals konnte eine von einem privaten Lehrer vertretene
Lehre zu allgemeiner Anerkennung gelangen, wenn sie nicht
wirklich zur göttlich geoffenbarten und überlieferten Glaubenslehre

gehörte (S. 29). Was aber einmal zu allgemeiner
Anerkennung gelangt ist, das ist wahr und gehört zur Offenbarung
(8. 30). Und was vom unfehlbaren Lehramt einmal definiert
worden ist, das hat fortan unveränderliche Gültigkeit (S. 30 f.).

Daher ist es nicht allzu schwer, sich über das, was
Offenbarungswahrheit ist, zuverlässig zu unterrichten. Man braucht
gar nicht die ganze Reihe der Kirchenväter abzufragen und
auch nicht in den Orient zu gehen : es genügt das Zeugnis der
abendländischen Kirche, in der sich der apostolische Stuhl
befindet (S. 33), und es genügt das gegenwärtige Zeugnis dieser
Kirche; denn es wäre von vornherein unrecht, anzunehmen,
dass in frühern Jahrhunderten das Zeugnis vielleicht anders
gelautet habe (S. 35). Würde also Loisy an die Unfehlbarkeit
des päpstlichen Lehramtes glauben, so dürfte er sich die
mühsame historische Untersuchung, wie dieser oder jener
Lehrgegenstand früher dargestellt worden sei, ersparen. Übrigens
bringen die Kritiker nichts Neues vor, sie folgen den Spuren
der Sozinianer und Calvinisten; die patristischen Aussprüche
haben sie bei Petavius und Bossuet in den polemischen Schriften



— 624 —

gegen Jurieu und Richard Simon gefunden; in der Auslegung
dieser Aussprüche wenden sie ganz einfach die protestantische
Methode an und verfallen darum auch in die gleichen Irrtümer
(S. 30 f.).

Wer die Dokumente der kirchlichen Überlieferung recht
verstehen will, hat drei Stufen der Lehrentwicklung zu
unterscheiden : erstens die Stufe des schlichten Glaubens, der gar
nicht nach Gründen fragt und keiner scharfen Formulierung
der Glaubenslehre bedarf (S. 42 ff.), zweitens die Stufe der
unvollkommenen Auffassung und Formulierung (S. 47 ff.), drittens
die Stufe der präzisen Formulierung durch die kirchliche
Lehrautorität (S. 52 ff.). Schwierigkeiten könnten bloss die Zeugnisse
bieten, die der zweiten dieser drei Stufen angehören, weil man
hier Äusserungen findet, die mit der heute gültigen Doktrin
scheinbar nicht übereinstimmen. Wer sich aber von den oben
angegebenen katholischen Grundsätzen leiten lässt, wird immer
finden, dass jene Äusserungen im orthodoxen Sinne verstanden
werden können (S. 55 ff.) und verstanden werden müssen
(S. 62 ff.).

Nun ist leicht zu sagen, worin der Fehler Loisys und seiner
Gesinnungsgenossen liegt : sie verfahren mit den Zeugnissen
der Tradition wie mit denen der hl. Schrift, und umgekehrt,
und verstehen die einen wie die andern einfach nach ihrem
Wortlaut, ohne Rücksicht darauf, dass von vornherein die
Gewissheit vorliegt, dass sie mit der heute gültigen Glaubenslehre
vollkommen übereinstimmen. Billot erläutert das mit Beispielen.
Wer Luk. 2, 40 und 52 wörtlich versteht, kommt zur Ansicht,
auch der Knabe Jesus habe an Weisheit und Tugend zugenommen
(S. 64Ì ; nach Mark. 6, 5 könnte man glauben, Jesus habe unter
Umständen nicht die Macht gehabt, Wunder zu wirken (S. 65) ;

die synoptischen Evangelien scheinen die Lehrtätigkeit Jesu
anders darzustellen als das Johannes-Evangelium (S. 66) : und
doch wäre das alles ganz falsch. Ebenso kommt man zu ganz
falschen Resultaten, wenn man die Zeugnisse der kirchlichen
Überlieferung einfach so nimmt, wie sie lauten, statt jeweilen
von den spätem Zeugnissen auszugehen, die präzis sind, und
danach die frühern zu deuten, die weniger präzis und
massgebend sind.

Billot hätte zur Veranschaulichung seiner Theorie ein
Beispiel wählen können, das viel zeitgemässer gewesen wäre als



— 625 —

diejenigen, deren er sich bedient hat. Es mag hier beigefügt
werden. Wenn Jesus den Apostel Petrus zurechtweist mit den
Worten : „Du sinnest nicht, was göttlich, sondern was menschlich

ist" (Matth. 16, 23), so könnte ein Leser, der die Worte
einfach so nimmt, wie sie lauten, leicht auf den Gedanken
kommen, der Apostel Petrus habe sich mit menschlichen
Anschauungen und Wünschen wider Gottes Ratschlüsse erhoben,
und was dem Apostel Petrus begegnet sei, das könne sich auch
bei einem Nachfolger auf Petri Stuhl wiederholen. Wo aber
bliebe in diesem Falle die Unfehlbarkeit des Stuhles Petri?
Die Schwierigkeit fällt sofort dahin, wenn man sich erinnert,
dass eine spätere Lehrentscheidung vom 18. Juli 1870 vorliegt,
die sehr bestimmt lautet und dem Nachfolger auf Petri Stuhl
die Lehrunfehlbarkeit zuerkennt. In Übereinstimmung mit dieser
spätem und präzisen Entscheidung ist daher auch das frühere
und unklare Schriftwort zu deuten. Die Übereinstimmung ist
auch ganz leicht herzustellen. Alan kann zu der Ausrede
Zuflucht nehmen, Petrus habe dem Heiland nur als Privatmann
zugeredet und sei daher auch nur als Privatmann
zurechtgewiesen worden, während es sich bekanntlich beim Dogma
vom 18. Juli 1870 nur um Kundgebungen handelt, die ex
cathedra erlassen sind, was ein sehr bestimmter und leicht-
fasslicher Begriff ist. Oder man kann sagen. Jesu Worte seien
nicht als Zurechtweisung, sondern als Verheissung aufzufassen :

der arme Fischer vom See Genesaret werde aus Jesu Nähe
hinweg nach der Welthauptstadt gewiesen und mit der xiufgabe
betraut, sich in seinen Nachfolgern an die Spitze des politischen
Katholizismus zu stellen und die Weltherrschaft zu übernehmen.
Sobald man nur weiss, dass die gegenwärtigen Lehren und
Übungen der abendländischen Kirche, die im Besitz des
apostolischen Stuhles ist, erstens massgebend sind und zweitens
mit dem, was von Anfang an gegolten hat, sachlich vollkommen
übereinstimmen, ist es nicht schwer, ältere Zeugnisse und sogar
Aussprüche des Herrn selbst richtig zu drehen und zu deuten.
Auch ist nun ganz klar, dass die römische Lehre einfach
unwiderleglich ist. Du magst von einer langen und mühseligen
Wanderung durch alle Jahrhunderte herkommen und vermeintlich

mit dem allerschwersten gelehrten Rüstzeug beladen sein :

der römische Theologe lächelt über deine Ausstaffierung, zeigt
dir den neuesten Erlass der päpstlichen Kurie oder die präzisen



— 626 —

Dogmen vom Jahr 1870 und 1854 oder am Ende auch noch
die Dekrete der Trienter Synode, und du liegst überwunden
und geschlagen am Boden. Die abendländische päpstliche
Hierarchie ist das unfehlbare Organ der kirchlichen Tradition,
und die immer präziseren Kundgebungen dieser Hierarchie sind
die Norm, nach der in Glaubenssachen alle der Vergangenheit

angehörenden Zeugnisse verstanden und ausgelegt werden
müssen.

Auf einem ganz andern Boden bewegt sich die „neue
Häresie". Zwar bekennt sich auch Loisy, der bedeutendste
unter den novi magistri (S. 70), zu allen gegenwärtigen Dogmen
der römischen Kirche ohne irgend welche Ausnahme. Er könnte
auch, ohne seinen Standpunkt zu verleugnen, in allem Ernst
der „heiligen römischen und allgemeinen Inquisition" die Erklärung

abgeben, mit der sich einer meiner Freunde vor 35 Jahren

der kirchlichen Behörde gegenüber verantwortete, indem
er versicherte, er nehme nicht bloss die vatikanischen Dogmen
an, sondern er bekenne sich schon jetzt auch zu den Dogmen,
die in Zukunft erlassen würden. Allein diese Orthodoxie ist
deswegen verdächtig, weil Loisy bei allem eben doch Historiker

sein will und in den Quellen der Dogmengeschichte das

liest, was wirklich darin steht, nicht das, was man nach der
heutigen Lehre und Übung erst hineinlegen muss. So kommt
er denn dazu, von einer „relativen Wahrheit" der Dogmen zu
reden. Er wagt die Behauptung: „Die Gedanken, die die Kirche
als geofi'enbarte Dogmen zu glauben vorstellt, sind nicht vom
Himmel gefallene Wahrheiten, die von der Tradition genau in
der Form aufbewahrt wurden, in der sie ursprünglich erschienen

sind. Vielmehr sieht der Historiker in ihnen die Deutung
religiöser Tatsachen, die durch angestrengtes theologisches
Denken gewonnen worden ist. Mögen die Dogmen göttlich sein

ihrem Ursprung und Wesen nach, so sind sie doch menschlich
ihrer Struktur und Zusammensetzung (composition) nach'1 (S. 80).
Das sind in getreuer Übersetzung die eigenen Worte Loisys.
Man ist versucht, zu glauben, das sei doch ziemlich das Gleiche,
was auch Billot mit seiner Lehre von der Entwicklung des

einfachen Glaubens zu der genau präzisierten dogmatischen Doktrin

behauptet. Allein der Jesuit versteht die angeführten Sätze
im Sinne einer Entwicklung, nach welcher das Dogma nicht
bloss eine andere Form, sondern allmählich auch einen andern



— 627 —

Inhalt bekommen könnte. Dieser Inhalt gestalte sich nach Loisy
verschieden je nach dem Bildungsgrad und der Weltanschauung
der betreffenden Zeit. Ehedem habe man die dogmatische
Formel vielleicht buchstäblich genommen ; heute aber sei die
philosophische Spekulation zu andern Resultaten gelangt, die
Geschichtskenntnis erweitert, die Wissenschaft überhaupt
fortgeschritten ; daher lege man heute in die dogmatische Formel
einen andern Inhalt als früher. Wendet man ein, damit sei die
Unfehlbarkeit des Lehramtes und das der Kirche verheissene
Charisma der Wahrheit überhaupt preisgegeben, so antworte
die neue Schule mit der Distinktion zwischen absoluter und
relativer Wahrheit. Diese Unterscheidung sei der Philosophie
Kants entlehnt. Man sage, in religiösen Dingen zu einer so
vollkommenen Erkenntnis zu gelangen, dass subjektive
Erkenntnis und objektive Wahrheit sich decken, sei einfach
unmöglich; man sei ewig darauf beschränkt, die Wahrheit zu
suchen und ihr mit der Erkenntnis so nahe wie möglich zu
kommen. In diesem Streben bediene sich die Theologie jeweilen
der Sprache ihrer Zeit. Die Sprache mit ihren Begriffen und
Begriffsbestimmungen sei aber das Ergebnis der geistigen Kultur
einer jeden Epoche und wie diese in einer fortwährenden
Umwandlung begriffen. Wie die Sprache, so ändere sich auch der
Sinn der von der Theologie in Worte gekleideten Dogmen. So

versöhne sich die Wissenschaft, die die Dogmen umdeutet, mit
der unfehlbaren Lehrautorität, die die Dogmen gemacht hat
(S. 70 f.). Billot hält dieser Anschauung den in der III. Sitzung
des vatikanischen Konzils approbierten Satz gegenüber : „Wer
da sagt, es sei möglich, dass den von der Kirche aufgestellten
Glaubenslehren irgend einmal, gemäss dem Fortschritt der
Wissenschaft, ein anderer Sinn beizulegen sei als der, welchen
die Kirche verstanden hat und versteht, der sei im Banne."
Unzweifelhaft ist Loisy mit seinen Genossen diesem Anathem
verfallen (S. 72).

Damit wäre eigentlich die Lehre von der „relativen Wahrheit"

genügend zurückgewiesen. Billot sucht aber in einer
langen Abhandlung darzutun, dass schon der Begriff „relative
Wahrheit" an und für sich „absurd" sei und sich auf die
kirchlichen Dogmen nicht anwenden lasse. Eine wahre Erkenntnis
sei nur die, bei welcher sich subjektive Erkenntnis und
Erkenntnisgegenstand decken. Das sei aber keineswegs so zu



— 628 —

verstehen, als ob alles, was zum Gegenstand gehört, notwendig
auch von der Erkenntnis aufgenommen sein müsse. Man habe
zu unterscheiden zwischen wahrer Erkenntnis (notitia vera) und
umfassender Erkenntnis (cognitio comprehensiva). Man hat eine
wahre Kenntnis, wenn der Gegenstand das wirklich ist, für
was man ihn hält und ausgibt ; man hat eine umfassende Kenntnis,

wenn man den Gegenstand nach jeder Hinsicht erkennt,
nach der er überhaupt erkennbar ist. Dieser Unterschied werde
von der neuen Schule geflissentlich ausser acht gelassen, und
so gelange sie sehr wohlfeil dazu, von einer bloss „relativen"
Wahrheit der kirchlichen Dogmen zu reden und eine nicht
erschöpfende Erkenntnis mit einer bloss halb wahren Erkenntnis

zu verwechseln (S. 78j. In ihrer „Konfusion" (S. 80) wüssten
die neocritici, die sich für „Reformatoren der Theologie und
Förderer eines tiefem Verständnisses des katholischen Dogmas
halten'-, gar nicht mehr, ob die Glaubenslehre von Gott oder
von Menschen herstamme. Wohl redeten sie immer noch von
einem „göttlichen Element" (elementum divinum] im katholischen
Dogma ; sobald sie sich jedoch klar äusserten, sehe man klar,
dass auch dieses „göttliche" Element in Wirklichkeit etwas
rein Menschliches sei. Sie sagten, die Gedanken (les conceptions),
die die Kirche als geoffenbarte Dogmen zu glauben vorstelle,
seien „nicht vom Himmel gefallene Wahrheiten" 'non des vérités
tombées du ciel). Gewiss, die Worte (verba) seien nicht vom
Himmel gefallen, sondern schon vor der positiven Gottesoffenbarung

in der menschlichen Sprache vorhanden gewesen ; auch
die Begriffe 'conceptus) seien schon vorhanden gewesen, sonst
hätte sich die Offenbarung gar nicht verständlich machen
können. Schon anders verhalte es sich mit der Wortverbindung
(complexus), die in dem einen und andern Dogma zur
Anwendung kommt und die erst durch die Offenbarung möglich
wurde und insofern vom Himmel gefallen ist. Man denke an
„consubstantialis", „Deipara", „transsubstantiatio'- (S. 81). Ebenso
hat die Zusammensetzung der Worte zu dogmatischen Sätzen
ihren Ursprung in Gottes Offenbarung und ist insofern vom
Himmel gefallen (S. 83). Leugnet man das, so ist es um den

christlichen, d. h. theologischen, Glauben geschehen (actum est
de fide Christiana, id est theologica). Es fällt hinweg der
formale Glaubensgrund, die Autorität der Gottesoffenbarung: es

fällt hinweg der Glaubensinhalt: man bekennt sich nur noch



- 629 —

zu den Glaubensformeln, nicht aber zu dem, was diese Formeln
aussagen ; es fällt auch hinweg der Glaubensakt : dieser ist
nicht mehr ein zweifelloses Fürwahrhalten, sondern eine bloss
scheinbare, äusserliche Zustimmung (S. 84 ff.).

Dieser letztere Punkt wird von Billot unter dem Titel de

dogmatismo morali in einem besondern Kapitel (S. 97 ff.) noch
einlässlicher behandelt. Loisy konnte sich natürlich nicht
verhehlen, dass er zur kirchlichen Dogmatik eine Stellung
einnehme, die der offiziellen Lehre nicht entspreche. Um gleichwohl

in der römischkatholischen Kirche Raum zu haben, suchte
er der Meinung Eingang zu verschaffen, dass es eigentlich doch
nicht auf das Quantum des Geglaubten ankomme, auch nicht
auf das korrekte Verständnis der gläubig aufgenommenen
theologischen Begriffe, Distinktionen, Definitionen und Konklusionen,
sondern auf die redliche Bereitwilligkeit, der wahren und ganzen
Heilslehre zuzustimmen. Er ging so weit, diese Neuerung
rechtfertigen zu wollen. Er gab u. a. die erstaunliche Erklärung
ab : „Wir gestehen, dass es für uns keine Nötigung gibt, an die
Göttlichkeit der Kirche zu glauben. Vergessen wir vorerst nicht,
dass der Glaube eine Gabe ist, ein freier Akt. Wäre der Glaube
unglücklicherweise gerade so das Resultat unserer
Beweisführungen, wie der Schlusssatz des Syllogismus das Ergebnis
der Prämissen ist, so wäre er kein wahrhaft freier Akt mehr ;

kein Mensch mit gesundem Verstand könnte sich ihm mehr
entziehen" (S. 99). Im weitern will Loisy zwischen einem
Glauben der Liebe und einem Glauben der Furcht
unterscheiden und diesem letztern allen Wert absprechen, weil er
nicht aufrichtig sei, sondern den Wunsch in sich schliesse, von
dem Glaubensjoch befreit zu sein (S. 101 ff.).

Es versteht sich von selbst, dass Billot derartige Theorien
bekämpft. Er beruft sich wieder auf das vatikanische Konzil,
das „die höchst sichern und der Fassungskraft aller
angemessenen Beweisgründe der göttlichen Offenbarung" namhaft
mache. Ein Willensakt sei freilich nötig, damit es zum Glauben
komme, aber nicht, um dem Glaubensgrund grösseres Gewicht
zu geben, sondern nur, um die Zustimmung zur Glaubenslehre
in die Tat umzusetzen. Es sei auch ganz ungehörig, an Jak. 2, 19

zu erinnern: „Auch die Teufel glauben und zittern." Den
wahren Glauben von der Liebe zu trennen, sei protestantisch,
und sowohl von der Trienter Svnode wie vom vatikanischen



— 630 —

Konzil verurteilt ; aber der Glaube der Liebe dürfe nicht
verwechselt werden mit individuellen Meinungen und persönlichen
Liebhabereien. Indem die Neuerer diesen Individualismus
befürworten, zeigen sie nur wieder, dass es für sie keine von
Gott eingesetzte, mit der Lehrgewalt betraute und mit Unfehlbarkeit

ausgerüstete Hierarchie gibt (S. 105).
So weit handelte es sich mehr nur um den Rahmen, in

welchem sich die „neue Häresie" bewegt. Billot macht aber
den in Frage stehenden römiscKkatholischen französischen Theologen

eine radikale Verneinung aller christlichen Dogmen (radi-
calem negationem omnium dogmatum fidei christianse, ne uno
quidem excepto) zum Vorwurf. Dieser schwere Vorwurf wird
ohne weitere Kritik in einem letzten Kapitel (S. 106 ff.) mit
einer langen Reihe von Zitaten belegt. Hier mögen einige
charakteristische Äusserungen folgen, und zwar nach der
Auffassung, in der sie der Lesuit Billot mitteilt:

Was man Offenbarung nennt, konnte nichts anderes sein
als das vom Menschen gewonnene Bewusstsein seiner Beziehung
zu Gott. — Man hat zwei Dinge wohl auseinanderzuhalten:
die religiöse Idee, die einzig Gegenstand des Glaubens ist und
sich fortwährend entwickelt, und die historische Tatsache, die
die Entwicklung der Idee erzeugt. Demgemäss hat man auch
einen historischen und einen mystischen Christus zu
unterscheiden. Der auferstandene Christus ist nicht der historische,
Ebensowenig gehört der Christus des Johannesevangeliums der
Geschichte an. Gleiches lässt sich von vielen Abschnitten der
synoptischen Evangelien aussagen. So lehrt die recht verstandene

apostolische Tradition, dass die Kirche auf Jesus, nicht
von Jesus gegründet worden ist. Historisch ist nur, dass sich
Christus durch Gebet, Vertrauen und Liebe zur höchsten Einheit

mit Gott und infolgedessen zum Bewusstsein seines
messianischen Berufes erhoben hat; dass er anfing, das Reich
Gottes zu predigen, das bald mit dem Ende der Welt kommen
werde : dass er lehrte, er sei in diesem Reich der Stellvertreter
und Diener Gottes; dass er endlich mit Rücksicht auf das
nahe bevorstehende Weltende auch seine Predigt einrichtete,
die lediglich von Weltverachtung und Verzicht auf weltliche
Dinge handelt. Das ist der Christus der Geschichte, mit dem
die Entwicklung des christlichen Dogmas ihren Anfang genommen

hat, insbesondere die Entwicklung des christologischen



— 631 —

Dogmas vom mystischen Christus, von Christus, der Geist, der
unsterblich, der Gott ist. Der Gang dieser Entwicklung wird
beschrieben S. 114 ff. — Die Organisation der Kirche stützt
sich nicht auf irgend einen Text, sondern auf den lebendigen
Glauben (S. 119). Die Organisation der Hierarchie unter dem
Primat des römischen Bischofs ist ein Produkt der Zeitverhältnisse

(S. 120). Ein Erzeugnis der Lehrentwicklung ist auch die
Sakramentenlehre (S. 121 ff.). Die Stelle Joh. 20, 23 bezieht
sich nicht direkt auf das Sakrament der Busse ; die heutige
Beichtlehre ist überhaupt nicht apostolischen Ursprungs; das
Sündenbekenntnis ist von Christus nicht vorgeschrieben ; das
erste christliche Zeitalter wusste nichts von der Privatbeichte ;

die kirchliche Lossprechung hatte ursprünglich keinen richterlichen

Charakter (S. 125).

Das genügt zum Beweise, dass die „neue Häresie" eigentlich

ein Rattenkönig von Ketzereien ist. Billot unterlässt nicht,
das in einigen Schlusssätzen gebührend festzustellen. Nur tut
er es in einem Tone, der der Sache nicht ganz angemessen
ist. Seine letzten ironischen Schlussfolgerungen lauten: „Bist
du Katholik'? Du kannst ja Protestant werden, wenn es dir
beliebt. Übrigens hindert dich nichts, Katholik und Protestant
zugleich zu sein, denn mit deinem katholischen Bekenntnis
steht das Bekenntnis des Luthertums, des Anglikanismus, des

Calvinismus und so weiter (atque ita porro) nicht im
Widerspruch. Und wo ist der Mann, der seiner Gesinnung nach der
einen unbekannten Wahrheit, die in der Zukunft vielleicht
geoffenbart wird, nicht anhangen möchte So sind wir denn
in der Gemeinschaft des Glaubens bereits mit allen Konfessionen
verbunden, die auf der Welt sind Schon leuchtet die Morgenröte

des Zeitalters, in welchem die ganze Menschheit nach
Beseitigung aller Spaltungen, die der alte Aberglaube erzeugt
hat, sich nur noch zu einer Religion bekennen wird."

Die beiden Schriften Loisys, auf welche Billot Bezug nimmt,
wurden bekanntlich nicht bloss von der Indexkongregation,
sondern vom Tribunal der „heiligen römischen und allgemeinen
Inquisition" in der schärfsten Form verurteilt. Loisy hat sich
unterworfen, aber nichts widerrufen. Von einer Suspension oder
Exkommunikation verlautet nichts. Der Verfasser der
verurteilten Schriften ist also immer noch aktives Mitglied des

römischkatholischen Klerus in Frankreich.



— 632 —

Die hervorstechendsten Formen, in denen sich gegenwärtig
der von der päpstlichen Hierarchie vertretene Katholizismus
in Frankreich darstellt, sind unstreitig der Herz-Jesu-Kult und
der Madonnenkult mit dem Zentralheiligtum in Lourdes. Beide
Formen haben die Bestätigung des „apostolischen Stuhles"
erhalten. In ihnen muss Loisy die jüngste Phase der Entwicklung
sehen, die das Christentum durchmacht. Nach Darwin erzeugt
die „Evolution" immer vollkommenere Formen. Im vorliegenden
Fall liesse sich das wohl nicht behaupten; eher wäre eine
Rückbildung zu primitiven, vorchristlichen Formen des

Aberglaubens anzunehmen. — Billot hingegen muss den Herz-Jesu-
und den Madonnenkult als das Ergebnis der immer bestimmteren
Erkenntnis ansehen, zu der die „unfehlbare Hierarchie" bei der
Bewahrung und Verkündigung der göttlichen Offenbarung
gelangt ist. Während Loisy die gegenwärtige Phase der Entwicklung

als eine vorübergehende Erscheinung betrachten darf, die
einer neuen Phase weichen wird, muss Billot jene beiden Kulte
für unabänderlich halten, da das, was die Hierarchie einmal
festgestellt hat, wohl zur Korrektur früherer Ansichten und
Übungen dienen kann, aber durch keine spätere Kundgebung
mehr modifiziert werden darf. So wird denn die gegenwärtige
Form des Katholizismus in Frankreich bestehen bleiben und
sich mehr und mehr über die ganze Christenheit ausbreiten.

Im Gegensatz zu diesen beiden Arten der Entwicklungslehre

innerhalb der päpstlichen Gemeinschaft tut der Katholik
wohl besser, wenn er sich an den Grundsatz hält, der das
Titelblatt jeder Nummer dieser Zeitschrift ziert : Id teneamus.

quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est.

Eduard Herzog.


	"Die neue Häresie"

