
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 51

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 553 —

CORRESPONDANCES.

I. — Un Appel à l'Eglise ancienne-catholique.
On nous écrit : « La Direction de la Revue internationale

de théologie voudrait-elle permettre à un catholique français
de lui signaler une brochure qui vient de paraître à Lyon
(Agence générale des journaux, rue Thomassin), sous ce titre :

Nécessité d'une Révolution ecclésiastique en France. Peut-être
trouverez-vous les mots «Révolution ecclésiastique» excessifs.
Je ne vous écris ni pour les défendre, ni pour les blâmer,
mais uniquement pour vous signaler les passages de cette
brochure qui semblent contenir un appel à l'Eglise ancienne-
catholique et particulièrement à son épiscopat. L'auteur, qui
s'adresse «au Parlement et au Public français», compte évidemment

sur un Los von Rom, qui sera peut-être plus considérable

qu'on ne pense. Dans cette hypothèse probable, il propose
« que les prêtres nécessaires pour le service des paroisses
soient nommés par les habitants de la paroisse» (p. 11); que
les paroisses «constituent entre elles des circonscriptions plus
étendues ou diocèses, et qu'un diocèse soit pourvu d'un évêque
et d'un conseil synodal ou episcopal, chargé de pourvoir aux
intérêts généraux des Eglises». Il propose que «l'évêque et
les membres du conseil synodal soient élus par les prêtres en
charge et par des délégués de chaque paroisse». 11 ajoute
(p. 13): «Cet évêque trouvera aisément des consécrateurs
parmi les évêques élus de même, ailleurs qu'en France. «

» Ceux des catholiques français qui sont d'accord avec
l'auteur de cet Appel, sont, bien certainement, persuadés que
le gouvernement français, étant donnée la séparation de l'Eglise
et de l'Etat, ne saurait empêcher et qu'il n'empêchera de fait
ni la formation de ces paroisses ou de ces associations
cultuelles (peu importe le nom), ni l'élection qu'elles feront de
leurs prêtres et de leurs évêques, ni la consécration de ces
derniers par d'autres évoques catholiques légitimement élus par
un synode légitime et consacrés avec le concours de leurs
Eglises légitimement constituées.



— 554 —

» Les catholiques en question sont également persuadés
qu'ils trouveront dans les évêques anciens-catholiques tous les

secours spirituels qui seront nécessaires aux nouveaux élus

pour cette grande oeuvre. Car, au fond, ce sera la même œuvre
sous des dénominations et sous des formes peut-être différentes.
Il est certain que les paroisses nouvelles, les diocèses
nouveaux, les évêques nouveaux, professeront, par le fait de leur
rupture avec la papauté ultramontaine et avec les évêques
ultramontains, et par le fait de leur volonté nettement déclarée

de vouloir persévérer dans le catholicisme libéral de la
France (toutes les erreurs ultramontaines rejetées), —
professeront, dis-je, la même foi que les consécrateurs auxquels ils
feront appel. Ceux-ci, il me semble, ne sauraient exiger d'autres

conditions, toute Eglise catholique légitimement constituée
étant autonome ou, comme on disait autrefois et comme on
dit encore chez les orthodoxes orientaux, autocéphale. Les
détails disciplinaires et les détails liturgiques relèvent de chaque
Eglise ; par conséquent, que les prêtres appelants soient
mariés ou non, qu'ils fassent leur culte en français ou en latin,
qu'ils s'intitulent catholiques réformés, ou catholiques libéraux,
ou catholiques tout court, peu importe : il est clair que ces
choses, qui sont en dehors de la foi et de la constitution
ecclésiastique, doivent rester dans le domaine de la liberté des
diocèses ou des synodes, sans immixtion des uns chez les autres.

» Voilà, Monsieur le Directeur, ce que pense et ce qu'espère

le groupe des catholiques français susmentionnés. Je serais
heureux si vous vouliez bien leur faire connaître votre sentiment

sur cette très grave question. »

Veuillez agréer, etc. X.

La Direction de la Revue n'a aucune mission pour parler
au nom de l'Eglise ancienne-catholique. Mais il va de soi que,
si les circonstances que prévoient l'auteur de l'Appel susdit
et l'auteur de la lettre qui nous est adressée, se réalisent, et
si des synodes ou des évêques légitimement élus et professant
le symbole de la foi catholique, demandent à nos évêques la
consécration episcopale et les autres secours spirituels dont
ils auront besoin, nos évêques, d'accord avec leurs synodes,
sauront très certainement remplir tous leurs devoirs. Autant
ils se refuseront à consacrer des aventuriers, autant leur foi
et leur zèle pour la maison de Dieu leur inspireront d'em-



—¦ 000

pressement à accomplir leur ministère episcopal — constitue-
runt levitas ut urgèrent opus Domini (I Esdr. Ill, 8) — envers
les fidèles ou les ecclésiastiques de toute race et de toute
nationalité (non enim est distinctio Judœi et Grœci, Rom. X, 12),

qui, au nom de la charité du Christ, et à la requête de
diocèses catholiquement constitués, s'adresseront à eux. Ce qu'ils
ont reçu de Dieu, ils le donneront au nom de Dieu. Nos amis
peuvent en être certains.

II. — Quelques reproches.

J'ai reçu trois lettres de reproches. L'un de mes aimables
confrères en théologie me reproche d'attaquer la théologie et
les théologiens ; un second, d'être cassant ; le troisième, de nier
le progrès dogmatique, sous prétexte de conserver intégralement

le dépôt de la foi.
Réponse : — Au 1er : Loin d'attaquer la vraie théologie,

je la trouve de plus en plus magnifique, comme science de
Dieu et des choses divines ; je n'attaque que sa caricature,
laquelle effectivement est ridicule, qu'elle soit fabriquée à

Rome ou ailleurs. De même, loin d'attaquer les théologiens
dignes de ce nom, je les remercie des immenses services qu'ils
rendent à la religion, en la montrant plus intelligible, plus
morale, plus utile. Je n'attaque que les caricaturistes, ceux
qui expliquent au public ce qu'ils ne comprennent pas eux-mêmes,
ceux qui prêchent la révélation de manière à ne révéler que leur
ignorance, ceux qui prêchent contre l'alcool et qui titubent,
etc. — Au 2e : Si je suis cassant, c'est malgré moi, car j'aime
la paix. Mais pour peu qu'on voie les triomphes de la sottise
humaine et les aberrations de certains pilotes, comment n'être
pas cassant? Je m'en console en méditant la parole du Maître:
Et violenti rapiunt illud ; en constatant dans l'histoire qu'il n'y
a pas d'omelettes sans œufs cassés ; que, si l'on parlait bas à
certains dormeurs, on ne les réveillerait jamais ; que Dieu
lui-même a recommandé à ses serviteurs de « crier » : Clama

fortiter... ululate pastores. En tout cas, je ne casse que ce
qui doit être cassé : les sophismes, les procédés de la scolastique,

la subtilité aussi rusée qu'ignorante, l'opposition à la
science, la tradition non de la vérité, mais de l'erreur, etc.
Mais, me dit-on, «vous cassez la branche sur laquelle vous



— 556 -
êtes assis». C'est inexact. D'abord, je ne suis pas assis sur
une branche. Je ne suis assis que sur les enseignements du
Christ, qui sont mes seuls dogmes ; or, loin de les casser, je
les défends contre ceux qui les dénaturent. Ensuite, pour
revenir à la comparaison de l'arbre, je ferai remarquer à mon
collègue que le plus médiocre jardinier sait qu'il faut émonder
les arbres les plus vigoureux et couper les branches sèches
et les branches gourmandes. — Au 3e : Qu'il semble ignorer
ce qu'est un dépôt et ce qu'est le progrès religieux. Le dépôt
des enseignements du Christ est pour nous divin, et nous le
gardons tel que le Christ nous l'a transmis. Cela ne nous
empêche pas de l'approfondir toujours davantage, et de

progresser dans sa connaissance. Nous concilions donc ce que
notre adversaire met en opposition. Et, en agissant ainsi, nous
avons la certitude, d'être d'accord avec St. Paul, qui a recommandé

aux Colossiens de croître dans la science de Dieu
(crescentes in scientia Dei, I, 10). Il ne dit pas que le progrès
consiste à altérer le dépôt, à l'augmenter ou à l'amoindrir, à

y ajouter de prétendus dogmes comme cela se fait à Rome et
ailleurs. Loin de parler de la croissance ou du développement
des dogmes, il dit expressément que c'est nous qui devons
croître, crescentes. Et en quoi? Non dans le dépôt, qui
objectivement reste le même, mais subjectivement, dans la connaissance

meilleure que nous en avons, in scientia Dei. Et
comment cela St. Paul nous l'explique quelques lignes plus loin (II,
7) : Radicati et superaedificati in Christo, et confirmati fide sicut
et didicistis, abundantes in ilio. Il ne dit pas que c'est en St.

Pierre, encore moins dans le pape, qu'il faut être enraciné,
mais dans le Christ. Il ne dit pas que c'est dans une foi
nouvelle ou dans des dogmes nouveaux (tridentins, vaticanesques
ou autres) qu'il faut être confirmé, mais dans la foi telle qu'elle
a été enseignée ; enseignée non pas au vingtième siècle et palle

pape, mais enseignée déjà au temps de Paul, donc évidemment

par le Christ et ses apôtres. Il ne dit pas qu'il y a
abondance de vie spirituelle ou progrès dans les nouvelles
élucubrations des congrégations romaines, mais dans le Christ seul,
abundantes in ilio Mais ce sujet est vaste et doit être traité
autrement que dans une correspondance. Notre opposant peut
déjà, en attendant, méditer la doctrine de St. Paul. E. M.


	Correspondances

