
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 51

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


535

VARIÉTÉS.

I. — Zu Apg. 22, 23.

In dem Artikel „Gefangennehmung des Apostels Paulus"
„Revue", S. -224) wurde der Vers: .,Da sie aber schrien und

die Kleider wegwarfen und Staub in die Luft streuten", auf
die bei einer Steinigung vorkommenden Handlungen bezogen.
Der „Guardian" (19. April, S. 655) hält diese Auffassung nicht
für richtig. Er bemerkt : „Leute, die auf einem glatten
Steinpflaster stehen, würden vermutlich keinen Versuch machen,
Steine zu finden. Aber, was noch entscheidender ist, Paulus

war von den römischen Truppen bereits in Sicherheit gebracht
worden, und selbst ein in Raserei geratener jüdischer Pöbel
hätte gewusst, dass es zu nichts führe, einen so beschützten
Mann steinigen zu wollen. Staub in die Luft zu werfen, war
eine Äusserung des Zornes wie im Falle Simeis (2. Sam. 16, 13)."

Es ist gewiss ganz richtig, dass die aufgebrachten Juden
nicht daran denken konnten, an Paulus die Steinigung wirklich

vorzunehmen. Das habe ich selbstverständlich auch gar
nicht sagen wollen. Meine Meinung war und ist lediglich die,
dass die Juden mit den Gesten der Steinigung dem oben auf
der Treppe stehenden, von römischen Soldaten umringten und
für sie unzugänglichen Apostel recht deutlich zeigen wollten,
was er verdient habe und was sie ihm gerne antun möchten,
wenn sie könnten. Mit symbolischen Handlungen Gedanken
und Stimmungen zu offenbaren, war bekanntlich eine bei den
Juden so häufig vorkommende Übung, dass sich selbst Pilatus
dem Volke in solcher Weise verständlich machte (Matth. 27, 24).

Aber Avelchen Sinn sollte es haben, aus Zorn einfach Staub in
die Luft zu werfen? Auch wenn so etwas zur Zeit Davids
einmal vorgekommen sein sollte, so wäre damit noch keines-



— 536 —

wegs bewiesen, dass die Juden auch noch ein Jahrtausend
später in so unsinniger Form ihren Zorn zu äussern pflegten.
Zudem wird die Stelle 2. Sani, 16, 13 heute folgendermassen
übersetzt: „Simei aber ging an der Seite des Berges neben
David her und fluchte im Gehen, bewarf ihn mit Steinen und
besprengte ihn mit Erdschollen". Das dürfte dem Sinne nach
richtig sein, obwohl das im hebräischen Text nur hier
vorkommende Verbum nsy m^ keinem Suffix verbunden ist. Nachdem

der Erzähler bemerkt hatte, Simei habe David mit Steinen
beworfen, konnte er nicht wohl beifügen : „und er warf Staub
in die LuftP

Was aber die von vielen Exegeten vorgetragene und von
mir berücksichtigte Erklärung rechtfertigt, die Juden hätten
bei ihren Gestikulationen an die Steinigung gedacht, ist
namentlich der Umstand, dass sich die Leute zunächst der
Oberkleider (Ifidria) entledigten. Bei der Steinigung des Stephanus
ging es verhältnismässig ruhiger zu. Da heisst es nur:
dnsd-svro ni Ischia avràr, „sie legten ihre Kleider ab" (Apg. 7,

58). Bei der bloss symbolischen Steinigung hingegen, die man
an Paulus vollzog, war die Wirkung durch möglichst
ausdrucksvolle Gestikulationen bedingt: da wurden die hemmenden

Oberkleider unter wütenden Gebärden weggeschleudert
(éiTiTovrrcov uà i/ndria). Exegeten, die es für undenkbar halten,
dass die Juden das ihrem Grimm entrissene Opfer wenigstens
mit einer sinnbildlichen Steinigung schrecken wollten,
verstehen hier ausnahmsweise oimsiv nicht im Sinne von pro-
jicere (Vulg.), sondern von einem heftigen Schütteln der
Gewänder, wie es bei zornig erregten, die Arme auseinanderwerfenden

Leuten vorkomme. Allein gimsiv heisst im Neuen
Testament sonst immer hinwerfen, wegwerfen, hinunterwerfen.
Vgl. Matth. 27, 5; Luk. 4, 35; 17, 2; Apg. 27, 19. 29; sogar
Matth. 9, 36 und 15, 30 hat das Wort keinen andern Sinn. So

ist das Verbum auch Apg. 22, 23 zu verstehen. Das Weg-
schleudern der Oberkleider war für Paulus, der bei der
Steinigung des Stephanus die Kleider der Juden gehütet hatte,
eine sehr verständliche Kundgebung, welche Prozedur man mit
ihm gerne vornehmen möchte. E. H.



537

II. — La papauté romaine et l'Eglise d'Afrique.
Nous savons déjà à quoi la papauté romaine a réduit les

nations latines : l'histoire de l'Italie, de l'Espagne et de la
France le montre clairement, en dépit des prétendus historiens

qui, de parti pris, représentent la papauté comme un
élément conservateur en politique et en religion. Nous savons
aussi ce que cette même papauté a fait de l'Irlande et de la
Pologne. Mais on oublie trop le mal politique, social et
religieux qu'elle a fait à l'Eglise d'Afrique. Prenons cet exemple,
en dehors des passions politiques actuelles ; peut-être est-il
plus facile, pour cette raison, à étudier en lui-même. Sans
vouloir refaire ici l'histoire de cette Eglise, j'utiliserai les
deux volumes que dom H. Leclercq a publiés sous ce titre:
L'Afrique chrétienne1). Non que dom Leclercq soutienne la
même thèse que moi; loin de là; dévoué avant tout aux intérêts de
la papauté, il met dans l'ombre le plus possible les faits
et les témoignages qui sont défavorables au point de vue
ultramontain. Mais, d'autre part, la force de l'évidence lui arrache,

çà et là, des considérations et des aveux, dont il est
facile de tirer des conséquences contre l'institution papale, comme
je vais le montrer.

Ma thèse est celle-ci : —¦ On peut diviser l'histoire de
l'ancienne Eglise d'Afrique (depuis ses origines vers l'an 180

jusqu'à l'an 698, année où Hassan ibn Noman réoccupa
Carthage, dont les Byzantins sortirent pour toujours), en deux
périodes : la première, qui va jusqu'à l'invasion des Vandales
en 429; et la seconde, qui s'étend de 429 à 698. Pendant la
première, l'Eglise est prospère, et, quoique l'Afrique ne soit
alors qu'une province romaine au point de vue politique et
administratif, l'Eglise reste autonome dans l'esprit de l'Eglise
chrétienne universelle, elle résiste à l'esprit dominateur des

papes de Rome, elle maintient ses libertés qui sont le droit
commun de l'Eglise catholique, elle n'a rien d'outre-mer, comme
l'Eglise des Gaulées n'avait rien, à cette époque, d'ultranion-
tain; c'est l'époque qui a produit les Tertullien, les Cyprien
et les Augustin. Oh certes, même pendant cette période, cette
Eglise a fait des fautes, en ce sens que de nombreux évêques

') Paris, Lecoffre, 1904.



— 538 —

n'ont pas craint, sous des prétextes de rigorisme ecclésiastique,
de causer des divisions. C'est surtout pendant cette période
qu'a sévi le schisme donatiste, schisme qui a singulièrement
amoindri les forces religieuses de cette Eglise. Sans ce schisme,
quelle n'eût pas été l'influence de cette grande Eglise, soit
sur l'Occident, soit sur l'Orient Hélas les Africains avaient
le sang très chaud, le tempérament violent, plus individuel
que sociable, plus porté à la division et à la dispute qu'à
l'unité, et à la logique mystique et puérilement fanatique qu'à
la logique rationnelle et scientifique. Ils se sont divisés. Mais
la division portait sur un tout autre sujet que celui de
l'autorité ecclésiastique romaine ; sur ce dernier terrain, l'Eglise
était une ; catholiques à la manière des Tertullien, des Cyprien
et des Augustin, et donatistes, étaient d'accord pour affirmer
l'autonomie de l'Eglise d'Afrique et repousser les tentatives
ambitieuses de la papauté romaine. Du reste, à cette époque,
la papauté romaine (dans le sens moderne d'institution
ecclésiastique gouvernementale, avec juridiction sur toutes les Eglises

particulières) n'existait pas encore. Le premier pape (dans
ce dernier sens) a été Nicolas I81', au IXe siècle ; avant lui, il
n'y a eu que des préparateurs qui ont frayé les voies par
leurs prétentions ambitieuses, et par leur habileté à transformer

leur titre d'évêque de la première ville de l'Empire en
titre d'évêque universel. Les Victor I67, les Etienne, les

Damase, les Sirice, les Innocent, les Zosime, les Célestin, les Léon,
les Gélase, les Grégoire Ier, etc., n'ont émis que des prétentions

autoritaires sans pouvoir ni les justifier, ni les réaliser;
la chose n'a commencé à réussir qu'avec Nicolas Ier. Jusqu'à
lui, il n'y a eu, à Rome, que des papes plus ou moins ambitieux

; mais la papauté romaine comme institution n'a pas
existé.

Pendant la seconde période, de 429 à 698, a commencé
la décadence, et cette décadence a été opérée en très grande
partie par Rome. Voici comment. Les Vandales, en renversant

la domination impériale en Afrique, ont donné lieu à

deux espèces de troubles : avant tout, un trouble politique
inévitable, les empereurs ne pouvant se résigner à la perte
d'une telle province ; et aussi un trouble religieux, les
Vandales étant ariens. D'une part, les orthodoxes ou catholiques
ne pouvaient accepter l'arianisme ; les donatistes eux-mêmes



— 539 —

ne cessèrent de le repousser. D'autre part, les empereurs ne
cessèrent de travailler le pays pour l'exciter à la rébellion
contre les Vandales ; dans ce but ils flattèrent les papes de

Rome pour les déterminer à user de leur influence dans ce

sens ; et les papes ne manquèrent pas de seconder les efforts
des empereurs, dans le but d'obtenir de ces derniers des

faveurs au profit de leurs propres ambitions. Rome travaillait
ainsi pour la politique impériale, dans l'espoir de recevoir de

cette politique un plus grand prestige ecclésiastique ; et les

empereurs travaillaient pour la Rome pontificale, dans la pensée

qu'ils n'avaient rien à craindre d'elle, mais tout à espérer.
Ce jeu à quatre mains réussit aux empereurs et aux papes.
Justinien chassa les Vandales et reconquit le pays en 534, et
l'ancien diocèse d'Afrique redevint ainsi une préfecture de

l'Empire d'Orient. Grâce à la très grande faiblesse de la
théologie au VIe siècle, Rome put affermir ses prétentions ;

soutenue du bras séculier, auquel elle en appelait à chaque
occasion, elle se fortifia. Grégoire I" continua habilement et

perfectionna la tactique ; de telle sorte qu'en 698, l'invasion
arabe trouva le pays incapable de résistance. L'empire par sa

politique désastreuse et les papes par leur influence non moins
néfaste avaient enténébré les esprits et abâtardi les caractères

; les chrétiens d'Afrique, autrefois si courageux, si héroïques

à affronter le martyre, étaient maintenant mûrs pour la
servitude et pour l'apostasie. Tels sont les faits de l'histoire,
dans leur enchaînement logique et leur simplicité évidente.

Mentionnons quelques détails. Et d'abord, notons que le
pape Victor Ier (189-199), Africain de naissance et de

tempérament, «lutteur, actif, énergique, tenace» (I, 94), eut beau
excommunier les évêques d'Asie sur la question de la date
de la Pâque et les faire céder, sa victoire ne fut pas, aux
yeux des Africains, la démonstration d'une prétendue autorité
du siège de Rome, mais le simple résultat de la justesse de

son point de vue, à savoir qu'une tradition en matière de

liturgie et de discipline peut être abandonnée lorsqu'il y a

avantage à le faire. Les évêques d'Asie n'ont pas compris ce

point de vue à temps, et ils ont dû céder. L'Eglise des
Tertullien, des Cyprien et des Augustin n'en a pas moins
continué à professer et à maintenir ses droits à l'autonomie vis-
à-vis de Rome. Primauté, en effet, n'était pas juridiction, en-



— 540 —

core moins autorité absolue ; et centre d'unité administrative
extérieure n'était pas autorité doctrinale, encore moins infaillibilité.

L'enseignement des trois grands docteurs africains
susdits, sur ce point, est d'une évidence que les falsifications et
les sophismes ultramontains ne réussiront pas à obscurcir1).

Lorsqu'à Rome éclata le schisme entre les deux évêques
Corneille et Novatianus, ce fut le concile siégeant à Carthage
qui envoya à Rome deux délégués, les évêques Caldonius et
Fortunatus, non pas pour se soumettre à la décision du pape
Corneille, mais, selon le mot de dom Leclercq (I, 204), « afin
de savoir à quoi s'en tenir sur le schisme romain». Le concile
de Carthage se reconnaissait le droit d'enquêter à Rome
même et d'y juger la situation. Il donna raison à Corneille,
mais sans ériger celui-ci en chef de l'Eglise. Ont le vit bien,
quelque temps après, lorsque fut soulevée la question de la
validité du baptême des hérétiques (les novatiens clans le cas
présent). Cyprien et ses collègues tinrent tête à Corneille, et
si finalement on leur donna tort, ce n'est pas d'avoir méconnu
une prétendue autorité de l'évêque de Rome, mais simplement
de s'être mépris sur la question de la validité d'un sacrement
et du rôle que le ministre-homme joue en le conférant. Dom
Leclercq dit lui-même: «Le pape Etienne paraît avoir eu peu
de goût pour les hommes et les choses d'Afrique ; bien que
son principal antagoniste, l'évêque de Carthage, sc soit montré

d'une intransigeance outrée, on ne peut manquer de constater

chez le pape Etienne, dans toute cette querelle, une
irritabilité et une vivacité de ton qui impressionnent défavorablement

» (I, 208). Et encore: «Ni Cyprien ni les prélats africains
n'étaient d'humeur à reculer ; ils s'occupèrent seulement de
se donner toutes les apparences de la raison » (209). En 256,
87 évêques réunis à Carthage «se séparaient ouvertement de

l'Eglise de Rome. Il semble que, dans les Eglises d'Asie
Mineure, on ait partagé les idées et les ressentiments des
Africains». Et dom Leclercq reproduit les paroles de l'évêque
Firmilien de Cesaree apostrophant ainsi le pape Etienne :

« C'est toi-même que tu as retranché de l'Eglise, ne t'y trompe
pas : car celui-là est vraiment schismatique, qui, en s'écartant

') Voir, dans la Revue, mes études sur l'Ecclésiologie d'Augustin, de Cyprien
et de Tertullien.



— 541 —

de la communion de l'unité ecclésiastique, s'est fait apostat.
Tu crois que tous peuvent être excommuniés par toi ; et c'est
toi seul, en te séparant de nous, que tu as excommunié » (210).

Passons au Ve siècle. «Le concile de Carthage de 418

étendit à tout le bas clergé une jurisprudence dont les évêques
bénéficiaient depuis longtemps. Il décréta que désormais, lorsque

des prêtres, des diacres ou des clercs croiraient avoir à

se plaindre du jugement rendu par leur propre évêque, ils
pourraient, avec le consentement de ce dernier, s'adresser aux
évêques voisins, qui examineraient le différend. S'ils voulaient en
appeler de nouveau, ce serait à leur primat ou au concile
d'Afrique qu'ils s'adresseraient. Mais quiconque ferait appel
à un tribunal d'outre-mer, serait exclu de la communion dans
l'intérieur de l'Afrique. » Et dom Leclercq, qui rapporte ces

paroles (II, 129), loin de les blâmer, avoue qu'«il faut reconnaître

quele primat et le concile provincial apportaient une modération

irréprochable dans les assemblées synodales » ; que c'était
là «une fidélité et un dévouement véritables»; que «la
subordination n'allait pas sans une bonne mesure d'indépendance»;

que «c'était la tradition du pays parce que c'en était
la caractéristique ethnique». Ce «parce que» est naïf; mais
laissons un semblant de consolation à dom Leclercq.

Autres aveux: «Selon Cyprien, continue dom Leclercq,
et ce fut l'opinion qui prévalut dans la plupart des conciles
d'Afrique, les appels à Rome étaient la négation de la
discipline» (IL 130). Pourquoi? «Parce que, dit l'auteur, placé à

une grande distance, insuffisamment éclairé, trompé parfois,
le pape de Rome pouvait laisser surprendre sa bonne foi. »

A la bonne heure Il n'était donc pas question de pape infaillible.

Dom Leclercq avoue que, lorsque le pape Zosime voulut
rétablir le prêtre Apiarius cle Sicca, qui avait été déposé par
le concile provincial, les Africains ne voulurent pas reculer.
Ce fut Zosime qui se résigna à envoyer trois légats à

Carthage. 217 évêques se réunirent en concile à Carthage en 419,
en appelèrent aux canons de Nicée contre la conduite du

pape. On lut ces canons. «On produisit les originaux et le
légat (romain) Faustinus put se convaincre que c'était avec
une indubitable bonne foi que les évêques africains déclaraient
ignorer les décrets du concile de Sardique, qui s'étaient
additionnés à Rome aux canons du concile de 325» (II, 132).



— 542 —

Avouons que cette dernière phrase et ce verbe réfléchi («

s'étaient additionnés») sont charmants. Des décrets qui
«s'additionnent» à d'autres décrets! Des canons dits de Sardique qui
« s'additionnent » à ceux de Nicée, pour conquérir devant
l'Eglise universelle une valeur canonique universelle, sous le
titre de canons de Nicée Cette fourberie a été accomplie à
Rome même, dom Leclercq le reconnaît, bien qu'il se contente
de la présenter comme une simple «addition»! Ainsi le pape
revendiquait le droit de juger «les jugements rendus en
Afrique», et, pour légitimer cette revendication, il en appelait
aux canons de Nicée de 325. « Or, dit dom Leclercq, le texte
dont on donnait lecture manquait dans tous les exemplaires
africains dont les copies en langue grecque avaient été colla-
tionnés, ainsi que le fit aussitôt remarquer le célèbre ami de
St. Augustin, Alypius de Thagaste. Il demanda au primat
d'envoyer confronter les copies africaines avec celles qui se

conservaient dans les Eglises de Constantinople, d'Antioche et

d'Alexandrie... Le 6 du mois de novembre 419, les délégués
rapportèrent quelques exemplaires des canons de Nicée, avec
des lettres de Cyrille d'Alexandrie et d'xVtticus de Constantinople.

Les canons cités par le pape Zosime ne s'y trouvaient
pas!» — «L'incident était clos», ajoute dom Leclercq (II, 133).

Je le crois bien.
Cependant il ne l'était pas. Ecoutons dom Leclercq:

«L'incident se rouvrit quatre ans plus tard. Apiarius, qui exerçait
son ministère à Thabraca, retomba dans les mêmes fautes

que par le passé et fut déposé aussitôt. Il s'adressa encore
au pape (c'était le pape Célestin), qui écrivit en sa faveur
aux évêques d'Afrique et l'on vit revenir le légat Faustinus,
plus tranchant que jamais, exigeant Iannulation de la décision

prise contre Apiarius. Les évêques n'en tinrent aucun
compte et examinèrent la cause jusqu'à ce que l'accusé avouât,
le troisième jour, le crime qui lui était imputé. Le rôle de
Faustinus était terminé, et on fit savoir au pape qu'on ne
supporterait plus désormais un homme à ce point arrogant et
intraitable. Quant au fond du débat, on pouvait le considérer
comme devenu favorable aux prétentions des évêques africains.
Ceux-ci, avec une modération soutenue, concluaient la discussion

par une lettre au pape. L'Eglise d'Afrique n'avait pas
contesté le principe de l'appel à Rome (dom Leclercq oublie



— 543 —

le décret de 41S), bien qu'en réalité il se trouvât tellement
réduit qu'on ne voit pas bien quand et comment, dans la pensée

des évêques africains, ce rouage devait jouer » (II, 134).
Donc il appert que, pendant la première période indiquée,

si glorieuse pour l'Eglise d'Afrique, cette Eglise sut se
soustraire à toutes les tentatives de domination de la part des

papes. Pendant la seconde période, époque de décadence, la
décadence fut surtout le résultat de la double conduite des

papes et des empereurs, qui réussirent à énerver et à se
soumettre cette malheureuse Eglise. Citons quelques faits.

« Les évêques d'Afrique, dit dom Leclercq (II, 265), s'étaient
réunis à Carthage (550) pour le concile. Ils se proclamèrent
défenseurs des Trois Chapitres, exclurent le pape de leur
communion jusqu'à résipiscence, et adressèrent à l'empereur une
protestation solennelle contre le fudicatum. Le pape avait
tenté de faire bonne contenance au début, mais la réprobation

était trop générale et trop vive pour ne pas l'émouvoir ;

il proposa donc à l'empereur le retrait du Judicatum et la
convocation d'un concile œcuménique. Justinien accorda tout,
se réservant la préparation du concile. Les patriarches d'Alexandrie

et de Jérusalem qui avaient retiré leur adhésion à l'édit
et blâmé le fudicatum, furent déposés et remplacés. » Quant
aux prélats africains, dom Leclerq raconte comment Justinien
«rusa» avec eux, manda à Constantinople les principaux
d'entre eux, les circonvint et les violenta ; comment Firmus
de Tipasa, pris de peur, signa tout ce qu'on voulut ; comment
Facundus quitta Constantinople pour une retraite plus sûre;
comment d'autres se rapprochèrent du pape et se joignirent à lui;
comment Primosus fut «imposé par l'autorité civile à la condition
de soutenir la théologie du basileus». Primosus y fut fidèle et
favorisa les agents impériaux qui s'efforçaient de convertir
les Eglises de la province aux vues de l'empereur. Le plus
remuant de ces agents était un certain Mocianus, jadis arien
militant, dont la conversion et la ferveur catholique avaient
coïncidé avec la chute des Vandales et l'établissement des

Byzantins. Etc. (p. 267).

Il faut lire toutes les intrigues politico-ecclésiastiques et
toutes les élucubrations théologiques de Justinien et de ses

agents, pour avoir une idée des violences qui furent faites
aux Africains dans le but de supprimer leurs libertés. Un trop



— 544 -
petit nombre résista. « De loin en loin, avoue dom Leclerq,
le feu couvant sous la cendre semblait se ranimer ; du fond
de sa retraite, Facundus ne désarmait pas, et il confondait
dans une commune haine et Vigile et Pelage son successeur,
et Primasius d'Hadrumète, le principal docteur des Acéphales ;

dans son monastère de Canope, le fanatique Victor de
Tonnenna s'agitait sans paix ni trêve, et ses exhortations
rallumaient encore des résistances en Afrique1).»

Dom Leclercq regrette que l'empereur Maurice «n'ait pas
pu complètement transformer l'Afrique en un véritable thème

byzantin» (II, 281). Il reconnaît à la page suivante que «les
missionnaires catholiques avaient facilité les voies à la
civilisation impériale qui s'introduisit à leur suite dans les tribus
indigènes». Il montre le pape Grégoire Ier, en 591, uni à

l'exarque. Et quand les fonctionnaires byzantins osent contrecarrer

les volontés de Grégoire, celui-ci les accuse de «vendre

ouvertement la foi catholique » (284). Grégoire suspectait
de manichéisme les Africains qui sollicitaient l'ordination
sacerdotale (p. 113); ce qui n'empêche pas dom Leclercq de trouver

que «saint Grégoire Ier se connaissait admirablement en
hommes» (p. 289), oui, en hommes capables de l'aider à faire
main basse sur l'Eglise d'Afrique, comme le notaire Hilarus,
l'évêque de Carthage Dominique, un évêque de Numidie
Columbus, etc. (p. 290). Et, de leur côté, les patrices d'Afrique
intervenaient dans les affaires purement ecclésiastiques (p. 291),

en dépassant toute mesure. «Toutes ces choses, avoue dom

Leclercq, nous semblent excessives, mais le pape ne s'en étonne

pas, car il reconnaît au chef de l'administration civile le droit
de s'immiscer dans les affaires ecclésiastiques. Il y a toutefois
une mesure, et c'est ici que les difficultés commencent, pour
ne plus finir, entre le pape et son primat casque (292). C'est
ainsi que s'affirmait l'indépendance et la prépotence ecclésiastique.

L'épiscopat d'Afrique était devenu si médiocre vers
ce temps qu'il se tournait comme instinctivement vers l'évêque
de Rome, de même que jadis il s'adressait au métropolitain de

Carthage. Grégoire recevait les plaintes et faisait la police.

') Dom Leclercq, en parlant ici de fanatisme et d'agitation, oublie que, dans
Son T. I" (Introduction, p. XXI-XXII), il a glorifié ce même Victor et proclamé
que «la hauteur de la foi religieuse et patriotique des hommes de cette trempe est

demeurée digne de tous nos respects et de notre admiration».



— 545 -
Ainsi l'Eglise pénètre dans l'administration et parfois même
se substitue à elle... C'est à qui fera assaut de dévouement
et de servilité. Ceci précipita la décadence. On se tournait
vers la puissance ecclésiastique avec une confiance et une
insistance qui faisaient entrevoir à quel point le gouvernement
impérial était dédaigné, déconsidéré» (294). — Est-ce clair?

C'est ainsi que périt l'Eglise d'Afrique, et que, lorsqu'ar-
riva l'invasion musulmane, ni le clergé, ni le pape, ni l'empereur

ne purent la sauver. Pendant sa grande période, cette
Eglise lutta contre Rome et trouva dans sa foi et dans son
autonomie le courage de résister aux persécuteurs et de verser

son sang avec héroïsme ; pendant la seconde période,
elle demanda tout à cette même Rome et succomba. N'est-ce

pas ce que dom Leclerq insinue, autant toutefois qu'il peut
l'insinuer et comme malgré lui, lorsqu'il écrit en raccourci
(329): «A l'époque de St. Cyprien le conflit (entre l'Eglise
d'Afrique et l'Eglise de Rome) atteint le maximum d'acuité ;

cent cinquante ans plus tard, l'affaire d'Apiarius se passe en
disputes et en accommodements, mais l'obstination, le sentiment
de la superbe est déjà moins vif. Lors de la querelle des

Trois Chapitres et du Constitutum de Vigile, l'Eglise d'Afrique
consent à combattre à côté de l'Eglise de Rome ; enfin, sous
Grégoire Ier, elle lui demande non seulement la direction, mais
l'inspiration. Il semble que l'ardeur excessive des débuts se
soit progressivement épuisée, faisant place à la passivité. On
cherchait l'indépendance au prix de l'isolement et on n'a
rencontré que l'impuissance dans l'endettement. » Dom Leclercq
voudrait-il insinuer que c'est la prétendue «acuité» de saint
Cyprien qui a provoqué et produit l'autre extrême, la passivité

et l'impuissance Nul ne le croirait. Son récit montre
assez clairement par quels moyens et pour quels motifs on a
passé de la résistance de St. Cyprien à l'impuissance finale.
Non, ce n'est pas l'esprit d'indépendance qui a perdu l'Eglise
d'Afrique ; c'est en partie son esprit d'indiscipline, cause de tant
de schismes, mais aussi et surtout la lâcheté avec laquelle elle a
toléré l'indiscipline des papes de Rome, qui ont violé en effet
la constitution et la discipline de l'Eglise, et cela per fas et nefas,
même par le mensonge, en essayant de faire passer pour des

canons de Nicée des canons absolument inconnus dans toute
l'Afrique, ainsi qu'à Alexandrie, à Antioche et à Constantinople

KeTue intern, de Théologie. Heft 51, 1905. 3o



— 546 —

Oui, les chrétiens d'Afrique ont été maintes fois des «agités»

(333); mais qui les a agités? Trop souvent leurs oppresseurs

spirituels, les papes, et leurs oppresseurs politiques, les

empereurs et les patrices. Rome n'a que trop réussi à leur
appliquer la maxime : Divide et impera. Ce qui est, en tout
cas, indiscutable, c'est qu'ils sont morts, ecclésiastiquement,
dans le romanisme. Dom Leclercq leur reproche de n'avoir
été chrétiens qu'«à fleur de peau», et pas assez en conscience
(337). C'est possible ; mais ce défaut se remarque particulièrement

pendant la seconde période, sous la domination des

papes, et beaucoup moins au temps des Cyprien et des
Augustin. Dom Leclercq leur reproche d'avoir été «un peuple de
bavards» (338); mais n'est-ce pas surtout des peuples élevés
dans l'esprit papal que l'on peut dire : « Ces indisciplinés se
satisfont en paroles» (339). Dom Leclercq les compare aux
Français du XVIe siècle. N'aurait-il pas été plus exact de les

comparer aux ultramontains français actuels Quoi qu'il en soit,
voici en quels termes il les raille (p. 340): «Sainte Perpétue
fait des plaisanteries en prison et saint Augustin fait des
calembours dans la chaire. Ces esprits primesautiers vont droit
à l'antithèse qui est la préparation presque immanquable du
paradoxe. Tout ce qui brille, tout ce qui éclate, tout ce qui frappe,
les séduit et les entraîne. C'est la même chose dans l'ordre
moral, tout ce qui est glorieux, magnifique, les conquiert. Ces
hommes qui ignorent l'anonyme sont avides de réputation, et

pour la conquérir sont prêts à tout. La garde numide et les
cavaliers maurétaniens sont plus que braves, sachant se montrer

tour à tour, selon l'occasion, emportés ou impassibles.
Les martyrs d'Afrique comptent parmi les plus intrépides, les
plus endurants et les plus joyeux. » — En vérité, si c'est pour
cette disposition à la «plaisanterie bruyante et épicée» que
les chrétiens d'Afrique ont disparu, ne peut-on pas dire aux
coreligionnaires de dom Leclercq, qui semble bien, lui aussi,
plaisanter quelque peu : Caveant consules

On voit que, si les deux volumes du savant bénédictin
surabondent en détails d'érudition épigraphique, ils ne
manquent pas non plus de détails piquants et suggestifs.

E. Michaud.



547

II. — Réponse à quelques articles de la «Vérité
ecclésiastique» (ExxXraïaanxr) 'AlfjS-eia), de Constantinople sur
l'union des Eglises (avril 1905).

A propos des réponses que plusieurs Eglises orientales
ont faites à l'enquête du patriarche actuel (Joachim III) de

Constantinople sur l'union des Eglises, un rédacteur de ce

journal, qui est le journal du patriarcat, a émis les opinions
suivantes : que la véritable Eglise de J.-C. ne peut être ni
l'Eglise occidentale, parce qu'elle a fait des innovations dans
les dogmes et dans l'administration ; ni l'Eglise protestante,
parce qu'elle a rejeté la tradition et les purs enseignements
chrétiens ; mais seulement la grande Eglise orientale, parce
qu'elle est toujours restée fidèle à l'ancienne tradition et qu'elle
a gardé intact le dépôt de la foi, comme l'avouaient
dernièrement beaucoup de savants théologiens protestants ; que, par
conséquent — étant seule l'unique, la vraie, l'indivisible Eglise
du Christ, étant seule toute l'orthodoxie — c'est à elle seule,
tout naturellement, à rendre l'orthodoxie à celles qui l'ont
perdue et à leur dicter les conditions de l'union

Nous regrettons vivement que l'honorable rédacteur du

journal de Constantinople ne tienne aucun compte, dans son
appréciation, de tout ce qui a été publié sur ces matières, en
particulier sur la notion de la véritable Eglise (précisément
d'après l'Ecriture et d'après la tradition de l'ancienne Eglise),
et qu'il continue à répéter des assertions générales, des
jugements en bloc, que les règles de la critique scientifique actuelle
ont maintes fois réfutés. Que notre honorable confrère nous
permette de lui faire observer que, dans cet Occident qu'il
connaît si peu et qu'il semble tant dédaigner, quelques
progrès se sont opérés en philologie, en histoire, en théologie et
même en logique, et qu'il n'est plus permis de les ignorer
dans une discussion sérieuse. J'appelle discussion «sérieuse»
celle qui ne tourne pas perpétuellement dans les mêmes clichés,
les mêmes ornières, les mêmes cercles vicieux, les mêmes
fausses équivalences, et qui tient compte des éclaircissements
admis dans le monde savant. On a reproché, et avec raison,
à la théologie, de s'éterniser dans la répétition des mêmes
quiproquos; il serait vraiment temps d'en sortir. J'appelle aussi
l'attention du lecteur sur le peu de valeur du procédé qui



— 548 —

consiste à repousser comme absolument erronée l'Eglise
protestante et cependant à invoquer pour soi-même le témoignage
de «beaucoup de savants théologiens protestants ». Lorsque
les protestants nous combattent et nous réfutent, ils n'ont
aucune valeur, ils sont des hérétiques Mais lorsque quelques-
uns d'entre eux approuvent quelques-uns de nos dires, ils sont
une autorité et l'on peut s'autoriser de leur témoignage En
vérité, est-ce là un argument de valeur et un procédé de
discussion

L'éminent théologien de la «Vérité ecclésiastique» a le
tort de s'en tenir à des termes généraux et à des jugements
sommaires, et de ne pas consentir à les analyser. La critique
actuelle se fait un devoir, en simple logique, de définir
exactement les termes employés, d'analyser strictement les
jugements synthétiques, et de ne pas attribuer au tout ou au bloc
ce qui n'est exact que d'une ou de quelques-unes des parties
du tout. C'est élémentaire. De ce qu'il y a quelques criminels
dans un pays, il est impossible d'en conclure que le pays entier
soit criminel. A ce compte, que deviendrait la réputation de
la France, de l'Allemagne, de la Russie, voire même ch la
Turquie Il y a eu trop souvent, à Constantinople même, des

patriarches hérétiques ; en conclure que le patriarcat de

Constantinople est hérétique, serait une absurdité. C'est cependant
ce que certains théologiens orientaux se permettent vis-à-vis
de l'Eglise occidentale. «Les chefs romains», disent-ils, ont
hérité de l'esprit de la Rome payenne et ont enseigné des
hérésies ; donc l'Eglise occidentale est hérétique Qui ne voit
que cet argument viole une règle, élémentaire en dialectique,
à savoir : que la conclusion ne doit pas contenir ce qui n'est
pas dans les prémisses. L'auteur confond d'abord les chefs
romains et l'Eglise romaine : grosse erreur, car la hiérarchie
n'est pas l'Eglise. L'auteur confond, en outre, l'Eglise
romaine et l'Eglise occidentale ; il ne voit pas qu'en dehors du
patriarche ou du pape de Rome, il y a encore dans le patriarcat

une quantité d'évêques, de prêtres, de simples fidèles, qui
ne sont pas lui, qui ne pensent pas comme lui, et qui même

protestent contre ses enseignements erronés : nouvelle confusion,

nouvelle erreur grave. Encore une fois, que dirait l'honorable

théologien de Constantinople, si nous imputions à toute
l'Eglise du royaume de Grèce, à toute l'Eglise de l'empire de



— 549 —

Russie, etc., les errements du patriarche de Constantinople et
de son synode quand ils se trompent, et si nous ne tenions
aucun compte des protestations et des réfutations faites par
des prêtres et des fidèles des Eglises orientales Il nous
accuserait d'illogicité et de grossier sophisme, et il aurait raison.
Nous le prions de vouloir bien traiter les Occidentaux comme
il veut que les Occidentaux traitent les Orientaux. Ce n'est
que justice.

Répétons pour la vingtième fois qu'il n'est permis
d'imputer à l'Eglise occidentale que ce que l'Eglise occidentale
elle-même a fait et enseigné ; que ce qui a été enseigné et
commis par les papes de Rome, soit dans leurs conciles
romains, soit dans leurs encycliques, etc., n'est pas le fait de

l'Eglise occidentale ; que nombre de membres de cette Eglise
ont protesté contre ces enseignements et ces prévarications ;

que les théologiens orientaux ont grand tort de taire ou d'ignorer

ces très graves et très importants documents antiultramontains

et parfaitement orthodoxes ; que ces documents ont
été publiés en Occident, notamment en France, à tous les
siècles, depuis le IXe jusqu'au XXe ; et qu'il est plus qu'étrange
de s'obstiner à les éliminer, comme s'ils étaient nuls, et comme
s'il n'y avait de valides que les documents émanés de Rome
même Non, encore une fois, un simple évêque (fût-il patriarche)

n'est pas l'Eglise; non, la hiérarchie, même entière, n'est
pas l'Eglise ; non, il n'est pas permis de déclarer hérétique
une Eglise dans laquelle des milliers de prêtres et de fidèles
croient et professent la pure orthodoxie.

Le rédacteur du journal de Constantinople semble ignorer
encore (et ceci n'est pas moins grave) : 1° en ce qui concerne
l'Eglise protestante, qu'elle est aussi occidentale ; qu'il y a

plusieurs Eglises protestantes ; que, parmi elles, il en est qui
enseignent de très grandes vérités chrétiennes, orthodoxes,
peut-être plus clairement que ne le font certains théologiens
orientaux ; que ceux-ci ont donc tort de méconnaître l'ortho-
doxies de certains « protestants s ; 2° en ce qui concerne l'Eglise
orientale, que plusieurs de ses « chefs » et de ses théologiens
ne se sont pas bornés à conserver le dépôt de la foi de
l'ancienne Eglise, mais qu'ils ont adopté' plusieurs doctrines
scolastiques occidentales ; qu'ils ont admis, notamment dans leurs
polémiques des XVIe et XVIIe siècles, plusieurs enseignements



— 550 —

ultramontains ; qu'en ceci ils sont restés moins orthodoxes que
les orthodoxes occidentaux qui ont rejeté ces enseignements
ultramontains ; que, dans cet état de choses historiquement
constaté, il n'y a pas lieu, de la part des théologiens plus ou
moins ultramontanisés d'Orient, de tirer à boulets rouges
contre les catholiques orthodoxes d'Occident, c'est-à-dire de
les traiter de non orthodoxes, donc d'hérétiques! Nous protestons

contre cette calomnie.
Dans cet état de choses, il est clair qu'il y a des erreurs

théologiques et des choses vicieuses dans toutes les Eglises
soit d'Occident, soit d'Orient ; que la plus chrétienne ou les
plus chrétiennes de ces Eglises sont précisément celles qui
sont les plus humbles, celles qui reconnaissent le plus
sincèrement leurs défectuosités et leurs abus, celles qui désirent
les corriger, et qui, pour faire ce grand travail de réforme,
de purification et d'amélioration, voudraient réaliser l'union
recommandée par le Christ : car on est plus fort pour faire
le bien lorsqu'on est uni. Vœ soli, malheur à l'Eglise qui est
seule et qui se dit la seule vraie, la seule pure, la seule d'une
pureté éclatante, la seule orthodoxe, la seule vivant de l'Esprit
de Dieu, etc. Il est écrit dans l'Evangile de Luc (XVIII, 14) que
c'est l'humble publicain qui s'en est allé justifié par Dieu: quia
omnis qui se exaltât humiliabitur, et qui se humiliât exaltabitur.

I! est manifeste, pour quiconque connaît l'histoire des Eglises
particulières, que la question est mal posée par le théologien
de la «Vérité ecclésiastique», lorsqu'il demande quelle est la
vraie Eglise parmi les trois Eglises qu'il énumère : l'Eglise
occidentale, l'Eglise protestante et l'Eglise orientale. Dans son
enumeration il oublie précisément celle qui doit dominer ces
trois, l'Eglise orthodoxe universelle, dans laquelle vivent et se
sanctifient tous les vrais chrétiens qui professent réellement
le dogme orthodoxe (quod ubique, quod semper, quod ab omnibus
creditum est), et qui reconnaissent tous les préceptes et tous
les sacrements du Christ. Cette Eglise orthodoxe universelle
existe réellement et visiblement en Orient, malgré les erreurs
théologiques et les abus disciplinaires qui y sont visibles, et
aussi en Occident, malgré les erreurs théologiques et les abus
disciplinaires qui y sont aussi visibles.

En sorte que la vraie question doit être posée ainsi: Oui,
le Christ a fondé une Eglise, et il en a indiqué lui-même la



— 551 —

nature, les qualités, la mission et la constitution. De plus, cette
Eglise existe réellement partout où il y a de vrais chrétiens
professant réellement les enseignements du Christ, ses

préceptes et ses sacrements. Cela constaté, l'Eglise orientale, ou
plutôt les Eglises dites orientales sont-elles réellement des

Eglises chrétiennes De même, l'Eglise occidentale, ou plutôt
les Eglises dites occidentales (la romaine, l'anglicane, les
protestantes, l'ancienne-catholique) sont-elles réellement des Eglises
chrétiennes? Telle est la question, question qui ne peut être résolue

qu'en établissant exactement, objectivement, impartialement,
le bilan des qualités et des défauts de chacune. Tel est le
travail qui s'impose à toutes les Eglises. Quant à répéter
éternellement : «-La véritable Eglise, c'est moi, et moi seule, et
non toi», c'est simplement perpétuer la confusion, ne rien
éclaircir et exposer les Eglises et la théologie à la risée des

logiciens. Tourner pendant des siècles dans les mêmes cercles
vicieux et dans les mêmes prétentions, c'est faire un travail
d'écureuil : c'est se mouvoir sans avancer, c'est agir sans rien
faire, c'est discuter sans rien dire ; loin de gagner des âmes
au Christ, c'est lui en faire perdre. Et videns fici arborem
unam secus viam, venit ad eam, et nihil invenit in ea nisi folia
tantum, et ait illi : Nunquam ex te fructus nascatur in sempi-
ternum. Et arefacta est continuo ficulnea (Matth, XXI, 19)....
Et cum mane transirent, viderunt ficam aridam factam a ra-
dicibus. Et recordatus Petrus, dixit ei : Rabbi, ecce ficus cui
maledixisti, aruit. Et respondens Jesus ait illis : Habete fidem
Dei (Marc. XI, 20-22). C'est donc la foi de Dieu qu'il faut avoir,
la foi qui produit, et non la foi stérile et desséchée de tels
ou tels théologiens. Lorsque les théologiens songeront aux
intérêts de Dieu et non à la gloriole de leur scolastique et
de leurs sophismes, l'union des Eglises sera faite et le figuier
produira autre choses que des feuilles.

L'auteur réfute longuement le système de Jurieu sur la
distinction entre les dogmes fondamentaux et les non
fondamentaux. C'est combattre contre un moulin à vent: car,
premièrement, les anciens-catholiques ne l'ont jamais enseigné,
eux qui professent tous les dogmes constatés d'après le critérium

orthodoxe (quod ubique, quod semper, quod ab omnibus
creditum est) ; et, secondement, il y a longtemps que les
protestants en ont fini avec cette théorie du XVIIe siècle. C'est



— 552 —

une étrange dialectique que celle qui consiste à vouloir réfuter

des contemporains en leur imputant des procédés de

quelques-uns de leurs ancêtres, surtout quand ils répudient ces
procédés : autant vaudrait attaquer le patriarche actuel de

Constantinople, en le rendant coupable de l'hérésie de son
prédécesseur Sergius, du VIIe siècle.

L'auteur semble dédaigner beaucoup ceux de ses frères
orientaux et orthodoxes qui pensent comme les anciens-catholiques.

Il les traite de minorité libérale Il oublie que l'histoire
a montré bien souvent des minorités libérales sauvant des

majorités aveugles et impuissantes. E. Michaud.


	Variétés

