Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)
Heft: 51
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VARIETES.

I. — Zu Apg. 22, 23.

In dem Artikel .Gefangennehmung des Apostels Paulus
_,Revue®, S. 224) wurde der Vers: _.Da sie aber schrien und
die Kleider wegwarfen und Staub in die Luft streuten®, auf
die bei einer Steinigung vorkommenden Handlungen bezogen.
Der ,Guardian® (19. April, S. 655) halt diese Auffassung nicht
fiir richtig. Er bemerkt: ,Leute, die auf einem glatten Stein-
pflaster stehen, wirden vermutlich keinen Versuch machen,
Steine zu finden. Aber, was noch entscheidender ist, Paulus
war von den romischen Truppen bereits in Sicherheit gebracht
worden, und selbst ein in Raserei geratener jiidischer Pobel
hiitte gewusst, dass es zu nichts fihre, einen so beschiitzten
Mann steinigen zu wollen. Staub in die Luft zu werfen, war
eine Ausserung des Zornes wie im Falle Simeis (2. Sam. 16, 13).“

Es ist gewiss ganz richtig, dass die aufgebrachten Juden
nicht daran denken konnten, an Paulus die Steinigung wirk-
lich vorzunehmen. Das habe ich selbstverstidndlich auch gar
nicht sagen wollen. Meine Meinung war und ist lediglich die,
dass die Juden mit den Gesten der Steinigung dem oben auf
der Treppe stehenden, von réomischen Soldaten umringten und
fiar sie unzuginglichen Apostel recht deutlich zeigen wollten,
was er verdient habe und was sie ihm gerne antun mochten,
wenn sie konnten. Mit symbolischen Handlungen Gedanken
und Stimmungen zu offenbaren, war bekanntlich eine bei den
Juden so hiufie vorkommende Ubung, dass sich selbst Pilatus
dem Volke in solcher Weise verstindlich machte (Matth. 27, 24).
Aber welchen Sinn sollte es haben, aus Zorn einfach Staub in
die Luft zu werfen? Auch wenn so etwas zur Zeit Davids
einmal vorgekommen sein sollte, so wére damit noch keines-



— 536 —

wegs bewiesen, dass die Juden auch noch ein Jahrtausend
spiter in so unsinniger Form ihren Zorn zu dussern pflegten.
Zudem wird die Stelle 2, Sam. 16, 13 heute folgendermassen
tibersetzt: ,Simei aber ging an der Seite des Berges neben
David her und fluchte im Gehen, bewarf ihn mit Steinen und
besprengte ihn wmit Erdschollen*. Das dirfte dem Sinne nach
richtig sein, obwohl das im hebriischen Text nur hier vor-
kommende Verbum =gy mit keinem Suffix verbunden ist. Nach-
dem der Erziihler bemerkt hatte, Simei habe David mit Steinen
beworfen, konnte er nicht wohl beifiigen: .und er warf Staub
in die Luft”

Was aber die von vielen Exegeten vorgetragene und von
mir beriicksichtigte Erklirung rechtfertigt, die Juden hiitten
bei ihren Gestikulationen an die Steinigung gedacht, ist na-
mentlich der Umstand, dass sich die Leute zunichst der Ober-
kleider (iudzie) entledigten. Bel der Steinigung des Stephanus
ging es verhiltnismiissig ruhiger zu. Da heisst es nur:
anédevvo va ipdrie avrdr, ,sie legten ihre Kleider ab* (Apg. T,
D8). Bei der bloss symbolischen Steinigung hingegen, die man
an Paulus vollzog, war die Wirkung durch méglichst aus-
drucksvolle Gestikulationen bedingt: da wurden die hemmen-
den Oberkleider unter wiitenden Gebédrden weggeschleudert
(drrovvrwy T (uctie). Exegeten, die es fir undenkbar halten,
dass die Juden das ihrem Grimm entrissene Opfer wenigstens
mit einer sinnbildlichen Steinigung schrecken wwollten, ver-
stehen hier ausnahmsweise giwrery nicht im Sinne von pro-
jicere (Vulg.), sondern von einem heftigen Schiitteln der Ge-
wiinder, wie es bei zornig erregten, die Arme auseinander-
werfenden Leuten vorkomme. Allein ¢imrery heisst im Neuen
Testament sonst immer hinwerfen, wegwerfen, hinunterwerfen.
Vgl. Matth. 27, 5; Luk. 4, 35; 17, 2; Apg. 27, 19. 29; sogar
Matth. 9, 36 und 15, 30 hat das Wort keinen andern Sinn. So
ist das Verbum auch Apg. 22, 23 zu verstehen. Das Weg-
schleudern der Oberkleider war fiir Paulus, der bei der Stei-
nigung des Stephanus die Kleider der Juden gehiitet hatte,
eine sehr verstindliche Kundgebung, welche Prozedur man mit
ihm gerne vornehmen mdochte. E. H.



— 537 —

II. — La papauté romaine et I’Eglise d’Afrique.

Nous savons déja & quoi la papauté romaine a réduit les
nations latines: I'histoire de I'ltalie, de I'Espagne et de la
France le montre clairement, en dépit des prétendus histo-
riens qui, de parti pris, représentent la papauté comme un
élément conservateur en politique et en religion. Nous savons
aussi ce que cette méme papauté a fait de I'Irlande et de la
Pologne. Mais on oublie trop le mal politique, social et reli-
gieux qu'elle a fait & I'Eglise d'Afrique. Prenons cet exemple,
en dehors des passions politiques actuelles; peut-étre est-il
plus facile, pour cette raison, a étudier en lui-méme. Sans
vouloir refaire ici l'histoire de cette Eglise, j'utiliserai les
deux volumes que dom H. Leclercq a publiés sous ce titre:
L’ Afrique chrétienne’). Non que dom Leclercq soutienne la
méme thése que moi; loin de 1a; dévoué avant tout aux intéréts de
la papauté, il met dans, 'ombre le plus possible les faits
et les témoignages qui sont défavorables au point de vue ul-
tramontain. Mais, d’autre part, la force de l'évidence lui arra-
che, ¢ca et 1a, des considérations et des aveux, dont il est
facile de tirer des conséquences contre l'institution papale, comme
je vais le montrer.

Ma these est celle-ci: — On peut diviser P'histoire de
l'ancienne Eglise d’Afrique (depuis ses origines vers 'an 180
jusqu’a l'an 698, année ou Hassan ibn Noman réoccupa Car-
thage, dont les Byzantins sortirent pour toujours), en deux
périodes: la premiére, qui va jusqu’a llinvasion des Vandales
en 429; et la seconde, qui s'étend de 429 a 698. Pendant la
premiére, I'Eglise est prospere, et, quoique 1’Afrique ne soit
alors qu'une province romaine au point de vue politique et
administratif, 'Eglise reste autonome dans Uesprit de U'Eglise
chrétienne universelle, elle résiste a4 !'esprit dominateur des
papes de Rome, elle maintient ses libertés qui sont le droit
commun de I'Eglise catholique, elle n'a rien d'owuire-mer, comme
I'Eglise des Gauleg n’avait rien, a cette époque, d'wltramon-
tarn,; c'est I'époque qui a produit les Tertullien, les Cyprien
et les Augustin. Oh! certes, méme pendant cette période, cette
Eglise a fait des fautes, en ce sens que de nombreux évéques

1) Paris, Lecoffre, 1904.



= B3 =

n'ont pas craint, sous des prétextes de rigorisme ecclésiastique,
de causer des divisions. C’est surtout pendant cette période
qu'a sévi le schisme donatiste, schisme qui a singuliérement
amoindri les forces religieuses de cette Eglise. Sans ce schisme,
quelle n'efit pas été linfluence de cette grande Eglise, soit
sur ’Occident, soit sur I'Orient! Hélas! les Africains avaient
le sang trés chaud, le tempérament violent, plus individuel
que sociable, plus porté a la division et & la dispute qu’a
'unité, et a la logique mystique et puérilement fanatique qu'a
la logique rationnelle et scientifique. Ils se sont divisés. Mais
la division portait sur un tout autre sujet que celui de l'au-
torité ecclésiastique romaine; sur ce dernier terrain, I'Eglise
était une; catholiques a4 la maniére des Tertullien, des Cyprien
et des Augustin, et donatistes, étaient d'accord pour affirmer
l'autonomie de 1'Eglise d’Afrique et repousser les tentatives
ambitieuses de la papauté romaine. Du reste, a cette époque,
la papauté romaine (dans le sens moderne d'institution ecclé-
siastique gouvernementale, avec juridiction sur toutes les Egli-
ses particulieres) n'existait pas encore. Le premier pape (dans
ce dernier sens) a ¢été Nicolas I, au IX® siecle; avant lui, il
n'y a eu que des préparateurs qui ont frayé les voies par
leurs prétentions ambiticuses, et par leur habileté a transfor-
mer leur titre d'évéque de la premiere ville de I'Empire en
titre d'évéque universcl. Lcs Victor I, les KEtiennc, les Da-
mase, les Sirice, les Innocent, les Zosime, les Célestin, les Léon,
les Gélase, les Grégoire I°f, etc., n'ont émis que des préten-
tions autoritaires sans pouvoir ni les justifier, ni les réaliser,
la chose n'a commencé a réussir qu'avec Nicolas I°*. Jusqu'a
lui, il n'y a eu, a Rome, que des papes plus ou moins ambi-
tieux; mais la papauté romaine comme institution n'a pas
existé.

Pendant la seconde période, de 429 a 698, a commencé
la décadence, et cette décadence a été opérée en trés grande
partie par Rome. Voici comment. Les Vandales, en renver-
sant la domination impériale en Afrique, ont donné lieu a
deux espéces de troubles: avant tout, un trouble politique
inévitable, les empereurs ne pouvant se résigner & la perte
d'une telle province; et aussi un trouble religieux, les Van-
dales étant ariens. D'une part, les orthodoxes ou catholiques
ne pouvaient accepter l'arianisme; les donatistes eux-mémes



— BBD =

ne cessérent de le repousser. D'autre part, les empereurs ne
cessérent de travailler le pays pour l'exciter a la rébellion
contre les Vandales; dans ce but ils flatterent les papes de
Rome pour les déterminer & user de leur influence dans ce
sens ; et les papes ne manquérent pas de seconder les efforts
des empereurs, dans le but d'obtenir de ces derniers des
faveurs au profit de leurs propres ambitions. Rome travaillait
ainsi pour la politique impériale, dans l'espoir de recevoir de
cette politique un plus grand prestige ecclésiastique; et les
empereurs travaillaient pour la Rome pontificale, dans la pen-
sée qu'ils n'avaient rien a craindre d'elle, mais tout & espérer.
Ce jeu a quatre mains réussit aux empereurs et aux papes.
Justinien chassa les Vandales et reconquit le pays en 534, et
I'ancien diocese d'Afrique redevint ainsi une préfecture de
I'Empire d’Orient. Grace a la trés grande faiblesse de la
théologie au VI® siécle, Rome put aftermir ses prétentions;
soutenue du bras séculier, auquel elle en appelait a chaque
occasion, elle se fortifia. Grégoire I°f continua habilement et
perfectionna la tactique; de telle sorte qu’en 698, l'invasion
arabe trouva le pays incapable de résistance. L'empire par sa
politique désastreuse et les papes par leur influence non moins
néfaste avaient enténébré les esprits et abatardi les caracte-
res; les chrétiens d’Afrique, autrefois si courageux, si héroi-
ques a affronter le martyre, étaient maintenant mrs pour la
servitude et pour 'apostasie. Tels sont les faits de l'histoire,
dans leur enchainement logique et leur simplicité évidente.
Mentionnons quelques détails. Et d'abord, notons que le
pape Victor I°** (189-199), Africain de naissance et de tempé-
rament, «lutteur, actif, énergique, tenace» (I, 94), eut beau
excommunier les évéques d'Asie sur la question de la date
de la Paque et les faire céder, sa victoire ne fut pas, aux
yeux des Africains, la démonstration d'une prétendue autorité
du siege de Rome, mais le simple résultat de la justesse de
son point de vue, & savoir qu'une tradition en matiere de
liturgie et de discipline peut étre abandonnée lorsqu'il y a
avantage a le faire. Les évéques d'Asie n'ont pas compris ce
point de vue a temps, et ils ont di céder. L'Eglise des Ter-
tullien, des Cyprien et des Augustin n'en a pas moins con-
tinué 2 professer et & maintenir ses droits & l'autonomie vis-
a-vis de Rome. Primauté, en effet, n'était pas juridiction, en-



— 540 —

core moins autorité absolue; et centre d'unité¢ administrative
extérieure n’'était pas autorité doctrinale, encore moins infailli-
bilité. L’enseignement des trois grands docteurs africains sus-
dits, sur ce point, est d'une évidence que les falsifications et
les sophismes ultramontains ne réussiront pas a obscurcir?).
Lorsqu’a Rome éclata le schisme entre les deux évéques
Corneille et Novatianus, ce fut le concile siégeant a4 Carthage
qui envoya a Rome deux délégués, les évéques Caldonius et
Fortunatus, non pas pour se soumettre a la décision du pape
Corneille, mais, selon le mot de dom Leclercq (I, 204), «afin
de savoir & quoi s'en tenir sur le schisme romain». Le concile
de Carthage se reconnaissait le droit d'enquéter a Rome
méme et d’y juger la situation. Il donna raison & Corneille,
mais sans ¢riger celui-ci en chef de I'Eglise. Ont le vit bien,
quelque temps apres, lorsque fut soulevée la question de la
validité du baptéme des hérétiques (les novatiens dans le cas
présent). Cyprien et ses collegues tinrent téte & Corneille, et
si finalement on leur donna tort, ce n'est pas d'avoir méconnu
une prétendue autorité de l'évéque de Rome, mais simplement
de s’étre mépris sur la question de la validité d'un sacrement
et du role que le ministre-homme joue en le conférant. Dom
Leclercq dit lui-méme: «Le pape Etienne parait avoir eu peu
de gofit pour les hommes et les choses d’Afrique; bien que
son principal antagoniste, I'évéque de Carthage, se soit mon-
tré d'une intransigeance outrée, on ne peut manquer de cons-
tater chez le pape Etienne, dans toute cette querelle, une irri-
tabilité¢ et une vivacité de ton qui impressionnent défavorable-
ment » (I, 208). Et encore: «Ni Cyprien ni les prélats africains
n'étaient d’humeur a reculer; ils s'occupérent seulement de
se donner toutes les apparences de la raison» (209). En 256,
87 évéques réunis a Carthage «se séparaient ouvertement de
I’Eglise de Rome. Il semble que, dans les Eglises d'Asie Mi-
neure, on ait partagé les idées et les ressentiments des Afri-
cains». Et dom Leclercq reproduit les paroles de l'évéque
Firmilien de Césarée apostrophant ainsi le pape Etienne:
«C'est toi-méme que tu as retranché de I'Eglise, ne t'y trompe
pas: car celui-la est vraiment schismatique, qui, en s'écartant

') Voir, dans la Revwe, mes études sur ’Ecclésiologie d’Augustin, de Cyprien
et de Tertullien.



541 —

de la communion de l'unité ecclésiastique, s’est fait apostat.
Tu crois que tous peuvent étre excommuniés par toi; et c'est
toi seul, en te séparant de nous, que tu as excommunié » (210).

Passons au V° sieécle. «Le concile de Carthage de 418
étendit a tout le bas clergé une jurisprudence dont les évéques
bénéficiaient depuis longtemps. Il décréta que désormais, lors-
que des prétres, des diacres ou des clercs croiraient avoir a
se plaindre du jugement rendu par leur propre évéque, ils
pourraient, avec le consentement de ce dernier, s’adresser aux
éveéques voisins, qui examineraient le différend. S'ils voulaient en
appeler de nouveau, ce serait a leur primat ou au concile
d’Afrique qu'ils s’adresseraient. Mais quiconqie ferait appel
a un tribunal doutre-mer, serail exclu de la communion dans
Uintériewr de UAfrigue.» Et dom Leclercq, qui rapporte ces
paroles (II, 129), loin de les blamer, avoue qu’«il faut recon-
naitre quele primatetle concile provincial apportaient u#ue modéra-
tion irrvéprochable dans les assemblées synodales» ; que c'était
la «une fidélité et un dévouement véritables»; que <«la subor-
dination (!) n’allait pas sans une bonne mesure d'indépen-
dance»; que «c'était la tradition du pays parce que c'en était
la caractéristique ethnique». Ce «parce que» est naif; mais
laissons un semblant de consolation & dom Leclercq.

Autres aveux: <«Selon Cyprien, continue dom Leclercq,
et ce fut lopinion qui prévalut dans la plupart des conciles
d'Afrique, les appels a Rome étaient la négation de la disci-
pline» (11, 130). Pourquoi? «Parce que, dit 'auteur, placé a
une grande distance, inswujffisaiinment éclaivé, trompé parfois,
le pape de Rome pouvail laissey Surprendre sa bonie fol. »
A la bonne heure! Il n'était donc pas question de pape infail-
lible. Dom Leclercq avoue que, lorsque le pape Zosime voulut
rétablir le prétre Apiarius de Sicca, qui avait été déposé par
le concile provincial, les Africains ne voulurent pas reculer.
Ce fut Zosime qui se résigna & envoyer trois légats a Car-
thage. 217 évéques se réunirent en concile & Carthage en 419,
en appelerent aux canons de Nicée contre la conduite du
pape. On lut ces canons, «On produisit les originaux et le
légat (romain) Faustinus put se convaincre que c'était avec
une indubitable bonne foi que les évéques africains déclaraient
ignorer les décrets du concile de Sardique, qui s'étaient addi-

LY

tionnés a Rome aux canons dwu concile de 325» (1, 132).



— 542 —

Avouons que cette derniere phrase et ce verbe »éfléchi («s'é-
taient additionnés») sont charmants. Des décrets qui «s’addi-
tionnent» a d’autres décrets! Des canons dits de Sardique qui
«s'additionnent» & ceux de Nicée, pour conquérir devant
I'Eglise universelle une valeur canonique universelle, sous le
titre de canons de Nicée! Cette fourberie a été accomplie @
Rome méme, dom Leclercq le reconnait, bien qu'il se contente
de la présenter comme une simple «addition»! Ainsi le pape
revendiquait le droit de juger «les jugements rendus en Afri-
que», et, pour légitimer cette revendication, il en appelait
aux canons de Nicde de 325, «Or, dit dom Leclercq, le texte
dont on donnait lecture manquait dans tous les exemplaires
africains dont les copies en langue grecque avaient été colla-
tionnés, ainsi que le fit aussitot remarquer le célebre ami de
St. Augustin, Alyvpius de Thagaste. Il demanda au primat d’en-
voyer confronter les copies africaines avec celles qui se con-
servaient dans les Eglises de Constantinople, d’Antioche et
d’ Alexcandrie... T.e 6 du mois de novembre 419, les délégués
rapporterent quelques exemplaires des canons de Nicée, avec
des lettres de Cyrille d'Alexandrie et d'Atticus de Constanti-
nople. Les canons cités par le pape Zosime ne s’V trouvaient
pas!» — «L’incident était clos», ajoute dom Leclercq (II, 133).
Je le crois bien.

Cependant il ne l'était pas. Ecoutons dom Leclercg: «L’in-
cident se rouvrit quatre ans plus tard. Apiarius, qui exercait
son ministére a Thabraca, retomba dans les mémes fautes
que par le passé et fut déposé aussitdt. Il s'adressa encore
au pape (c’était le pape Célestin), qui écrivit en sa faveiur
aux évéques d'Afrique et 'on vit revenir le légat Faustinus,
plus tranchant que jamais, exigeant l'annulation de la déci-
sion prise contre Apiarvius. Les évéques n'en tinrent aucun
compte et examinérent la cause jusqu'a ce que l'accusé avouat,
le troisieéme jour, le crime qui lui était imputé. Le role de
Faustinus était terminé, et on fit savoir au pape qu'on ne
supporterait plus désormais un homme a ce point arrogant et
intraitable. Quant au fond du débat, on pouvait le considérer
comme devenu favorable aux prétentions des évéques africains.
Ceux-ci, avec une modération soutenue, concluaient la discus-
sion par une lettre au pape... L’Eglise d'Afrique n’avait pas
contesté le principe de l'appel 4 Rome (dom Leclercq oublie



— 5343 —

le décret de 418), bien qu'en réalité il se trouvat ftellement
réduit qi’on ne voil pas bien quand el comment, dans la pen-
sée des éveques africains, ce rouage devait jouer » (I, 134).

Donc il appert que, pendant la premiére période indiquée,
si glorieuse pour l'Eglise d’Afrique, cette Eglise sut se sous-
traire a toutes les tentatives de domination de la part des
papes. Pendant la seconde période, époque de décadence, la
décadence fut surtout le résultat de la double conduite des
papes et des empereurs, qui réussirent a énerver et a se sou-
mettre cette malheureuse Eglise. Citons quelques faits.

« Les évéques d'Afrique, dit dom Leclercq (II, 265), s’étaient
réunis a Carthage (550) pour le concile. Ils se proclamerent
défenseurs des Trois Chapitres, exclurent le pape de leur com-
munion jusqu’'a résipiscence, et adressérent a l'empereur une
protestation solennelle contre le Judicatum. Le pape avait
tenté de faire bonne contenance au début, mais la réproba-
tion était trop générale et trop vive pour ne pas l'émouvoir;
il proposa donc a l'empereur le retrait du Judicatum et la
convocation d'un concile cecuménique. Justinien accorda tout,
se réservant la préparation du concile. Les patriarches d’Alexan-
drie et de Jérusalem gui avaient retiré leur adhésion a 1'édit
et blame le Judicatum, furent déposés et remplacés. » Quant
aux prélats africains, dom Leclerq raconte comment Justinien
«rusa» avec eux, manda a Constantinople les principaux
d'entre eux, les circonvint et les violenta; comment Firmus
de Tipasa, pris de peur, signa tout ce qu'on voulut; comment
IFacundus quitta Constantinople pour une retraite plus slire; com-
ment d’autres se rapprocherent du pape et se joignirent a lui;
comment Primosus fut «imposé par 'autorité civile a la condition
de soutenir la théologie du basileus»., Primosus y fut fidele et
favorisa les agents impériaux qui s'efforcaient de convertir
les Eglises de la province aux vues de l'empereur. Le plus
remuant de ces agents était un certain Mocianus, jadis arien
militant, dont la conversion et la ferveur catholique avaient
coincidé avec la chute des Vandales et 1'établissement des
Byzantins. Etc. (p. 267).

I1 faut lire toutes les intrigues politico-ecclésiastiques et
toutes les élucubrations théologiques de Justinien et de ses
agents, pour avoir une idée des violences qui furent faites
aux Africains dans le but de supprimer leurs libertés. Un trop



= B4 =

petit nombre résista. «De loin en loin, avoue dom Leclerq,
le feu couvant sous la cendre semblait se ranimer; du fond
de sa retraite, Facundus ne désarmait pas, et il confondait
dans une commune haine et Vigile et Pélage son successeur,
et Primasius d’Hadrumete, le principal docteur des Acéphales;
dans son monastére de Canope, le fanatique (?) Victor de
Tonnenna s'agitait sans paix ni tréeve, et ses exhortations ral-
lumaient encore des résistances en Afriquel).»

Dom Leclercq regrette que I'empereur Maurice «n’ait pas
pu complétement transformer I'Afrique en un véritable theéne
byzantin» (II, 281). Il reconnait & la page suivante que «les
missionnaires catholiques avaient facilité les voies a la civili-
sation 7mpériale qui s'introduisit A leur suite dans les tribus
indigénes». Il montre le pape Grégoire I°*, en 591, uni a
lexarque. Et quand les fonctionnaires byzantins osent contre-
carrer les volontés de Grégoire, celui-ci les accuse de «ven-
dre ouvertement la foi catholique» (284). Grégoire suspectait
de manichéisme les Africains qui sollicitaient 'ordination sacer-
dotale (p. 113); ce qui n'empéche pas dom Leclercq de trou-
ver que «saint Grégoire I* se connaissait admirablement en
hommes» (p. 289), oui, en hommes capables de l'aider a faire
main basse sur I'Eglise d'Afrique, comme le notaire Hilarus,
I'évéque de Carthage Dominique, un évéque de Numidie Co-
lumbus, etc. (p. 290). Et, de leur coté, les pairices d'Afrique
intervenaient dans les affaires purement ecclésiastiques (p. 291),
en dépassant toute mesure. «Toutes ces choses, avoue dom
Leclercq, nous semblent excessives, mais le pape ne s'en €tonne
pas, car il rveconnait au chef de I'adninistration civile le droit
de s'iminiscer dans les affaires ecclésiastiques. Il y a toutefois
une mesure, et c'est ici que les difficultés commencent, pour
ne plus finir, entre le pape et son primat casqué (292)... Clest
ainsi que s'affirmait 'indépendance et la prépotence ecclésias-
tique... L'épiscopat d’Afrique était devenu si médiocre vers
ce temps qi'il se tournait comme instinctivement vevs l'évéque
de Rome, de méme que jadis il s'adressait au métropolitain de
Carthage. Grégoire recevait les plaintes ef faisait la police. . .

) Dom Leclercq, en parlant ici de fanatisme et d’agitation, oublie que, dans
son T. Ier (ntroduction, p. XXI-XXII), il a glorifié ce méme Victor et proclamé
que «la hauteur de la foi religieuse et patriotique des hommes de ceite trempe est
demeurée digne de tous nos respects et de notre admiration »,



— 545 —

Ainsi I'Eglise pénetre dans l'administration et parfois méme
se substitue a elle... Cest & qui fera assaut de dévouement
et de servilité. Ceci précipita la décadence. On se tournait
vers la puissance ecclésiastique avec une confiance et une
insistance qui faisaient entrevoir a quel point le gouvernement
impérial était dédaigné, déconsidéré» (294). — Est-ce clair?
C'est ainsi que périt I'Eglise d’Afrique, et que, lorsqu'ar-
riva l'invasion musulmane, ni le clergé, ni le pape, ni I'empe-
reur ne purent la sauver. Pendant sa grande période, cette
Eglise lutta contre Rome et trouva dans sa foi et dans son
autonomie le courage de résister aux persécuteurs et de ver-
ser son sang avec héroisme; pendant la seconde période,
elle demanda tout & cette méme Rome et succomba. N'est-ce
pas ce que dom Leclerq insinue, autant toutefois gqu’il peut
I'insinuer et comme malgré lui, lorsqu'il écrit en raccourci
(329): «A 1'époque de St. Cyprien le conflit (entre I'Eglise
d’'Afrique et I'Eglise de Rome) atteint le maximum d’acuité;
cent cinquante ans plus tard, l’affaire d’Apiarius se passe en
disputes et en accommodements, mais 1'obstination, le sentiment
de la superbe est déja moins vif. Lors de la querelle des
Trois Chapitrves et du Comstitutum de Vigile, 'Eglise d’Afrique
consent a combattre & c6té de I'Eglise de Rome; enfin, sous
Grégoire I, elle lui demande non seulement la direction, mais
l'inspiration. Il semble que l'ardeur excessive des débuts se
soit progressivement €puisée, faisant place a la passivité. On
cherchait l'indépendance au prix de l'isolement et on n’a ren-
contré que [l'impuissance dans I'émiettement.» Dom Leclercq
voudrait-il insinuer que c’est la prétendue «acuité» de saint
Cyprien qui a provoqué et produit 'autre extréme, la passi-
vité et l'impuissance? Nul ne le croirait. Son récit montre
assez clairement par quels moyens et pour quels motifs on a
passé de la résistance de St. Cyprien a 'impuissance finale.
Non, ce n'est pas l'esprit d’'indépendance qui a perdu I'Eglise
d'Afrique ; c'est en partie son esprit d'indiscipline, cause de tant
de schismes, mais aussi et surtout la lacheté avec laquelle elle a
toléré l'indiscipline des papes de Rome, qui ont violé en effet
la constitution et la discipline de I'Eglise, et cela per fas et nefas,
méme par le mensonge, en essayant de faire passer pour des
canons de Nicée des canons absolument inconnus dans toute
'Afrique, ainsi qu’a Alexandrie, 2 Antioche et a Constantinople!

o=

Revue intern. de Théologie, Heft 51, 1905. a0



e BillG =

Oui, les chrétiens d'Afrique ont été maintes fois des «agi-
tés» (333); mais qui les a agités? Trop souvent leurs oppres-
seurs spirituels, les papes, et leurs oppresseurs politiques, les
empereurs et les patrices. Rome n'a que trop réussi a leur
appliquer la maxime: Divide et impera. Ce qui est, en tout
cas, indiscutable, c'est qu’ils sont morts, ecclésiastiquement,
dans le romanisme. Dom Leclercq leur reproche de n’avoir
été chrétiens qu'«a fleur de peau», et pas assez en conscience
(337). C'est possible; mais ce défaut se remarque particulie-
rement pendant la seconde période, sous la domination des
papes, et beaucoup moins au temps des Cyprien et des Au-
gustin. Dom Leclercq leur reproche d’avoir été «<un peuple de
bavards» (338); mais n'est-ce pas surtout des peuples élevés
dans l'esprit papal que l'on peut dire: «Ces indisciplinés se
satisfont en paroles» (339). Dom Leclercq les compare aux
Francais du XVI°® siecle. N'aurait-il pas été plus exact de les
comparer aux ultramontains francais actuels ? Quoi qu’il en soit,
voici en quels termes il les raille (p. 340): «Sainte Perpétue
fait des plaisanteries en prison et saint Augustin fait des ca-
lembours dans la chaire. Ces esprits primesautiers vont droit
a 'antithése qui est la préparation presque immanquable du para-
doxe. Tout ce qui brille, tout ce qui éclate, tout ce qui frappe,
les séduit et les entraine. C'est la méme chose dans l'ordre
moral, tout ce qui est glorieux, magnifique, les conquiert. Ces
hommes qui ignorent 'anonyme sont avides de réputation, et
pour la conquérir sont préts a tout. La garde numide et les
cavaliers maurétaniens sont plus que braves, sachant se mon-
trer tour & tour, selon l'occasion, emportés ou impassibles.
Les martyrs d'Afrique comptent parmi les plus intrépides, les
plus endurants et les plus joyeux.» — En vérité, si c’est pour
cette disposition a la «plaisanterie bruyante et épicée» que
les chrétiens d'Afrique ont disparu, ne peut-on pas dire aux
coreligionnaires de dom Leclercq, qui semble bien, lui aussi,
plaisanter quelque peu: Caveant consules/

On voit que, si les deux volumes du savant bénédictin
surabondent en détails d'érudition épigraphique, ils ne man-
quent pas non plus de détails piquants et suggestifs.

E. Micuaub.



— 547 —

II. — Réponse a quelques articles de la «Verité ecclé-
siastique» (Exxinoiactixy Aiidac), de Constantinople sur
I'union des Eglises (avril 1905).

A propos des réponses que plusieurs Eglises orientales
ont faites a l'enquéte du patriarche actuel (Joachim III) de
Constantinople sur l'union des Eglises, un rédacteur de ce
journal, qui est le journal du patriarcat, a émis les opinions
suivantes: que la véritable Eglise de ].-C. ne peut étre ni
I’Eglise occidentale, parce qu'elle a fait des innovations dans
les dogmes et dans l'administration; ni [’Eglise prolestante,
parce qu'elle a rejeté la tradition et les purs enseignements
chrétiens ; mais seulement la grande Eglise orientale, parce
qu’'elle est toujours restée fidele a 'ancienne tradition et qu'elle
a gardé intact le dépdot de la foi, comme l'avouaient dernie-
rement beaucoup de savants théologiens prolestants; que, par
conséquent — étant sexule 1'unique, la vraie, 'indivisible Eglise
du Christ, étant seule toute l'orthodoxie — c'est @ elle seule,
tout naturellement, & rendre l'orthodoxie a celles qui l'ont
perdue et 4 leur dicter les conditions de 'union!

Nous regrettons vivement que l'honorable rédacteur du
journal de Constantinople ne tienne aucun compte, dans son
appréciation, de tout ce qui a été publié sur ces matiéres, en
particulier sur la notion de la véritable Eglise (précisément
d'aprés 'Ecriture et d’apres la tradition de lancienne Eglise),
et qu'il continue a répéter des assertions générales, des juge-
ments exn bloc, que les régles de la critique scientifique actuelle
ont maintes fois réfutés. Que notre honorable confrére nous
permette de lui faire observer que, dans cet Occident qu'il
connait si peu et qu'il semble tant dédaigner, quelques pro-
grés se sont opérés en philologie, en histoire, en théologie et
méme en logique, et qu'il n'est plus permis de les ignorer
dans une discussion sérieuse. J'appelle discussion «sérieuse»
celle qui ne tourne pas perpétuellement dans les mémes clichés,
les mémes orniéres, les mémes cercles vicieux, les mémes
fausses équivalences, et qui tient compte des éclaircissements
admis dans le monde savant. On a reproché, et avec raison,
a la théologie, de s'éterniser dans la répétition des mémes
quiproquos; il serait vraiment temps d'en sortir. J'appelle aussi
lattention du lecteur sur le peu de valeur du procédé qui



— 548 —

consiste 4 repousser comme absolument erronée 1'Eglise pro-
testante et cependant & invoquer pour soi-méme le témoignage
de «beaucoup de savants théologiens profestants». Lorsque
les protestants nous combattent et nous réfutent, ils n’ont au-
cune valeur, ils sont des hérétiques! Mais lorsque quelques-
uns d'entre eux approuvent quelques-uns de nos dires, ils sont
une autorité et l'on peut s’autoriser de leur témoignage! En
vérité, est-ce 1a un argument de valeur et un procédé de dis-
cussion ?

L'¢éminent théologien de la «Vérité ecclésiastique» a le
tort de s’en tenir & des termes généraux et a des jugements
sommaires, et de ne pas consentir a4 les analyser. La critique
actuelle se fait un devoir, en simple logique, de définir exac-
tement les termes employés, d’analyser strictement les juge-
ments synthétiques, et de ne pas attribuer au tout ou au bloc
ce qui n'est exact que d'une ou de quelques-unes des parties
du tout. C'est élémentaire. De ce qu'il y a quelques criminels
dans un pays, il est impossible d'en conclure que le pays entier
soit criminel. A ce compte, que deviendrait la réputation de
la France, de I'Allemagne, de la Russie, wvoire wméme de la
Turquie? 11 y a eu trop souvent, & Constantinople méme, des
patriarches hérétiques; en conclure que [le patriarcal de Cons-
tantinople est hérétique, serait une absurdité. C'est cependant
ce que certains théolegiens orientaux se permettent vis-2-vis
de T'Eglise occidentale. <«Les chefs romains», disent-ils, ont
hérité de Vesprit de la Rome payenne et ont enseigné des hé-
résies; donc I'Eglise occidentale est hérétique! Qui ne voit
que cet argument viole une regle, €lémentaire en dialectique,
a savoir: que la conclusion ne doit pas contenir ce qui n’'est
pas dans les prémisses. L’auteur confond d’abord les clefs
rvomains et I'Eglise romaine: grosse erreur, car la hiérarchie
n'est pas I'Eglise. L'auteur confond, en outre, I'Eglise 7o-
maine et VU'Eglise occidentale, il ne voit pas qu'en dehors du
patriarche ou du pape de Rome, il y a encore dans le patriar-
cat une quantité d'évéques, de prétres, de simples fideles, qui
ne sont pas lui, qui ne pensent pas comme lui, et qui méme
protestent contre ses enseignements erronés: nouvelle confu-
sion, nouvelle erreur grave. Encore une fois, que dirait I’hono-
rable théologien de Constantinople, si nous imputions a toute
I'Eglise du royaume de Grece, a toute 1'Eglise de Pempire de



e BAY

Russie, etc., les errements du patriarche de Constantinople et
de son synode quand ils se trompent, et si nous ne tenions
aucun compte des protestations et des réfutations faites par
des prétres et des fideles des Eglises orientales ? Il nous accu-
serait d'illogicité et de grossier sophisme, et il aurait raison,
Nous le prions de vouloir bien traiter les Occidentaux comme
il veut que les Occidentaux traitent les Orientaux. Ce n’est
que justice. '

Répétons pour la vingtiéme fois qu'il n'est permis d'im-
puter a [I'Eglise occidentale que ce que I'Eglise occidentale
elleeméme a fait et enseigné; que ce qui a été enseigné et
commis par les papes de Rome, soit dans leurs conciles ro-
mains, soit dans leurs encycliques, etc., n'est pas le fait de
I'Eglise occidentale; que nombre de membres de cette Eglise
ont protesté contre ces enseignements et ces prévarications;
que les théologiens orientaux ont grand tort de taire ou d'igno-
rer ces trés graves et trés importants documents antiultra-
montains et parfaitement orthodoxes; que ces documents ont
été publiés en Occident, notamment en France, a tous les
siecles, depuis le IX*® jusqu’au XX¢; et qu'il est plus qu’étrange
de s'obstiner a les ¢éliminer, comme s'ils étaient nuls, et comme
s'il n'y avait de valides que les documents émanés de Rome
méme ! Non, encore une fois, un simple évéque (fat-il patriar-
che) n'est pas I'Eglise; non, la hiérarchie, méme entiére, n'est
pas I'Eglise; non, il n'est pas permis de déclarer hérétique
une Eglise dans laquelle des milliers de prétres et de fideles
croient et professent la pure orthodoxie. '

Le rédacteur du journal de Constantinople semble ignorer
encore (et ceci n'est pas moins grave): 1° en ce qui concerne
U'Eglise protestante, qu'elle est aussi occidentale; qu’il y a
plusieurs Eglises protestantes; que, parmi elles, il en est qui
enseignent de trés grandes vérités chrétiennes, orthodoxes,
peut-étre plus clairement que ne le font certains théologiens
orientaux ; que ceux-ci ont donc tort de méconnaitre 1'ortho-
doxies de certains « protestants»; 2° en ce qui concerne /' Eglise
orientale, que plusieurs de ses «chefs» et de ses théologiens
ne se sont pas bornés a conserver le dépot de la foi de l'an-
cienne Eglise, mais qu'ils ont adopté plusieurs doctrines sco-
lastiques occidentales ; qu'ils ont admis, notamment dans leurs
polémiques des XVI® et XVII® siécles, plusieurs enseignements



— 530 —

ultramontains ; qu'en ceci ils sont restés moins orthodoxes que
les orthodoxes occidentaux qui ont rejeté ces enseignements
ultramontains; que, dans cet état de choses historiquement
constaté, il n'y a pas lieu, de la part des théologiens plus ou
moins ultramontanisés d'Orient, de tirer & boulets rouges
contre les catholiques orthodoxes d'Occident, c'est-a-dire de
les traiter de non orthodoxes, donc d'%érétiques! Nous protes-
tons contre cette calommnie.

Dans cet état de choses, il est clair qu'il y a des erreurs
théologiques et des choses vicieuses dans fowufes les Eglises
soit d'Occident, soit d'Orient; que la plus chrétienne ou les
plus chrétiennes de ces Eglises sont précisément celles qui
sont les plus humbles, celles qui reconnaissent le plus since-
rement leurs défectuosités et leurs abus, celles qui désirent
les corriger, et qui, pour faire ce grand travail de réforme,
de purification et d’amélioration, voudraient réaliser 1'union
recommandée par le Christ: car on est plus fort pour faire
le bien lorsqu’'on est uni. V& solZ, malheur a I'Eglise qui est
senle et qui se dit la seule vraie, la seule pure, la seule d'une
pureté éclatante, la seule orthodoxe, la seule vivant de I'Esprit
de Dieu, etc. Il est écrit dans I'Evangile de Luc (XVIII, 14) que
c’est 'humble publicain qui s’en est allé justifié par Dieu: quia
omnis qui se exalial humiliabitur, et qui se humiliat exaltabituy.

Il est manifeste, pour quiconque connaitl'histoire des Eglises
particulieres, que la question est mal posée par le théologien
de la «Vérité ecclésiastique», lorsqu’il demande quelle est la
vraie Eglise parmi les trois Eglises qu'il énumere: U'Eglise
occidentale, 'Eglise protestante et I'Eglise orientale. Dans son
énumération il oublie précisément celle qui doit dominer ces
trois, I'Eglise orthodoxe universelle, dans laquelle vivent et se
sanctifient tous les vrais chrétiens qui professent réellement
le dogme orthodoxe (guod ubique, quod semper, quod ab omnibus
creditum est), et qui reconnaissent tous les préceptes et tous
les sacrements du Christ. Cette Eglise orthodoxe universelle
existe réellement et visiblement ex Orient, malgré les erreurs
théologiques et les abus disciplinaires qui y sont visibles, et
aussi en Occident, malgré les erreurs théologiques et les abus
disciplinaires qui y sont aussi visibles.

En sorte que la vraie question doit &tre posée ainsi: Oui,
le Christ a fondé une Eglise, et il en a indiqué lui-méme la



— 551 —

nature, les qualités, la mission et la constitution. De plus, cette
Eglise existe réellement partout ou il y a de vrais chrétiens
professant réellement les enseignements du Christ, ses pré-
ceptes et ses sacrements. Cela constaté, I'Eglise orientale, ou
plutot les Eglises dites orientales sont-elles réellement des
Eglises chrétiennes ? De méme, 'Eglise occidentale, ou plutét
les Eglises dites occidentales (la romaine, l'anglicane, les pro-
testantes, 'ancienne-catholique) sont-elles réellement des Eglises
chrétiennes? Telle est 1a question, question qui ne peut étre réso-
lue qu'en établissant exactement, objectivement, impartialement,
le bilan des qualités et des défauts de chacune. Tel est le tra-
vail qui s'impose a toutes les Eglises. Quant a répéter éter-
nellement: «ZLa véritable Eglise, c'est moi, et moi seule, et
non toi», c'est simplement perpétuer la confusion, ne rien
éclaircir et exposer les Eglises et la théologie a la risée des
logiciens. Tourner pendant des siécles dans les mémes cercles
vicieux et dans les mémes prétentions, c’est faire un travail
d'écureuil : c’est se mouvoir sans avancer, c’'est agir sans rien
faire, c’est discuter sans rien dire; loin de gagner des aAmes
au Christ, c’'est lui en faire perdre. Et videns fici arborem
unam secus viam, venit ad eam, et nihil invenit in ea nis? folia
tantum, et ait illi: Nunquam ex te fructus nascatur in sempi-
ternum. Et arefacta est continuo ficulnea (Matth, XXI, 19)....
Et cum mane transirent, viderunt ficam aridam factam a ra-
dicibus. Et recordatus Petrus, dixit ei: Rabbi, ecce ficus cui
maledixisti, aruit. Et respondens Jesus ait illis: Habete fidem
Dei (Marc. XI, 20-22). C'est donc la foi de Diex qu'il faut avoir,
la foi qui produit, et non la foi stérile et désséchée de tels
ou tels théologiens. Lorsque les théologiens songeront aux
intéréts de Dien et non a la gloriole de leur scolastique et
de leurs sophismes, l'union des Eglises sera faite et le figuier
produira autre choses que des feuilles.

L’auteur réfute longuement le systéme de Jurieu sur la
distinction entre les dogmes fondamentaux et les non fonda-
mentaux. C'est combattre contre un moulin & vent: car, pre-
mieérement, les anciens-catholiques ne l'ont jamais enseigné,
eux qui professent fous les dogmes constatés d’aprés le crité-
rium orthodoxe (quod ubique, quod semper, quod ab omnibus
creditum est); et, secondement, il y a longtemps que les pro-
testants en ont fini avec cette théorie du XVII® siecle. Clest



— 052 —

une étrange dialectique que celle qui consiste a vouloir réfu-
ter des contemporains en leur imputant des procédés de quel-
ques-uns de leurs ancétres, surtout quand ils répudient ces
procédés: autant vaudrait attaquer le patriarche actuel de
Constantinople, en le rendant coupable de I'hérésie de son
prédécesseur Sergius, du VII® siecle.

L'auteur semble dédaigner beaucoup ceux de ses freres
ovientaux et orthodoxes qui pensent comme les anciens-catho-
liques. Il les traite de minorité libérale! Il oublie que I'histoire
a montré bien souvent des minorités libérales sauvant des
majorités aveugles et impuissantes. E. MicuAuD.




	Variétés

