Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 51

Artikel: Continuation de la crise doctrinale dans I'Eglise catholique-romaine en
France

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403630

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403630
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CONTINUATION DE LA CRISE DOCTRINALE
DANS L'EGLISE CATHOLIQUEROMAINE EN FRANCE.

(4¢ article.!)

* La Réforme & Rome. — On lira certainement avec un vif
intérét la lettre suivante adressée de Rome au Fournal de Genéve,
(30 avril 1903%) :

¢« Je vous signalais dernierement un intéressant opuscule paru
ic1 avec lapprobation, ou, tout au moins, la pleine autorisation
du pape et qui préconisait un vaste plan de réformes dans l’ad-
ministation ecclésiastique. L’auteur -— un personnage de marque
— y disait au clergc¢ italicn, et spécialement aux prélais romains,
de tres dures vérités.

Cet opuscule en a suscité un autre, qui produit presque au-
tant d'impression et que toute la presse italienne discute avec un

vif intérét. L’auteur de ce nouvel opuscule — qui signe c¢un pré-
lat romain » — se distingue, lui aussi, par la sincérité de son accent

et la franchise de son langage. Vous me permettrez de vous dire
quelques mots de ce nouvel écrit, d’autant plus important et digne
d’attention qu'il a recu le visa de l'autorité ecclésiastique.
L’auteur part de cette idée treés juste que, pour réformer le
peuple, I'Eglise doit commencer par se réformer elle-méme, en
Italie spécialement, ou, selon les expressions meémes de 'opuscule,
«on est plus superstitieux que croyant, plus bigot que dévot ».
C’est au clergé spécialement qu’il appartient de redresser le sens
religieux du peuple italien et de lui enseigner qu’avant d’invoquer
les saints il doit commencer par prier Dieu et Jésus-Christ. Et si
le clergé lui-méme est infidéle a sa mission, c’est que l'enseigne-
ment ecclésiastique laisse profondément a désirer. Cest donc cet
enseignement qu'zl fawui commencer par wvéformer. Sur ce sujet,
l'auteur expose tout un ensemble d’idées parfaitement justes.

1) Voir les numéros 48, 49 et 50 de la « Revue ».



— 507 —

L’enseignement théologique doit se mettre, dit-il, @ la Aawutenr
de la science contemporaine. .« Au lieu de partir en guerre contre
des adversaires morts et enterrés depuis longtemps, la théologie
catholique doit regarder en face son nouvel ennemi, le criticisme
contemporain. » L’auteur — qui fait évidemment allusion a la con-
damnation de I'abbé Loisy, ou du moins a la forme qu'a revétue
cette condamnation — ajoute que le Saint-Siege ferait bien de
prendre des décisions moins précipitées en ce qui regarde «les
doctrines nouvelles », si hardies qu’elles puissent paraitre. Les ceu-
vres qui patronnent de nouvelles hypotheéses de critique biblique
et d’apologétique religicuse devraient plus facilement trouver la
route des chaires d’enseignement pour y étre discutées avec séré-
nité, que celle du Saint-Office ou de !l'Index pour y étre con-
damnées précipitamment. La condamnation de Galilée, ce lieu
commun de la polémique anticatholique qui a fait tant de mal a
I'Eglise, semble n'avoir #ien appris du tout a ceux qui dirigent
les congrégations romaines. Ailleurs 'opuscule se plaint qu'on ait
cessé ou a peu pres de convoquer la commission biblique nommée
par Léon XIII. Alors qu’on devrait au contraire < étendre ses pou-
voirs et dilater son champ d’action », on semble viser a la laisser
« mourir d’inertie .

L’opuscule touche un autre point non moins important. Ii
voudrait que le Saint-Siége définit un peu plus clairement qu’on
ne 'a fait jusqu'a présent «/les [limites de linfaillibilité pontificale
aussi bien que la valeur des décisions rendues par les tribunaux
ecclésiastiques romains ». Le conseil est plein d’a propos. En dehors
du catholicisme, on se fait parfois des idées trés fausses a ce
sujet. Beaucoup s’'imaginent que Uinfaillibilité — d’aprés la doctrine
de I'Eglise — s’étend a toutes les manifestations du pape et du
Saint-Siege, alors que, en réalité, elle est réservée 4 quelques actes
exceptionnels du souverain pontife. Ainsi Léon XIII, durant son
pontificat de 23 ans, n’en a jamars fait usage.

L’auteur demande également a Pie X de revenir a la simpli-
cité évangélique et de sacrifier «le faste de la cour pontificale,
scandale des ames timorées des catholiques étrangers et sujet de
plaisanteries et de sarcasmes pour nos adversaires ». Il voudrait
qu’'une égalité plus raisonnable régnat entre les diverses fractions
du clergé romain et qu'on fit cesser le scandale « de gros traite-
ments accordés a des personnes qui ne jfont rien, tandis que celles
qui travaillent n’ont qu'un maigre salaire ».

Relativement & la question romaine, l'opuscule contient des

idées d’une parfaite justesse. Il considére le maintien du sfatx quo
comme constituant la meilleure et la plus pratique des solutions.



Il faut laisser au temps le soin d’accomplir son ceuvre et d’élabo-
rer la formule historique de l'accord qui tét ou tard s’établira
entre les deux pouvoirs qui cohabitent dans la Ville Eternelle.
Jusque-la toute autre solution ne ferait que brusquer et gater les
choses.

L’auteur de l'opuscule, qui a son franc-parler sur tout, ne
ménage pas les congrégations religieuses ou tout au moins quel-
ques-unes d’entre elles. II trouve d’abord qu'elles sont #zrop nom-
breuses. A la rigueur, on pourrait toutes les ramener a cing on six.
En outre, beaucoup de ces congrégations ont complétement dégé-
néré de leur but primitif. Elles apportent dans I'Eglise « un esprit
de corps, des velléités, des ambitions, des facons d’agir» qui ne
sont pas toujours tres profitables au catholicisme.

ILe ¢ prélat » auteur de l'opuscule n’approuve pas, certes, les
dénis de justice dont certains gouvernements se rendent coupables
a leur endroit, mais il avoue que, par leur attitude, les congréga-
tions ont souvent prété le flanc a ces attaques.

Ce n’est certes pas la premicre fois que de pareilles critiques
se produisent dans I'Eglise. Mais ce qui en constitue l'importance,
je le répéte, c'est qu’elles puissent aujourd’hui affronter le grand
jour de la publicité avec le laisser-passer de l'autorité ecclésiasti-
que. Une telle liberté de critique et d’appréciation sur les ques-
tions religieuses est chose absolument nouvelle 2 Rome.

Cette floraison d’opuscules a une autre signification. Elle prouve
que, méme dans ce wmilzen vomain, imbu a 'exceés de lesprit con-
servateur et qui passait pour le plus réfractaire a l'idée de progres,
il se manifeste un mouvement puissant pour une rvéforme diu ca-
tholicisme, réforme non pas doctrinale, sans doute, mais morale,
disciplinaire et administrative. Des esprits généreux aspirent a ra-
jeunir le catholicisme, a l'alléger du poids mort du passé, a le
rendre plus souple, plus vivant, plus chrétien, plus conforme aux
besoins des temps nouveaux. Il est trop t6t encore pour prévoir
si ce courant réformateur aboutira, ne flt-ce que partiellement. On
n'en doit pas moins signaler comme un signe des temps et un
acte de courage de la part du Vatican, la faculté laissée aux
écrivains catholiques de produire librement leurs plans de réformes
et de signaler les abus qu’ils veulent éliminer.

Ces faits ont été confirmés, avec de nouveaux détails, par le
correspondant romain de la Gazette de Lawusanne (22 mai 190g).
Ces deux correspondants s’entendent & faire remarquer qu'il ne
s'agit pas d’'une réforme doctrinale, mais seulement morale, disci-
plinaire et administrative. S’il en était ainsi, ce serait déja grave.
Mais les documents suivants montreront au lecteur qu'il s'agit



— 509 —

bien réellement, dans I'Eglise romaine, d'une cvise doctrinale trés
profonde; crise qui aboutira, espérons-le, a une véritable réforme
de la théologie et de la dogmatique erronée de cette Eglise.

* Y a-t-il des erreurs dans la Bible? — Trois réponses:
1° Les uns disent: La Bible est un livre inspiré; donc elle ne
contient aucune erreur. — 2° D’autres disent: C’est cependant un
fait notoire qu'il y a dans la Bible une quantité d’inexactitudes,
en matiere de science, d’histoire, etc. Donc avouons ces ‘znexactiti-
des, mais disons que ce ne sont pas des erreurs; ainsi nous sau-
vons |’ «inerrance » biblique. — 3° Les autres répliquent aux pre-
miers qu’un livre peut étre inspiré en matiere de religion, et
contenir des erreurs en dehors des spheres religieuses, et aux
seconds que leur distinction n’est qu’un artifice, «un Deus ex ma-
china introduit pour le besoin de la cause» (Annales de philoso-
phee chrétienne, mars 1905, p. 590).

La seconde opinion est représentée surtout par le P. Brucker,
jésuite, le P. Lagrange, dominicain, etc., qui argumentent ainsi:
Les Juifs n’avaient pas une classe de livres dits historiques; ceux
que nous considérons trop facilement comme tels, n’étaient que
des livres moraux: Thora, Nebiim, Ketubim. Les écrivains bibli-
ques ne visaient que l'idée a inculquer, et leurs récits étaient
écrits dans le style du pays et a la maniére de l'époque; ils ra-
contaient les faits d’aprés les apparences et les maniéres de s’ex-
primer: ils s’en tenaient aux apparences et ne jugeaient jamais au
fond; or, quand on ne juge pas, il n’y a ni affirmation, ni néga-
tion; donc il n’y a dans leurs récits ni vérité ni erreur, puisqu’il
n'y a pas jugement; il n'y a qu’insouciance. Ils rapportaient des
apparences scientifiques ou historiques, rien de plus. Donc ils ne
se trompaient pas, méme quand ils racontaient des inexactitudes
(p. 601-604).

M. F. Girerd voit dans cette «ingénieuse » théorie une <« mys-
tification > (p. 604). Il admet bien «la théorie de laffirmation di-
vine, d'apres laquelle, a peu prés seules, la foi et la morale jouis-
saient du privilege de linfaillibilité, parce que, a peu pres seules,
les choses de foi et de mceurs ont été garanties par Dieus (p. 608).
Il demande que l'on fasse de l'exégese exacte, d'apres les regles
de l'exégese scientifique, sans se laisser influencer en cette matiére
par des points de vue théologiques: c’est a la théologie, qui puise
dans la Bible comme dans une source, a se conformer a la nature
de cette source. L’explication du P. Lagrange contient des diffi-
cultés psychologiques énormes. En somme, M. Girerd conclut ainsi
cette étude (p.617): «La formule traditionnelle « Pas d’erreurs dans
la Bible» est, dit avec raison le P. Durand, une formule comme une



autre, a laquelle, par conséquent, on ne doit pas faire appel, avant
d’étre str de ’avoir bien comprise. « Toute formule mal interprétée
devient une source d’erreurs; si elle est simplement incomprise,
c’est une entrave. Sans fausser la doctrine qu’une formule résume,
on peut, avec le temps, arriver a une meilleure intelligence de la
formule elle-méme?). » Aussi espere-t-on pouvoir revenir un jour
sur ces questions, et leur donner un développement convenable. »

* La notion de la foi, d’aprés M. Loisy. — Les théologiens
de I'Eglise romaine (& laquelle appartient M. Loisy) ont enseigné
jusqu'a présent que la foi en J.-C. est fondée sur la vie et les
actes de J.-C., et qu’ainsi la foi est subordonnée a I'histoire, dont
elle dépend. Or, M. Loisy change tout cela, tout en restant ro-
maniste. Il enseigne que, la ou il s'agit de la foi, il ne saurait
étre question d’histoire; qu’ainsi lui, Loisy, en tant qu’historien, n'a
pas a se prononcer sur le fait de l'incarnation du Verbe en J.-C,,
ni sur les faits de sa résurrection et de son ascension, pas plus
que sur les faits dits miraculeux qui lui sont attribués. Et
pourquoi se récuse-t-il sur ces faits, lui historien? Clest, dit-il
que ces affirmations sont pour la foz, et non pas pour I'histoire.
Voici ses propres paroles: ¢ La résurrection du Sauveur n’est pas
proprement un fait d’ordre historique, comme a été la vie terrestre
du Christ, mais un fait d’'ordre purenmient surnaturel, suprakistorique,
et elle n'est pas démontrable ni demontréc par le seul témoignage
de lhistoire, indépendamment du témoignage de la foi, dont la
Jorce w'est appréciable que pour la foir méme > (Autour d’un petit
livre, p. 108-1069). Sur quoi M. Hébert remarque (Evolution de la
foi catholique, p. 199): «Non que M. Loisy abandonne jamais de
vue, dans sa jfoi, les faits historiques; mais ces faits sont toujours
matiere a idéalisation; s'z/s étazent de la wvraie histozre, le Christ
serait Dieu powur [histozre, serait ressuscité pour [’histoive; ou pour
parler plus clairement, l'incarnation d’'une personne divine serait
de historve, sa résurrection serait de [histozre. C'est bien ainsi que
I'Eglise l'entend, et lorsque M. Loisy veut la convaincre du con-
traire, elle proteste et anathématise. »

Donc deux choses sont claires: 1° M. Loisy viole l'orthcdoxie
romaine et reste dans I'Eglise romaine qui le condamne; 2° il sé-
pare complétement la foi et lhistoire, il en fait deux domaines
sépares, et il enleve a la foi sa base historique, qui n’est plus pour
elle un moyen de démonstration. Comment se démontre-t-elle a
ceux qui ne croient pas et qu'elle doit convaincre de la nécessité
de croire? C'est ce que M. Loisy ne dit pas, car il déclare qu’il
n’est ni philosophe ni théologien, mais seulement historien.

1) « Etudes », § février 1902, p, 345.



— GlIf —

M. Hébert appelle le catholicisme de cette école <le catholi-
cisme symbolistes. Il rejette le mot «catholicisme libérals, <ce
terme, dit-il, étant depuis longtemps appliqué au systéme des Mon-
talembert, des Dupanloup: I'Eglise libre dans I’'Etat libre » (p. 203).
Remarquons, en passant, que M. Hébert ne voit que la moiti¢
politique du sens de la qualification en question. A coté du ca-
tholicisme libéral dans le sens politique, il y avait le catholicisme
libéral dans le sens t4éologique, dont I'un des articles était 'oppo-
sition contre «¢lidole du Vatican», contre l'ultramontanisme de
Veuillot, contre linfaillibilité papale, etc. Quoi qu’'il en soit, M.
Hébert voit dans le symbolisme de M. Loisy et de son école
« une timide et inavouée réalisation de I'évolution de la foi sur-
naturelle et de son retour a la foi naturelle; expédient de transition,
respectable lorsqu’il sert a éviter bouleversement et cataclysme a
certaines consciences obstinément attachées aux impressions héré-
ditaires, mazs qui ne saurait servir a grouper des consciences de-
meurées étrangeves a la  formation ecclésiastique traditionnelle s.
Donc, a en croire M. Hébert, le «fidéisme» ou le ¢symbolisme »
de M. Loisy et des romanistes loisystes ne serait que du zatura-
lisme, encore dissimulé,

Encore une fois, Rome niera-t-elle la crise doctrinale et méme
dogmatique qui la travaille ?

* Une étrange notion du dogme. — M. Stephane Levasseur
a écrit dans les ¢« Annales de philosophie chrétienne» (avril 1gos,
p- 92): «Je demande aux protestants: Pourquoi n’avez-vous plus
de dogmes nouveaux depuis Luther? Ils doivent répondre: Nows
ne sommes plus libres, notve systeme consiste en ce que la lettrve
prévaut sur notre esprit veligieux. Ce que Luther et Calvin ont
dzt, c’est notve limiéte. — Je demande aux catholiques qui écrivent
que la spéculation théologique peut ne pas étre libre: Pourquoi
avez-vous deux dogmes nouveanx depuis le concile de Trente? Ils
doivent me répondre: C’est parce que zu«/ systéme philosophique
et purement naturel n’enchaine l'esprit catholique. C’est clair, le
protestant n'est pas libre: la letire traditionnelle tue son esprit
dogmatique. Lie catholique est libre, car dans 'Eglise la lettre, la
tradition, les formules théologiques sont subordonnées au principe
surnaturel qui la vivifie et la fait évoluer. »

Cette citation est plus qu'amusante, elle est stupéfiante. En
effet: 1° Quand l'auteur parle du catholique, il parle évidemment
du catholique #omain. Or, comment peut-il dire que le catholi-
que romazn est libre, et cela dans les Annales de philosophie
chrétienne, dont le directeur a été condamné par I'Index et a da
se soumettre ? Premier paradoxe. — 2° Quand il dit que les pro-



~— 512 —

testants ne sont plus libres et que la «lettre traditionnelle » les
tue, il veut évidemment plaisanter: car il doit savoir que, loin
d’étre accusés de manquer de la liberté d’évolution, les protes-
tants sont accusés par les catholiques-romains précisément du
contraire, a4 savoir d’abuser de cette liberté et de la pousser méme
jusqu’a la licence; et les faits sont la, effectivement, pour prouver
que, loin d’étre /Jzmmztés par Luther et par Calvin, il y a longtemps
qu’ils ont dépassé ces deux limites et qu’ils ont méme répudié la
plupart des doctrines du XVI° siecle. S'il y a évolution, certes c’est
donc bien chez les protestants. Deuxiéme paradoxe., — 3° L’auteur
parait attacher l'idée de lderté a Vidée de dogme, de sorte que
plus une Eglise proclamerait de dogmes nouveaux, plus elle joui-
rait de la liberté ! C'est absolument comme si 1'on disait que plus
un individu fabrique de chaines et de menottes pour se lier les
pieds et les mains, plus il est libre! Celui qui est libre de tuer sa
propre liberté est d’autant plus libre qu’il I'a tuée! Je n’ai pas la
cruauté d’insister sur ce troisieme paradoxe. — 4° C’est un fait
que l'Eglise catholique a toujours considéré le dogme, le vrai
dogme, comme une doctrine révélée par le Christ, donc divine,
donc fixe, donc inaltérable et obligatoire pour tous les vrais chré-
tiens. Or, pour lauteur, le dogme parait étre foute doctrine nou-
velle que I'Eglise juge a propos de définir, ou plutdt, qu’il lui
plait de définir, sous le prétexte de sanctionner une évolution! On
voit la différence, 'abime creusé par cette nouvelle définition entre
la nouvelle Eglise ultramontaine de I’évolution papiste et 'ancienne
Eglise de la révélation chrétienne. Quatrieme paradoxe. — 5° Un
comble. L’auteur, s’indignant qu'un de ses coreligionnaires ait pu
affirmer que la théologie n’est pas libre, ajoute: « La question est
trées grave. Pour moi, ¢'est du pur protestatisme, c’est Dallinger en
chair et en os.» L’auteur a bien raison de trouver trées grave l'af-
firmation susdite et de s’indigner. Mais n’est-il pas étrange d’attri-
buer au protestantisme cette affirmation que la théologie n'est pas
libre, lorsque tous les jours les protestants émettent en toute liberté
toute espéce de doctrines théologiques nouvelles ! De méme, n’est-il
pas étrange d’attribuer cette méme doctrine a Decellinger, sous le
prétexte qu'il n’a pas reconnu au pape le droit d’altérer et de
falsifier le dogme chrétien, c’est-a-dire le dogme enseigné par le
Christt Comme si la théologie-science était le dogme-révélation !
Comme si la théologie-science ne pouvait pas, ne devait pas se
perfectionner, donc évoluer librement, selon le progres des scien-
ces, et cela sans qu’il soit besoin de toucher au dépot divin (de-
posttum custodz), ni d’altérer en quoi que ce soit les enseignements
objectifs et positifs du Christ! M. Stephane Levasseur se méprend
complétement sur la doctrine de Dcellinger et sur la nature méme



— bB13 —

de l'ancien-catholicisme. Les anciens-catholiques sont anczens, en
ce sens qu’ils maintiennent le dogme ancien contenu dans I'Evan-
gile et dans la tradition universelle, constante et unanime de I'Eglise,
mais ils sont modernes comme la science méme; et si quelqu’un
réclame la théologie scientifique et évolutive dans le dogme fixe, ce
n'est pas a Rome qu’'il doit s’adresser, mais a l'ancienne Eglise
catholique, fowujours ancienne par ses dogmes, toujours nouvelle par
sa théologie scientifique.

* La notion de la tradition. — Les romanistes, pour légiti-
mer leurs nouveaux dogmes, avaient imaginé la théorie du passage
de l'implicite a l'explicite. Mais ils entendaient encore par le mot
« implicite » une foi connue quoique vaguement, non définie, non
méme écrite dans les documents canoniques, mais cependant assez
connue pour ¢tre transmise oralement jusqu'a nos jours; et cette
foi non encore définie, ils la trouvaient dans les documents apo-
cryphes, dans des récits privés de tel chrétien a tel autre. Aujour-
d’hui, grace a MM. Blondel et Loisy, cette connazssance implicite
vague et indéfinie de la vérité en question, n’est plus nécessaire.
L'implicite est suffisamment implicite s’il n’est qu’inconscient; pourvu
qu'il soit zéc — c’est le mot nouveau —, cela suffit. Comment
une vérité divine, révélée par le Christ, peut-elle étre vécue et transmise,
sans que l'ame en ait conscience, sans qu’elle s’en doute, sans
qu’elle en ait la moindre idée ¢ Telle est la nouvelle difficulté, que
ces messieurs n’expliquent pas et justifient encore moins, mais
qu'ils considerent comme exacte. M. Blondel dit que cela se passe
tout a fait dans les profondeurs de I'dme, la ou il n'y a pas de
réflexion. Et l'on croit que c’est trés profond ! La tradition apporte
a la conscience, dit-il, des éléments jusqu’alors retenus dans les
profondeurs de la foi et de la pratique, plutot qilexprimés, relatés
et wéfléchis. Et c'est ainsi que «nowus apprenons sans cesse du
nonvequ, parce que cette tradition fait passer quelque chose de
I'implicite vécu a l'explicite connu >. Clest ainsi que le tour de
force est accompli, et que Rome peut définir tout ce qui lui
plait, l'asscmption de Marie, l'immaculée-conception de Joseph,
etc., etc.; car il y a toujours quelqu'un qui a pu, dans le passé,
concevoir ces possibilités comme on congoit tous les réves imagi-
nables, et cela suffit; bien plus, cette mention de cette possibilité
par un individu quelconque n’est meme plus nécessaire. Le pape
dira que c’était inconscient mais vécu! Vécu our Dans les pro-
fondeurs de la foi et de la pratique! On aura vécu et pratigué
l'assomption de Marie et 'immaculée-conception de Joseph! Com-
ment cela? Nul n'en a ni conscience ni idée. N'importe! Clest
tout de méme vécu et pratiqué dans les profondeurs!... O pro-

Revue intern. de Théologie, Heft 51, 1905. 33



— 514 —

fondeur ! — Décidément, ces nouveaux génies se moquent de nous
et de la foi elle-méme. Que nous ayons en nous des tendances
plus ou moins inconscientes, nul ne lignore, et pas n’est besoin
d’étre profond pour avoir connaissance de cet @bc psychologique;
mais ce sont la des tendances de¢ nmature, qui portent sur des choses
inhérentes a notre nature, et non sur des vérités qui ont été ré-
vélées, et que ceux a qui elles ont été révélées ont di sinon com-
prendre parfaitement et completement, du moins connaitre assez
pour les transmettre znfelligemment, donc sczemment. L'inconscience
ici est de toute impossibilité.

* Le critérium catholique. — Aujourd’hui le critérium de
IEglise romaine est 'enseignement du pape, soit lorsque le pape
enseigne ex cathedra, soit lorsqu’il décide, par un décret officiel
quelconque, quon doit s’en tenir a telle doctrine. Tel n'était pas
le critérium de l'ancienne Eglise catholique. Bien des théologiens
restés dans I’Eglise romaine actuelle ont encore le souvenir de ce
dernier. L’un d'eux, dans U'Awmz du clergé du 23 février dernier,
s'est posé cette question: «Quelle est en théologie la valeur du
consentement unanime des Peéres et de linfaillibilité passive de
I'Eglise enseignée! »

Cette question est mal posée. L’auteur doit savoir que le cri-
térium catholique était celui-ci: «Ce qui a été cru partout, tou-
jours et par tous. » Voila ce que nous tenons, zd feneamus. Vincent
de Lérins parle de témoignage: toutes les Eglises fidéles doivent
témoigner leur foi. Les théologiens romanistes ont remplacé ce
témoignage par un consensus; ce n'est pas tout a fait la méme
chose. De plus, ils ont restreint ce consensus aux Peres; ce qui
est une seconde inexactitude. En outre, ils ont inventé une infailli-
bilité passive de I'Eglise enseignée; ce qui est une pure mystifi-
cation,

Un tel procédé est-il le fait de la simple ignorance ou de la
mauvaise ;foi? Quiconque a le sentiment de la loyauté, n’hésitera
pas a répondre.

Quoi qu’il en soit, voici la réponse de I'dmz du clergé: « Autre
chose est lajquestion de droit, autre chose la question de fait, en
matiere d’enseignement patristique et de sewsus fidelzwm. En droit,
en majeure théorique de principe, la caractéristique de l'infaillibilité
est bien certainement atlachée a lenseignement commun des Ferves
el a la for commune des fideles.»

Nous pourrions nous en tenir a cet aveu qui est tres net.
L’auteur n’y voit qu'un dro7z! mais n’est-t-il pas rnanifeste que c’est
un fazz? Car il n'y a qu'a constater historiquement si, oui ou
non, les Péres et les fidéles enseignent communément telle doctrine.



— 0156 —

Rien de plus simple. Mais comme la simplicité de ce fait et de
cette constatation est contraire au romanisme, il faut bien reléguer
ce fait dans la catégorie des questions de droit, et imaginer un
autre fait, que voici:

« En fait, continue 1’4z, en mineure pratique d’application,
il reste a préciser dans quelles circonstances cette communauté
d'enseignement et de croyance se trouve réalisée. C’est 1a une
appréciation contingente, humaine pour ainsi dire, livrée donc aux
enquétes de la critique historique, aux interprétations personnelles
des théologiens. On a pu quelquefois voir la « communautés» ou
elle n'existait pas, et a cause de cela revenir plus tard sur des
jugements dont une instruction mieux informée a démontré l'in-
exactitude. Le principe général n'en souffre pas, c’est évident et
cela sufht. »

Encore ici nous pourrions nous arreter et dire avec 1'Adwmu:
« Cela suffit. » L'4mz voudrait conclure, de ce que la constatation
est une c<appréciation humaine », a son insuffisance et a la nécessité
de la corriger par une autre « mieux informée». Libre a lui de
supposer qu’'on se trompe une premiere fois et qu'on est exact la
seconde fois. Je lui ferai remarquer qu’il parle d’appréciation per-
sonnelle la ou il ne s'agit pas d’apprécier, mais simplement de
constater le fait de la croyance ou de la non-croyance a telle
doctrine. Pas n’est besoin d’apprécier cette doctrine en elle-méme,
il suffit de constater si elle est «¢crue» ou non. Et ceci peut se
constater trés exactement, des la premicre enquéte: car il aparait
clairement, dés la premiere enquéte, si tous les Péres enseignent
le point en question comme témoins de la foi ¢ commune», ou
s’ils ne 'enseignent pas. Voila comment, dans l'ancienne Eglise,
on a constaté la foi commune et 'enseignement commun. Et cela
suffisait, I’4mz a raison sur ce dernier point. Dés lors, a quoi bon
I'infaillibilité du pape? On n’en avait aucun besoin, et il n'en était,
effectivement, pas question.

Toutefois 1'Am: ajoute: <« En somme, la ou le magistére offi-
ciel et positif de I'Eglise n’a rien dit, une large place reste toujours
réservée au jeu des interprétations de fait. Les anciens théologiens
n'ont peut-€tre pas assez insisté sur cette observation. Les nouveaux
peuvent le faire sans aucun préjudice pour la doctrine catholique, »
L’ Ami semble réduire T'Eglise 3 ce qu’il appelle «le magistére
officiel et positif»; il se trompe, car la hiérarchie était dans I'Eglise,
soumise a 'Eglise, controlée par I'Eglise; et I'Eglise, loin de subir
les injonctions de la hiérarchie, disait anathéme aux évéques
et aux papes qui se trompaient. Les interprétations étaient toujours
libres, dés qu’elles n’'altéraient pas le dépét du dogme sur lequel



— 516 —

veillait toute I'Eglise et non seulement la hiérarchie. L' Awmz est
charmant, lorsqu’il remarque que les anciens théologiens n’ont
peut-etre pas assez vu cela, mais que les nouveaux peuvent le
voir. Rome n’a pas permis qu'on usat de l'ancien critérium, parce
que lancien critérium, qui montre du doigt la vraie doctrine
catholique, ruine la doctrine romaine; et I'Ami est bien naif de
croire que ¢les nouveaux théologiens » peuvent pratiquer 'ancien
critérium «<sans aucun préjudice pour la doctrine catholique s.
Rome le lui fera bien voir a la premiere occasion.

En attendant, ses aveux sont trés précieux et les catholiques
perspicaces qui ont quelque notion des choses de I'ancienne Eglise
et de I'ancienne théologie, ne manqueront pas de les utiliser.

* La notion du concile cecuménique. — Du moment que
l'on admet la relativité des formules dogmatiques (voir la Revue,
avril 1905, p. 329-331), on est logiquement forcé d’admettre que
le concile lui-méme n’a qu’une valeur relative et conditionnelle.
Cest ce que M. le D' G. Koch a déclaré dans les « Annales de
philosophie chrétienne » (mars 1903, p. 625) dans les termes sui-
vants: < Pour apprécier les définitions conciliaires, il faut examiner
les intentions des péres assemblés et non peser chaque mot, chaque
syllabe, comme pour y trouver lexpression d’une vérité de foi.
Nous le voyons facilement par le concile de Trente. Il définit sess. 14,
canon 6: «Si quis negaverit confessionem sacramentalem vel in-
stitutam vel ad salutem necessariam esse jure divino; aut dixerit
modum secrete confitendi soli sacerdoti, quem Xcclesia aé zuitio
semper observavit et observat, alienum esse ab institutione et man-
dato Christi, et inventum esse humanum: A. S.» — Celui qui
perdrait son temps a prendre chaque mot pour une expression dogma-
tique incontestable et infaillible, expliquerait difficilement comment
aujourd’hui beaucoup d’historiens catholiques trés orthodoxes peuvent
admettre que dans les premiers temps du christianisme la con-
fession secréte n'était pas encore en usage. Le concile cependant,
si 'on ne détourne pas ses paroles de leur vrai sens, dit ouverte-
ment que la confession secréte a été en usage dans 'Eglise catho-
lique dés le commencement. Ces historiens s’en rapportent a
l'intention du concile de combattre le mépris de la confession
considérée comme une invention humaine: la lettre du concile est
évidemment contre eux. >

NB. Dans ce texte trois choses: 1° les déhnitions dogmatiques
des conciles cecuméniques ne doivent pas étre prises a la lettre,
comme des expressions «incontestables et infaillibless; 2° Clest
ainsi que 'on doit entendre en particulier celles du concile de Trente;
3° Quoique ce concile définisse le contraire, c’est un fait reconnu



— bJ517 —

par «beaucoup d'historiens catholiques trés orthodoxess, que la
confession secreéte n’était pas en usage.

* Contre l'infaillibilité du pape. — Dans une lettre tres pi-
quante, d’'une modération pleine de fine ironie, adressée au P. Bou-
vier (voir les Etudes de la C* de Jésus, 20 avril 1903), M. Paul
Viollet, de l'Institut, s'exprime ainsi: <....Je redoute les exagéra-
tions. Comment admettre, par exemple, que le pape est infaillible
quand il prononce méme trés solennellement qu’une proposition est
temeraria ou piarvum auriunt offensiva, ou plus vaguement que, dans
un groupe de propositions, il en est certaines, d’ailleurs non spé-
cifiées, qui sont piarum aurium offensive, alors qu’il s’est trompé
sur des questions autrement importantes?.... Faire intervenir I'in-
faillibilité dans la détermination de pareilles nuances, n'est-ce pas
confondre toutes choses? Quoi! Le pape serait infaillible dans la
qualification défavorable qu'il croit devoir donner a une proposition,
et cette proposition, d'ailleurs, peut étre vraie! D’ou cette situation :
Je devrai, d'une part, sous peine de nier l'infallibilit¢ de I'Eglise,
tenir telle proposition pour téméraire ou offensive des oreilles pies;
je pourrai, d’autre part, tenir la méme proposition pour vraie! Tel
est le singulier état d’esprit (je dis singulier, je ne dis pas absurde
et rigoureusement impossible) qu’admettent, ce semble, certains
théologiens! Tel est le domaine infime auquel ils abaisseraient l'in-
faillibilité!.... Sans doute, il existe, en dehors des dogmes de foi
proprement dits, des objets sur lesquels /'Zglzse, le pape, quand
ils définissent, sont infaillibles, cela résulte tout d’abord des termes
mémes du canon conciliaire. Cela peut, en d’autres cas, étre con-
sidéré comme certain d'une certitude qu’on a coutume d’appeler
cevtitude théologigue. La difficulté est de déterminer les circon-
stances ou cette certitude théologique existe wvéritablement. .. ..
Certains théologiens confondent I'autorité supréme enseignante et
l'infaillibilite. Ils parlent @ Zo7¢ du pape infaillible quand il faudrait
parler du pape inappelable, C’est la critique trés juste que faisait
a Joseph de Maistre un correspondant romain, lors de I’apparition
du livre Du pape. Je wm’applique a ne la jamais perdre de vue »
(p- 247-249).

Dans cette lettre, M. V. nie linfaillibilité de 1'Eglise et du
pape dans la canonisation des saints, et il s’appuie sur 'opinion
d'Innocent 1V, du cardinal Henri de Suse, de Jean d’André, du
cardinal Mandagout, etc., théologiens que les infaillibilistes, mettent,
bien entendu, aux oubliettes.

Le P. Bouvier réplique (p. 267): <« Cette divergence prouve
uniquement que, sur ce point commie sur bien & autres, des dis-
cussions ont pu se produire avant que la pensée catholique se soit



— 518 —

fixée définitivement dans [I'Ecole >. — Cette réponse est un aveu
qui met a nu tout le systéme romain: car elle prétend que la
pensée catholique peut étre fixée définitivement dans I'Ecole! Si
cela signifie que I'Erole peut fixer définitivement la pensée chez
les catholiques, c’est dire que cette pensée est complétement a la
merci des théologiens: c’est alors I’abdication méme de cette pensée,
parce que c'est la suppression des recherches scientifiques et de
la liberté de discussion. Aucun penseur, aucun vrai catholique
n’admettra une telle abdication, Non, I'Eglise n’est pas une école,
ol quelques maitres pourraient fixer définitivement la pensée catho-
ligue. L'Eglise est la gardienne du dépot doctrinal fixé par J.-C.,
et il n’y a pas d'autre doctrine fixe, dans I'Eglise catholique, que
celle qui a été fixée par le Christ et dans la mesure seulement ol
il I'a fixée. Le P. Bouvier suppose que I'Eglise a plein pouvoir
pour fixer la pensée: or pas une seule des paroles du Christ ne
contient une telle doctrine. Il faut complétement dénaturer les en-
seignements du Christ, altérer les notions chrétiennes de I'Eglise
et de l'autorité, pour en arriver a faire du Christ libérateur de
I'esprit un Christ ligateur de la pensée. Le Christ, qui a dit que
la vérité délivrera (Jean VIII, 32), ne peut avoir donné a qui
que ce soit le pouvoir de lier la pensée. Le gu@cumgue alliga-
veritis (Matth. XVIII, 18) ne signifie nullement ce que Rome lui
fait signifier aujourd’hui.

* Contre la confession secréte. — On vient de lire l'aveu de
M. Koch sur le fait que la confession secréte, telle que ['Eglise
romaine la pratique, n’était pas en usage dans les premiers temps
du christianisme, et que par conséquent elle est d’institution hu-
maine, contrairement a l'enseignement erroné du concile de Trente.
La doctrine de M. Koch a ¢été mise en pleine lumiére par
M. I'évéque Herzog dans ses discussions contre M. I'évéque Egger
de St. Gall, M. le prof. Schantz et M. le Dr Kirsch (voir le Katholik
du 1° avril 1905, p. 110-111). — De plus, une discussion intéres-
sante s’est élevée entre M. Batiffol et M. Vacandard au sujet de
l'origine des prétres pénitenciers. M. Batiffol enseigne que la con-
fession se faisait secreétement: qu'il n’a «trouvé nulle trace de la
confession publique dans les textes depuis le II° siécle»; qu'a
Rome, aux IV® et Ve© siccles, dans les vingt-cinq #Z7x/¢ et dans
les trois basiliques suburbaines, il y avait des prétres semainiers
dont le ministére ressemblait a celui du prétre pénitencier de Con-
stantinople; que c'était a ce prétre semainier ou pénitencier que
les pécheurs devaient confesser leurs fautes, évidemment dans le
secret, et que c'était 4 lui a évaluer la gravité des fautes, 2 appré-
cier la contrition des pénitents, a fixer la pénitence et la réconci-



— 519 —

liation, etc. M. Vacandard, tout en déclarant ce mémoire < de tout
premier ordre», déclare cette theése cerronée» (Revwue du clevgé
Srancais, 15 avril 1905, p. 361); erreur sans doute aussi «de tout
premier ordre»! Selon M. Vacandard, l'institution du prétre péni-
tencier, soit qu’elle ne date que de la persécution de Déce (vers 250),
soit qu’elle soit plus ancienne, a été abolie a Constantinople par
I'évéque Nectaire, en 391, a la suite d'un scandale. Le régime en
vigueur a Constantinople aux III® et IV® si¢cles n’existait nulle
part ailleurs!), ni méme dans le cours du V* sieécle. Ce qui était
pratiqué en Orient aussi bien qu’en Occident, c¢’était une pénitence
a certains égards publique, sous la direction de I’évéque (sacerdos),
d’un diacre chez les Syriens, d'un < économe » de la pénitence en
Asie-Mineure. Pourquoi Rome aurait-elle fait exception? M. Vacan-
dard prétend que l'existence des prétres pénitenciers romains tels
que M. Batiffol les décrit, est «historiquement indémontrables;
que les deux textes du ZLiber pontificalss sur lesquels on sappuie,
ont un sens équivoque; qu'aucun écrit des papes n'y fait allusion;
que leurs ouvrages tendent plutdt a établir le contraire; qu’ < enfin
Sozomeéne, dont l'information a cet égard parait tres stre, déclare
expressément que l'office qui a Constantinople est dévolu au prétre
pénitencier, a Rome est réservé au pape, ou, si I'on aime mieux,
a l'évéque, cvrd wsrayer o smioxomog » (p. 385-386).

M. Batiffol ne se tient pas pour battu. Dans la Revwue du
clergé frangais du 1°F mai (p. 449-456), il persiste a soutenir l'au-
torité des textes du Liber pontificalis et conclut que «la délégation
de simples prétres au ministére pénitentiel a été pratiquée a Rome
a I'époque du pape Marcel» (entre le 27 mai ou 26 juin 308 et
le 16 janvier 309); et que M. Vacandard se trompe, lorsqu'il affirme
«que ce régime n'a été en vigueur au III® (?) et au IV®siécle qu'a
Constantinople ».

Selon M. Batiffol, la confession se faisait, avant la date du
pape Marcel, au sacerdos (c’est-a-dire selon lui a I'évégue, p. 454),
et d’'une maniere privée. Lorsque M. Vacandard lui oppose ce texte
d’'Origéne: «in conventu totius Ecclesiee exponi debeat et curari»,
il réplique: «Le pécheur s¢ produzz devant l'assemblée de toute
I'église quand il se met en costume de pénitent dans le lieu ré-
servé aux pénitents; cette démarche est suffisamment révélatrice
et pénible» (p. 455).

Quant au texte ou Sozomeéne dit que, aprés la suppression
du prétre pénitencier par Nectaire a Constantinople (391), «les évéques
presque partout suivirent cet exemple », M. Batiffol interpréte ainsi

) Sauf peut-étre «dans un rayon qui ne s'étendait pas bien loin de Constan-
tinople » (Revue du clergé frangais, 15 mai 190§, p. 641),



— 520 —

les mots «presque partout>: «Le prétre pénitencier existait donc
encore, ¢a et la, et ce n'est pas la phraséologie molle de Sozomene
qui prouvera, contre les formels témoignages du Liber pontificalis,
que, particulicrement a Rome, on l'avait supprimé pour imiter
I'exemple donné par Constantinople. »

Dans /la Revue du clergé francazs, du 15 mai, M. Vacandard
a répliqué en ce sens: ¢«Le prétre pénitencier remonte au temps
de Déce ou a peu preés. La région, ou il fonctionnera serait Con-
stantinople et ses environs. C’est a propos de Constantinople que
Socrate et Sozoméne racontent la suppression de !'office du prétre
pénitencier. Ils ne donnent nullement a entendre que l'office datit,
pour cette ville, du IV® siecle (p. 641).... Sozoméne ne suppose
pas que le prétre pénitencier ait été supprimé a Rome, au IVe siccle;
il parle de la discipline pénitenticlle de Rome, comme si le prétre
pénitencier #'y existait pas aun Ve siccle ez w'y avait jamais existé.
Il met méme cette discipline en opposition avec celle qui étazt en
viguenr a Constantinople aw IV° siwecle . ... Selon nous, le Liber
pontificalis est en concordance parfaite avec Sozomene. Il constate,
(2¢ édition) 'existence, au IV® siecle, de prétres semainiers, propter
baptismum et penitentiam multorum qui convertebantur ex paganis »
(p. 642). M., Vacandard pense, contrairement a MM. Duchesne et
Batiffol, que les payens qui se convertissaient et demandaient le
baptéme é€tait assujettis a certains exercices pénitentiels. Il en
appelle, sur ce point, au D¢ penitentia de Tertullien (p. 643).

Quoi qu'il en soit des détails de cette discussion, les lecteurs
verront facilement que les documents mis en avant, méme ceux de
M. Batiffol, sont loin de légitimer la confession privée telle qu'elle
se pratique dans I’Eglise romaine actuelle, et encore plus loin de
prouver qu’elle soit d’institution divine.

* Sur la transsubstantiation. — M. F. Dubois, dans la « Revue
du clergé frangais» (15 mars 1903, p. 187-191), a enseigné ¢ qu’il
faut considérer comme de foi: 1° Que N. S. J. C. est présent sub-
stantiellement sous les espéces eucharistiques; 2° qu'il y devient
présent par le changement de la substance du pain en son corps
et de la substance du vin en son sang, lequel changement I'Eglise
appelle #ranssubstantiation; 3° que les espéces ou accidents du pain
et du vin demeurent aprés la consécration sans leur sujet naturels.

Mais voici ou la théologie romaine pousse la contradiction a
son comble. M. D, avoue que le concile de Trente (a qui I'on doit
ces articles de foi) n’a pas défini ce qu'est la substance ni ce que
sont les espéces ou accidents. S’il voulait dire toute la vérité, il
devrait ajouter que nul ne le sait; que les plus grands savants
sont encore occupés a définir la substance sans pouvoir y arriver.



— 521 —

Des lors, a quoi bon ces prétendues définitions dogmatiques la ou
il n’y a ni définition scientifique, ni définition philosophique? N’est-ce
pas se jouer du public? N'est-ce pas compromettre le dogme
catholique que de le formuler en des termes que tel savant peut
définir de telle fagon et tel autre d’une fagon contraire? Jusqu'a
présent nul n’a démontré qu’il faille entendre les mots substance
et accidents dans le sens d’Aristote et de Thomas d’Aquin. Con-
clusion: donc chacun a le droit de les entendre selon ce qui parait
le plus scientifique. M. le D* Koch les a entendus dans le sens
d’une simple union morale et non d’une transsubstantiation physiqie;
et qui prouvera qu’il ait tort?

est donc une véritable impasse. . D, essaie d’en sortir
Cest d tabl p M. D d’ t
d’'une maniere que certains pourront qualifier d’ingénieuse, mais
que nous qualifierons, loyalement, par respect pour le Christ et
pour l'eucharistie, de pur escamotage et de pure logomachie.

L’escamotage, le voici. M. D. dit expressément: « Par le corps
du Christ directement présent sous les espéces, saint Thomas en-
tend non pas le corps animé (vivant de la vie végétative, sensitive,
intellectuelle), mais le corps informé par I’ame, en tant qu'elle lui
donne l'esse corporeum, c'est-a-dire en tant qu'elle remplace les
formes élémentaires des atomes qui font partie du Christ. L’ame,
en tant que principe de vie, n'est présente que par concomitance
(S. th,, III*, q. LXXV a. 6, ad 2™).

¢ La substance corporelle du Christ est dépouillée de ses acci-
dents, avant tout du premier d’entre eux, de celui qui est le support
de tous les autres: la quantité dimensive ou 1'étendue actuelle,
Cela résulte de la notion méme de transsubstantiation et cela est
assez évident par ailleurs.

¢De ce mode d'existence du Christ per modum substanii@
inextense, les théologiens dérivent une série de corollaires: a) d’a-
bord, la présence du Christ tout entier sous chaque espéce et sous
chaque partie des deux espéces, méme avant la séparation réelle
des parties. C’est, en effet, le propre de la substance d’étre Zora
in loto et tota in qualibet parte; b)le Christ est naturellement dans
I'impossibilité d’exercer les actes de la vie organique et sensible
qui requiert des organes étendus, Clest dans cet état de mort ap-
parente, de syncope, que certains théologiens font consister I'anéan-
tissement, propre au sacrifice eucharistique; ¢) le Christ n’est pas
localisé dans Pespace, ni circumscriptive, c’est-a-dire a la maniere
des corps dont les parties existent les unes en dehors des autres et
correspondent a des parties différentes de |'espace, ni definitive,
c’est-a-dire a la maniére des esprits qui sont présents en un lieu
et non en méme temps dans un autre, mais il est présent sous



— 522 —

les especes d’une maniere unique, puisqu'il est privé de ses dimen-
sions propres et n’existe que sous les dimensions du pain et du
vin. Conséquemment, il n’est point par lui-méme susceptible de
mouvement local, n’étant pas dans l'espace, mais seulement par
accident, en tant que sa présence est liée aux espéces eucharistiques
qui, elles, sont réellement mues dans l'espace; @/ enfin, le Christ
ne peut étre ni vu, ni touché, ni pergu par aucun de nos sens, ni
impressionné par aucun objet extérieur, puisqu’il est inétendu et
séparé, en quelque sorte, du monde extérieur par 'enveloppe des
accidents sensibles du pain et du vin» (p. 187-188).

A tout homme de bonne foi et de bon sens je demande:
qu'est-ce qu'un corps qui est dans du pain et dans du vin, mais
qui n'est pas dans l'espace; bien plus, qui n’est ni étendu, ni sen-
sible, ni capable d’'exercer aucun acte de la vie organique et sen-
sible, etc.? Appeler «corps» ce je ne sais quoi incompréhensible,
inconcevable, n’'est-ce pas de l'escamotage?

Voici maintenant la logomachie, car ce qui précede n’est rien
en comparaison de ce qui suit. Quand on s’est lancé dans de telles
absurdités, on devrait avoir la pudeur de les rétracter. Mais non.
Au contraire, on sy obstine; on s’efforce méme de faire croire
qu'elles sont profondes, et on invente les explications suivantes:

« La transsubstantiation est un changement. Mais, elle différe
de tous les changements naturels, car tous ont un sujet qui per-
siste identique du point de départ au point d’arrivée, du zerminus
a quo au terminus ad quem. Dans les changements accidentels, le
sujet c’est la substance elle-méme qui demeure; dans les change-
ments substantiels, c’est la matiere premiere qui persiste sous la
diversité des formes substantielles. Dans le changement eucharistique,
au contraire, il n’y a aucun sujet permanent, car le changement
atteint jusqu’a la matiére premiére elle-méme. Ce n'est pas cepen-
dant une création: il n'y a ni annikilation du pain et du vin, ni
substitutzon de la substance corporelle du Christ a l'un et a I'autre,
mais addication, pour ainsi dire, de la substance de ces €léments
en faveur de la substance corporelle du Christ. C’est donc un
changement, mais unique en son genre, puisqu’il atteint la substance
tout entiére, d’ou son nom de transsubstantiation.

eLa raison pour laquelle le changement doit aftecter la ma-
tiere premiére elle-méme, c’est que le fewminus ad quem n’est pas
la production d'un corps, spécifiquement semblable seulement au
corps glorieux du Christ, présent au ciel. Un changement de forme
substantielle suffirait en effet pour cela: en combinant I'nydrogene
et oxygene, jobtiens de l'eau artificielle, semdlable a 'eau natu-
relle, parce que la forme de '’eau a succédé aux formes élémen-
taires des corps simples. Mais il s’agit de reproduire le corps zz-



— 523 —

dividue! du Christ, Zdentigue a son corps glorieux., Or, c'est la
mati¢re premicre, déterminée par telle ou telle quantité (signata
quantitate), qui est principe d'individuation pour les formes sub-
stantielles, non subsistantes en elles-mémes. Ainsil’ame humaine, forme
a la foi subsistante et inhérente, recgoit en partie son individualité
du corps auquel elle est unie. Il faut donc non seulement que la
forme du pain et du vin devienne la forme du corps du Christ,
mais que la matiere de ces deux substances devienne la matiére
du corps glorieux du Christ.

« Comment cela est-il possible? Clest le sujet de la fameuse
réponse ad 3™ de l'art. 4 de la question LXXV (S. 72, [11%): < Ad
tertium dicendum quod virtute agentis finiti non potest forma in
formam mutari, nec materia in materiam, sed virtute agentis in-
finiti (quod habet actionem in totum ens) potest talis conversio
fieri, quia utrique forma et utrique materie est communis natura
entzs et id quod est entitatis in una potest auctor entis convertere
in id quod est entitatis in altera, sublato eo per quod ab illa dis-
tinguebatur. » Cette communis natura entis ne saurait s’entendre
de ’étre abstrait, transcendental, mais de l'étre concret. Les bar-
rieres qui séparent les espéces ou les genres sont les formes sub-
stantielles, principes de spécification des étres; la barriére qui sépare
les individus d'une méme espéce, dans l'ordre des corps, c'est la
matiére, affectée de telle ou telle quantité. Pour changer un étre
fini, corporel, en un autre étre fini et corporel, il faut donc effacer
cette double frontiere. Par la réduction de la forme du pain a la
forme corporelle du Christ, les barriéres des genres ou des espéces
sont abaissées; par la réduction de la matiére premicére du pain
a la matiére corporelle du Christ, ce sont les frontiéres mémes des
individualités qui se confondent » (p. 189).

Comprenne qui pourra. M. D. a beau remarquer que c'est la
< un mystere, mais non une absurdité ». Le public appelle aburdité
ce qui est manifestement contradictoire; et ici 'on nage en pleines
contradictions. Il faut enfin le dire hautement, expliquer I'eucha-
ristie au moyen d’une telle chimie, c’est scandaleux. Prétendre
qu’on va sanctifier les ames avec des assertions aussi fantastiques,
de deux choses l'une: ou c’est les hébéter, ou c’est les faire fuir.
Rome voit trés bien les fideles qu’elle hébéte et ceux qu’elle fait
fuir; et si elle s'opinidtre dans son concile de Trente, c’est unique-
ment pour ne pas se désavouer, pour ne pas comprometire son
infaillibilité, a laquelle du reste ne croient que les hébétés en question.
C’est donc de l'orgueil et de linfatuation, et non de la religion.

M. le D Koch a essayé de sauver la situation en remplagant,
comme je 'ai dit, la transsubstantiation matérielle par I'union morale.
Qu'en pense M. Dubois? Il est manifestement tres embarrassé



lui-méme. D'une part, dit-il, « nous ne voyons pas aussi bzen comment
ce systéeme s'accorde avec les définitions du concile de Trente ».
Quelle timidité! D’autre part, il ajoute aussitdt: « /7 est trop clair . . ..
qu’il ne saurait plus étre question ni de transsubstantiation, ni de
subsistance des accidents eucharistiques sans sujet d’inhérence.
Bon gré mal gré, on est ramené ou au symbolzsime de Zwingli ou
au systéme calviniste de la présence wvirtuelle du Christ (par sa
puissance), tous deux condamnés par 'Eglise. Pour conclure, /a
spéculation philosoplique sur le systemne eucharistique 1w'est pas libre.
Le systéme scolastique de la maticre et de la forme est sowus-ezn-
tendn dans les définitions de Trente ez 2/ faut bien en tentr compte. »
Voila donc le dernier mot du romanisme sur ce point capital! Le
concile de Trente a condamné le systeme de la présence virtuelle,
et il a défini (par sous-entendu) le systeme scolastique de la ma-
tiecre et de la forme, et des accidents absolus. Or /le concile de
Trente, c'est I’ Eglise, Donc!

Quand les théologiens romanistes qui se disent encore catho-
liques, verront-ils que le concile de Trente n’est pas I'Eglise catho-
lique, et que ses prétendues définitions aristotéliques (auxquelles
ceux qui les ont faites n'ont eux-mémes rien compris), sont dela
logomachie et de l'enfantillage, et non la doctrine du Christ? Avec
un peu plus de bon sens et un peu moins d’orgueil, la lumiére
serait vite faite. Tant de péres ont parlé avec tant de clarté de
I'eucharistie, et dans un sens si opposé a celui de Rome, qu'’il
faut vraiment se crever les yeux pour ne pas le voir.

M. le D Koch, loin de se décourager, répliqile aux critiques
dont il est I'objet, et enfonce son clou de la «transformation mo-
rale», qu’il substitue a la transsubstantiation physique. Son nouvel
article dans les « Annales de philosophie chrétienne » (mars 1gog)
est trés explicite: 1° il déclare «¢contradictoire» la these qui pré-
tend que la substance du pain et du vin est changée et non dé-
truite, tout en prétendant qu’il ne reste plus du pain et du vin
que les accidents; 2° il insinue que, pour maintenir la présence
de J.-C. dans leucharistie, il n’était nécessaire ni d’enseigner avec
Bérenger de Tours que des accidents ne peuvent pas demeurer
sans leur sujet, ni d’enseigner avec Lanfranc de Cantorbéry que
les accidents du pain et du vin demeurent sans la substance du
pain et du vin; 3° il prétend que le décret du pape Martin V et
du concile de Constance (que les accidents du pain demeurent
sans sujet) n’a pas eu pour but de définir contre Wiclef la théorie
aristotélicienne des accidents absolus, mais seulement de définir la
présence réelle de J.-C. dans l'eucharistie; 4° il en donne pour
preuve que le IV® concile de Latran et le concile de Trente n’ont
pas parlé du maintien des <accidents», mais seulement des speczes



> 525 —

manentes, et qu'ainsi «il n’est pas défini que les accidents demeurent
sans la substance» (p. 626), donc qu’on peut admettre le maintien
de la substance du pain et du vin: 5° M. Koch en appelle, en
faveur de ce maintien, a St. Augustin, au moine Nilus {du V¢ siecle),
a Rupert de Deutz et aux approbateurs de ce dernier, et il
enseigne qu'au lieu de l'anéantissement des substances du pain
et du vin, on peut admettre «seulement 'é/évation de celles-ci par
la puissance divine aux substances de la chair et du sang du
Christ (mutatio perfectiva, non destructiva)» ; en d’autres termes,
Pétre du pain et du vin recoit, par la consécration, <une consé-
cration et une dignité supérieures», comme un papier ordinaire
devient chose sacrée par la signature de l'empereur (c’est la com-
paraison du moine Nilus, ami de St. Cyrille d’Alexandrie). Bref,
«de méme que l'empereur dit par sa signature: « Cette piéce, c’est
moi» ; de méme le Christ dit en prenant le pain: «Ceci est mon
corps, c’est moi.» Qu'on ne craigne pas, ajoute M. Koch, de trou-
ver dans cette conception de l'eucharistie la thése de Zwingle qui
considérait les espéces comme le symbole du corps du Christ: la
piece officielle n’est pas un symbole de l'empereur, cen est le
document accrédité. De méme eucharistie serait le document, le
testament du Christ» (p. 628). — Tout cet article de M. le Dr
Koch sur la «transformation du pain et du vin considérée comme
une fransformation morale », mérite la plus grande attention. Rome
le laissera-t-elle passer? Mais qu’elle le condamne ou non, les textes
et les arguments de M. Koch restent substantiellement, eux aussi.

Dans le numéro d’avril des mémes Annales, M. St. Levasseur
prend ainsi la défense de M. Koch: «Comment: St. Thomas a eu
la liberté d’incorporer la théologie a des systémes payens et /été-
rogenes au christianisme ; il a revetu notamment les sacrements
d'une matiére et d'une forme que rien aujourd’hui ne démontre
en tant que justification rationnelle, e¢Z on prétend que nous ne
somines plus libres d'en faire autant? La question soulevée par
I'abbé Koch est donc essentiellement catholique, et il ne mérite
pas les suspicions qu’'on lui préte. Depuis le moyen age, un sys-
teme plysique est sensé avoir épursé le dogme de leucharistie. Le
signe divin de l’éternelle alliance, la commémoration perpétuelle
de la rédemption, la communion des cceurs et des esprits n'ont
donc pas de sens officiel en théologie? Ou plutot ils n’ont qu'un
sens moral officieuxr qu’'on trouve dans les livres de spiritualite
qui luttent contre le formalisme physique!), ou qui en abusent étran-

') Notamment I’/mitation, dont la partie relative a ’eucharistie est postérieure
a la domination du thomisme; elle peut étre considérée comme une prosestation
contre son physicisme. — Note de M, St. Levasseur,



— 526 —

gement. .. Pourquoi voudrait-on que I'Eglise, tout en maintenant
le réalisme incontestable du corps et du sang, tout en se servant
d’expressions plus en rapport avec les sciences physico-physiolo-
giques d'aujourd’hui, qu’elle se refuse d’évoluer vers une interprétation
morale 7 On renouera alors une tradition bien antérieure aw XIII®
siecle et que Duns Scoil a reprise» (p. 92-93).

Je n’ai pas a entrer ict dans l'examen de cette doctrine, qui
d'ailleurs contient beaucoup de vérités. Je veux seulement, comme
rapporteur, constater que l'auteur peut étre conduit trés loin, plus
loin qu’il ne pense peut-étre, lorsqu’il refuse de se soumettre a la
doctrine sur la substance que Thomas d’Aquin a empruntée a des
< systemes payens et hétérogenes au christianisme », Que répondrait-
il si on lui faisait remarquer que son observation frappe en plein
visage non seulement Thomas d'Aquin, mais tous les Peres qui
ont emprunté les mots substance, essence, personne, etc., a ces
mémes philosophes payens? Mais restons dans la question eucha-
ristique.

M. Levasseur ne se borne pas a défendre M. Koch et a sou-
tenir que /'Eglise a le droit d’évoluer dans ses interprétations, il
donne lui-méme une explication de la substance, et par consé-
quent de la transsubstantiation, explication que nous ne saurions
exposer ici, mais dont on verra suffisamment le sens ct 'esprit
dans le passage suivant:

¢« Descartes et Kant ne sont pas plus sceptiques que /' Ecole,
quoi qu’en écrivent les néo-scolastiques; mais ils se séparent for-
mellement de 'Ecole sur l'application de la catégorie de substance
aux réalités sensibles. Ainsi ils n'admettent pas que du pain, du vin,
de l'eau soient des substances. Aujourd’hui, certains théologiens
se retranchent derriére une équivoque. Ils disent que la connais-
sance sensible pergoit I’é¢tre en soi: le pain, le vin, l'eau sont
percus immédiatement en tant qu’éfre. Personne n’a mis en doute
'objectivité de 1'étre pain, etc., mais cela prouve-t-il que le pain
soit pergu comme swbstance ? Cela prouve-t-il qu'une c/ose, un
phénomeéne, un objel soit élevé au rang de substance par le fait
incontesté qu’on le percoit en tant qu’éfre ? Clest tout simiplement
la confusion de deux catégories profondément distinctes. .. Classer
le pain, leau, le vin parmi les substances, est une Aypothese dont
on attendra toujours la démonstration. Si les anciens multipliaient
les substances et les formes substantielles, c’est qu'ils n'avaient
qu'une idée imparfaite du phénoméne au sens cartésien. Aussi
bien leur physique était du pur empirisme et non de la science,
c’est-a-dire le résultat de l'esprit et de ses formes rationnelles.
Mais, objecte la néo-scolastique: qui vous prouve que cette cons-



— 327 —

truction subjective que vous appelez science corresponde a une
réalité ¢ Je rétorque l'argument et dis: Qui vous prouve que vos
essences, vos substances et vos formes substantielles qui sont aussi
des postulats et des présomptions rationnelles répondent 2 une
réalité?..»

C'est ainsi que la franssubsiantiation est ramenée a la ques-
tion de la substance, qui n’est pas une question religieuse et sur
la définition de laquelle les théologiens ne s’entendent pas plus
que les philosophes. Evidemment de telles discussions ne font que
compromettre le caractére religieux de l'eucharistie.

Ce n'est pas tout. M, I'abbé Dubois a répliqué, dans les An-
nales (mai 1903), d'abord a M. Koch, puis a M. Levasseur. —
M. Koch, dit-il, est désavoué dans son interprétation du systeme
de Scot par le P. Timothée, franciscain. De plus, M. Koch atta-
que manifestement la transsubstantiation définie par le concile de
Trente, et sa doctrine de l'union morale n’est que le symbolisme
de Zwingle: car, dit-il, ¢un symbole est le signe sensible d'une
réalité adsente»; or, dans le systéme de M. Koch, les éléments
eucharistiques répondent adéquatement a cette définition, puisque
le Christ n'y est présent que par procuration, mais non par lui-
méme, vraiment substantiellement. — Quant a M. Levasseur, qui
ne veut pas que les catholiques soient privés aujourd’hui de la
liberté dont St. Thomas a joui si complétement au XIII® siecle,
liberté d'interpréter l'eucharistie d’aprés les systémes philosophi-
ques, M. Dubois lui répond ainsi: <La raison en est trés simple:
c’est que, depuis St. Thomas, il y a eu le concile de Trente et
que ce concile s'est avisé de canoniser en quelque sorte le sys-
teme thomiste sur 'eucharistie ez de le consacrer comme le systeme
offictel de I'Eglise» (p. 190-193).

M. 'abbé Ch. Denis croit «clore» ainsi le débat, en déclarant
a M. Dubois que sa définition du symbole est ¢absolument ine-
xacte». Selon lui, le symbole est un signe sensible d'une réalité
suprasensible, surnaturelle. «Le symbolisme bien compris, dit-
il, est une loi fondamentale de la raison et de la foi... Un livre
est un symbole d'une 7éalite présente; une ceuvre d’art, une croix,
etc., sont des symboles de réalités présentes. .. Je le répéte, avec
le symbolisme, loi psychologique, I’eucharistie n’offre qu'une dif-
ficulté, celle du divin et du mystere, cette difficulté n’est rien pour
le fidele; awec la transsubstantiation, construction artificielle de
Uesprit, systeme contradictoire & la science, toutes les difficultés
surgissenty (p. 1g2). M. Denis ajoute que le probléme, loin d'étre
définitivement vidé par la fkéorze de la transsubstantiation et par
I'adoption de cette théorie au concile de Trente, «reste ouvert,



— 588 —

grandement ouverts>. M. Denis, tout en se déclarant ¢fidéle aux
formules qu'a fixées I'Eglise», estime que, «devant les difficultés
de plus en plus insolubles qi'offre la transsubstantiation, on peut
s'en tenir a 'exemple de Bossuets, qui, dans ses Méditations sur
I'Evangile, explique la Céne sans prononcer un seul mot sur la
transsubstantiation (p. 193).

C'est dire clairement qu'il faut laisser de cOté le mot et la théorie
de la transsubstantiation. M. Denis termine par une remarque tres
juste: «Le conflit n'est pas dans les choses de la foi, il est dans
la maniére de les concevoir ou de les recevoir». Or la theorie de
la transsubstantiation est une wmaniere de concevoir 1'eucharistie,
maniére scolastique, aristotélicienne, pleine de difficultés «de plus
en plus insolubles». Au pape infaillible de dire maintenant si cette
manicre n'est pas une des «formules qu’a fixées I'Eglise», Si le
pape dit ouz (ce qui n'est pas douteux), un catholique-romazn ré-
pliquera-t-il ou que le pape #’est pas infaillzble, ou que le concile
de Trente #'étazt pas I'Eglise 7 Attendons. . .

* M. Ermoni et l'immaculée-conception. — Dans un article
extremement hardi sur plusieurs points théologiques trés graves
(Revie du clergé francais, 15 mai 190s), M. Ermoni, professeur
au scolasticat des Lazaristes de Paris, s'exprime ainsi sur la dog-
matisation de l'immaculée-conception (p. 626): «En vertu de quelle
régle pouvons-nous affirmer que le dogme de l'immaculée-con-
ception est le développement normal/ de données antérieures, et
non un dogme adsolument nouvean ? Cette régle, je I'ai cherchée
longtemps, et je dois avouer que je ne l'ai pas encore trouvées
— A la bonne heure! Voila de la franchise. Nous pouvons assu-
rer a l'honorable professeur que plus il la cherchera, plus il s’aper-
cevra de 'absolue nowwveaunté de ce prétendu dogue.

Rapprochons de cet aveu les paroles suivantes de M. Paul
Lejay, au sujet du volume de M. Lesétre sur «L’Immaculée-con-
ception et I'Eglise de Paris» (1904): «Il semble que M. L. n'a
pas toujours échappé awx confusions inkéventes a la matiére et
n'a pas toujours distingué la féte de la conception, la notion de
Vémmaculée-conception et le dogme de 'immaculée-conception. Par
ailleurs, il expose clairement 'histoire de 1’établissement du dogme.
Cest une suite de faux et de violences. 1l semble que la croyance
a triomphé par ce qui aurait dit la faire échouer. M. L. n'a rien
caché de ces incidents, Peut-étre a-t-il rendu St. Bernard #rop ortio-
doxe ; il était bel et bien opposé au dogmel). »

Y Revue d'histoire et de littérature religizuses, mai 1903, p, 316,



— 529 —

* M. Ermoni et l'épiscopat monarchique. — M. Ermoni
avoue que «l'histoire a prouvé que ['épiscopar monarchigque est
un développement tout naturel de la hiérarchie, indépendant de toute
hérésie»'). — Donc, d'aprés 'auteur, I'épiscopat monarchique n'est
pas directement de droit divin: car, s'il était directement de droit
divin, il ne serait pas un simple développement naturel.

* Sur les origines de l'épiscopat romain. — M. Turmel a
publié, dans la <Revue catholique des Eglises» (janvier 19035), une
trés intéressante ¢tude sur «l'’Eglise romaine jusqu’au pape Vic-
tor»(193-202); ¢tude dans laquelle, tout en combattant certaines
assertions de Harnack, il reconnait deux points trés graves: I°
que le clergé s'effacait devant I'Eglise, et que 'évéque s’effagait
devant le clergé; 2° que l'épiscopat monarchique ne commenga a
Rome qu'avec Anicet, vers l'an 160, et qu’auparavant I'Eglise
était administrée par un college épiscopal. Ces deux points dé-
montrent, le premier, que la hiérarchie, loin de s'imposer a I'Eglise,
lui était subordonnée, fait qui renverse toute la constitution de
IPEglise romaine actuelle; le second, que l'évéque de Rome ne
jouissait alors d'aucune prérogative personnelle, pas méme du
droit de signer de son nom les lettres que son Eglise adressait a
une autre Eglise. Avec ces deux points, 'ecclésiologie véritable
est rétablie, a savoir la respublica christiana, les droits des {idéles,
I'Eglise tout entiére (et non seulement la hiérarchie) gardienne de
la foi, du dogme, de la discipline, et dépositaire de la juridiction
ecclésiastique, dont la seule source et le seul chef est J.-C. Avec
ces deux points, 'autorité personnelle du pape, donc son infailli-
bilité telle que le pseudo-concile du Vatican 'a définie, est insou-
tenable et ruinée. Voici quelques passages :

D’abord, celui ou M. Turmel résume l'opinion de Harnack
(p. 13-15): «Anicet fut évéque monarchique, le premier évéque
dans le sens actuel de ce mot. Soter fut le second. A peine le
nouveau régime était-il établi qu’on se préoccupa de lui donner
lauréole de l'antiquité. C'est a résoudre ce probléme qu’a servi
la liste épiscopale. Rédigée sous le regne de Soter, vers 170, dix
ans a peine apres la transformation, la liste a été destinée a prou-
ver que l'épiscopat monarchique avait existé dés l'origine. Elle
n'a pu atteindre ce but qu'en substituant a l’histoire réelle une
histoire conventionnelle et artificielle. Toutefois elle n’a pas inventé
de toutes piéces ses matériaux. Jci quelques détails sont nécessaires.
Jusqu'aux environs de l’an 120, le collége épiscopal n’eut proba-
blement a sa téte d’autre président que son doyen d’age. En fait,

1) Revue du clergé frangais, 15 mai 1903,

Revue intern. de Théologie, Heft 51, 1905, 34



— 530 —

ses membres se partagerent les diverses fonctions du culte, de
Ienseignement, de l'administration et des relations avec le dehors.
Ils les exercerent sans doute temporairement et alternativement,
en vertu d’'un droit qui était égal chez tous et qui ne tenait pas
compte des aptitudes. Seulement, comme le mérite n’est jamais
vain, certains épiscopes de ce temps se firent remarquer par la
maniere supérieure dont ils s'acquittaient de leur ministere, et on
garda le souvenir de leur gestion. A partir de 120 ou 130, 'impor-
tance croissante de la communauté romaine et la lutte contre la
propagande hérétique obligerent a adopter une nouvelle discipline.
Les fonctions ne furent plus confiées qu'aux capacités, elles furent
méme probablement centralisées entre les mains d'un seul homme
pour éviter les tiraillements et assurer a toutes les décisions du
gouvernement ecclésiastique l'unité de vues sans laquelle il n’est
point d’action ¢énergique et féconde. Les ¢piscopes eurent alors a
leur téte des hommes qui n'étaient pas seulement des doyens
d’dge, mais qui étaient de véritables présidents et dont la mémoire
ne fut pas oubliée. Pie, Hygin, Télesphore furent présidents du
college épiscopal parvenu a sa seconde phase: c’est ce que per-
mettent de conjecturer certains textes qui se servent de leurs
noms pour dater divers événements, et notamment ['endroit de
Tertullien ot on lit que Valentin brigua I'épiscopat, mais qu'il fut
supplanté par un confesseur de la foi, lequel — nous le savons
par ailleurs — fut Télesphore. Lin, Anenclet, Clément, Evariste,
Sixte furent les membres les plus éminents de ce méme collége
pendant sa premiére phase. L’auteur de la liste n’a donc pas ima-
giné les noms qu’il emploie pour relier Anicet aux apotres
saint Pierre et saint Paul. Ce qu’il a imaginé, c’est le réle qu'il
assigne a ces noms. L.in, Anenclet et les autres épiscopes du col-
lege de la premiére époque se distinguérent de leurs collegues par
leurs qualités personnelles, mais non par leur situation; ils furent
des épiscopes collaborant avec d’autres épiscopes, ils ne furent
pas des évéques monarchiques. Et si Télesphore, Hygin, Pie exerce-
rent une présidence effective, ils ne furent que les premiers entre leurs
pairs, primz inter pares: eux non plus ne posséderent pas l'épis-
copat monarchique. D'ailleurs, en combinant les renseignements
que nous fournissent saint Irénée et Tertullien sur la date de l'ar-
rivée de Valentin a Rome, on arrive a conclure que Télesphore
et Hygin exercérent simultanément leurs fonctions et qu'ils furent
quelque chose comme des présidents de quartiers. En résumé, les
noms qui figurent sur la liste sont historiques, mais la liste elle-
méme n’est pas historique. Elle présente comme prédécesseurs
d’Anicet des hommes qui ne disposérent pas des pouvoirs d’Ani-
cet et entre lesquels il n'a pas exist¢ de lien de succession.



— 531 —

Elle antidate 1'épiscopat monarchique et, pour établir la chaine
artificielle dont elle a besoin, elle fixe arbitrairement la date de
I'entrée en charge des prétendus prédécesseurs d'Anicet.»

Ensuite, M. Turmel s’explique lui-méme ainsi: ¢Rien n’em-
péche de penser que telle ou telle des dates indiquées par le ca-
talogue romain est mal fondée, et on sera libre de I'abandonner dés
qu'on la verra démentie par I'histoire. D’autre part, on n’imagine
plus I'Eglise romaine écrivant a un diocése quelconque une lettre
collective et impersonnelle, ou le pape ne serait l'objet ni d’une
mention ni méme de la plus légere allusion. Pourtant la lettre
écrite vers l'an g5 aux Corinthiens par Clément a été une lettre
collective et impersonnelle. De méme, on n'imagine plus un évéque
écrivant a I’Eglise romaine une lettre sans 'adresser a son chef,
sans méme le mentionner. C’est pourtant un écrit de ce genre
que nous trouvons parmi les lettres de St. Ignace. Ces deux faits,
contre lesquels aucune dissertation ne peut rien, prouvent péremp-
toirement que les procédés personnels employés plus tard par le
gouvernement ecclésiastique n’existaient pas a l'origine et que /a
communauté occupait alors le premier plan qui, deputs de longs
szécles, lui a été vavis> (p. 15).

M. Turmel constate ensuite que la lettre de St. Denys de
Corinthe a été adressée aux fideles de 'Eglise romaine ; que Soter,
évéque de celle-ci, n’y est mentionné qu’accessoirement; et il
conclut ainsi: <¢D’ou il suit que, vers I’'an 167, en plein régime
monarchique, I'Eglise romaine a envoyé une lettre en son propre
nom, et non au nom de son chef; qu'elle en a regu une autre
adressée a elle-méme et non a son chef» (p. 16).

Parlant du Pasteur d’'Hermas, M. Turmel dit: « Hermas n’était
pas martyr, mais prophete. Il n'avait pas versé son sang pour la
foi du Christ, mais il était favorisé des révélations du ciel. Comme
les martyrs, il mettait les dons surnaturels au-dessus des nécessi-
tés sociales, et les Aommes dadministration comptaient pour peu
a ses yeux. Dans la Vis. III, 1, 8, Hermas veut céder le pas aux
presbytres, mais I'Eglise le fait passer avant eux et le place a sa
gauche, en réservant sa droite pour les martyrs» (p. 19). — En-
suite: ¢ Les textes nous apprennent d’abord que les lettres étaient
écrites au nom de la communauté des fidéles, en d’autres termes,
que, dans les relations extérieures, le clergé s'effagait devant 'Eglise.
Ils nous apprennent, en second lieu, que les confesseurs de la foi
et les prophétes étaient enclins, sous lempire de la haute idée
qu’ils avaient d’eux-mémes, a traiter librement 'administration. Ils
nous permettent enfin d’entrevoir que, comme le clergé s’effagait
devant 1'Eglise, ainsi I'évéque s’effagait devant son clergé. Le
reste est affaire d’analogie et de théologie, l.es témoignages ne



— 532

livrant aucun renseignement précis sur les rapports primitifs de
I'épiscopat et du presbytérat, il appartient a l'induction historique
d’'une part, a la théologie d’autre part, de suppléer au silence des
témoignages et de dire ce que ces rapports ont pu et di étre.
Et quand on se rappelle que les scolastiques de la grande époque
ne considéraient pas l'épiscopat comme productif d'un caractére
et l'éliminaient de la liste des ordres, on ne redoute pas de voir
Yinduction historique entrer ici en conflit avec la théologie» (p.
19-20).

L’importance de ces déclarations apparaitra plus encore, si
I'on considere, comme lavoue M. Turmel, que 'Eglise n’est <en-
trée sur la sceéene de Dhistoire que trente ans aprés la mort des
apotres Pierre et Paul» (p. 3); que son «premier acte» a été la lettre
qu'elle a écrite a I'Eglise de Corinthe, lettre qui n’est nullement
un acte d’autorité ni de primauté, mais de simple confraternité.
L’Eglise de Corinthe avait violé la discipline au point d’attirer sur
les chrétiens les railleries et le mépris des payens; 'Eglise de
Rome en souffre dans ses intéréts religieux les plus légitimes, et
elle le lui dit. Qu'y a-t-il de plus naturel? Ce fait de solidarité
entre deux communautés sceurs n’est-il pas journalier chez nous?
Viendra-t-il a l'esprit de qui que ce soit d’en conclure que la
communauté qui regprocie a autorité sur la coupable? Nullement.
Il importe de remarquer que la lettre romaine ne prononce pas
une seule fois le mot cautorité» ni le mot «primautés. Clest seu-
lement le mot consez/ qui est employé a deux reprises. « Tenez
compte de notre congeil, vous ne vous en repentirez pas. » Cest le bene
agetrs du concile de Jérusalem, et rien de plus. Donc 1'Eglise de
Rome, entre g3 et g6, loin de croire a un évéque universel et
infaillible, ne se doutait méme pas d'une primauté quelconque, et
quoiqu’elle se considérat comme ayant été honorée par les apotres
Pierre et Paul, <aucune conséquence, avoue encore M. Turmel
(p. 8), nc se rattachait a cette prérogatives. Voila donc les origi-
nes bien humaines et bien modestes de la papauté romaine! Ou
est son prétendu droit divin: Nulle part.

Ce n’est pas tout. Dans une étude suivante, parue dans la
méme Revue (mai, p. 257-205) sous ce titre: «¢Histoire de la pa-
pauté de Victor a St. Cyprien», M. Turmel expose trés objecti-
vement les débats sur la Paque, le premier entre Polycarpe et
Anicet en 155, le second entre Polycrate, Victor et Irénéde, vers
1g91. Il constate que Victor excommunia les Eglises quartodéci-
manes; qulrénée protesta contre cette conduite de Victor et tra-
vailla a créer dans I'Eglise un mouvement d’opinion contre Victor.
«Sa propagande fut efficace. Victor recula devant ’opposition for-
midable que fit 'épiscopat a son décret d’excommunication. Il



~ 533 —

restitua au quartodécimans le bienfait de la communion qu’il leur
avait un instant enlevé, ou, s’il ne céda pas lui-méme, ses succes-
seurs transigérent» (p. 201-262). Ces faits furent interprétés aux
XVIe siecle et suivants soit dans le sens gallican, soit dans le
sens ultramontain. La conclusion de M. Turmel est qu'une grande
«différence» s’est opérée entre la Lettre de 'Eglise de Rome aux
Corinthiens en g5 et les mesures prises par Victor.

Dabord, en g3, c’est 'Eglise romaine tout enti¢re qui agit;
son évéque, qui a écrit la lettre, ne s’y découvre a aucun degré;
en IQI, ce sont les évéques qui agissent, c’est Victor qui a pris
l'initiative du concile romain et qui lui a dicté ses décisions; Iré-
née en rejette sur lui seul les responsabilités. FEnswuzte, en 95, 'Eglise
de Rome ne donne qu'un conseil, et non un ordre, a celle de
Corinthe ; en 191, Victor commande, menace et exécute sa me-
nace.

De deux choses l'une: ou bien Victor ne fut qu'un Africain
au sang chaud, ardent, irascible, impérieux, se croyant sans doute
autorisé a agir ainsi, mais sans l'étre autrement que par la ma-
niére personnelle dont il interprete sa charge d’évéque de Rome;
ou bien, son interprétation est fondée, a ses yeux, sur une auto-
rité universelle réellement annexée a sa charge. Or personne au-
jourd’hui ne peut pénétrer dans son ame et dire avec certitude
laquelle de ces deux hypotheses fut la vraie. Heureusement cette
question importe peu. Ce qui importe, c’est de savoir comment
I'Eglise jugea sa conduite, si elle en tint compte ou non. Or il
est manifeste qu'elle n’en tint pas compte; que, par conséquent,
elle ne reconnut ni a sa personne, ni a son siege, la prétendue
juridiction universelle dont il se crut peut-étre en possession. M.
Turmel avoue que <«Victor a échoués. «Clest vrai, dit-il, et cela
prouve que le pape ne trouva pas autour de lui les sentiments
de dépendance et de soumission sur lesquels il comptait. C'est un
spectacle que nous rencontrerons plus tard encore.»

Chose étrange. Tout en faisant cet aveu, M. Turmel insiste
sur ce fait que Victor se crut I'organe de l'unité¢ de I'Eglise, et
il en conclut avec Renan que <la papauté était Zéja née et bien
née». «Oui, ajoute-t-il, 'excommunication lancée par Victor est
Iacte d’un pape. Et puzsque pareil acte ne s’était pas encore pro-
duit, on peut dire que la question de la paque a été le baptéme
de la papauté.» — Oxn peut dive cela en effet, puisque M. Turmel
le dit. Mais ne doit-on pas dive plutdt ceci:

Constater /e fait n’est pas constater e droit. Constater qu'un
individu se croit supérieur et qu'il s'adjuge une autorité nouvelle,
ce n’est nullement démontrer qu’il ait de droit cette supériorité et
cette autorité. Le mot de Renan ne porte que sur la papauté



— 534 —

comme fait d’ambition ; mais Renan s'est bien gardé d’affirmer
que ce seul fait d'ambition fit suffisant pour démontrer la légiti-
mité¢ de la naissance de la papauté. Les idées de Renan sur ce
point sont trop connues pour que M. Turmel puisse s'en préva-
loir dans le but de légitimer cette naissance, et pour oser donner,
sans plaisanterie, a l'enfant nouveau-né un M. Renan pour parrain.
Le puisque de M. Turmel est, je le répéte, plus qu'étrange: car
il prétend qu’il suffit qu'eun pareil acte ne se soit pas encore
produit » pour qu'il soit un acte légitime, un acte saint, un daptéme !
Ne serait-ce pas plutdét un acte coupable, une violation de la cons-
titution méme de I'Eglise? Comment en effet I'Eglise aurait-elle
attendu jusqu'a l'an 191 pour s'apercevoir qu’elle avait (sans s’en
étre jamais doutée), dans la personne de I'évéque de Rome, «!'or-
gane de son unité»: Comment est-elle restée pres de deux siécles,
tiraillée par mille divisions gnostiques et autres, sans avoir eu
cette conscience d’elle-méme ? Et, en 191, lorsque cette idée se ma-
nifeste pour la premiére fois dans celui-la méme qui croit étre cet
corgane», comment se fait-il que 'Eglise, loin de Papprouver, lui
résiste, qu'lrénée proteste et avec lui les autres évéques? Si Victor
avait pour lui le droit et l'orthodoxie, Irénée et les autres évéques
n’étaient évidemment que des coupables, des violateurs du droit
et de ’orthodoxie. Pas du milieu. Or I'Eglise, loin de les condam-
ner, leur a donné raison.

Donc: 10 il est erroné d'appeler «papauté» un simple acte,
illégitime et coupable, d'un évéque de Rome: un acte n'est pas
une institution ; 20 il est erroné d’appeler ¢baptéme» un acte illé-
gitime et coupable. Cette seconde dénomination est méme une
telle profanation qu'on s’étonne de toutes manieres de la trouver
accolée au nom de M. Turmel. Qu'un érudit de cette valeur en
vienne a ce point de n'avoir plus le sentiment du juste et du vrai,
de prendre effectivement l'usurpation pour la justice, de confon-
dre une confiscation avec un acte saint, de faire de ce crime la
source du pouvoir dans 1'Eglise, d’appliquer le nom d’un sacre-
ment a ce coup d’Etat criminel qui a été le premier coup de pic
dans la constitution chrétienne, de transformer le mensonge en
vérité et de faire de ce premier embryon de la papauté, fruit sa-
crilége de l'orgueil et de l'ambition, d’en faire, dis-je, l'institution
qui sera censée représenter dans la suite des siccles I'ceuvre d’hu-
milité et de sainteté de J.-C., voila ce qui démontre avec la plus
entiere évidence combien la mentalité papiste est erronée, perverse
et subversive. E. MicHaup.




	Continuation de la crise doctrinale dans l'Église catholique-romaine en France

