
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 51

Artikel: Continuation de la crise doctrinale dans l'Église catholique-romaine en
France

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403630

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403630
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


506

CONTINUATION DE LA CRISE DOCTRINALE

DANS L'EGLISE CATHOLIQUE-ROMAINE EN FRANCE.

(4e article. ')

* La Réforme à Borne. — On lira certainement avec un vif
intérêt la lettre suivante adressée de Rome au Journal de Geneve,
(30 avril 1905) :

< Je vous signalais dernièrement un intéressant opuscule paru
ici avec l'approbation, ou, tout au moins, la pleine autorisation
du pape et qui préconisait un vaste plan de réformes dans l'ad-
ministation ecclésiastique. L'auteur •— un personnage de marque
— y disait au clergé italien, et spécialement aux prélats romains,
de très dures vérités.

Cet opuscule en a suscité un autre, qui produit presque
autant d'impression et que toute la presse italienne discute avec un
vif intérêt. L'auteur de ce nouvel opuscule — qui signe < un prélat

romain » — se distingue, lui aussi, par la sincérité de son accent
et la franchise de son langage. Vous me permettrez de vous dire
quelques mots de ce nouvel écrit, d'autant plus important et digne
d'attention qu'il a reçu le visa de l'autorité ecclésiastique.

L'auteur part de cette idée très juste que, pour réformer le

peuple, l'Eglise doit commencer par se réformer elle-même, en
Italie spécialement, où, selon les expressions mêmes de l'opuscule,
t on est plus superstitieux que croyant, plus bigot que dévot ».

C'est au clergé spécialement qu'il appartient de redresser le sens

religieux du peuple italien et de lui enseigner qu'avant d'invoquer
les saints il doit commencer par prier Dieu et Jésus-Christ. Et si

le clergé lui-même est infidèle à sa mission, c'est que l'enseignement

ecclésiastique laisse profondément à désirer. C'est donc cet

enseignement qu'il faut commencer par réfor?ner. Sur ce sujet,
l'auteur expose tout un ensemble d'idées parfaitement justes.

q Voir les numéros 48, 49 et 50 de la « Revue ».



— 507 —

L'enseignement théologique doit se mettre, dit-il, à la hauteur
de la science contemporaine. « Au lieu de partir en guerre contre
des adversaires morts et enterrés depuis longtemps, la théologie
catholique doit regarder en face son nouvel ennemi, le criticisme
contemporain. » L'auteur — qui fait évidemment allusion à la
condamnation de l'abbé Loisy, ou du moins à la forme qu'a revêtue
cette condamnation — ajoute que le Saint-Siège ferait bien de

prendre des décisions moins précipitées en ce qui regarde « les

doctrines nouvelles >, si hardies qu'elles puissent paraître. Les
œuvres qui patronnent de nouvelles hy7pothèses de critique biblique
et d'apologétique religieuse devraient plus facilement trouver la
route des chaires d'enseignement pour y être discutées avec sérénité,

que celle du Saint-Office ou de l'Index pour y être
condamnées précipitamment. La condamnation de Galilée, ce lieu
commun de la polémique anticatholique qui a fait tant de mal à

l'Eglise, semble n'avoir rien appris du tout à ceux qui dirigent
les congrégations romaines. Ailleurs l'opuscule se plaint qu'on ait
cessé ou à peu près de convoquer la commission biblique nommée

par Léon XIII. Alors qu'on devrait au contraire « étendre ses
pouvoirs et dilater son champ d'action », on semble viser à la laisser
< mourir d'inertie ».

L'opuscule touche un autre point non moins important. Il
voudrait que le Saint-Siège définît un peu plus clairement qu'on
ne l'a fait jusqu'à présent aies limites de l'infaillibilité pontificale
aussi bien que la valeur des décisions rendues par les tribunaux
ecclésiastiques romains ». Le conseil est plein d'à propos. En dehors
du catholicisme, on se fait parfois des idées très fausses à ce
sujet. Beaucoup s'imaginent que l'infaillibilité — d'après la doctrine
de l'Eglise — s'étend à toutes les manifestations du pape et du

Saint-Siège, alors que, en réalité, elle est réservée à quelques actes
exceptionnels du souverain pontife. Ainsi Léon XIII, durant son
pontificat de 25 ans, n'en a jamais fait usage.

L'auteur demande également à Pie X de revenir à la simplicité

évangélique et de sacrifier < le faste de la cour pontificale,
scandale des âmes timorées des catholiques étrangers et sujet de

plaisanteries et de sarcasmes pour nos adversaires >. Il voudrait
qu'une égalité plus raisonnable régnât entre les diverses fractions
du clergé romain et qu'on fit cesser le scandale « de gros traitements

accordés a des personnes qui 71e font rien, tandis que celles

qui travaillent n'ont qu'un maigre salaire ».

Relativement à la question romaine, l'opuscule contient des
idées d'une parfaite justesse. Il considère le maintien du statu quo
comme constituant la meilleure et la plus pratique des solutions.



— 508 —

Il faut laisser au temps le soin d'accomplir son œuvre et d'élaborer

la formule historique de l'accord qui tôt ou tard s'établira
entre les deux pouvoirs qui cohabitent dans la Ville Eternelle.
Jusque-là toute autre solution ne ferait que brusquer et gâter les
choses.

L'auteur de l'opuscule, qui a son franc-parler sur tout, ne
ménage pas les congrégations religieuses ou tout au moins
quelques-unes d'entre elles. Il trouve d'abord qu'elles sont trop
nombreuses. A la rigueur, on pourrait toutes les ramener à cinq ou six.
En outre, beaucoup de ces congrégations ont complètement dégénéré

de leur but primitif. Elles apportent dans l'Eglise « un esprit
de corps, des velléités, des ambitions, des façons d'agir » qui ne
sont pas toujours très profitables au catholicisme.

Le c prélat » auteur de l'opuscule n'approuve pas, certes, les
dénis de justice dont certains gouvernements se rendent coupables
à leur endroit, mais il avoue que, par leur attitude, les congrégations

ont souvent prêté le flanc à ces attaques.
Ce n'est certes pas la première fois que de pareilles critiques

se produisent dans l'Eglise. Mais ce qui en constitue l'importance,
je le répète, c'est qu'elles puissent aujourd'hui affronter le grand
jour de la publicité avec le laisser-passer de l'autorité ecclésiastique.

Une telle liberté de critique et d'appréciation sur les questions

religieuses est chose absolument nouvelle à Rome.
Cette floraison d'opuscules a une autre signification. Elle prouve

que, même dans ce milieu romain, imbu à l'excès de l'esprit
conservateur et qui passait pour le plus réfractaire à l'idée de progrès,
il se manifeste un mouvement puissant pour une réforme du
catholicisme, réforme non pas doctrinale, sans doute, mais morale,
disciplinaire et administrative. Des esprits généreux aspirent à

rajeunir le catholicisme, à l'alléger du poids mort du passé, à le
rendre plus souple, plus vivant, plus chrétien, plus conforme aux
besoins des temps nouveaux. Il est trop tôt encore pour prévoir
si ce courant réformateur aboutira, ne fût-ce que partiellement. On
n'en doit pas moins signaler comme un signe des temps et un
acte de courage de la part du Vatican, la faculté laissée aux
écrivains catholiques de produire librement leurs plans de réformes
et de signaler les abus qu'ils veulent éliminer. »

Ces faits ont été confirmés, avec de nouveaux détails, par le
correspondant romain de la Gazette de Lausanne (22 mai 1905).
Ces deux correspondants s'entendent à faire remarquer qu'il ne
s'agit pas d'une réforme doctrinale, mais seulement morale,
disciplinaire et administrative. S'il en était ainsi, ce serait déjà grave.
Mais les documents suivants montreront au lecteur qu'il s'agit



— 509 —

bien réellement, dans l'Eglise romaine, d'une crise doctrinale très
profonde; crise qui aboutira, espérons-le, à une véritable réforme
de la théologie et de la dogmatique erronée de cette Eglise.

* Y a-t-il des erreurs dans la Bible — Trois réponses :

i° Les uns disent: La Bible est un livre inspiré; donc elle ne
contient aucune erreur. — 2° D'autres disent: C'est cependant un
fait notoire qu'il y a dans la Bible une quantité d'inexactitudes,
en matière de science, d'histoire, etc. Donc avouons ces inexactitudes,

mais disons que ce ne sont pas des erreurs ; ainsi nous
sauvons I' « inerrance » biblique. — 30 Les autres répliquent aux
premiers qu'un livre peut être inspiré en matière de religion, et
contenir des erreurs en dehors des sphères religieuses, et aux
seconds que leur distinction n'est qu'un artifice, < un Deus ex
machina introduit pour le besoin de la cause » (Annales de philosophie

chrétienne, mars 1905, p. 596).
La seconde opinion est représentée surtout par le P. Brucker,

jésuite, le P. Lagrange, dominicain, etc., qui argumentent ainsi :

Les Juifs n'avaient pas une classe de livres dits historiques ; ceux
que nous considérons trop facilement comme tels, n'étaient que
des livres moraux: Thora, Nebiim, Ketubim. Les écrivains bibliques

ne visaient que l'idée à inculquer, et leurs récits étaient
écrits dans le style du pays et à la manière de l'époque: ils
racontaient les faits d'après les apparences et les manières de
s'exprimer: ils s'en tenaient aux apparences et ne jugeaient jamais au
fond; or, quand on ne juge pas, il n'y a ni affirmation, ni négation;

donc il n'y a dans leurs récits ni vérité ni erreur, puisqu'il
n'y a pas jugement; il n'y a qu'insouciance. Ils rapportaient des

apparences scientifiques ou historiques, rien de plus. Donc ils ne
se trompaient pas, même quand ils racontaient des inexactitudes
(p. 601-604).

M. F. Girerd voit dans cette « ingénieuse » théorie une «

mystification » (p. 604). Il admet bien « la théorie de l'affirmation
divine, d'après laquelle, à peu près seules, la foi et la morale
jouissaient du privilège de l'infaillibilité, parce que, à peu près seules,
les choses de foi et de mœurs ont été garanties par Dieu » (p. 608).
Il demande que l'on fasse de l'exégèse exacte, d'après les règles
de l'exégèse scientifique, sans se laisser influencer en cette matière
par des points de vue théologiques : c'est à la théologie, qui puise
dans la Bible comme dans une source, à se conformer à la nature
de cette source. L'explication du P. Lagrange contient des
difficultés psychologiques énormes. En somme, M. Girerd conclut ainsi
cette étude (p. 617) : « La formule traditionnelle « Pas d'erreurs dans
la Bible » est, dit avec raison le P. Durand, une formule comme une



— 510 —

autre, à laquelle, par conséquent, on ne doit pas faire appel, avant
d'être sûr de l'avoir bien comprise. « Toute formule mal interprétée
devient une source d'erreurs ; si elle est simplement incomprise,
c'est une entrave. Sans fausser la doctrine qu'une formule résume,
on peut, avec le temps, arriver à une meilleure intelligence de la
formule elle-même1). » Aussi espère-t-on pouvoir revenir un jour
sur ces questions, et leur donner un développement convenable. »

* La notion de la foi, d'après M. Loisy. — Les théologiens
de l'Eglise romaine (à laquelle appartient M. Loisy7) ont enseigné
jusqu'à présent que la foi en J.-C. est fondée sur la vie et les
actes de J.-C, et qu'ainsi la foi est subordonnée à l'histoire, dont
elle dépend. Or, M. Loisy change tout cela, tout en restant
romaniste. Il enseigne que, là où il s'agit de la foi, il ne saurait
être question d'histoire ; qu'ainsi lui, Loisy, en tant qu'historien, n'a
pas à se prononcer sur le fait de l'incarnation du Verbe en J.-C,
ni sur les faits de sa résurrection et de son ascension, pas plus
que sur les faits dits miraculeux qui lui sont attribués. Et
pourquoi se récuse-t-il sur ces faits, lui historien C'est, dit-il,
que ces affirmations sont pour la foi, et non pas pour l'histoire.
Voici ses propres paroles : « La résurrection du Sauveur n'est pas
proprement un fait d'ordre historique, comme a été la vie terrestre
du Christ, mais un fait d'ordre purement surnaturel, suprahistorique,
et elle n'est pas démontrable ni démontrée par le seul témoignage
de l'histoire, indépendamment du témoignage de la foi, dont la
force n'est appréciable que pour la foi même » (Autour d'un petit
livre, p. 168-109). Sur quoi M. Hébert remarque (Evolution de la
foi catholique, p. 199): «Non que M. Loisy abandonne jamais de

vue, dans sa foi, les faits historiques ; mais ces faits sont toujours
matière à idéalisation; s'ils étaient de la vraie histoire, le Christ
serait Dieu pour l'histoire, serait ressuscité pour l'histoire ; ou pour
parler plus clairement, l'incarnation d'une personne divine serait
de l'histoire, sa résurrection serait de l'histoire. C'est bien ainsi que
l'Eglise l'entend, et lorsque M. Loisy veut la convaincre du
contraire, elle proteste et anathematise. »

Donc deux choses sont claires: i° M. Loisy viole l'orthodoxie
romaine et reste dans l'Eglise romaine qui le condamne ; 2° il
sépare complètement la foi et l'histoire, il en fait deux domaines
séparés, et il enlève à la foi sa base historique, qui n'est plus pour
elle un moyen de démonstration. Comment se démontre-t-elle à

ceux qui ne croient pas et qu'elle doit convaincre de la nécessité
de croire? C'est ce que M. Loisy ne dit pas, car il déclare qu'il
n'est ni philosophe ni théologien, mais seulement historien.

') « Etudes », 5 février 1902, p. 345,



— 511 —

M. Hébert appelle le catholicisme de cette école « le catholicisme

symboliste». Il rejette le mot < catholicisme libéral», «ce
terme, dit-il, étant depuis longtemps appliqué au système des
Montalembert, des Dupanloup : l'Eglise libre dans l'Etat libre » (p. 205).
Remarquons, en passant, que M. Hébert ne voit que la moitié
politique du sens de la qualification en question. A côté du
catholicisme libéral dans le sens politique, il y avait le catholicisme
libéral dans le sens thèologique, dont l'un des articles était l'opposition

contre c l'idole du Vatican », contre l'ultramontanisme de

Veuillot, contre l'infaillibilité papale, etc. Quoi qu'il en soit, M.
Plébert voit dans le symbolisme de M. Loisy et de son école
« une timide et inavouée réalisation de l'évolution de la foi
surnaturelle et de son retour à la foi naturelle ; expédient de transition,
respectable lorsqu'il sert à éviter bouleversement et cataclysme à

certaines consciences obstinément attachées aux impressions
héréditaires, mais qui ne saurait servir à grouper des consciences
demeurées étrangères a la formation ecclésiastique traditionnelle ».

Donc, à en croire M. Hébert, le < fidéisme » ou le « symbolisme »

de M. Loisy et des romanistes loisystes ne serait que du naturalisme,

encore dissimulé.
Encore une fois, Rome niera-t-elle la crise doctrinale et même

dogmatique qui la travaille

* Une étrange notion du dogme. — M. Stephane Levasseur
a écrit dans les 1 Annales de philosophie chrétienne » (avril 1905,
p. 92) : « Je demande aux protestants : Pourquoi n'avez-vous plus
de dogmes nouveaux depuis Luther Ils doivent répondre : Nous
ne sommes plus libres, notre système consiste en ce que la lettre
prévaut sur notre esprit religieux. Ce que Luther et Calvin ont
dit, c'est notre limite. — Je demande aux catholiques qui écrivent
que la spéculation théologique peut ne pas être libre : Pourquoi
avez-vous deux dogmes nouveaux depuis le concile de Trente Ils
doivent me répondre : C'est parce que nul système philosophique
et purement naturel n'enchaîne l'esprit catholique. C'est clair, le

protestant n'est pas libre : la lettre traditionnelle tue son esprit
dogmatique. Le catholique est libre, car dans l'Eglise la lettre, la
tradition, les formules théologiques sont subordonnées au principe
surnaturel qui la vivifie et la fait évoluer. »

Cette citation est plus qu'amusante, elle est stupéfiante. En
effet: i° Quand l'auteur parle du catholique, il parle évidemment
du catholique romain. Or, comment peut-il dire que le catholique

romain est libre, et cela dans les Annales de philosophie
chrétienne, dont le directeur a été condamné par l'Index et a dû
se soumettre Premier paradoxe. — 20 Quand il dit que les pro-



— 512 —

testants ne sont plus libres et que la c lettre traditionnelle > les
tue, il veut évidemment plaisanter: car il doit savoir que, loin
d'être accusés de manquer de la liberté d'évolution, les protestants

sont accusés par les catholiques-romains précisément du
contraire, à savoir d'abuser de cette liberté et de la pousser même
jusqu'à la licence; et les faits sont là, effectivement, pour prouver
que, loin d'être limités par Luther et par Calvin, il y a longtemps
qu'ils ont dépassé ces deux limites et qu'ils ont même répudié la
plupart des doctrines du XVIe siècle. S'il y a évolution, certes c'est
donc bien chez les protestants. Deuxième paradoxe. — 30 L'auteur
paraît attacher l'idée de liberté à l'idée de dogme, de sorte que
plus une Eglise proclamerait de dogmes nouveaux, plus elle jouirait

de la liberté C'est absolument comme si l'on disait que plus
un individu fabrique de chaînes et de menottes pour se lier les
pieds et les mains, plus il est libre Celui qui est libre de tuer sa

propre liberté est d'autant plus libre qu'il l'a tuée Je n'ai pas la
cruauté d'insister sur ce troisième paradoxe. — 40 C'est un fait
que l'Eglise catholique a toujours considéré le dogme, le vrai
dogme, comme une doctrine révélée par le Christ, donc divine,
donc fixe, donc inaltérable et obligatoire pour tous les vrais
chrétiens. Or, pour l'auteur, le dogme paraît être toute doctrine
nouvelle que l'Eglise juge à propos de définir, ou plutôt, qu'il lui
plaît de définir, sous le prétexte de sanctionner une évolution On
voit la différence, l'abîme creusé par cette nouvelle définition entre
la nouvelle Eglise ultramontaine de l'évolution papiste et l'ancienne
Eglise de la révélation chrétienne. Quatrième paradoxe. — 50 Un
comble. L'auteur, s'indignant qu'un de ses coreligionnaires ait pu
affirmer que la théologie n'est pas libre, ajoute : « La question est
très grave. Pour moi, c'est du pur protestatisme, c'est Dœllinger en
chair et en os. » L'auteur a bien raison de trouver très grave
l'affirmation susdite et de s'indigner. Mais n'est-il pas étrange d'attribuer

au protestantisme cette affirmation que la théologie n'est pas
libre, lorsque tous les jours les protestants émettent en toute liberté
toute espèce de doctrines théologiques nouvelles De même, n'est-il
pas étrange d'attribuer cette même doctrine à Dœllinger, sous le
prétexte qu'il n'a pas reconnu au pape le droit d'altérer et de
falsifier le dogme chrétien, c'est-à-dire le dogme enseigné par le
Christ f Comme si la théologie-science était le dogme-révélation
Comme si la théologie-science ne pouvait pas, ne devait pas se

perfectionner, donc évoluer librement, selon le progrès des sciences,

et cela sans qu'il soit besoin de toucher au dépôt divin (depo

situm custodi), ni d'altérer en quoi que ce soit les enseignements
objectifs et positifs du Christ M. Stephane Levasseur se méprend
complètement sur la doctrine de Dœllinger et sur la nature même



— 513 —

de l'ancien-catholicisme. Les anciens-catholiques sont anciens, en
ce sens qu'ils maintiennent le dogme ancien contenu dans l'Evangile

et dans la tradition universelle, constante et unanime de l'Eglise,
mais ils sont modernes comme la science même ; et si quelqu'un
réclame la théologie scientifique et évolutive dans le dogme fixe, ce
n'est pas à Rome qu'il doit s'adresser, mais à l'ancienne Eglise
catholique, toujours ancienne par ses dogmes, toujours nouvelle par
sa théologie scientifique.

* La notion de la tradition. — Les romanistes, pour légitimer

leurs nouveaux dogmes, avaient imaginé la théorie du passage
de l'implicite à l'explicite. Mais ils entendaient encore par le mot
« implicite > une foi connue quoique vaguement, non définie, non
même écrite dans les documents canoniques, mais cependant assez

connue pour être transmise oralement jusqu'à nos jours ; et cette
foi non encore définie, ils la trouvaient dans les documents
apocryphes, dans des récits privés de tel chrétien à tel autre. Aujourd'hui,

grâce à MM. Blondel et Loisy, cette connaissance implicite
vague et indéfinie de la vérité en question, n'est plus nécessaire.

L'implicite est suffisamment implicite s'il n'est qu'inconscient; pourvu
qu'il soit vécu — c'est le mot nouveau —, cela suffit. Comment
une vérité divine, révélée par le Christ, peut-elle être vécue et transmise,
sans que l'âme en ait conscience, sans qu'elle s'en doute, sans
qu'elle en ait la moindre idée Telle est la nouvelle difficulté, que
ces messieurs n'expliquent pas et justifient encore moins, mais
qu'ils considèrent comme exacte. M. Blondel dit que cela se passe
tout à fait dans les profondeurs de l'âme, là où il n'y a pas de
réflexion. Et l'on croit que c'est très profond La tradition apporte
à la conscience, dit-il, des éléments jusqu'alors retenus dans les

profondeurs de la foi et de la pratique, plutôt qu'exprimés, relatés
et réfléchis. Et c'est ainsi que < nous apprenons sans cesse du

nouveau, parce que cette tradition fait passer quelque chose de

l'implicite vécu à l'explicite connu ». C'est ainsi que le tour de

force est accompli, et que Rome peut définir tout ce qui lui
plaît, l'assomption de Marie, l'immaculée-conception de Joseph,
etc., etc. ; car il y a toujours quelqu'un qui a pu, dans le passé,
concevoir ces possibilités comme on conçoit tous les rêves
imaginables, et cela suffit : bien plus, cette mention de cette possibilité
par un individu quelconque n'est même plus nécessaire. Le pape
dira que c'était inconscient mais vécu Vécu où r Dans les
profondeurs de la foi et de la pratique On aura vécu et pratiqué
l'assomption de Marie et l'immaculée-conception de Joseph Comment

cela Nul n'en a ni conscience ni idée. N'importe C'est
tout de même vécu et pratiqué dans les profondeurs O pro-

Eevue intera, de Théologie. Heft 51, 1905. 33



— 514 —

fondeur — Décidément, ces nouveaux génies se moquent de nous
et de la foi elle-même. Que nous ayons en nous des tendances
plus ou moins inconscientes, nul ne l'ignore, et pas n'est besoin
d'être profond pour avoir connaissance de cet abc psychologique ;
mais ce sont là des tendances de nature, qui portent sur des choses
inhérentes à notre nature, et non sur des vérités qui ont été
révélées, et que ceux à qui elles ont été révélées ont dû sinon
comprendre parfaitement et complètement, du moins connaître assez

pour les transmettre intelligemment, donc sciemment. L'inconscience
ici est de toute impossibilité.

* Le critérium catholique. — Aujourd'hui le critérium de
l'Eglise romaine est l'enseignement du pape, soit lorsque le pape
enseigne ex cathedra, soit lorsqu'il décide, par un décret officiel
quelconque, qu'on doit s'en tenir à telle doctrine. Tel n'était pas
le critérium de l'ancienne Eglise catholique. Bien des théologiens
restés dans l'Eglise romaine actuelle ont encore le souvenir de ce
dernier. L'un d'eux, dans l'Ami du clergé du 23 février dernier,
s'est posé cette question : « Quelle est en théologie la valeur du
consentement unanime des Pères et de l'infaillibilité passive de

l'Eglise enseignée r »

Cette question est mal posée. L'auteur doit savoir que le
critérium catholique était celui-ci : < Ce qui a été cru partout,
toujours et par tous. s Voilà ce que nous tenons, id teneamus. Vincent
de Lérins parle de témoignage: toutes les Eglises fidèles doivent
témoigner leur foi. Les théologiens romanistes ont remplacé ce
témoignage par un consensus; ce n'est pas tout à fait la même
chose. De plus, ils ont restreint ce consensus aux Pères ; ce qui
est une seconde inexactitude. En outre, ils ont inventé une infaillibilité

passive de l'Eglise enseignée; ce qui est une pure mystification.

Un tel procédé est-il le fait de la simple ignorance ou de la
mauvaise] foi? Quiconque a le sentiment de la loyauté, n'hésitera
pas à répondre.

Quoi qu'il en soit, voici la réponse de l'Ami du clergé: « Autre
chose est la^question de droit, autre chose la question de fait, en
matière d'enseignement patristique et de sensus fidelium. En droit,
en majeure théorique de principe, la caractéristique de l'infaillibilité
est bien certainement attachée a l'enseignement commun des Pères
et à la foi commune des fidèles, j

Nous pourrions nous en tenir à cet aveu qui est très net.
L'auteur n'y voit qu'un droit! mais n'est-t-il pas manifeste que c'est
un faite Car il n'y a qu'à constater historiquement si, oui ou
non, les Pères et les fidèles enseignent communément telle doctrine.



— 515 —

Rien de plus simple. Mais comme la simplicité de ce fait et de
cette constatation est contraire au romanisme, il faut bien reléguer
ce fait dans la catégorie des questions de droit, et imaginer un
autre fait, que voici:

« En fait, continue l'Ami, en mineure pratique d'application,
il reste à préciser dans quelles circonstances cette communauté
d'enseignement et de croyance se trouve réalisée. C'est là une
appréciation contingente, humaine pour ainsi dire, livrée donc aux
enquêtes de la critique historique, aux interprétations personnelles
des théologiens. On a pu quelquefois voir la « communauté » où
elle n'existait pas, et à cause de cela revenir plus tard sur des

jugements dont une instruction mieux informée a démontré
l'inexactitude. Le principe général n'en souffre pas, c'est évident et
cela suffit. »

Encore ici nous pourrions nous arrêter et dire avec l'Ami:
« Cela suffit. » VAmi voudrait conclure, de ce que la constatation
est une «appréciation humaine », à son insuffisance et à la nécessité
de la corriger par une autre «mieux informée». Libre à lui de

supposer qu'on se trompe une première fois et qu'on est exact la
seconde fois. Je lui ferai remarquer qu'il parle d'appréciation
personnelle là où il ne s'agit pas d'apprécier, mais simplement de

constater le fait de la croyance ou de la non-croyance à telle
doctrine. Pas n'est besoin d'apprécier cette doctrine en elle-même,
il suffit de constater si elle est « crue » ou non. Et ceci peut se
constater très exactement, dès la première enquête: car il aparaît
clairement, dès la première enquête, si tous les Pères enseignent
le point en question comme témoins de la foi « commune », ou
s'ils ne l'enseignent pas. Voilà comment, dans l'ancienne Eglise,
on a constaté la foi commune et l'enseignement commun. Et cela
suffisait, l'Ami a raison sur ce dernier point. Dès lors, à quoi bon
l'infaillibilité du pape? On n'en avait aucun besoin, et il n'en était,
effectivement, pas question.

Toutefois VAmi ajoute: «En somme, là où le magistère officiel

et positif de l'Eglise n'a rien dit, une large place reste toujours
réservée au jeu des interprétations de fait. Les anciens théologiens
n'ont peut-être pas assez insisté sur cette observation. Les nouveaux
peuvent le faire sans aucun préjudice pour la doctrine catholique. »

VAmi semble réduire l'Eglise à ce qu'il appelle « le magistère
officiel et positif»; il se trompe, car la hiérarchie était dans l'Eglise,
soumise à l'Eglise, contrôlée par l'Eglise; et l'Eglise, loin de subir
les injonctions de la hiérarchie, disait anathème aux évêques
et aux papes qui se trompaient. Les interprétations étaient toujours
libres, dès qu'elles n'altéraient pas le dépôt du dogme sur lequel



— 516 —

veillait toute l'Eglise et non seulement la hiérarchie. VAmi est
charmant, lorsqu'il remarque que les anciens théologiens n'ont
peut-être pas assez vu cela, mais que les nouveaux peuvent le
voir. Rome n'a pas permis qu'on usât de l'ancien critérium, parce
que l'ancien critérium, qui montre du doigt la vraie doctrine
catholique, ruine la doctrine romaine; et Y Ami est bien naïf de
croire que « les nouveaux théologiens » peuvent pratiquer l'ancien
critérium «sans aucun préjudice pour la doctrine catholique».
Rome le lui fera bien voir à la première occasion.

En attendant, ses aveux sont très précieux et les catholiques
perspicaces qui ont quelque notion des choses de l'ancienne P'glise
et de l'ancienne théologie, ne manqueront pas de les utiliser.

* La notion du concile œcuménique. — Du moment que
l'on admet la relativité des formules dogmatiques (voir la Revue,
avril 1905, p. 329-331), on est logiquement forcé d'admettre que
le concile lui-même n'a qu'une valeur relative et conditionnelle.
C'est ce que M. le Dr G. Koch a déclaré dans les «Annales de

philosophie chrétienne» (mars 1905, p. 625) dans les termes
suivants : « Pour apprécier les définitions conciliaires, il faut examiner
les intentions des pères assemblés et non peser chaque mot, chaque
syllabe, comme pour y trouver l'expression d'une vérité de foi.
Nous le voyons facilement par le concile de Trente. Il définit sess. 14.
canon 6 : « Si quis negaverit confessionem sacramentalem vel in-
stitutam vel ad salutem necessariam esse jure divino; aut dixerit
modum secrete confitendi soli sacerdoti, quem Ecclesia ab initio
semper observavit et observât, alienum esse ab institutione et mandato

Christi, et inventum esse humanuni -. A. S. » — Celui qui
perdrait son temps à prendre chaque mot pour une expression dogmatique

incontestable et infaillible, expliquerait difficilement comment
aujourd'hui beaucoup d'historiens catholiques très orthodoxes peuvent
admettre que dans les premiers temps du christianisme la
confession secrète n'était pas encore en usage. Le concile cependant,
si l'on ne détourne pas ses paroles de leur vrai sens, dit ouvertement

que la confession secrète a été en usage dans l'Eglise catholique

dès le commencement. Ces historiens s'en rapportent à
l'intention du concile de combattre le mépris de la confession
considérée comme une invention humaine: la lettre du concile est
évidemment contre eux. >

NB. Dans ce texte trois choses : i° les définitions dogmatiques
des conciles œcuméniques ne doivent pas être prises à la lettre,
comme des expressions « incontestables et infaillibles » ; 2° C'est
ainsi que l'on doit entendre en particulier celles du concile de Trente:
30 Quoique ce concile définisse le contraire, c'est un fait reconnu



— 517 —

par « beaucoup d'historiens catholiques très orthodoxes », que la
confession secrète n'était pas en usage.

* Contre l'infaillibilité du pape. — Dans une lettre très
piquante, d'une modération pleine de fine ironie, adressée au P. Bouvier

(voir les Etudes de la Cie de Jésus, 20 avril 1905), M. Paul
Viollet, de l'Institut, s'exprime ainsi : «.... Je redoute les exagérations.

Comment admettre, par exemple, que le pape est infaillible
quand il prononce même très solennellement qu'une proposition est
temeraria ou pianini aurium offensiva, ou plus vaguement que, dans

un groupe de propositions, il en est certaines, d'ailleurs non
spécifiées, qui sont piarum aurium offensives, alors qu'il s'est trompé
sur des questions autrement importantes?.... Faire intervenir
l'infaillibilité dans la détermination de pareilles nuances, n'est-ce pas
confondre toutes choses? Quoi! Le pape serait infaillible dans la
qualification défavorable qu'il croit devoir donner à une proposition,
et cette proposition, d'ailleurs, peut être vraie! D'où cette situation :

Je devrai, d'une part, sous peine de nier l'infallibilité de l'Eglise,
tenir telle proposition pour téméraire ou offensive des oreilles pies ;

je pourrai, d'autre part, tenir la même proposition pour vraie! Tel
est le singulier état d'esprit (je dis singulier, je ne dis pas absurde
et rigoureusement impossible) qu'admettent, ce semble, certains
théologiens! Tel est le domaine infime auquel ils abaisseraient
l'infaillibilité Sans doute, il existe, en dehors des dogmes de foi
proprement dits, des objets sur lesquels l'Eglise, le pape, quand
ils définissent, sont infaillibles, cela résulte tout d'abord des termes
mêmes du canon conciliaire. Cela peut, en d'autres cas, être
considéré comme certain d'une certitude qu'on a coutume d'appeler
certitude thèologique. La difficulté est de déterminer les
circonstances où cette certitude théologique existe véritablement
Certains théologiens confondent l'autorité suprême enseignante et
l'infaillibilité. Ils parlent a tort du pape infaillible quand il faudrait
parler du pape inappelable. C'est la critique très juste que faisait
à Joseph de Maistre un correspondant romain, lors de l'apparition
du livre Du pape. Je m'applique à ne la jamais perdre de vue >

(p. 247-249).
Dans cette lettre, M. V. nie l'infaillibilité de l'Eglise et du

pape dans la canonisation des saints, et il s'appuie sur l'opinion
d'Innocent IV, du cardinal Henri de Suse, de Jean d'André, du
cardinal Mandagout, etc., théologiens que les infaillibilistes, mettent,
bien entendu, aux oubliettes.

Le P. Bouvier réplique (p. 267) : « Cette divergence prouve
uniquement que, sur ce point comme sur bien dautres, des
discussions ont pu se produire avant que la pensée catholique se soit



— 518 —

fixée définitivement dans l'Ecole*. — Cette réponse est un aveu
qui met à nu tout le système romain : car elle prétend que la
pensée catholique peut être fixée définitivement dans l'Ecole Si
cela signifie que l1'Ecole peut fixer définitivement la pensée chez
les catholiques, c'est dire que cette pensée est complètement à la
merci des théologiens: c'est alors l'abdication même de cette pensée,

parce que c'est la suppression des recherches scientifiques et de
la liberté de discussion. Aucun penseur, aucun vrai catholique
n'admettra une telle abdication. Non, l'Eglise n'est pas une école,
où quelques maîtres pourraient fixer définitivement la pensée catholique.

L'Eglise est la gardienne du dépôt doctrinal fixé par J.-C,
et il n'y a pas d'autre doctrine fixe, dans l'Eglise catholique, que
celle qui a été fixée par le Christ et dans la mesure seulement où
il l'a fixée. Le P. Bouvier suppose que l'Eglise a plein pouvoir
pour fixer la pensée: or pas une seule des paroles du Christ ne
contient une telle doctrine. Il faut complètement dénaturer les

enseignements du Christ, altérer les notions chrétiennes de l'Eglise
et de l'autorité, pour en arriver à faire du Christ libérateur de

l'esprit un Christ ligateur de la pensée. Le Christ, qui a dit que
la vérité délivrera (Jean VIII, 32), ne peut avoir donné à qui
que ce soit le pouvoir de lier la pensée. Le quœcumque alliga-
veritis (Matth. XVIII, 18) ne signifie nullement ce que Rome lui
fait signifier aujourd'hui.

* Contre la confession secrète. — On vient de lire l'aveu de
M. Koch sur le fait que la confession secrète, telle que l'Eglise
romaine la pratique, n'était pas en usage dans les premiers temps
du christianisme, et que par conséquent elle est d'institution
humaine, contrairement à l'enseignement erroné du concile de Trente.
La doctrine de M. Koch a été mise en pleine lumière par
M. l'évêque Herzog dans ses discussions contre M. l'évêque Egger
de St. Gall, M. le prof. Schantz et M. le Dr Kirsch (voir le Katholik
du Ier avril 1905, p. iio-ui). — De plus, une discussion intéressante

s'est élevée entre M. Batiffol et M. Vacandard au sujet de

l'origine des prêtres pénitenciers. M. Batiffol enseigne que la
confession se faisait secrètement; qu'il n'a «trouvé nulle trace de la
confession publique dans les textes depuis le IIe siècle » ; qu'à
Rome, aux IVe et Ve siècles, dans les vingt-cinq titilli et dans
les trois basiliques suburbaines, il y avait des prêtres semainiers
dont le ministère ressemblait à celui du prêtre pénitencier de

Constantinople; que c'était à ce prêtre semainier ou pénitencier que
les pécheurs devaient confesser leurs fautes, évidemment dans le
secret, et que c'était à lui à évaluer la gravité des fautes, à apprécier

la contrition des pénitents, à fixer la pénitence et la réconci-



— 519 —

liation, etc. M. Vacandard, tout en déclarant ce mémoire « de tout
premier ordre », déclare cette thèse « erronée » [Revue du clergé
français, 15 avril 1905, p. 361); erreur sans doute aussi «de tout
premier ordre > Selon M. Vacandard, l'institution du prêtre
pénitencier, soit qu'elle ne date que de la persécution de Dèce (vers 250),
soit qu'elle soit plus ancienne, a été abolie à Constantinople par
l'évêque Nectaire, en 391, à la suite d'un scandale. Le régime en
vigueur à Constantinople aux IIIe et IVe siècles n'existait nulle
part ailleurs *), ni même dans le cours du Ve siècle. Ce qui était
pratiqué en Orient aussi bien qu'en Occident, c'était une pénitence
à certains égards publique, sous la direction de l'évêque (sacerdos),
d'un diacre chez les Syriens, d'un « économe » de la pénitence en
Asie-Mineure. Pourquoi Rome aurait-elle fait exception M. Vacandard

prétend que l'existence des prêtres pénitenciers romains tels

que M. Batiffol les décrit, est « historiquement indémontrable » ;

que les deux textes du Liber pontificalis sur lesquels on s'appuie,
ont un sens équivoque; qu'aucun écrit des papes n'y fait allusion ;

que leurs ouvrages tendent plutôt à établir le contraire ; qu' « enfin
Sozomène, dont l'information à cet égard paraît très sûre, déclare
expressément que l'office qui à Constantinople est dévolu au prêtre
pénitencier, à Rome est réservé au pape, ou, si l'on aime mieux,
à l'évêque, avxù) cbray^ev 6 sm'axonoç » (p. 385-386).

M. Batiffol ne se tient pas pour battu. Dans la Revue du
clergé français du Ier mai (p. 449-456), il persiste à soutenir
l'autorité des textes du Liber pontificalis et conclut que « la délégation
de simples prêtres au ministère pénitentiel a été pratiquée à Rome
à l'époque du pape Marcel » (entre le 27 mai ou 26 juin 308 et
le 16 janvier 309) ; et que M. Vacandard se trompe, lorsqu'il affirme
< que ce régime n'a été en vigueur au IIIe et au IVs siècle qu'à
Constantinople».

Selon M. Batiffol, la confession se faisait, avant la date du

pape Marcel, au sacerdos (c'est-à-dire selon lui à l'évêque, p. 454),
et d'une manière privée. Lorsque M. Vacandard lui oppose ce texte
d'Origène: «in conventi! totius Ecclesiee exponi debeat et curari »,

il réplique : « Le pécheur se produit devant l'assemblée de toute
l'église quand il se met en costume de pénitent dans le lieu
réservé aux pénitents; cette démarche est suffisamment révélatrice
et pénible > fp. 455).

Quant au texte où Sozomène dit que, après la suppression
du prêtre pénitencier par Nectaire à Constantinople (391 « les évêques
presque partout suivirent cet exemple», M. Batiffol interprète ainsi

') Sauf peut-être « dans un rayon qui ne s'étendait pas bien loin de Constantinople

» (Revue du clergé français, 15 mai 1905, p. 641).



— 520 -
les mots «presque partout»: «Le prêtre pénitencier existait donc
encore, ça et là, et ce n'est pas la phraséologie molle de Sozomène
qui prouvera, contre les formels témoignages du Liber pontificalis,
que, particulièrement à Rome, on l'avait supprimé pour imiter
l'exemple donné par Constantinople. »

Dans la Revue du clergé français, du 15 mai, M. Vacandard
a répliqué en ce sens: «Le prêtre pénitencier remonte au temps
de Dèce ou à peu près. La région, où il fonctionnera serait
Constantinople et ses environs. C'est à propos de Constantinople que
Socrate et Sozomène racontent la suppression de l'office du prêtre
pénitencier. Ils ne donnent nullement à entendre que l'office datât,
pour cette ville, du IVe siècle (p. 641) Sozomène ne suppose
pas que le prêtre pénitencier ait été supprimé à Rome, au IVe siècle;
il parle de la discipline pénitentielle de Rome, comme si le prêtre
pénitencier n'y existait pas au Ve siècle et n'y avait jamais existé.
Il met même cette discipline en opposition avec celle qui était en

vigueur a Constantinople au IVe siècle Selon nous, le Liber
pontificalis est en concordance parfaite avec Sozomène. Il constate,
(2e édition) l'existence, au IVe siècle, de prêtres semainiers, propter
baptismum et pœnitentiam multorum qui convertebantur ex paganis »

(p. 642). M. Vacandard pense, contrairement à MM. Duchesne et
Batiffol, que les payens qui se convertissaient et demandaient le
baptême était assujettis à certains exercices pénitentiels. Il en
appelle, sur ce point, au De pœnitentia de Tertullien (p. 643).

Quoi qu'il en soit des détails de cette discussion, les lecteurs
verront facilement que les documents mis en avant, même ceux de
M. Batiffol, sont loin de légitimer la confession privée telle qu'elle
se pratique dans l'Eglise romaine actuelle, et encore plus loin de

prouver qu'elle soit d'institution divine.

* Sur la transsubstantiation. — M. F. Dubois, dans la « Revue
du clergé français» (15 mars 1905, p. 187-191), a enseigné «qu'il
faut considérer comme de foi: i° Que N. S. J. C. est présent
substantiellement sous les espèces eucharistiques ; 2° qu'il y devient
présent par le changement de la substance du pain en son corps
et de la substance du vin en son sang, lequel changement l'Eglise
appelle transsubstantiation ; 30 que les espèces ou accidents du pain
et du vin demeurent après la consécration sans leur sujet naturel ».

Mais voici où la théologie romaine pousse la contradiction à

son comble. M. D. avoue que le concile de Trente (à qui l'on doit
ces articles de foi) n'a pas défini ce qu'est la substance ni ce que
sont les espèces ou accidents. S'il voulait dire toute la vérité, il
devrait ajouter que nul ne le sait; que les plus grands savants
sont encore occupés à définir la substance sans pouvoir y arriver.



— 521 —

Dès lors, à quoi bon ces prétendues définitions dogmatiques là où
il n'y a ni définition scientifique, ni définition philosophique? N'est-ce
pas se jouer du public N'est-ce pas compromettre le dogme
catholique que de le formuler en des termes que tel savant peut
définir de telle façon et tel autre d'une façon contraire? Jusqu'à
présent nul n'a démontré qu'il faille entendre les mots substance
et accidents dans le sens d'Aristote et de Thomas d'Aquin.
Conclusion : donc chacun a le droit de les entendre selon ce qui paraît
le plus scientifique. M. le Dr Koch les a entendus dans le sens
d'une simple union morale et non d'une transsubstantiation physique;
et qui prouvera qu'il ait tort

C'est donc une véritable impasse. M. D. essaie d'en sortir
d'une manière que certains pourront qualifier d'ingénieuse, mais

que nous qualifierons, loyalement, par respect pour le Christ et

pour l'eucharistie, de pur escamotage et de pure logomachie.
L'escamotage, le voici. M. D. dit expressément: «Par le corps

du Christ directement présent sous les espèces, saint Thomas
entend non pas le corps animé (vivant de la vie végétative, sensitive,
intellectuelle), mais le corps informé par l'âme, en tant qu'elle lui
donne l'esse corporeum, c'est-à-dire en tant qu'elle remplace les
formes élémentaires des atomes qui font partie du Christ. L'âme,
en tant que principe de vie, n'est présente que par concomitance
(S. th., IIP, q. LXXV a. 6, ad 2m).

« La substance corporelle du Christ est dépouillée de ses
accidents, avant tout du premier d'entre eux, de celui qui est le support
de tous les autres : la quantité dimensive ou l'étendue actuelle.
Cela résulte de la notion même de transsubstantiation et cela est
assez évident par ailleurs.

« De ce mode d'existence du Christ per modum substantiœ
inextensœ, les théologiens dérivent une série de corollaires: a)
d'abord, la présence du Christ tout entier sous chaque espèce et sous
chaque partie des deux espèces, même avant la séparation réelle
des parties. C'est, en effet, le propre de la substance d'être tota
in toto et tota in qualibetparte ; b) le Christ est naturellement dans

l'impossibilité d'exercer les actes de la vie organique et sensible
qui requiert des organes étendus. C'est dans cet état de mort
apparente, de syncope, que certains théologiens font consister
l'anéantissement, propre au sacrifice eucharistique; c) le Christ n'est pas
localisé dans l'espace, ni circumscriptive, c'est-à-dire à la manière
des corps dont les parties existent les unes en dehors des autres et

correspondent à des parties différentes de l'espace, ni definitive,
c'est-à-dire à la manière des esprits qui sont présents en un lieu
et non en même temps dans un autre, mais il est présent sous



— 522 —

les espèces d'une manière unique, puisqu'il est privé de ses dimensions

propres et n'existe que sous les dimensions du pain et du
vin. Conséquemment, il n'est point par lui-même susceptible de
mouvement local, n'étant pas dans l'espace, mais seulement par
accident, en tant que sa présence est liée aux espèces eucharistiques
qui, elles, sont réellement mues dans l'espace; d) enfin, le Christ
ne peut être ni vu, ni touché, ni perçu par aucun de nos sens, ni
impressionné par aucun objet extérieur, puisqu'il est inétendu et
séparé, en quelque sorte, du monde extérieur par l'enveloppe des
accidents sensibles du pain et du vin > (p. 187-188).

A tout homme de bonne foi et de bon sens je demande :

qu'est-ce qu'un corps qui est dans du pain et dans du vin, mais
qui n'est pas dans l'espace; bien plus, qui n'est ni étendu, ni
sensible, ni capable d'exercer aucun acte de la vie organique et
sensible, etc. Appeler « corps » ce je ne sais quoi incompréhensible,
inconcevable, n'est-ce pas de l'escamotage

Voici maintenant la logomachie, car ce qui précède n'est rien
en comparaison de ce qui suit. Quand on s'est lancé dans de telles
absurdités, on devrait avoir la pudeur de les rétracter. Mais non.
Au contraire, on s'y obstine ; on s'efforce même de faire croire
qu'elles sont profondes, et on invente les explications suivantes :

« La transsubstantiation est un changement. Mais, elle diffère
de tous les changements naturels, car tous ont un sujet qui
persiste identique du point de départ au point d'arrivée, du terminus
a quo au terminus ad quem. Dans les changements accidentels, le
sujet c'est la substance elle-même qui demeure; dans les changements

substantiels, c'est la matière première qui persiste sous la
diversité des formes substantielles. Dans le changement eucharistique,
au contraire, il n'y a aucun sujet permanent, car le changement
atteint jusqu'à la matière première elle-même. Ce n'est pas cependant

une création: il n'y a ni annihilation du pain et du vin, ni
substitution de la substance corporelle du Christ à l'un et à l'autre,
mais abdication, pour ainsi dire, de la substance de ces éléments
en faveur de la substance corporelle du Christ. C'est donc un
changement, mais unique en son genre, puisqu'il atteint la substance
tout entière, d'où son nom de transsubstantiation.

« La raison pour laquelle le changement doit affecter la
matière première elle-même, c'est que le terminus ad quem n'est pas
la production d'un corps, spécifiquement semblable seulement au

corps glorieux du Christ, présent au ciel. Un changement de forme
substantielle suffirait en effet pour cela: en combinant l'hydrogène
et l'oxygène, j'obtiens de l'eau artificielle, semblable à l'eau naturelle,

parce que la forme de l'eau a succédé aux formes élémentaires

des corps simples. Mais il s'agit de reproduire le corps in-



— 523 —

dividuel du Christ, identique à son corps glorieux. Or, c'est la
matière première, déterminée par telle ou telle quantité (signata
quantitate), qui est principe d'individuation pour les formes
substantielles, non subsistantes en elles-mêmes. Ainsi l'âme humaine, forme
à la foi subsistante et inhérente, reçoit en partie son individualité
du corps auquel elle est unie. Il faut donc non seulement que la
forme du pain et du vin devienne la forme du corps du Christ,
mais que la matière de ces deux substances devienne la matière
du corps glorieux du Christ.

« Comment cela est-il possible C'est le sujet de la fameuse
réponse ad 3m de l'art. 4 de la question LXXV (S. th., IIP) : « Ad
tertium dicendum quod virtute agentis finiti non potest forma in
formam mutari, nec materia in materiam, sed virtute agentis in-
finiti (quod habet actionem in totum ens) potest talis conversio
fieri, quia utrique formée et utrique materia; est communis natura
cutis et id quod est entitatis in una potest auctor entis convertere
in id quod est entitatis in altera, sublato eo per quod ab illa dis-

tinguebatur. » Cette communis natura entis ne saurait s'entendre
de l'être abstrait, transcendental, mais de l'être concret. Les
barrières qui séparent les espèces ou les genres sont les formes
substantielles, principes de spécification des êtres; la barrière qui sépare
les individus d'une même espèce, dans l'ordre des corps, c'est la
matière, affectée de telle ou telle quantité. Pour changer un être
fini, corporel, en un autre être fini et corporel, il faut donc effacer
cette double frontière. Par la réduction de la forme du pain à la
forme corporelle du Christ, les barrières des genres ou des espèces
sont abaissées ; par la réduction de la matière première du pain
à la matière corporelle du Christ, ce sont les frontières mêmes des

individualités qui se confondent » (p. 189).

Comprenne qui pourra. M. D. a beau remarquer que c'est là
< un mystère, mais non une absurdité ». Le public appelle aburdité
ce qui est manifestement contradictoire; et ici l'on nage en pleines
contradictions. Il faut enfin le dire hautement, expliquer l'eucharistie

au moyen d'une telle chimie, c'est scandaleux. Prétendre
qu'on va sanctifier les âmes avec des assertions aussi fantastiques,
de deux choses l'une: ou c'est les hébéter, ou c'est les faire fuir.
Rome voit très bien les fidèles qu'elle hébète et ceux qu'elle fait
fuir; et si elle s'opiniàtre dans son concile de Trente, c'est uniquement

pour ne pas se désavouer, pour ne pas compromettre son
infaillibilité, à laquelle du reste ne croient que les hébétés en question.
C'est donc de l'orgueil et de l'infatuation, et non de la religion.

M. le Dr Koch a essayé de sauver la situation en remplaçant,
comme je l'ai dit, la transsubstantiation matérielle par l'union morale.
Qu'en pense M. Dubois? Il est manifestement très embarrassé



— 524 -
lui-même. D'une part, dit-il, « nous ne voyons pas aussi bien comment
ce système s'accorde avec les définitions du concile de Trente».
Quelle timidité! D'autre part, il ajoute aussitôt: t /7 est trop clair.
qu'il ne saurait plus être question ni de transsubstantiation, ni de
subsistance des accidents eucharistiques sans sujet d'inhérence.
Bon gré mal gré, on est ramené ou au symbolisme de Zwingli ou
au système calviniste de la présence virtuelle du Christ (par sa
puissance), tous deux condamnés par l'Eglise. Pour conclure, la
spéculation philosophique sur le système eucharistique n est pas libre.
Le système scolastique de la matière et de la forme est sous-entendu

dans les définitions de Trente et il faut bien en tenir compte. >

Voilà donc le dernier mot du romanisme sur ce point capital! Le
concile de Trente a condamné le système de la présence virtuelle,
et il a défini (par sous-entendu) le système scolastique de la
matière et de la forme, et des accidents absolus. Or le concile de

Trente, c'est l'Eglise. Donc!
Quand les théologiens romanistes qui se disent encore

catholiques, verront-ils que le concile de Trente n'est pas l'Eglise catholique,

et que ses prétendues définitions aristotéliques (auxquelles
ceux qui les ont faites n'ont eux-mêmes rien compris), sont de la
logomachie et de l'enfantillage, et non la doctrine du Christ? Avec
un peu plus de bon sens et un peu moins d'orgueil, la lumière
serait vite faite. Tant de pères ont parlé avec tant de clarté de

l'eucharistie, et dans un sens si opposé à celui de Rome, qu'il
faut vraiment se crever les yeux pour ne pas le voir.

M. le Dr Koch, loin de se décourager, réplique aux critiques
dont il est l'objet, et enfonce son clou de la «transformation
morale», qu'il substitue à la transsubstantiation physique. Son nouvel
article dans les «Annales de philosophie chrétienne» (mars 1905)
est très explicite: l° il déclare «contradictoire» la thèse qui
prétend que la substance du pain et du vin est changée et non
détruite, tout en prétendant qu'il ne reste plus du pain et du vin
que les accidents ; 2° il insinue que, pour maintenir la présence
de J.-C. dans l'eucharistie, il n'était nécessaire ni d'enseigner avec
Bérenger de Tours que des accidents ne peuvent pas demeurer
sans leur sujet, ni d'enseigner avec Lanfranc de Cantorbéry que
les accidents du pain et du vin demeurent sans la substance du

pain et du vin ; 30 il prétend que le décret du pape Martin V et
du concile de Constance (que les accidents du pain demeurent
sans sujet) n'a pas eu pour but de définir contre Wiclef la théorie
aristotélicienne des accidents absolus, mais seulement de définir la
présence réelle de J.-C. dans l'eucharistie ; 40 il en donne pour
preuve que le IVe concile de Latran et le concile de Trente n'ont
pas parlé du maintien des « accidents », mais seulement des species



*- 525 —

manentes, et qu'ainsi «il n'est pas défini que les accidents demeurent
sans la substance» (p. 626), donc qu'on peut admettre le maintien
de la substance du pain et du vin: 5° M. Koch en appelle, en
faveur de ce maintien, à St. Augustin, au moine Nilus (du Ve siècle),
à Rupert de Deutz et aux approbateurs de ce dernier, et il
enseigne qu'au lieu de l'anéantissement des substances du pain
et du vin, on peut admettre «seulement Vélévation de celles-ci par
la puissance divine aux substances de la chair et du sang du
Christ (mutatio perfectiva, non destructiva) » ; en d'autres termes,
l'être du pain et du vin reçoit, par la consécration, «une
consécration et une dignité supérieures», comme un papier ordinaire
devient chose sacrée par la signature de l'empereur (c'est la
comparaison du moine Nilus, ami de St. Cyrille d'Alexandrie). Bref,
« de même que l'empereur dit par sa signature : « Cette pièce, c'est
moi » ; de même le Christ dit en prenant le pain : « Ceci est mon
corps, c'est moi.» Qu'on ne craigne pas, ajoute M. Koch, de trouver

dans cette conception de l'eucharistie la thèse de Zwingle qui
considérait les espèces comme le symbole du corps du Christ : la

pièce officielle n'est pas un symbole de l'empereur, c'en est le
document accrédité. De même l'eucharistie serait le document, le

testament du Christ» (p. 628). — Tout cet article de M. le Dr
Koch sur la «transformation du pain et du vin considérée comme
une transformation morale », mérite la plus grande attention. Rome
le laissera-t-elle passer? Mais qu'elle le condamne ou non, les textes
et les arguments de M. Koch restent substantiellement, eux aussi.

Dans le numéro d'avril des mêmes Annales, M. St. Levasseur
prend ainsi la défense de M. Koch: «Comment? St. Thomas a eu
la liberté d'incorporer la théologie à des systèmes payens et
hétérogènes au christianisme ; il a revêtu notamment les sacrements
d'une matière et d'une forme que rien aujourd'hui ne démontre
en tant que justification rationnelle, et on prétend que nous ne
sommes plus libres d'en faire autant 2 La question soulevée par
l'abbé Koch est donc essentiellement catholique, et il ne mérite
pas les suspicions qu'on lui prête. Depuis le moyen âge, un
système physique est sensé avoir épuisé le dogme de l'eucharistie. Le
signe divin de l'éternelle alliance, la commémoration perpétuelle
de la rédemption, la communion des cœurs et des esprits n'ont
donc pas de sens officiel en théologie Ou plutôt ils n'ont qu'un
sens moral officieux qu'on trouve dans les livres de spiritualité
qui luttent contre le formalisme physique1), ou qui en abusent étran-

l) Notamment VImitation, dont la partie relative à l'eucharistie est postérieure
à la domination du thomisme ; elle peut être considérée comme une protestation
contre son physicisme. — Note de M. St. Levasseur.



— 526 —

gement. Pourquoi voudrait-on que l'Eglise, tout en maintenant
le réalisme incontestable du corps et du sang, tout en se servant
d'expressions plus en rapport avec les sciences physico-physiologiques

d'aujourd'hui, qu'elle se refuse d'évoluer vers une interprétation
morale On renouera alors une tradition bien antérieure au XIIP
siècle et que Duns Scott a reprise » (p. 92-93).

Je n'ai pas à entrer ici dans l'examen de cette doctrine, qui
d'ailleurs contient beaucoup de vérités. Je veux seulement, comme
rapporteur, constater que l'auteur peut être conduit très loin, plus
loin qu'il ne pense peut-être, lorsqu'il refuse de se soumettre à la
doctrine sur la substance que Thomas d'Aquin a empruntée à des
« systèmes payens et hétérogènes au christianisme». Que répondrait-
il si on lui faisait remarquer que son observation frappe en plein
visage non seulement Thomas d'Aquin, mais tous les Pères qui
ont emprunté les mots substance, essence, personne, etc., à ces
mêmes philosophes payens Mais restons dans la question
eucharistique.

M. Levasseur ne se borne pas à défendre M. Koch et a
soutenir que l'Eglise a le droit d'évoluer dans ses interprétations, il
donne lui-même une explication de la substance, et par conséquent

de la transsubstantiation, explication que nous ne saurions

exposer ici, mais dont on verra suffisamment le sens et l'esprit
dans le passage suivant :

«Descartes et Kant ne sont pas plus sceptiques que l'Ecole,
quoi qu'en écrivent les néo-scolastiques ; mais ils se séparent
formellement de l'Ecole sur l'application de la catégorie de substance

aux réalités sensibles. Ainsi ils n'admettent pas que du pain, du vin,
de l'eau soient des substances. Aujourd'hui, certains théologiens
se retranchent derrière une équivoque. Ils disent que la connaissance

sensible perçoit l'être en soi: le pain, le vin, l'eau sont

perçus immédiatement en tant qu'être. Personne n'a mis en doute
l'objectivité de l'être pain, etc., mais cela prouve-t-il que le pain
soit perçu comme substance r Cela prouve-t-il qu'une chose, un
phénomène, un objet soit élevé au rang de substance par le fait
incontesté qu'on le perçoit en tant qu'être ê C'est tout simplement
la confusion de deux catégories profondément distinctes. Classer
le pain, l'eau, le vin parmi les substances, est une hypothèse dont

on attendra toujours la démonstration. Si les anciens multipliaient
les substances et les formes substantielles, c'est qu'ils n'avaient
qu'une idée imparfaite du phénomène au sens cartésien. Aussi
bien leur physique était du pur empirisme et non de la science,
c'est-à-dire le résultat de l'esprit et de ses formes rationnelles.
Mais, objecte la néo-scolastique: qui vous prouve que cette cons-



— 527 —

truction subjective que vous appelez science corresponde à une
réalité Je rétorque l'argument et dis : Qui vous prouve que vos
essences, vos substances et vos formes substantielles qui sont aussi
des postulats et des présomptions rationnelles répondent à une
réalité »

C'est ainsi que la transsubstantiation est ramenée à la question

de la substance, qui n'est pas une question religieuse et sur
la définition de laquelle les théologiens ne s'entendent pas plus
que les philosophes. Evidemment de telles discussions ne font que
compromettre le caractère religieux de l'eucharistie.

Ce n'est pas tout. M. l'abbé Dubois a répliqué, dans les
Annales (mai 1905), d'abord à M. Koch, puis à M. Levasseur. —
M. Koch, dit-il, est désavoué dans son interprétation du système
de Scot par le P. Timothée, franciscain. De plus, M. Koch attaque

manifestement la transsubstantiation définie par le concile de

Trente, et sa doctrine de l'union morale n'est que le symbolisme
de Zwingle : car, dit-il, « un symbole est le signe sensible d'une
réalité absente » ; or, dans le système de M. Koch, les éléments

eucharistiques répondent adéquatement à cette définition, puisque
le Christ n'y est présent que par procuration, mais non par lui-
même, vraiment substantiellement. —¦ Quant à M. Levasseur, qui
ne veut pas que les catholiques soient privés aujourd'hui de la
liberté dont St. Thomas a joui si complètement au XIIIe siècle,
liberté d'interpréter l'eucharistie d'après les systèmes philosophiques,

M. Dubois lui répond ainsi: «La raison en est très simple :

c'est que, depuis St. Thomas, il y a eu le concile de Trente et
que ce concile s'est avisé de canoniser en quelque sorte le
système thomiste sur l'eucharistie et de le consacrer comme le système
officiel de l'Eglise-» (p. 190-193).

M. l'abbé Ch. Denis croit «clore» ainsi le débat, en déclarant
à M. Dubois que sa définition du symbole est « absolument
inexacte ;>. Selon lui, le symbole est un signe sensible d'une réalité
suprasensible, surnaturelle. «Le symbolisme bien compris, dit-
il, est une loi fondamentale de la raison et de la foi... Un livre
est un symbole d'une réalité présente; une œuvre d'art, une croix,
etc., sont des symboles de réalités présentes. Je le répète, avec
le symbolisme, loi psychologique, l'eucharistie n'offre qu'une
difficulté, celle du divin et du mystère, cette difficulté n'est rien pour
le fidèle ; avec la transsubstantiation, construction artificielle de

l'esprit, système contradictoire a la science, toutes les difficultés
surgissent* (p. 192). M. Denis ajoute que le problème, loin d'être
définitivement vidé par la théorie de la transsubstantiation et par
l'adoption de cette théorie au concile de Trente, «reste ouvert,



— 528 —

grandement ouvert». M. Denis, tout en se déclarant «fidèle aux
formules qu'a fixées l'Eglise», estime que, «devant les difficultés
de plus en plus insolubles qu'offre la transsubstantiation, on peut
s'en tenir à l'exemple de Bossuet s, qui, dans ses Méditations sur
PEvangile, explique la Cène sans prononcer un seul mot sur la
transsubstantiation (p. 195).

C'est dire clairement qu'il faut laisser de côté le mot et la théorie
de la transsubstantiation. M. Denis termine par une remarque très
juste : « Le conflit n'est pas dans les choses de la foi, il est dans
la manière de les concevoir ou de les recevoir». Or la théorie de
la transsubstantiation est une manière de concevoir l'eucharistie,
manière scolastique, aristotélicienne, pleine de difficultés « de plus
en plus insolubles». Au pape infaillible de dire maintenant si cette
manière n'est pas une des «formules qu'a fixées l'Eglise». Si le

pape dit oui (ce qui n'est pas douteux), un cdX\\oX\cyyç.-romain ré-

pliquera-t-il ou que le pape n est pas infaillible, ou que le concile
de Trente n'était pas PEglise ê Attendons..

* M. Ermoni et l'immaculée-conception. — Dans un article
extrêmement hardi sur plusieurs points théologiques très graves
(Revue du clergé français, 15 mai 1905), M. Ermoni, professeur
au scolasticat des Lazaristes de Paris, s'exprime ainsi sur la dog-
matisation de l'immaculée-conception (p. 626) : « En vertu de quelle
règle pouvons-nous affirmer que le dogme de l'immaculée-conception

est le développement normal de données antérieures, et
non un dogme absolument nouveau r Cette règle, je l'ai cherchée
longtemps, et je dois avouer que je ne l'ai pas encore trouvée »

— A la bonne heure! Voilà de la franchise. Nous pouvons assurer

à l'honorable professeur que plus il la cherchera, plus il s'apercevra

de l'absolue nouveauté de ce prétendu dogme.

Rapprochons de cet aveu les paroles suivantes de M. Paul
Lejay, au sujet du volume de M. Lesêtre sur « L'immaculée-conception

et l'Eglise de Paris» (1904) : «Il semble que M. L. n'a

pas toujours échappé aux confusions inhérentes a la matière et
n'a pas toujours distingué la fête de la conception, la notion de

17»z/««<:«/^-conception et le dogme de l'immaculée-conception. Par
ailleurs, il expose clairement l'histoire de l'établissement du dogme.
Cest une suite de faux et de violences. Il semble que la croyance
a triomphé par ce qui aurait dû la faire échouer. M. L. n'a rien
caché de ces incidents. Peut-être a-t-il rendu St. Bernard trop orthodoxe

; il était bel et bien opposé au dogme1). »

:) Revue d'histoire et de littérature religieuses, mai 1905, p. 316.



- 529 —

* M. Ermoni et l'épiscopat monarchique. — M. Ermoni
avoue que « l'histoire a prouvé que l'épiscopat monarchique est

un développement tout naturel de la hiérarchie, indépendant de toute
hérésie»1). — Donc, d'après l'auteur, l'épiscopat monarchique n'est

pas directement de droit divin : car, s'il était directement de droit
divin, il ne serait pas un simple développement naturel.

* Sur les origines de l'épiscopat romain. — M. Turmel a

publié, dans la «Revue catholique des Eglises» (janvier 1905), une
très intéressante étude sur «l'Eglise romaine jusqu'au pape Vic-
tor»(i93-202) : étude dans laquelle, tout en combattant certaines
assertions de Harnack, il reconnaît deux points très graves: i°
que le clergé s'effaçait devant l'Eglise, et que l'évêque s'effaçait
devant le clergé ; 2° que l'épiscopat monarchique ne commença à

Rome qu'avec Anicet, vers l'an 160, et qu'auparavant l'Eglise
était administrée par un collège episcopal. Ces deux points
démontrent, le premier, que la hiérarchie, loin de s'imposer à l'Eglise,
lui était subordonnée, fait qui renverse toute la constitution de

l'Eglise romaine actuelle ; le second, que l'évêque de Rome ne

jouissait alors d'aucune prérogative personnelle, pas même du
droit de signer de son nom les lettres que son Eglise adressait à

une autre Eglise. Avec ces deux points, l'ecclésiologie véritable
est rétablie, à savoir la respublica Christiana, les droits des fidèles,
l'Eglise tout entière (et non seulement la hiérarchie) gardienne de
la foi, du dogme, de la discipline, et dépositaire de la juridiction
ecclésiastique, dont la seule source et le seul chef est J.-C. Avec
ces deux points, l'autorité personnelle du pape, donc son infaillibilité

telle que le pseudo-concile du Vatican l'a définie, est
insoutenable et ruinée. Voici quelques passages :

D'abord, celui où M. Turmel résume l'opinion de Plarnack
(p. 13-15): «Anicet fut évêque monarchique, le premier évêque
dans le sens actuel de ce mot. Soter fut le second. A peine le
nouveau régime était-il établi qu'on se préoccupa de lui donner
l'auréole de l'antiquité. C'est à résoudre ce problème qu'a servi
la liste episcopale. Rédigée sous le règne de Soter, vers 170, dix
ans à peine après la transformation, la liste a été destinée à prouver

que l'épiscopat monarchique avait existé dès l'origine. Elle
n'a pu atteindre ce but qu'en substituant à l'histoire réelle une
histoire conventionnelle et artificielle. Toutefois elle n'a pas inventé
de toutes pièces ses matériaux. Ici quelques détails sont nécessaires.
Jusqu'aux environs de l'an 120, le collège episcopal n'eut
probablement à sa tète d'autre président que son doyen d'âge. En fait,

*) Revue du clergé français, 15 mai 1905.

Rovne intern, de Théologie. Heft 51, 1905, 34



— 530 —

ses membres se partagèrent les diverses fonctions du culte, de

l'enseignement, de l'administration et des relations avec le dehors.
Ils les exercèrent sans doute temporairement et alternativement,
en vertu d'un droit qui était égal chez tous et qui ne tenait pas
compte des aptitudes. Seulement, comme le mérite n'est jamais
vain, certains épiscopes de ce temps se firent remarquer par la
manière supérieure dont ils s'acquittaient de leur ministère, et on
garda le souvenir de leur gestion. A partir de 120 ou 130, l'importance

croissante de la communauté romaine et la lutte contre la
propagande hérétique obligèrent à adopter une nouvelle discipline.
Les fonctions ne furent plus confiées qu'aux capacités, elles furent
même probablement centralisées entre les mains d'un seul homme

pour éviter les tiraillements et assurer à toutes les décisions du

gouvernement ecclésiastique l'unité de vues sans laquelle il n'est
point d'action énergique et féconde. Les épiscopes eurent alors à

leur tête des hommes qui n'étaient pas seulement des doyens
d'âge, mais qui étaient de véritables présidents et dont la mémoire
ne fut pas oubliée. Pie, Hygin, Télesphore furent présidents du
collège episcopal parvenu à sa seconde phase: c'est ce que
permettent de conjecturer certains textes qui se servent de leurs
noms pour dater divers événements, et notamment l'endroit de

Tertullien où on lit que Valentin brigua l'épiscopat, mais qu'il fut
supplanté par un confesseur de la foi, lequel — nous le savons
par ailleurs — fut Télesphore. Lin, Anenclet, Clément, Evariste,
Sixte furent les membres les plus éminents de ce même collège
pendant sa première phase. L'auteur de la liste n'a donc pas imaginé

les noms qu'il emploie pour relier Anicet aux apôtres
saint Pierre et saint Paul. Ce qu'il a imaginé, c'est le rôle qu'il
assigne à ces noms. Lin, Anenclet et les autres épiscopes du
collège de la première époque se distinguèrent de leurs collègues par
leurs qualités personnelles, mais non par leur situation ; ils furent
des épiscopes collaborant avec d'autres épiscopes, ils ne furent
pas des évêques monarchiques. Et si Télesphore, Hygin, Pie exercèrent

une présidence effective, ils ne furent que les premiers entre leurs
pairs, primi inter pares : eux non plus ne possédèrent pas l'épiscopat

monarchique. D'ailleurs, en combinant les renseignements
que nous fournissent saint Irénée et Tertullien sur la date de
l'arrivée de Valentin à Rome, on arrive à conclure que Télesphore
et Hygin exercèrent simultanément leurs fonctions et qu'ils furent
quelque chose comme des présidents de quartiers. En résumé, les

noms qui figurent sur la liste sont historiques, mais la liste elle-
même n'est pas historique. Elle présente comme prédécesseurs
d'Anicet des hommes qui ne disposèrent pas des pouvoirs d'Anicet

et entre lesquels il n'a pas existé de lien de succession.



— 531 —

Elle antidate l'épiscopat monarchique et, pour établir la chaîne
artificielle dont elle a besoin, elle fixe arbitrairement la date de
l'entrée en charge des prétendus prédécesseurs d'Anicet. »

Ensuite, M. Turmel s'explique lui-même ainsi : < Rien
n'empêche de penser que telle ou telle des dates indiquées par le
catalogue romain est mal fondée, et on sera libre de l'abandonner dès

qu'on la verra démentie par l'histoire. D'autre part, on n'imagine
plus l'Eglise romaine écrivant à un diocèse quelconque une lettre
collective et impersonnelle, où le pape ne serait l'objet ni d'une
mention ni même de la plus légère allusion. Pourtant la lettre
écrite vers l'an 95 aux Corinthiens par Clément a été une lettre
collective et impersonnelle. De même, on n'imagine plus un évêque
écrivant à l'Eglise romaine une lettre sans l'adresser à son chef,
sans même le mentionner. C'est pourtant un écrit de ce genre
que nous trouvons parmi les lettres de St. Ignace. Ces deux faits,
contre lesquels aucune dissertation ne peut rien, prouvent
péremptoirement que les procédés personnels employés plus tard par le
gouvernement ecclésiastique n'existaient pas à l'origine et que la
communauté occupait alors le premier plan qui, depuis de longs
siècles, lui a été ravi* (p. 15).

M. Turmel constate ensuite que la lettre de St. Denys de
Corinthe a été adressée aux fidèles de l'Eglise romaine ; que Soter,
évêque de celle-ci, n'y est mentionné qu'accessoirement ; et il
conclut ainsi: «D'où il suit que, vers l'an 167, en plein régime
monarchique, l'Eglise romaine a envoyé une lettre en son propre
nom, et non au nom de son chef; qu'elle en a reçu une autre
adressée à elle-même et non à son chef» (p. 16).

Parlant du Pasteur d'Hermas, M. Turmel dit : «Hermas n'était
pas martyr, mais prophète. Il n'avait pas versé son sang pour la
foi du Christ, mais il était favorisé des révélations du ciel. Comme
les martyrs, il mettait les dons surnaturels au-dessus des nécessités

sociales, et les hommes d'administration comptaient pour peu
à ses yeux. Dans la Vis. III, 1, 8, Hermas veut céder le pas aux
presbytres, mais l'Eglise le fait passer avant eux et le place à sa
gauche, en réservant sa droite pour les martyrs» (p. 19). —
Ensuite : « Les textes nous apprennent d'abord que les lettres étaient
écrites au nom de la communauté des fidèles, en d'autres termes,
que, dans les relations extérieures, le clergé s'effaçait devant l'Eglise.
Ils nous apprennent, en second lieu, que les confesseurs de la foi
et les prophètes étaient enclins, sous l'empire de la haute idée
qu'ils avaient d'eux-mêmes, à traiter librement l'administration. Ils
nous permettent enfin d'entrevoir que, comme le clergé s'effaçait
devant l'Eglise, ainsi l'évêque s'effaçait devant son clergé. Le
reste est affaire d'analogie et de théologie. Les témoignages ne



— 532

livrant aucun renseignement précis sur les rapports primitifs de

l'épiscopat et du presbytérat, il appartient à l'induction historique
d'une part, à la théologie d'autre part, de suppléer au silence des

témoignages et de dire ce que ces rapports ont pu et dû être.
Et quand on se rappelle que les scolastiques de la grande époque
ne considéraient pas l'épiscopat comme productif d'un caractère
et l'éliminaient de la liste des ordres, on ne redoute pas de voir
l'induction historique entrer ici en conflit avec la théologie » (p.
19-20).

L'importance de ces déclarations apparaîtra plus encore, si

l'on considère, comme l'avoue M. Turmel, que l'Eglise n'est «entrée

sur la scène de l'histoire que trente ans après la mort des

apôtres Pierre et Paul» (p. 3) ; que son « premier acte > a été la lettre
qu'elle a écrite à l'Eglise de Corinthe, lettre qui n'est nullement
un acte d'autorité ni de primauté, mais de simple confraternité.
L'Eglise de Corinthe avait violé la discipline au point d'attirer sur
les chrétiens les railleries et le mépris des payens ; l'Eglise de
Rome en souffre dans ses intérêts religieux les plus légitimes, et
elle le lui dit. Qu'y a-t-il de plus naturel Ce fait de solidarité
entre deux communautés sœurs n'est-il pas journalier chez nous
Viendra-t-il à l'esprit de qui que ce soit d'en conclure que la
communauté qui reproche a autorité sur la coupable Nullement.
Il importe de remarquer que la lettre romaine ne prononce pas
une seule fois le mot «autorité» ni le mot «primauté». C'est
seulement le mot conseil qui est employé à deux reprises. « Tenez

compte de notre conseil, vous ne vous en repentirez pas. » C'est le bene

agetis du concile de Jérusalem, et rien de plus. Donc l'Eglise de

Rome, entre 93 et 96, loin de croire à un évêque universel et
infaillible, ne se doutait même pas d'une primauté quelconque, et

quoiqu'elle se considérât comme ayant été honorée par les apôtres
Pierre et Paul, « aucune conséquence, avoue encore M. Turmel
(p. 8), ne se rattachait à cette prerogative». Voilà donc les origines

bien humaines et bien modestes de la papauté romaine Ou
est son prétendu droit divin r Nulle part.

Ce n'est pas tout. Dans une étude suivante, parue dans la
même Revue (mai, p. 257-265) sous ce titre: «Histoire de la
papauté de Victor à St. Cyprien », M. Turmel expose très objectivement

les débats sur la Pâque, le premier entre Polycarpe et
Anicet en 155, le second entre Polycrate, Victor et Irénée, vers
191. Il constate que Victor excommunia les Eglises quartodéci-
manes; qu'Irénée protesta contre cette conduite de Victor et
travailla à créer dans l'Eglise un mouvement d'opinion contre Victor.
«Sa propagande fut efficace. Victor recula devant l'opposition
formidable que fit l'épiscopat à son décret d'excommunication. Il



- 533 —

restitua au quartodécimans le bienfait de la communion qu'il leur
avait un instant enlevé, ou, s'il ne céda pas lui-même, ses successeurs

transigèrent» (p. 261-262). Ces faits furent interprétés aux
XVIe siècle et suivants soit dans le sens gallican, soit dans le

sens ultramontain. La conclusion de M. Turmel est qu'une grande
« différence » s'est opérée entre la Lettre de l'Eglise de Rome aux
Corinthiens en 95 et les mesures prises par Victor.

D'abord, en 95, c'est l'Eglise romaine tout entière qui agit;
son évêque, qui a écrit la lettre, ne s'y découvre à aucun degré;
en 191, ce sont les évêques qui agissent, c'est Victor qui a pris
l'initiative du concile romain et qui lui a dicté ses décisions ; Irénée

en rejette sur lui seul les responsabilités. Ensuite, en 95, l'Eglise
de Rome ne donne qu'un conseil, et non un ordre, à celle de

Corinthe ; en 191, Victor commande, menace et exécute sa
menace.

De deux choses l'une : ou bien Victor ne fut qu'un Africain
au sang chaud, ardent, irascible, impérieux, se croyant sans doute
autorisé à agir ainsi, mais sans l'être autrement que par la
manière personnelle dont il interprète sa charge d'évêque de Rome;
ou bien, son interprétation est fondée, à ses yeux, sur une autorité

universelle réellement annexée à sa charge. Or personne
aujourd'hui ne peut pénétrer dans son âme et dire avec certitude
laquelle de ces deux hypothèses fut la vraie. Heureusement cette
question importe peu. Ce qui importe, c'est de savoir comment
IEglise jugea sa conduite, si elle en tint compte ou non. Or il
est manifeste qu'elle n'en tint pas compte ; que, par conséquent,
elle ne reconnut ni à sa personne, ni à son siège, la prétendue
juridiction universelle dont il se crut peut-être en possession. M.
Turmel avoue que «Victor a échoué». «C'est vrai, dit-il, et cela

prouve que le pape ne trouva pas autour de lui les sentiments
de dépendance et de soumission sur lesquels il comptait. C'est un
spectacle que nous rencontrerons plus tard encore. »

Chose étrange. Tout en faisant cet aveu, M. Turmel insiste
sur ce fait que Victor se crut l'organe de l'unité de l'Eglise, et
il en conclut avec Renan que «la papauté était déjà née et bien
née*. «Oui, ajoute-t-il, l'excommunication lancée par Victor est
l'acte d'un pape. Et puisque pareil acte ne s'était pas encore
produit, on peut dire que la question de la pâque a été le baptême
de la papauté. » — On peut dire cela en effet, puisque M. Turmel
le dit. Mais ne doit-on pas dire plutôt ceci :

Constater le fait n'est pas constater le droit. Constater qu'un
individu se croit supérieur et qu'il s'adjuge une autorité nouvelle,
ce n'est nullement démontrer qu'il ait de droit cette supériorité et
cette autorité. Le mot de Renan ne porte que sur la papauté



— 534 --
comme fait d'ambition ; mais Renan s'est bien gardé d'affirmer
que ce seul fait d'ambition fût suffisant pour démontrer la légitimité

de la naissance de la papauté. Les idées de Renan sur ce
point sont trop connues pour que M. Turmel puisse s'en prévaloir

dans le but de légitimer cette naissance, et pour oser donner,
sans plaisanterie, à l'enfant nouveau-né un M. Renan pour parrain.
Le puisque de M. Turmel est, je le répète, plus qu'étrange : car
il prétend qu'il suffit qu'«un pareil acte ne se soit pas encore
produit » pour qu'il soit un acte légitime, un acte saint, un baptême
Ne serait-ce pas plutôt un acte coupable, une violation de la
constitution même de l'Eglise Comment en effet l'Eglise aurait-elle
attendu jusqu'à l'an 191 pour s'apercevoir qu'elle avait (sans s'en
être jamais doutée), dans la personne de l'évêque de Rome, «l'organe

de son unité»? Comment est-elle restée près de deux siècles,
tiraillée par mille divisions gnostiques et autres, sans avoir eu
cette conscience d'elle-même Et, en 191, lorsque cette idée se
manifeste pour la première fois dans celui-là même qui croit être cet
«organe», comment se fait-il que l'Eglise, loin de l'approuver, lui
résiste, qu'Irénée proteste et avec lui les autres évêques Si Victor
avait pour lui le droit et l'orthodoxie, Irénée et les autres évêques
n'étaient évidemment que des coupables, des violateurs du droit
et de l'orthodoxie. Pas du milieu. Or l'Eglise, loin de les condamner,

leur a donné raison.
Donc: i° il est erroné d'appeler «papauté» un simple acte,

illégitime et coupable, d'un évêque de Rome : un acte n'est pas
une institution; 2° il est erroné d'appeler «baptême» un acte
illégitime et coupable. Cette seconde dénomination est même une
telle profanation qu'on s'étonne de toutes manières de la trouver
accolée au nom de M. Turmel. Qu'un érudit de cette valeur en
vienne à ce point de n'avoir plus le sentiment du juste et du vrai,
de prendre effectivement l'usurpation pour la justice, de confondre

une confiscation avec un acte saint, de faire de ce crime la
source du pouvoir dans l'Eglise, d'appliquer le nom d'un sacrement

à ce coup d'Etat criminel qui a été le premier coup de pic
dans la constitution chrétienne, de transformer le mensonge en
vérité et de faire de ce premier embryon de la papauté, fruit
sacrilège de l'orgueil et de l'ambition, d'en faire, dis-je, l'institution
qui sera censée représenter dans la suite des siècles l'œuvre
d'humilité et de sainteté de J.-C, voilà ce qui démontre avec la plus
entière évidence combien la mentalité papiste est erronée, perverse
et subversive. E. MlCHAUD.


	Continuation de la crise doctrinale dans l'Église catholique-romaine en France

