Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 51

Artikel: De la position ecclésiastique et religieuse des anciens-catholiques
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403625

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— W1

DE LA

POSITION ECCLESIASTIQUE ET RELIGIEUSE
DES ANCIENS-CATHOLIQUES.

J'ai précisé précédemment la position tkéologique des an-
ciens-catholiques ). Je dois indiquer, dans la présente étude, en
quoi consistent leur position ecc/ésiastique et leur position re-
ligieuse.

I. Leur position ecclésiastique.

1° L'Eglise ancienne-catholique n'a pas la prétention d’étre,
a elle seule, toufe I'Eglise catholigue ni la seule Eglise catho-
ligue, mais seulement une Eglise catholique: Eglise trés petite
méme, par le nombre de ses adhérents, elle 'avoue trés franche-
ment; mais, sachant que les questions de nombre n’ont rien
a faire avec la religion, elle s’efforce de viser & la qualité et
non a la quantité, c’est-a-dire & la possession intégrale de tout
ce que le Christ a bien voulu communiquer a ses disciples pour
les aider a vivre, dés cette terre, de la vie divine. L’Eglise
ancienne-catholique a la conscience d’étre fidéle a la garde du
dépot que la Christ a confié a son Eglise; de croire exactement
a4 tous les enseignements du Maitre, de pratiquer ses pré-
ceptes, de vivre de son esprit et de sa griace, d'user en un
mot de tous les moyens de salut qu'il a institués.

Comme le dépot des vérités, des préceptes et des institu-
tions du Christ a été altéré, dans le cours des siecles, la par
des additions humaines et des erreurs, ici par des soustractions,
les anciens-catholiques se sont proposé, dés l'origine de leur
mouvement, de dégager ce divin dépdt de toutes les additions
en question et d'y rétablir les vérités soustraites. Ce but gé-

1) Voir la Revue d’octobre 1904, p. 619-631.



e M7 —

néral a été le but commun de toutes les Eglises qui se sont
détachées de la papauté romaine, coupable & leurs yeux d'a-
voir altéré les doctrines évangéliques, et qui ont voulu rendre a
I'Eglise chrétienne sa pureté primitive. Toutes les Eglises in-
dépendantes de Rome sont unies entre elles sur ce point. Ce qu-
les distingue les unes des autres, c’est, premiérement, le proi
cédé qu'elles suivent pour atteindre a ce but, procédé différent
dans chacune d’elles, et, secondement, ce sont les résultats
auxquels chacune est arrivée par le critérium qu'elle a em-
ployé ou le procédé qu'elle a suivi. Toutes n'ont pas été éga-
lement heureuses, et c'est ici surtout, sur le terrain des ré-
sultats, qu’elles se distinguent et méme se différencient.

Donc, I'Eglise ancienne-catholique est une Eglise catholique,
qui légitime son titre de catholique: 1° parce qu'elle professe
tout ce que le Christ a enseigné, pratique tous les préceptes
qu'il a imposés et tous les moyens de salut qu'il a institués;
2° parce que, pour reconnaitre ces enseignements, ces pré-
ceptes et ces moyens de salut, elle recourt au critérium
catholique tel qu'il apparait dans la tradition universelle
de lancienne Eglise, notamment dans Tertullien, Vincent
de Lé¢rins, etc.: «cela est catholique qui a été cru partout,
toujours et par tous»; 3° parce que, de fait, elle a la cons-
cience de se servir de ce critérium d’apres toutes les régles
d’'une saine critique historique, philologique et exégétique, et
que les résultats auxquels elle est ainsi arrivée lui paraissent
d'une exactitude irréprochable.

Il est donc manifeste que 1'Eglise ancienne-catholique, en
s'organisant sur cette base et d'aprés cette norme, n'a pas
fondé une nouvelle Eglise; qu'elle ne s'est pas séparée de
I'Eglise catholique véritable, mais seulement de la papawnité ro-
maine, et cela parce que la papauté romaine a violé la foi
catholique, la morale catholique, la constitution de 1'Eglise ca-
tholique. Restée dans I'Eglise catholique dont elle n’est qu'une
partie, 1'Eglise ancienne-catholique n'est donc coupable ni
d'hérésie, ni de schisme; et si la papauté romaine I'en accuse,
c'est qu'elle en est elle-méme coupable, c’est qu'elle a elle-
méme violé le dépdt des enseignements divins par des dogmes
erronés, par des préceptes antichrétiens et par des pratiques
superstitieuses. I.a démonstration en est faite, aux yeux de
toutes les Eglises et du monde savant.

Revus intern. de Théologie. Heft 51, 1905. 27



— 418 —

2° Une distinction importante a faire entre I’'Eglise romaine
et 'Eglise ancienne-catholique, est dans la notion qu'elles ont
I'une et l'autre de I'Eglise chrétienne.

L'Eglise romaine tend de plus en plus, depuis que Newman
a lancé sa théorie du «développement» et que les partisans
romanistes de cette théorie en font une application aussi étrange
qu'est celle de MM. Loisy et Denis, I'Eglise romaine tend de
plus en plus, dis-je, a représenter I'Eglise comme le résultat
des faits politiques, sociaux et religieux, accomplis depuis
I'établissement du christianisme, dans le cours des si2cles,
jusqu’a nos jours; résultat que l'on ne saurait apercevoir ni
dans I'Evangile, ni dans les temps apostoliques, mais qui a été
réalisé peu a peu, suivant les circonstances, circonstances trés
troublées, remplies de passions et de vices, on I'avoue, mais qui
ont imposé aux chrétiens, a ceux de Rome surtout, une attitude,
des procédés, des enseignements, des actes, des compromis,
une discipline, qui sans doute sont loin d'étre parfaits, mais
qui sont des faits accomplis, inévitables, et dans lesquels il
faut voir le doigt de Dieu, puisque sans ces compromis, sans
ces procédés, le christianisme aurait été étouffé par le paga-
nisme, les communautés chrétiennes auraient été dispersées,
paralysées, sans lien entre elles, sans force qui les groupat.
C’est ainsi que la papauté a surgi, et il faut évidemment voir
en elle ceuvre de Dieu et le développement divin de I'Eglise;
car, sans elle, la religion du Christ aurait évidemment péri.
La papauté comme institution n'est pas dans I'Evangile, on le
reconnait; des paroles du Christ & Pierre il est impossible de
la déduire logiquement. Mais ce que le Christ n'a pas fait, la
Providence de Dieu !'a fait ensuite; et ce que la Providence
de Dieu a fait, est évidemment un développement divin, donc
légitime, de I'Evangile ou du christianisme. Telle est la notion
que la nouvelle école romaniste se fait de 'Eglise, Eglise qu'il
ne faut pas chercher a découvrir dans les Evangiles, mais
que la force des choses et des événements a produite.

Les anciens-catholiques repoussent cette explication comme
dénuée de toute base solide!). Un telle fantaisie n’est que la
consécration du fait accompli. Cette €cole appelle force des

1y Voir I'étude détaillée que la Revwe publiera sur cette question dans la pre-
chaine livraison.



419 —

choses et Providence divine ce qui n’est que le jeu coupable
des passions les plus criminelles et des maximes les plus
erronées. Telle est, effectivement, l'origine de la papauté; mais,
au lieu d'y voir un développement chrétien, nous n'y aperce-
vons qu'une corruption du christianisme. A cette papauté qui
n'a rien de lesprit du Christ, nous disons, comme autrefois le
Christ a Pierre: «Vade retro me, Satana» (Marc VIII, 33).
Cette papauté, en effet, ne comprend que les choses qui sont
des hommes, et non celles qui sont de Dieu; elle connait les
intrigues humaines, les roueries de la politique, et elle sait les
exploiter a son profit; mais ce n'est point 1a établir le royaume
de Dieu parmi les hommes.

Pour définir exactement la notion de 1'Eglise chrétienne,
les anciens-catholiques en appellent & I'Ecriture sainte et a la
tradition universelle. Ils citent en premier lieu ce que le Christ
a dit de son Eglise, les symboles sous lesquels il I'a repré-
sentée a ses disciples; puis l'idée que ceux-ci s’en sont faite,
et les explications qu'en ont données les Péres, Telle est la
base historique, absolument objective, de leur définition de
I'Eglise. C'est aux fideles a se conformer 2 cette notion; c'est
a eux a respecter 1'épouse du Christ, et non a lui imposer
leurs coupables desseins. J.-C. n’a donné a aucun apodtre le
droit d'établir dans la société de ses disciples une institution
de gouvernement, & l'instar des gouvernements politiques; il
a méme condamné expressément cette ambitieuse tentative.
Les anciens-catholiques, conformément & la doctrine de 1'an-
cienne Eglise, considérent I'Eglise comme une société spirituelle,
d'ordre exclusivement religieux, dont l'unique but est de se
sanctifier dans l'esprit du Christ, par la profession de ses
enseignements divins et par la pratique de ses sublimes vertus;
son culte et sa discipline tendent exclusivement 4 ce but.
Leur Eglise est donc, comme telle, étrangeére a toute politique.
Elle ne reconnait d'autre chef que le Christ. Ses évéques et
ses prétres ne sont que ses ministres; loin de dominer les
fideles, ils doivent étre leurs serviteurs, ne se distinguant d'eux
que par une plus grande obéissance aux préceptes du divin
Chef et aux reglements de I'Eglise. Elle s’administre elle-méme,

et ne se décharge de ce soin sur aucun membre de sa hié-
rarchie.



— 420 —

3° La pierre angulaire de 1'édifice ancien-catholique est
le Christ seul. Autour du Christ sont les fidéles, qui tous sont
les membres de son corps. C'est ainsi que le noyau de I'Eglise
est la paroisse, 'Eglise générale ou universelle n’étant que la
totalité des paroisses. Chaque paroisse a son prétre ou des
prétres, et les paroisses d'un territoire plus ou moins étendu
sont unies entre elles sous la «surveillance » d'un évéque. De
méme que toute paroisse a son conseil paroissial, ainsi tout
diocese a son conseil synodal et son synode. L’Eglise étant
une société, ou une <« communauté» de sociétés unies entre elles
par la méme foi, par la méme morale, par les mémes sacre-
ments, il est naturel que l'administration ecclésiastique soit
synodale.

Dans I'Eglise ainsi comprise, il n'y a pas de membres
passifs; tous doivent étre actifs, parce que tous, ayant recu la
vie divine au baptéme, doivent agir en conséquence. Cette
action de tous et de chacun a pour but la garde du dépo6t
divin, ainsi que le travail de sanctification que chacun doit
opérer sur lui-méme, avec irradiation de ses vertus personnelles
sur ses freres et des vertus de ses fréres sur lui; cette coédi-
fication de tous en Christ est précisément la raison d’étre de
I'Eglise, et non une prétendue domination de celle-ci ou d'une
papauté sur les Ktats et les nations, sous prétexte de les con-
duire au salut ¢éterncl comme un chef d’armée conduit ses
troupes a la victoire... ou a la deéfaite.

Chez les anciens-catholiques il n’y a donc pas une caté-
oorie de fideles appelée 1'Eglise enseignante, et une autre
appelée 'Eglise enseignée. Tous ses membres sont enseignés
par le Christ; tous doivent témoigner de leur foi et faire écho
aux enseignements du Christ. Les ¢évéques et les prétres sont
particulierement chargés de précher ces enseignements et non
d’autres; s’ils v ajoutent leurs explications, c'est & leurs ris.
ques et périls. Les fideles étant actifs et témoins de la foi,
gardiens eux aussi du dépdt divin, ont le droit et le devoir
de contréler ces explications et de n'en faire usage que dans
l'intérét spirituel de leur ame.

Cette vie ecclésiastique étant collective, exige le concours
de tous pour la prospérité des ceuvres paroissiales et pour
I'édification des offices religieux. C'est pourquoi les conseils
paroissiaux sont chargés de veiller 4 ce que les cours de



— 421 —

religion soient réguliérement donnés aux enfants, & ce que les
pauvres et les malades soient visités et secourus, & ce que les
chants religieux soient édifiants, etc. On voit par ces détails
combien le pasteur, chez les anciens-catholiques, est uni inti-
mement aux fideles: plebs adunata sacerdoti, suivant I'expres-
sion de St. Cyprien. De 1a l'affection reconnaissante dont il
est Tobjet et la légitime popularité dont il jouit, partout ol
il remplit consciencicusement ses devoirs. L'évéque n’est que
le premier des prétres. Il ne porte ni titres mondains, ni décors
pompeux et vains; il n'a rien du prince-évéque qui se pavane
dans ses rentes et ses colifichets. 1l n’a rien non plus du
moine enfermé dans son couvent; il doit, au contraire, visiter
sans cesse les paroisses confiées 4 ses soins, et pourvoir de
prés a leurs besoins spirituels. Cette activité apostolique peut
d'ailleurs se concilier avec la piété, voire méme avec l'austérité.

Bref, I'Eglise ancienne-catholique se caractérise par le
rétablissement qu’elle fait de la constitution de I'Eglise primitive:
premiérement, en ce qu'eile rend aux simples fid¢les tous leurs
droits ecclésiastiques, toute leur dignité de membres actifs de
I'Eglise, droits et dignité que la hiérarchie romaine a confisqués
a son profit, attirant a elle toute l'activité et toute l'autorité
et réduisant ses subordonnés au role de simples machines pas-
sives et aveugles; secondement, en méme temps qu'elle rend
aux simples fideles la place qu'ils doivent occuper dans I'Eglise,
I’Eglise ancienne-catholique trace a la hiérarchie, telle que le
Christ I'a établie, les limites dans lesquelles elle doit exercer
son ministére et qu’elle ne doit pas franchir. Tandis que dans
I'Eglise romaine la hiérarchie est & peu pres toute I'Eglise,
et les simples fideles un simple troupeau bélant et obéissant,
dans I'Eglise ancienne-catholique les uns et les autres sont
dans l'ordre voulu par le Christ, tous actifs, avec leurs droits
et leurs devoirs respectifs,

Clest ici qu'il importe de relire et de méditer cette parole
si simple et si profonde de St. Paul dans sa I Epitre aux
Corinthiens (III, 21—23): «Nemo glorietur in hominibus. Omnia
enim vestra sunt, sive Paulus, sive Apollo, sive Cephas, sive
mundus, sive vita, sive mors, sive preesentia, sive futura;
omnia enim vestra sunt; vos autem Christi, Christus autem
Dei. » Telle est la véritable Eglise du Christ: les hommes ne
sont rien chez elle, pas méme Paul, Apollo ou Cephas; loin



. 422

que les fideles soient pour la hiérarchie, c’est la hiérarchie
qui est pour les fideéles et qui leur appartient, omnia vestra
sunt; les fidéles & leur tour appartiennent au Christ, et le
Christ & Dieu; ils n’ont donc qu'un seul Maitre, le Christ, en
tant qu'il est lui-méme de Dieu; c'est donc par lui seul, leur
unique médiateur, qu’ils sont unis a Dieu. On le voit, St. Paul
répéte deux fois les mots: ommnia vestra sunt, pour en montrer
I'importance, a savoir que les fideles sont I'Eglise méme, et
qu’il ne s’agit pas, pour eux, d’obéir a des hommes et a une
hiérarchie, mais d'obéir au Christ, pour obéir a Dieu. L'Eglise
ne doit pas avoir l'esprit du monde, car elle doit dominer le
monde, comme elle doit dominer toutes choses, la vie et la
mort, les choses présentes et les choses futures; et encore une
fois, I'Eglise est la société de ceux qui sont non de Céphas,
mais du Christ et de Dieu.

Les anciens-catholiques n'ont pas d’autre ecclésiologie que
celle-1a.

4o I'Eglise ancienne-catholique a pris pied sur le terrain
des huit premiers siecles, parce que 1'Eglise catholique est,
de fait, restée une pendant ce laps de temps. Sans doute, de
nombreuses divisions ont ¢éclaté ca et la; mais, grace a une
sage application du critérium catholique, 'Eglise d'Orient et
I'Eglise d'Occident sont restées unies, durant ces huit siecles,
dans la profession de la méme foi objective. Ce n’est qu'au
[X® qu'est née la papauté romaine comme institution, et que
la division entre les deux Eglises a commencé.

Pendant cette premiere période ecclésiastique, chaque
Eglise particuliére, tout en étant unie avec les autres, était
autonome, juge de ses propres besoins spirituels, s’administrant
elle-méme d’apres les canons de I'Eglise. C'est dire que I'Eglise
ancienne-catholique revendigue son autonomie et entend s'ad-
ministrer elle-méme. Si elie s'impose le devoir d'étre fidéle au
Quod ubique, quod semper, quod ab omnibus cveditum est, elle
réclame pour elle toutes les libertés dont les Péres ont usé
dans l'ancienne Eglise indivisée: libertés théologiques et scien-
tifiques, libertés liturgiques, libertés disciplinaires et ecclésias-
tiques. Il importe de remarquer, a ce sujet, qu'elle ne confond
pas plus qu'on ne l'a fait dans 'ancienne Eglise les «dogmes»
et les «formules dogmatiques»; qu’elle ne tient pour dogmes



423 —

que les enseignements du Christ, tandis que les formules dites
dogmatiques sont des rédactions théologiques, donc humaines.
Si vénérables et si vénérées qu'elles soient, elles doivent cepen-
dant étre tenues pour ce qu’elles sont en réalité.

5 Etant donné que toutes les Eglises orthodoxes parti-
culieres étaient unies entre elles et ne formaient ainsi, pendant
la période susdite, qu'une seule Eglise orthodoxe universelle,
I'’Eglise ancienne-catholique se fait un devoir de travailler acti-
vement au rétablissement de l'union entre les Eglises parti-
culieres. C'est la papauté romaine qui a été la principale
cause de leur séparation. Particulierement destinée a com-
battre la papauté, 'Eglise ancienne-catholique doit donc, #pso
Jfacto, poursuivre aussi 'ceuvre du rétablissement de l'union. On
voit par cette considération ce qu'il faut entendre par l'union
des Eglises et par l'unit¢ de 1'Eglise. L’Eglise du Christ est
une, parce qu'elle n'a qu'un chef, le Christ, et qu’elle est una-
nime a professer tous ses enseignements et a pratiquer tous
ses préceptes. Mais cette Eglise une est composée de plusieurs
Eglises particulieres et locales, qui, tout en professant unani-
mement les enseignements et les préceptes du Christ, ont cepen-
dant leur discipline propre, leurs traditions spéciales, leur
théologie particuliere. L’unité, on le voit, n'empéche pas la
multiplicité, et la multiplicit¢ ne détruit pas l'unité. Ceux qui
veulent 'union sans 'unité ou l'unité sans 'union, ne compren-
nent ni I'une ni l'autre dans le sens chrétien.

Convaincue qu'une I'Eglise isolée et séparée, si considé-
rable qu'elle soit par le nombre de ses adhérents et par
I'é¢tendue du territoire qu'elle occupe, ne peut que souffrir de
cette situation, s’étioler, s'amoindrir et se paralyser peu a peu,
I'Eglise ancienne-catholique ne cessera jamais, quelques diffi-
cultés qu’elle rencontre, & tendre au but susdit. La séparation,
loin d’avoir été voulue du Christ, est contraire a son esprit,
qui est un esprit d'union: multi unum corpus sumus in Christo
(Rom. XII, 5). La détérioration des ames est manifeste dans
les Eglises fermées, qui ne vivent que de leurs opinions locales
et de leurs points de vue particuliers; 1'étroitesse et le fana-
tisme, l'obstination et llignorance sont les suites inséparables
et inévitables de ce repliement sur soi-méme, qui n'est nulle-
ment le recueillement fécond dont parle le Christ. Il est un



e 24—

nationalisme chauvin qui est fatal en politique et qui le devient
doublement en religion, parce qu'il remplace 'amour de I'Eglise
par la vanité de clocher, principe d'aveuglement et de division.

Toutefois, quelque désireuse qu’elle soit de voir se réaliser
l'union, I'Eglise ancienne-calholique sait que les unions hatives
et forcées sont mauvaises; que, pour étre solide et durable,
I'union doit se faire dans la lumiere, la conscience, la paix et
la liberté; qu’il faut auparavant que les préjugés disparaissent,
préjugés d’Eglises, de nationalités, de traditions, d’éducation, etc.,
et que de longues années et de grands efforts sont nécessaires
pour un tel résultat.

6° Pour compléter ces indications, je devrais préciser la
situation particuliere des anciens-catholiques: 1° par rapport aux
Eglises orthodoxes d'Orient; 2° par rapport aux Eglises amé-
ricaine et anglicane; 3° par rapport aux Eglises protestantes;
4° par rapport a l'Eglise romaine. Mais ce travail d'analyse
délicate et minutieuse me menerait trop loin pour le moment,

En attendant, ce qui console les anciens-catholiques des
obstacles qu'ils rencontrent dans l'accomplissement de leur
tiche ecclésiastique, ce qui les encourage a lutter sans cesse
contre les rivalités de clochers, c'est la pensée qu’ils ne sont
pas inutiles dans une si grande ceuvre; c'est méme la con-
fiance qu'ils ont dans l'excellence de leur cause, et la cons-
cience qu'ils ont d'avoir déja rendu quelques services, méme
aux Eglises qui les combattent. Ils savent que, si dans l'ordre
physique les impondérables sont des forces extrémement
actives, plus actives méme que les corps épais, massifs et
lourds, il doit en étre ainsi en religion surtout, out la vérité et
le sentiment sont tout, la vérité et le sentiment choses qualitatives
et non quantitatives, qui échappent a I'étendue et 2 la pesanteur,
a I'ceil matériel et au comput des statisticiens. Les anciens-catho-
liques n'oublient pas que, dans le monde de la pensée et de la
vertu — et le monde religieux est essentiellement fait de penséeet
de vertu —, les influences secrétes et discrétes, les courants
d'esprit, de cceur et d'ame, sont I'ceuvre des plus petits non
moins que des plus grands. Devant Dieu, il y a place pour
tous, pour les petits surtout: «J.-C. a dit: Je te rends graces,
6 Pere, Seigneur du ciel et de la terre, de ce que tu as caché
ces choses aux sages et aux prudents, et de ce que tu les as



425 —

révélées aux plus petits» (Matth. X1, 25). Le Christ a exalté
les petits si souvent, qu'ils pourraient étre tentés de s'enor-
ogueillir de leur petitesse et de la petitesse de leur Eglise
(pusilius grex).

Les anciens-catholiques savent que, de plus en plus, dans
notre monde moderne, il est vrai de dire que les frontiéres
s'effacent devant la science; et qu'il doit en étre de méme de
la vraie religion, la vraie religion étant fondée sur des idées
vraies et sur des sentiments justes. S'il est vrai qu'une dé-
couverte scientifique appartient a tous les esprits, il n'est pas
moins vrai qu'un acte de vertu, un dévouement héroique, ac-
compli religieusement, appartient également a toutes les Ames
religieuses, et qu’ainsi 'union des Eglises s'opére peu a peu
dans le secret des cceurs vraiment religieux, indépendamment
des étroitesses de certaines hiérarchies.

Un savant a dit derniérement: «L'ceuvre de la science a
grandi surtout depuis deux sieécles, en faisant reculer devant
elle 'antique ignorance, 'antique fanatisme et 'antique barbarie.
Ce sont la les trésors qu'il importe désormais de multiplier,
c’est la robe blanche de l'agneaw sans tache que toute race doit
suivre dans U'aveniv.» Comment ne pas applaudir & un langage
aussi élevé et a une idée aussi juste? Et comment n'en pas
faire Dl'application & la religion chrétienne, dans laquelle le
véritable Agneau sans tache a ¢té immolé pour que tous les
hommes fussent fréres, pour que toutes les Eglises qui se
disent chrétiennes fussent unes dans sa vérité et dans son
esprit ?

Oui, certes, les anciens-catholiques sont remplis de courage
pour mener 4 bonne fin non seulement leur ceuvre tiéologique,
mais aussi leur ceuvre ecclésiastique. Tout en travaillant a
consolider le plus possible leurs paroisses, leurs associations,
leurs ceuvres ecclésiastiques, en un mot leur Eglise, ils n'ou-
blieront pas que, plus que jamais, le devoir de toute Eglise
vraiment chrétienne est de concourir de toutes ses forces a la
paix des Eglises entre elles et a leur wwion en Jésus-Christ.

II. Leur position religieuse.

De méme que, pour réformer la théologie catholique, les
anciens-catholiques ont commencé par définir exactement la
théologie et par la distinguer du dogme, et que, pour réformer



I'Eglise catholique, ils ont d’abord défini la vraie notion de
I'Eglise catholique, ainsi, pour opérer une vraie réforme veli-
gieuse, doivent-ils partir d'une exacte définition de la vraie
veligion.

1° Qu’est-ce donc que la vraie religion? Avant tout, elle
n'est pas la politique. Il v a de nos jours une telle immixtion de
la politique dans les questions religieuses et dans la religion
méme, que le premier devoir, pour résoudre la question posée,
est d'écarter toutes les méprises et toutes les graves erreurs
qui pésent sur la religion et sur les religions, du seul fait que
leurs clergés poursuivent des buts politiques ou se prétent &
servir des intéréts politiques, 12 ol il ne devrait étre question
que des intéréts religieux.

Voila pourquoi les anciens-catholiques, tout en cherchant
a vivre en paix avec le gouvernement des pays ou ils sont
établis, et tout en acceptant ses secours matériels 12 ou il
veut bien les leur accorder pour l'entretien matériel de leur
Eglise et de leur culte, se tiennent, comme société, a 1'écart
de tout systéme politique. Ils connaissent trop les dommages
que la politique a causés a la religion, 4 peu prés chez tous
les peuples, notamment chez les anciens Romains et surtout
chez les peuples asservis a la Rome papale, pour s’exposer a
en patir également. Ils apercoivent trop clairement dans !'his-
toire ce grand fait, qui est en méme temps une legon de par-
fait bon sens, & savoir, que la religion doit vivre de religion
et non de politique, pour chercher 2 y contredire. Donc, indi-
viduellement, ils se font une obligation de remplir consciencieu-
sement leurs devoirs de citoyens; mais la politique, qui peut les
guider dans leur vie individuelle, s’arréte a la porte de leurs
églises, ot il n'y a place que pour les seules choses religieuses.
Autant ils sont reconnaissants envers les autorités civiles et
politiques de leur pays qui leur témoignent égards et intéreét,
autant ils restent, vis-a-vis d’elles, libres et indépendants dans
leurs convictions et dans leurs sentiments religieux.

Disons, ensuite, que la religion n'est pas une affaire d'ata-
visme. Souvent on la représente comme un produit de la race
et de l'éducation familiale. Les anciens-catholiques, sans mé-
connaitre les influences de la race et de !'éducation sur le
caractére des individus en général et sur leurs dispositions
religieuses en particulier, cependant placent la religion a4 un



— 427 —

niveau plus élevé, de l'ordre essentiellement et exclusivement
spirituel. Ils se séparent de ces catholiques dont M. G. de
Courcais a dit, dans les Annales de philosophie chrétienne
(novembre 1904, p. 207-210): «Chez les bons(?), l'adhésion
machinale et irraisonnée, je dirais presque l'adhésion atavique
au catholicisme,.. Routiniers poussés par le louable instinct
d'une reégle morale vers le catholicisme,... mais leur vie n'en
est nullement imprégnée; elle se passe a coté de lui, mais
pas en lui; ils se bornent & en pratiquer les cérémonies d'ap-
parat: baptéme, mariage et enterrement. Ce sont des catholi-
ques de recensement. » M. de Courgais a raison de s'élever
contre eux, et de demander «que la religion catholique ne
devienne pas un musée historique.» L’Eglise ancienne-catho-
lique, comme toutes les autres Eglises, compte malheureuse-
ment des membres indifférents; mais il faut lui rendre cette
justice, qu'elle combat ¢nergiquement la routine et la piété
mécanique. Le mécanicisme dit religieux, elle le voit dans le
prétendu dogme de linfaillibilité du pape, d'aprés lequel il
suffit que le pape parle ex cathedra pour que sa parole soit,
ipso facto, un dogme divin! Elle le voit dans l'ex opere operato
des théologiens scolastiques, dans leur théorie de la production
physique de la grace, dans les pouvoirs magiques du sacer-
dotisme papal, dans louverture du ciel par les indulgences
papales, etc,, et elle condamne toutes ces erreurs. L’Eglise
ancienne-catholique a su s’exposer aux attaques d’ennemis
puissants, et ce n'est pas dans ses rangs que l'on trouvera les
chrétiens craintifs, timorés, pleins de respect humain, qui
n'osent pas rompre avec 1I'Eglise du mensonge, de crainte de
nuire a leur commerce, a leur position sociale, de s'exposer
aux railleries de la majorité, etc. Sous ce rapport, elle a fait
ses preuves. Elle estime que la religion n’est ni une affaire
d'intérét, ni une affaire d’hypocrisie et de servilisme, pas plus
que de parti politique et social.

2° Aux yeux des anciens-catholiques, la religion est, es-
sentiellement et avant tout, une affaire de cowuscience.

Qu’est-ce que la conscience? N'est-elle que sewnifinment? Non.
Elle implique le sentiment, sans aucun doute, mais aussi le
savorr. LLe mot méme en fournit la preuve: conuscientia, cim
scientie. Non pas qu'il faille étre savant pour étre conscien-
cieux. La science est un savoir étendu, élevé, profond, auquel



— 428 —

tous les hommes ne peuvent pas atteindre; mais tous peuvent
et doivent posséder un certain savoir, et c'est ce savoir qui
est a4 la base de la conscience.

La conscience religieuse doit savoir, dans une certaine
mesure, minimale si 'on veut, mais cependant certaine et mo-
ralement suffisante, qu'il y a un Dieu, cause premiére de
I'univers; que 'homme posseéde une ame pensante, aimante,
voulante; que I'homme dépend de Dieu; que cette dépendance
doit établir un lien de pensée, d'amour, de volonté, donc de
conscience, entre lui et Dieu. Or, la religion est ce lien spiri-
tuel, La religion est donc, avant tout, une idée, idée ration-
nelle et logique, qui repose sur des vérités parfaitement phi-
losophiques et scientifiques. De cette idée consciente et plus
ou moins réfléchie, mais qui en tout cas peut étre tres réfié-
chie et trés ferme, découlent des sentiments a la fois moraux
et religieux, qui, logiquement, tendent & des actes extérieurs
de l'ordre moral et religieux. Et c’est ainsi que la religion,
bien comprise, est d'abord une idée, puis un sentiment moral,
enfin une action ou un ensemble d'actions ayant un caractére
spirituel, donc rationnel, moral et religieux. Donc, la religion
vraie ne doit pas étre une simple affaire de sentiment, mais
d'abord une conviction, puis un sentiment, enfin une action.
Donc la religion vraie, positive, implique des principes et une
doctrine, des sentiments et de la piété, des actes culiuels et
des ceuvres religieuses.

Précisons encore davantage.

La conscience est faite, en quelque sorte, de trois amours:
I'amour du vrai, 'amour du beau, 'amour du bien.

La science est une connaissance plus ou moins étendue
du vrai, mais elle n'en est pas toujours I'amour. L’art est la
connaissance du beau, mais il n'en est pas non plus toujours
I'amour. Tandis que la conscience est, avant tout, I'amour du
bien; et comme le bien est fondé sur le vrai et sur le beau,
elle est aussi, nécessairement, 'amour du vrai et du beau.

Faire une chose que l'on croit bonne, mais la faire en
mentant, ou en y joignant de vilains motifs, de vilains détails,
ce n'est pas faire le bien. Pour faire vraiment le bien, il faut
le bien faire, c’est-a-dire le faire dans la vérité et selon toutes
les conditions de la beauté morale. Pourquoi? Parce que le
bien présuppose le vrai et le beau.



— P —

Or, 'amour de la vérité est beaucoup plus rare qu'on ne
pense. Souvent on cherche & se duper soi-méme (et on n'y
réussit que trop), pour se persuader que c’est bien la vérité
qu'on aime et qu'on cherche, lorsqu’en réalité c’est soi-méme
qu'on aime, son amour-propre, sa vanité, ses intéréts, sa sa-
tisfaction, ou les intéréts de son parti, de son entourage, de
sa société — ce qui est aussi une maniére de s'aimer soi-
méme.

Aime-t-il la vérité, celui qui soutient obstinément une
opinion, sans prendre la peine de la controler, de l'étudier
dans son origine et dans ses sources, et qui prétend avoir
raison quand méme, malgré ceux qui, ayant fait ce controle
et cette étude, lui donnent la certitude qu'il se trompe? Non,
une telle obstination est aveugle; elle ne saurait étre un indice
de 'amour de la vérité.

Aime-t-il la vérité, celui & qui on démontre clairement son
erreur, et qui, incapable de répliquer, refuse pourtant d'avouer
qu'il s’est trompé et s'opinidtre dans sa prétendue conviction?
Non: une telle opiniatreté n'est que de l'entétement, et non
de 'amour de la vérité.

Aime-t-il la vérité, celui qui, a toutes les preuves qu'on
accumule sous ses yeux pour lui montrer la vérité, croit leur
faire face victorieusement, non pas en en réfutant une seule,
mais en rabdchant toujours les mémes redites déja cent fois
réfutées? Non: ces répétitions nouvelles d'erreurs anciennes
sont I'amour de l'erreur et non de la vérité.

Aime-t-il la vérité, celui qui refuse de se rendre sous pré-
texte que ce serait une humiliation pour Ilui, ou pour son
parti, ou pour son pays, ou pour son Eglise, ou pour sa reli-
gion? Non: ce refus n'est qu'une des mille formes de 'orgueil
et non l'amour de la vérité. '

Donc l'esprit de religion, étant un esprit de conscience,
doit étre un esprit de sincérité, de droiture et d’humilité. Spi-
rituel, il est en méme temps moral; vérace, il est en méme
temps honnéte; attaché a ce qui est vrai, beau et bien, il est,
par cela méme, attaché a tout ce qui doit étre. L'homme reli-
gieux est donc, naturellement, un homme de vérité et un
homme de devoir; et s'il n’est ni 'homme de la vérité ni
I'homme du devoir, c'est qu'il n’est pas un homme de religion,
mais un homme de mensonge et d’hypocrisie.



430 —

Voila pourquoi tout homme de conscience respecte tout
homme de conscience, & quelque religion qu'il appartienne. Les
hommes de conscience se reconnaissent partout et toujours
entre eux; et en se reconnaissant, ils s’estiment et s’aiment
les uns les autres. Aussi la religion vraie est-elle une force
unitive et fraternelle; et 12 ou la religion divise, c'est qu’elle
n'est pas vraie, ou que ceux qui sont censés lui étre attachés
ne sont pas des hommes de conscience.

Bien plus, la conscience, voix de la raison pratique, de
la sagesse, du devoir et de la morale, est aussi, en chacun de
nous, la voix de Dieu. Chaque enfant bien né entend en lui-
méme la voix de son pere. Dieu, le Peére céleste, parle a la
raison et au cceur de tous ses enfants. Aussi la conscience
développée, celle qui a pleine «conscience» d'elle-méme, de
sa dignité et de sa grandeur, a-t-elle, outre un caractére moral,
un caractére religieux et divin. Elle n’est pas Dieu, mais elle
a Dieu en elle, méme lorsqu’elle fait trop de bruit pour l'en-
tendre, et elle doit de temps en temps faire tréve a ses affaires
personnelles pour donner attention aux affaires du Pere céleste.

Telle est la notion de la religion chez les anciens-catho-
liques. De méme que, dans leur notion de I'Eglise, ils ont fait
entrer, dans une grande mesure, les droits et les devoirs du
simple fidele, ainsi, dans leur notion de la religion, ils ont
fait une place considérable a la conscience individuelle. N'est-
ce pas logique? Comment les simples fideles pratiqueraient-ils
leurs droits et leurs devoirs, et pourraient-ils concourir acti-
vement & rendre 4 I'Eglise sa vitalité normale, s’ils n'étaient
d’abord des hommes de conscience droite, éclairée et profon-
dément religieuse?

3° Toutefois, ce n'est 12 que la premiére étape dans la
marche réformatrice: étape philosophique et morale de l'ordre
purement naturel. Il en est une seconde, de l'ordre surnaturel
et chrétien. Car les anciens-catholiques sont religieux, non
seulement comme Zommes, mais encore comme chrétiens. A la
raison philosophique et scientifique que 1'école a développée
en eux, ils joignent la foi dogmatique et morale que I'Eglise
universelle, gardienne du dépot du Christ, leur a enseignée.
S’ils insistent, dans l'instruction religieuse qu'ils donnent 2
leurs enfants, sur les principes naturels, rationnels et moraux



— 431 —

de la religion en soi, ce n'est pas pour dérober de la place
aux vérités surnaturelles du christianisme et pour les amoin-
drir; c’est, au contraire, pour solidifier davantage celles-ci,
en les faisant reposer sur des assises plus inébranlables, les
assises mémes du bon sens et de 'évidence rationnelle. Puis-
qu’on a fait une différence entre «rationaliste» et «rationnel»,
les anciens-catholiques répudient, eux aussi, I'épithéte de «ra-
tionalistes », mais ils revendiquent avant tout celle de «ration-
nels»; en ce sens que les vérités de foi surnaturelle qu'ils
tiennent du Christ, ils les comprennent dans leur sens émi-
nemment rationnel (le Verbe de Dieu étant la Raisor méme
de Dieu), et non selon les interprétations déraisonnables que
des théologiens leur infligent trop souvent. Si, d'une part, ils
disent: «Rien contre la conscience », ils disent aussi, d'autre
part: «Tout selon la conscience », parce que la conscience est
la raison méme et, partant, la voix méme du Créateur. Et le
Créateur est aussi le Rédempteur. Le Christ, qui est Dieu (par
la nature divine personnellement unie & son humanité), ne
saurait étre contre le Créateur, ni le Créateur contre le Christ.
Aussi tout est-il supérieurement rationnel et divinement sage
dans le christianisme bien compris; et il ne saurait en étre
autrement, Dieu ne pouvant étre en contradiction avec lui-
méme, soit lorsqu’il crée le monde, soit lorsqu’il le conduit
au salut.

Le christianisme nous apparait ainsi comme la religion a
la fois la plus humaine et la plus divine, la plus rationnelle
et la plus digne de foi, la plus moraie et la plus sainte.

Si le christianisme a été déformé, c’est qu'on l'a détaché
du Christ pour l'attacher & un homme, son prétendu vicaire;
c'est quon a remplacé son chef naturel, le Verbe incarné,
par un faux chef, le pape; c'est qu'on a substitué aux dogmes
du Fils de Dieu des dogmes humains qui sont des erreurs,
c'est qu'on a introduit dans ses sacrements des cérémonies
qui poussent a la superstition et non a l'adoration en esprit
et en vérité. Donc, pour rendre au christianisme sa vraie
forme, son éclat, sa beauté divine, il était et il est nécessaire
de remettre en plus grande lumiére le Christ son vrai Maitre,
son Médiateur unique, son unique Pontife, son Evéque des
ames, son Sanctificateur, sa Lumiere, son Sauveur. Il était et
il est nécessaire de proclamer de nouveau et plus haut que



— 432 —

jamais que le salut est en lui seul, et non dans un homme;
nécessaire de lui rendre sa place dans le dogme, en n’enten-
dant plus d'autre voix que la sienne, car c'est lui qui est la
lumiere du monde; nécessaire de lui rendre sa place dans les
sacrements, en ne voyant plus dans les symboles que la réa-
lité symbolisée, sa grace divine, car c'est lui qui est le seul
sanctificateur; nécessaire de lui rendre sa place dans I'Eglise,
en ne s'attachant qu'a lui, car c’est lui seul qui est le bon
pasteur.

Tel est le vrai christianisme : le christianisme avec le Christ,
et non pas le christianisme sans le Christ; le christianisme
avec le Christ, Verbe de Dieu qui s’est fait homme, et non
pas avec le Christ, homme qui s'est fait Dieu. Tel est le
christianisme des anciens-catholiques dans sa signification gé-
nérale.

4° Je dis «dans sa signification générale»: car ce n'est
12 qu'une indication sommaire. Elle devrait étre développée
aussi completement que l'exige un sujet aussi grave. Mais c’est
tout le Zraité du Christianisme et tout le Traité du Surnatu-
rel, de la Réuvélation et de la Grdce, qu'il faudrait transcrire
ici. La place me manque évidemment. Qu'il suffise, pour ter-
miner cette ¢tude, d’appeler lattention sur les points sui-
vants :

a) Les anciens-catholiques combattent trés nettement tous
les pseudo-christianismes, soit de gauche, soit de droite, qui se
sont manifestés et qui se manifestent encore de nos jours.
J'appelle pseudo-christianismes de gauche, les systéemes pré-
tendus chrétiens olt 'on enléve au Christ sa divinité, pour ne
faire de lui qu'un homme, trés saint il est vrai, mais rien de
plus; et pseudo-christianismes de droite, ceux ou, sous pré-
texte de mieux confesser et de mieux glorifier la divinité du
Christ, on nie ou fausse sa véritable humanité, et oll, pour
atteindre a ce but déja poursuivi par les docetes et par les
hérésies qui se rattachent au docétisme, on accueille, aux mé-
pris des regles de la critique et de l'histoire, les légendes les
plus invraisemblables et les plus compromettantes pour le vrai
christianisme ; car si le Christ n'est pas réellement un homme
de notre race, ses mérites ne sauraient nous étre applicables;
ce n'est pas nous qui aurions été sauvés en lui, mais une hu-



o= 400 =

manité factice; dés lors il ne saurait nous servir de modele
pratique, notre humanité étant d’'un autre ordre que la sienne?).
Les anciens-catholiques se tiennent strictement dans cette via
media qui apparait si clairement dans l'histoire des dogmes,
et qui est restée constamment 4 égale distance de toutes les
erreurs extrémes, erreurs provenant soit de soustractions, soit
d’additions. Leur maxime premiére est dans ces paroles de
Paul: Depositum custodi (I Tim. VI, 20)... Licet nos, aut
angelus de caelo evangelizet vobis, prelerquam quod evange-
lizavimus vobis, anathema sit (Gal. 1, 8).

b) Les anciens-catholiques, tout en défendant les vrais
dogmes chrétiens, s'efforcent d'éviter les subtilités d’'une vaine
scolastique. S’ils y entrent quelquefois, c’est uniquement pour
réfuter les théologiens qui les entrainent sur ce terrain. Ils
préferent expliquer les dogmes dans leur signification morale,
de maniére a convertir en chaleur la lumieére qui s’en dégage,
et A les faire ainsi concourir a l'action religieuse et a la
sanctification des ames. Voir, sur ce point, les Lettres pasto-
rales de leurs évéques, ainsi que les Prédications de M. 1'évé-
que Herzog.

Et en cela, ils croient étre dans le véritable esprit du
Christ, qui n'’est pas un esprit de subtilité stérile, mais un
esprit de sainteté, Ils en appellent, sur ce point, & maintes
paroles du Christ, qui sont aussi claires et aussi formelles que
possible, ainsi qu'aux épitres de St. Paul, qui toutes sont essen-
tiellement morales, remplies de conseils de vertu et de piété.

¢) Le christianisme est, en soi, si vaste, si étendu, si
profond, qu'il est difficile d’en résumer l'essence. Mais, si cela
était nécessaire, je crois que les anciens-catholiques n’hésite-
raient pas a voir dans le christianisme, comme idées princi-
pales et fondamentales: 1° la formule méme que le Christ a
donnée a ses apdtres et autour de laquelle tous les rédacteurs
de symboles dogmatiques ont toujours groupé leurs explica-
tions: «Au nom du Pere, et du Fils,et du Saint Esprit» (Matth.
28, 19). Toute l'essence du christianisme est dans ces trois
mots: Si Dieu est Peére, tous les hommes sont ses enfants,
tous doivent étre fréres d'une fraternité divine. Si Dieu est

) Voir, dans la Revue, le n° XIX, 1897, p. 486-505, le Christ et le christia-
nisme (réfutation de M. Aug. Sabatier); le n° XLIV, 1903, p. 658-6%8, Frendo-
chyistianisme.

Revue intern. de Théologie. Heft 51, 1905. 28



— A5 —

Fils, Concept, Sagesse, tous doivent aimer et chercher la vé-
rité, tous doivent s’éclairer les uns les autres et non se trom-
per, tous doivent porter haut le flambeau de la sagesse, non de
la sagesse abstraite mais de la sagesse vivante et faite homme.
Si Dieu est Esprit de sainteté, tous doivent vivre d’esprit, de
sainteté, de justice, d'amour. Au nom du Pére qui est la Vie
absolue et I'Energie infinie, au nom du Fils qui est la Vérité
absolue et la Lumiére infinie, au nom du Saint Esprit qui est
le Bien absolu et la Charité infinie, il faut agir, travailler,
vivre et mourir saintement! — 2° I.’essence du christianisme
peut encore étre apergue dans la doctrine du salut individuel
et du salut universel, ainsi que dans la doctrine de la spiri-
tualisation des choses de ce monde, et dans leur universali-
sation; en ce sens que ce n'est pas seulement la race ou
I'espece humaine qui est appelée a l'immortalité et au salut,
mais l'individu, et non seulement une catégorie d'individus,
mais tous, suivant cette parole: Le Christ est mort pour fous
les hommes. Donc salut individuel et conscient, salut universel
et conscient. Et ce premier point indique déja, a lui seul, la
supériorité du christianisme sur toutes les autres religions;
car aucune autre n'a appelé les hommes au salut personnel
et collectif, avec cette clarté, avec cette assurance, avec cet
amour. De plus, tandis que les esprits inférieurs matérialisent
toutes choses et abaissent 'esprit devant la lettre mal comprise,
le christianisme tend a tout spiritualiser et a affranchir 'ame
du double joug de la lettre et de la loi: littera occidit, spivi-
tus wvivificat... Verba wmea spiritus et vita sunt. Et cette libé-
ration de la vérité par le triomphe de 1'esprit, cette libération
des ames par le triomphe de la vérité, doivent devenir uni-
verselles, donc en toutes choses et pour tous: tel est le véri-
table universalisme spirituel, le véritable catholicisme, qui est
la marque du vrai christianisme., Aussi rien n'est-il a4 la fois
plus humain et plus divin, plus vrai et plus sublime, que le
christianisme.

d) Les anciens-catholiques réclament donc le christianisme
intégral, complet, universel. Tel est leur catholicisme. On
voit, par cette seule explication, combien leur catholicisme,
qui est celui de I'Eglise chrétienne primitive, est étranger a
I'idée fantastique d'un catholicisme «par le pape»!

Selon eux, le christianisme intégral, universel ou catholi-
que, est a la fois traditionnel, évolutif et progressif:



— 435 —

Il est traditionnel, en ce sens qu'il estle christianisme méme,
tel que le Christ I'a établi, tel qu'il 'a transmis a ses apdtres
et & ses disciples, et tel que ceux-ci l'ont transmis & toutes
les Eglises particulieres qu'ils ont fondées. C’est sur ce fait de
la tradition «universelle, constante et unanime» que le vrai
christianisme historique repose inébranlablement, comme un
dépot sacré et divin que toutes les Eglises fidéles gardent et trans-
mettent, et qu'aucune d’elles n’altére.

Il est évolutif, en ce sens que les vérités de ce dépot divin
doivent étre toujours de mieux en mieux comprises, toujours
plus claires, toujours mieux mises en pratique. Elles restent
les mémes objectivement, sans augmentation matérielle ni dimi-
nution; mais subjectivement, dans 1'dme des fideles, elles évo-
luent, en ce sens que les esprits, & mesure qu'ils deviennent
plus instruits, en apercoivent davantage la vérité, 1'étendue,
la profondeur, la sublimité, et en tirent les conséquences pra-
tiques pour leur propre sanctification. C'est ainsi que la plante,
d’'abord petite, devient arbre, sans aucune altération de sa na-
ture, de sa séve, de sa fleur, de son fruit. Chaque dogme
reste ce qu'il est dans son entité propre, tel que le Christ 1'a
enseigné ; mais, tout en restant ce qu’il est, il est mieux com-
pris par les intelligences chrétiennes qui évoluent. Mieux com-
pris par elles, il rayonne davantage sur elles et les éclaire
davantage; et mieux éclairées par lui, elles le font briller davan-
tage sans le modifier en quoi que ce soit.

Donc, le christianisme vrai est aussi progressif, dans le
sens qui vient d’étre expliqué. Il ne s’agit ni de la fausse évolu-
tion romaniste, qui est une altération des dogmes anciens par
de prétendus dogmes nouveaux; ni du faux progrés roma-
niste, qui n'est qu'une augmentation matérielle et numérique,
mais en méme temps une dégénération au point de vue qua-
litatif, la doctrine niée et repoussée par les fideles des pre-
miers sieécles devenant la doctrine affirmée et crue par les
romanistes de nos jours. Le Christ était hier, il est aujourd’hui
ce qu'il était hier, et il sera dans les siécles ce qu’il est au-
jourd’hui et ce qu’il était hier; et il en est de méme de ses éter-
nelles vérités et de son immortelle religion. C'est nous, hom-
mes, créatures faibles qui devons croitre sans cesse en intel-
ligence, en sagesse et en vertu devant Dieu et devant les
hommes, c’est nous qui devons nous approprier toujours davan-



= 486 ==

tage les trésors de cette divine religion, en nous spiritualisant
et en nous universalisant., Etant objectivement parfaite, cette
religion n’a pas besoin de changer; mais nous, qui sommes
objectivement imparfaits et qui devons obéir & la loi de suc-
cession, d'évolution et de progres, c'est nous qui devons évo-
luer, croitre et progresser; et on ne saurait assez le redire, la
loi du progrés chrétien et de 1'évolution chrétienne, c'est la
spiritualisation de toutes les choses chrétiennes: d'une part,
maintenir par une vraie tradition le dépé6t divin, et d'autre
part, I'expliquer selon l'esprit et 'appliquer selon l'esprit.

Ainsi se concilient trés facilement, trés clairement, des
vérités que Rome semble vouloir obscurcir & plaisir, mais qui
n'en restent pas moins évidentes en ellessmémes. Rome les
obscurcit et les altére a son profit, parce qu'elle veut faire
passer pour dogmes divins ses inventions trés humaines; par-
ce qu'elle veut s’adjuger le pouvoir de fabriquer des dogmes,
dogmes chimériques qu'elle ose qualifier de «divins»; parce
qu'elle veut les imposer, ainsi que son prétendu pouvoir, aux cons-
ciences chrétiennes. Les anciens-catholiques ne cesseront de dé-
masquer cette tactique perverse. Déja St. Jeana dit (I Ep. 11, 18): £¢
nunc Awntichristi multi facti sunt. Les anciens-catholiques ont
refusé de se laisser duper par les Antichrists. Avec la grice
du vrai Christ, ils persévéreront.

Bref, d'une part ia conscience et d’'autre part ie Christ.
Telles sont les deux grandes voix de Dieu que nous écoutons
et qui nous éclairent sur le chemin de la vie, A travers les
fondrieres de l'erreur et les trappes du mensonge. Sur ces
deux fondements inébranlables, 'un de l'ordre naturel, la cons-
cience rationnelle, Pautre de l'ordre surnaturel, le Christ his-
torique, nous pouvons vivre debout, préts a combattre le bon
combat et a édifier le grand édifice social et humanitaire, de
lumiere, de science, de foi, de charité, de justice, qui s’appelle
la maison de Dieu et le temple du salut. Gloria nostra hec
est, testimonium conscientie nostyve, quod in simplicitate covdis
et sinceritate Dei, et non in sapienia carnali sed in gratia
Dei, conversati sumus in hoc mundo (II Cor. I, 121).

E. MicHAUD.

) Voir le Catholigue national du 11 mars 1903.




	De la position ecclésiastique et religieuse des anciens-catholiques

