
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 51

Artikel: De la position ecclésiastique et religieuse des anciens-catholiques

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403625

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


416 —

DE LA
POSITION ECCLÉSIASTIQUE ET RELIGIEUSE

DES ANCIENS-CATHOLIQUES.

J'ai précisé précédemment la position théologique des

anciens-catholiques *). Je dois indiquer, dans la présente étude, en
quoi consistent leur position ecclésiastique et leur position
religieuse.

I. Leur position ecclésiastique.
1° L'Eglise ancienne-catholique n'a pas la prétention d'être,

à elle seule, toute l'Eglise catholique ni la seule Eglise catholique,

mais seulement une Eglise catholique : Eglise très petite
même, par le nombre de ses adhérents, elle l'avoue très franchement;

mais, sachant que les questions de nombre n'ont rien
à faire avec la religion, elle s'efforce de viser à la qualité et

non à la quantité, c'est-à-dire à la possession intégrale de tout
ce que le Christ a bien voulu communiquer à ses disciples pour
les aider à vivre, dès cette terre, de la vie divine. L'Eglise
ancienne-catholique a la conscience d'être fidèle à la garde du
dépôt que la Christ a confié à son Eglise ; de croire exactement
à tous les enseignements du Maître, de pratiquer ses
préceptes, de vivre de son esprit et de sa grâce, d'user en un
mot de tous les moyens de salut qu'il a institués.

Comme le dépôt des vérités, des préceptes et des institutions

du Christ a été altéré, dans le cours des siècles, là par
des additions humaines et des erreurs, ici par des soustractions,
les anciens-catholiques se sont proposé, dès l'origine de leur
mouvement, de dégager ce divin dépôt de toutes les additions
en question et d'y rétablir les vérités soustraites. Ce but gé-

l) Voir la Revue d'octobre 1904, p. 619-631.



— 417 —

néral a été le but commun de toutes les Eglises qui se sont
détachées de la papauté romaine, coupable à leurs yeux
d'avoir altéré les doctrines évangéliques, et qui ont voulu rendre à

l'Eglise chrétienne sa pureté primitive. Toutes les Eglises
indépendantes de Rome sont unies entre elles sur ce point. Ce qu-
les distingue les unes des autres, c'est, premièrement, le proi
cédé qu'elles suivent pour atteindre à ce but, procédé différent
dans chacune d'elles, et, secondement, ce sont les résultats
auxquels chacune est arrivée par le critérium qu'elle a
employé ou le procédé qu'elle a suivi. Toutes n'ont pas été
également heureuses, et c'est ici surtout, sur le terrain des

résultats, qu'elles se distinguent et même se différencient.
Donc, l'Eglise ancienne-catholique est une Eglise catholique,

qui légitime son titre de catholique: 1° parce qu'elle professe
tout ce que le Christ a enseigné, pratique tous les préceptes
qu'il a imposés et tous les moyens de salut qu'il a institués;
2° parce que, pour reconnaître ces enseignements, ces
préceptes et ces moyens de salut, elle recourt au critérium
catholique tel qu'il apparaît dans la tradition universelle
de l'ancienne Eglise, notamment dans Tertullien, Vincent
de Lérins, etc. : « cela est catholique qui a été cru partout,
toujours et par tous » ; 3° parce que, de fait, elle a la
conscience de se servir de ce critérium d'après toutes les règles
d'une saine critique historique, philologique et exégétique, et

que les résultats auxquels elle est ainsi arrivée lui paraissent
d'une exactitude irréprochable.

Il est donc manifeste que l'Eglise ancienne-catholique, en
s'organisant sur cette base et d'après cette norme, n'a pas
fondé une nouvelle Eglise; qu'elle ne s'est pas séparée de

l'Eglise catholique véritable, mais seulement de la papauté
romaine, et cela parce que la papauté romaine a violé la foi
catholique, la morale catholique, la constitution de l'Eglise
catholique. Restée dans l'Eglise catholique dont elle n'est qu'une
partie, l'Eglise ancienne-catholique n'est donc coupable ni
d'hérésie, ni de schisme ; et si la papauté romaine l'en accuse,
c'est qu'elle en est elle-même coupable, c'est qu'elle a elle-
même violé le dépôt des enseignements divins par des dogmes
erronés, par des préceptes antichrétiens et par des pratiques
superstitieuses. La démonstration en est faite, aux yeux de

toutes les Eglises et du monde savant.
Revus intern, de Théologie. Heft 51, 1905. 27



— 418 —

2° Une distinction importante à faire entre l'Eglise romaine
et l'Eglise ancienne-catholique, est dans la notion qu'elles ont
l'une et l'autre de l'Eglise chrétienne.

L'Eglise romaine tend de plus en plus, depuis que Newman
a lancé sa théorie du « développement » et que les partisans
romanistes de cette théorie en font une application aussi étrange
qu'est celle de MM. Loisy et Denis, l'Eglise romaine tend de

plus en plus, dis-je, à représenter l'Eglise comme le résultat
des faits politiques, sociaux et religieux, accomplis depuis
l'établissement du christianisme, dans le cours des siècles,
jusqu'à nos jours; résultat que l'on ne saurait apercevoir ni
dans l'Evangile, ni dans les temps apostoliques, mais qui a été
réalisé peu à peu, suivant les circonstances, circonstances très
troublées, remplies de passions et de vices, on l'avoue, mais qui
ont imposé aux chrétiens, à ceux de Rome surtout, une attitude,
des procédés, des enseignements, des actes, des compromis,
une discipline, qui sans doute sont loin d'être parfaits, mais
qui sont des faits accomplis, inévitables, et dans lesquels il
faut voir le doigt de Dieu, puisque sans ces compromis, sans
ces procédés, le christianisme aurait été étouffé par le
paganisme, les communautés chrétiennes auraient été dispersées,
paralysées, sans lien entre elles, sans force qui les groupât.
C'est ainsi que la papauté a surgi, et il faut évidemment voir
en elle l'œuvre de Dieu et le développement divin de l'Eglise;
car, sans elle, la religion du Christ aurait évidemment péri.
La papauté comme institution n'est pas dans l'Evangile, on le

reconnaît; des paroles du Christ à Pierre il est impossible de

la déduire logiquement. Mais ce que le Christ n'a pas fait, la
Providence de Dieu l'a fait ensuite ; et ce que la Providence
de Dieu a fait, est évidemment un développement divin, donc

légitime, de l'Evangile ou du christianisme. Telle est la notion

que la nouvelle école romaniste se fait de l'Eglise, Eglise qu'il
ne faut pas chercher à découvrir dans les Evangiles, mais

que la force des choses et des événements a produite.
Les anciens-catholiques repoussent cette explication comme

dénuée de toute base solide '). Un telle fantaisie n'est que la
consécration du fait accompli. Cette école appelle force des

*) Voir l'étude détaillée que la Revue publiera sur cette question dans la
prochaine livraison.



— 419 —

choses et Providence divine ce qui n'est que le jeu coupable
des passions les plus criminelles et des maximes les plus
erronées. Telle est, effectivement, l'origine de la papauté; mais,
au lieu d'y voir un développement chrétien, nous n'y apercevons

qu'une corruption du christianisme. A cette papauté qui
n'a rien de l'esprit du Christ, nous disons, comme autrefois le
Christ à Pierre: «Vade retro me, Satana» (Marc VIII, 33).
Cette papauté, en effet, ne comprend que les choses qui sont
des hommes, et non celles qui sont de Dieu; elle connaît les

intrigues humaines, les roueries de la politique, et elle sait les

exploiter à son profit; mais ce n'est point là établir le royaume
de Dieu parmi les hommes.

Pour définir exactement la notion de l'Eglise chrétienne,
les anciens-catholiques en appellent à l'Ecriture sainte et à la
tradition universelle. Ils citent en premier lieu ce que le Christ
a dit de son Eglise, les symboles sous lesquels il l'a représentée

à ses disciples ; puis l'idée que ceux-ci s'en sont faite,
et les explications qu'en ont données les Pères. Telle est la
base historique, absolument objective, de leur définition de

l'Eglise. C'est aux fidèles à se conformer à cette notion; c'est
à eux à respecter l'épouse du Christ, et non à lui imposer
leurs coupables desseins. J.-C. n'a donné à aucun apôtre le
droit d'établir dans la société de ses disciples une institution
de gouvernement, à l'instar des gouvernements politiques ; il
a même condamné expressément cette ambitieuse tentative.
Les anciens-catholiques, conformément à la doctrine de
l'ancienne Eglise, considèrent l'Eglise comme une société spirituelle,
d'ordre exclusivement religieux, dont l'unique but est de se

sanctifier dans l'esprit du Christ, par la profession de ses

enseignements divins et par la pratique de ses sublimes vertus ;

son culte et sa discipline tendent exclusivement à ce but.
Leur Eglise est donc, comme telle, étrangère à toute politique.
Elle ne reconnaît d'autre chef que le Christ. Ses évêques et
ses prêtres ne sont que ses ministres; loin de dominer les
fidèles, ils doivent être leurs serviteurs, ne se distinguant d'eux
que par une plus grande obéissance aux préceptes du divin
Chef et aux règlements de l'Eglise. Elle s'administre elle-même,
et ne se décharge de ce soin sur aucun membre de sa
hiérarchie.



— 420 —

3° La pierre angulaire de l'édifice ancien-catholique est
le Christ seul. Autour du Christ sont les fidèles, qui tous sont
les membres de son corps. C'est ainsi que le noyau de l'Eglise
est la paroisse, l'Eglise générale ou universelle n'étant que la
totalité des paroisses. Chaque paroisse a son prêtre ou des

prêtres, et les paroisses d'un territoire plus ou moins étendu
sont unies entre elles sous la « surveillance » d'un évêque. De
même que toute paroisse a son conseil paroissial, ainsi tout
diocèse a son conseil synodal et son synode. L'Eglise étant
une société, ou une « communauté» de sociétés unies entre elles

par la même foi, par la même morale, par les mêmes
sacrements, il est naturel que l'administration ecclésiastique soit
synodale.

Dans l'Eglise ainsi comprise, il n'y a pas de membres
passifs ; tous doivent être actifs, parce que tous, ayant reçu la
vie divine au baptême, doivent agir en conséquence. Cette
action de tous et de chacun a pour but la garde du dépôt
divin, ainsi que le travail de sanctification que chacun doit
opérer sur lui-même, avec irradiation de ses vertus personnelles
sur ses frères et des vertus de ses frères sur lui; cette coédi-
fication de tous en Christ est précisément la raison d'être de

l'Eglise, et non une prétendue domination de celle-ci ou d'une
papauté sur les Etats et les nations, sous prétexte de les
conduire au salut éternel comme un chef d'armée conduit ses

troupes à la victoire ou à la défaite.
Chez les anciens-catholiques il n'y a donc pas une

catégorie de fidèles appelée l'Eglise enseignante, et une autre
appelée l'Eglise enseignée. Tous ses membres sont enseignés

par le Christ; tous doivent témoigner de leur foi et faire écho

aux enseignements du Christ. Les évêques et les prêtres sont
particulièrement chargés de prêcher ces enseignements et non"

d'autres; s'ils y ajoutent leurs explications, c'est à leurs
risques et périls. Les fidèles étant actifs et témoins de la foi,
gardiens eux aussi du dépôt divin, ont le droit et le devoir
de contrôler ces explications et de n'en faire usage que dans
l'intérêt spirituel de leur âme.

Cette vie ecclésiastique étant collective, exige le concours
de tous pour la prospérité des œuvres paroissiales et pour
l'édification des offices religieux. C'est pourquoi les conseils
paroissiaux sont chargés de veiller à ce que les cours de



— 421 —

religion soient régulièrement donnés aux enfants, à ce que les

pauvres et les malades soient visités et secourus, à ce que les
chants religieux soient édifiants, etc. On voit par ces détails
combien le pasteur, chez les anciens-catholiques, est uni
intimement aux fidèles : plebs adunata sacerdoti, suivant l'expression

de St. Cyprien. De là l'affection reconnaissante dont il
est l'objet et la légitime popularité dont il jouit, partout où
il remplit consciencieusement ses devoirs. L'évêque n'est que
le premier des prêtres. Il ne porte ni titres mondains, ni décors

pompeux et vains; il n'a rien du prince-évêque qui se pavane
dans ses rentes et ses colifichets. Il n'a rien non plus du
moine enfermé dans son couvent; il doit, au contraire, visiter
sans cesse les paroisses confiées à ses soins, et pourvoir de

près à leurs besoins spirituels. Cette activité apostolique peut
d'ailleurs se concilier avec la piété, voire même avec l'austérité.

Bref, l'Eglise ancienne-catholique se caractérise par le
rétablissement qu'elle fait de la constitution de l'Eglise primitive :

premièrement, en ce qu'elle rend aux simples fidèles tous leurs
droits ecclésiastiques, toute leur dignité de membres actifs de

l'Eglise, droits et dignité que la hiérarchie romaine a confisqués
à son profit, attirant à elle toute l'activité et toute l'autorité
et réduisant ses subordonnés au rôle de simples machines
passives et aveugles ; secondement, en même temps qu'elle rend
aux simples fidèles la place qu'ils doivent occuper dans l'Eglise,
l'Eglise ancienne-catholique trace à la hiérarchie, telle que le
Christ l'a établie, les limites dans lesquelles elle doit exercer
son ministère et qu'elle ne doit pas franchir. Tandis que dans
l'Eglise romaine la hiérarchie est à peu près toute l'Eglise,
et les simples fidèles un simple troupeau bêlant et obéissant,
clans l'Eglise ancienne-catholique les uns et les autres sont
dans l'ordre voulu par le Christ, tous actifs, avec leurs droits
et leurs devoirs respectifs.

C'est ici qu'il importe de relire et de méditer cette parole
si simple et si profonde de St. Paul dans sa Ire Epître aux
Corinthiens (III, 21—23): «Nemo glorietur in hominibus. Omnia
enim vestra sunt, sive Paulus, sive Apollo, sive Cephas, sive
mundus, sive vita, sive mors, sive prsesentia, sive futura;
omnia enim vestra sunt; vos autem Christi, Christus autem
Dei. » Telle est la véritable Eglise du Christ : les hommes ne
sont rien chez elle, pas même Paul, Apollo ou Cephas; loin



— 422 —

que les fidèles soient pour la hiérarchie, c'est la hiérarchie
qui est pour les fidèles et qui leur appartient, omnia vestra
sunt; les fidèles à leur tour appartiennent au Christ, et le
Christ à Dieu; ils n'ont donc qu'un seul Maître, le Christ, en
tant qu'il est lui-même de Dieu ; c'est donc par lui seul, leur
unique médiateur, qu'ils sont unis à Dieu. On le voit, St. Paul
répète deux fois les mots : omnia vestra sunt, pour en montrer
l'importance, à savoir que les fidèles sont l'Eglise même, et
qu'il ne s'agit pas, pour eux, d'obéir à des hommes et à une
hiérarchie, mais d'obéir au Christ, pour obéir à Dieu. L'Eglise
ne doit pas avoir l'esprit du monde, car elle doit dominer le
monde, comme elle doit dominer toutes choses, la vie et la
mort, les choses présentes et les choses futures; et encore une
fois, l'Eglise est la société de ceux qui sont non de Cephas,
mais du Christ et de Dieu.

Les anciens-catholiques n'ont pas d'autre ecclésiologie que
celle-là.

4° L'Eglise ancienne-catholique a pris pied sur le terrain
des huit premiers siècles, parce que l'Eglise catholique est,
de fait, restée une pendant ce laps de temps. Sans doute, de
nombreuses divisions ont éclaté çà et là ; mais, grâce à une
sage application du critérium catholique, l'Eglise d'Orient et
l'Eglise d'Occident sont restées unies, durant ces huit siècles,
dans la profession de la même foi objective. Ce n'est qu'au
IXe qu'est née la papauté romaine comme institution, et que
la division entre les deux Eglises a commencé.

Pendant cette première période ecclésiastique, chaque
Eglise particulière, tout en étant unie avec les autres, était
autonome, juge de ses propres besoins spirituels, s'administrant
elle-même d'après les canons de l'Eglise. C'est dire que l'Eglise
ancienne-catholique revendique son autonomie et entend
s'administrer elle-même. Si elle s'impose le devoir d'être fidèle au
Quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est, elle
réclame pour elle toutes les libertés dont les Pères ont usé
dans l'ancienne Eglise indivisée: libertés théologiques et
scientifiques, libertés liturgiques, libertés disciplinaires et ecclésiastiques.

Il importe de remarquer, à ce sujet, qu'elle ne confond

pas plus qu'on ne l'a fait dans l'ancienne Eglise les «dogmes»
et les « formules dogmatiques » ; qu'elle ne tient pour dogmes



— 423 —

que les enseignements du Christ, tandis que les formules dites
dogmatiques sont des rédactions théologiques, donc humaines.
Si vénérables et si vénérées qu'elles soient, elles doivent cependant

être tenues pour ce qu'elles sont en réalité.

5° Etant donné que toutes les Eglises orthodoxes
particulières étaient unies entre elles et ne formaient ainsi, pendant
la période susdite, qu'une seule Eglise orthodoxe universelle,
l'Eglise ancienne-catholique se fait un devoir de travailler
activement au rétablissement de l'union entre les Eglises
particulières. C'est la papauté romaine qui a été la principale
cause de leur séparation. Particulièrement destinée à

combattre la papauté, l'Eglise ancienne-catholique doit donc, ipso
facto, poursuivre aussi l'œuvre du rétablissement de l'union. On

voit par cette considération ce qu'il faut entendre par l'union
des Eglises et par l'unité de l'Eglise. L'Eglise du Christ est

une, parce qu'elle n'a qu'un chef, le Christ, et qu'elle est
unanime à professer tous ses enseignements et à pratiquer tous
ses préceptes. Mais cette Eglise une est composée de plusieurs
Eglises particulières et locales, qui, tout en professant
unanimement les enseignements et les préceptes du Christ, ont cependant

leur discipline propre, leurs traditions spéciales, leur
théologie particulière. L'unité, on le voit, n'empêche pas la
multiplicité, et la multiplicité ne détruit pas l'unité. Ceux qui
veulent l'union sans l'unité ou l'unité sans l'union, ne comprennent

ni l'une ni l'autre dans le sens chrétien.
Convaincue qu'une l'Eglise isolée et séparée, si considérable

qu'elle soit par le nombre de ses adhérents et par
l'étendue du territoire qu'elle occupe, ne peut que souffrir de

cette situation, s'étioler, s'amoindrir et se paralyser peu à peu,
l'Eglise ancienne-catholique ne cessera jamais, quelques
difficultés qu'elle rencontre, à tendre au but susdit. La séparation,
loin d'avoir été voulue du Christ, est contraire à son esprit,
qui est un esprit d'union: multi unum corpus sumus in Christo
(Rom. XII, 5). La détérioration des âmes est manifeste dans
les Eglises fermées, qui ne vivent que de leurs opinions locales
et de leurs points de vue particuliers; l'étroitesse et le
fanatisme, l'obstination et l'ignorance sont les suites inséparables
et inévitables de ce repliement sur soi-même, qui n'est nullement

le recueillement fécond dont parle le Christ. Il est un



— 424 —

nationalisme chauvin qui est fatal en politique et qui le devient
doublement en religion, parce qu'il remplace l'amour de l'Eglise
par la vanité de clocher, principe d'aveuglement et de division.

Toutefois, quelque désireuse qu'elle soit de voir se réaliser
l'union, l'Eglise ancienne-calholique sait que les unions hâtives
et forcées sont mauvaises; que, pour être solide et durable,
l'union doit se faire dans la lumière, la conscience, la paix et
la liberté ; qu'il faut auparavant que les préjugés disparaissent,
préjugés d'Eglises, de nationalités, de traditions, d'éducation, etc.,
et que de longues années et de grands efforts sont nécessaires

pour un tel résultat.

6° Pour compléter ces indications, je devrais préciser la
situation particulière des anciens-catholiques: 1° par rapport aux
Eglises orthodoxes d'Orient; 2° par rapport aux Eglises
américaine et anglicane ; 3° par rapport aux Eglises protestantes ;

4° par rapport à l'Eglise romaine. Mais ce travail d'analyse
délicate et minutieuse me mènerait trop loin pour le moment.

En attendant, ce qui console les anciens-catholiques des
obstacles qu'ils rencontrent dans l'accomplissement de leur
tâche ecclésiastique, ce qui les encourage à lutter sans cesse
contre les rivalités de clochers, c'est la pensée qu'ils ne sont
pas inutiles dans une si grande œuvre; c'est même la
confiance qu'ils ont dans l'excellence de leur cause, et la
conscience qu'ils ont d'avoir déjà rendu quelques services, même
aux Eglises qui les combattent. Us savent que, si dans l'ordre
physique les impondérables sont des forces extrêmement
actives, plus actives même que les corps épais, massifs et
lourds, il doit en être ainsi en religion surtout, où la vérité et
le sentiment sont tout, la vérité et le sentiment choses qualitatives
et non quantitatives, qui échappent à l'étendue et à la pesanteur,
à l'œil matériel et au comput des statisticiens. Les anciens-catholiques

n'oublient pas que, dans le monde de la pensée et de la
vertu — et le monde religieux est essentiellement fait de pensée et
de vertu —, les influences secrètes et discrètes, les courants
d'esprit, de cœur et d'âme, sont l'œuvre des plus petits non
moins que des plus grands. Devant Dieu, il y a place pour
tous, pour les petits surtout: «J.-C. a dit: Je te rends grâces,
ô Père, Seigneur du ciel et de la terre, de ce que tu as caché
ces choses aux sages et aux prudents, et de ce que tu les as



— 425 —

révélées aux plus petits » (Matth. XI, 25). Le Christ a exalté
les petits si souvent, qu'ils pourraient être tentés de

s'enorgueillir de leur petitesse et de la petitesse de leur Eglise
(pusillus grex).

Les anciens-catholiques savent que, de plus en plus, dans
notre monde moderne, il est vrai de dire que les frontières
s'effacent devant la science ; et qu'il doit en être de même de

la vraie religion, la vraie religion étant fondée sur des idées
vraies et sur des sentiments justes. S'il est vrai qu'une
découverte scientifique appartient à tous les esprits, il n'est pas
moins vrai qu'un acte de vertu, un dévouement héroïque,
accompli religieusement, appartient également à toutes les âmes
religieuses, et qu'ainsi l'union des Eglises s'opère peu à peu
dans le secret des cœurs vraiment religieux, indépendamment
des étroitesses de certaines hiérarchies.

Un savant a dit dernièrement : « L'œuvre de la science a
grandi surtout depuis deux siècles, en faisant reculer devant
elle l'antique ignorance, l'antique fanatisme et l'antique barbarie.
Ce sont là les trésors qu'il importe désormais de multiplier,
c'est la robe blanche de l'agneau sans tache que toute race doit
suivre dans l'avenir. » Comment ne pas applaudir à un langage
aussi élevé et à une idée aussi juste? Et comment n'en pas
faire l'application à la religion chrétienne, dans laquelle le
véritable Agneau sans tache a été immolé pour que tous les
hommes fussent frères, pour que toutes les Eglises qui se
disent chrétiennes fussent unes dans sa vérité et dans son
esprit

Oui, certes, les anciens-catholiques sont remplis de courage
pour mener à bonne fin non seulement leur œuvre théologique,
mais aussi leur œuvre ecclésiastique. Tout en travaillant à
consolider le plus possible leurs paroisses, leurs associations,
leurs œuvres ecclésiastiques, en un mot leur Eglise, ils
n'oublieront pas que, plus que jamais, le devoir de toute Eglise
vraiment chrétienne est de concourir de toutes ses forces à la
paix des Eglises entre elles et à leur union en Jésus-Christ.

II. Leur position religieuse.
De même que, pour réformer la théologie catholique, les

anciens-catholiques ont commencé par définir exactement la
théologie et par la distinguer du dogme, et que, pour réformer



—- 426 —

l'Eglise catholique, ils ont d'abord défini la vraie notion de

l'Eglise catholique, ainsi, pour opérer une vraie réforme
religieuse, doivent-ils partir d'une exacte définition de la vraie
religion.

1° Qu'est-ce donc que la vraie religion? Avant tout, elle
n'est pas la politique. Il y a de nos jours une telle immixtion de

la politique dans les questions religieuses et dans la religion
même, que le premier devoir, pour résoudre la question posée,
est d'écarter toutes les méprises et toutes les graves erreurs
qui pèsent sur la religion et sur les religions, du seul fait que
leurs clergés poursuivent des buts politiques ou se prêtent à

servir des intérêts politiques, là où il ne devrait être question
que des intérêts religieux.

Voilà pourquoi les anciens-catholiques, tout en cherchant
à vivre en paix avec le gouvernement des pays où ils sont
établis, et tout en acceptant ses secours matériels là où il
veut bien les leur accorder pour l'entretien matériel de leur
Eglise et de leur culte, se tiennent, comme société, à l'écart
de tout système politique. Ils connaissent trop les dommages
que la politique a causés à la religion, à peu près chez tous
les peuples, notamment chez les anciens Romains et surtout
chez les peuples asservis à la Rome papale, pour s'exposer à

en pâtir également. Ils aperçoivent trop clairement dans l'histoire

ce grand fait, qui est en même temps une leçon de parfait

bon sens, à savoir, que la religion doit vivre de religion
et non de politique, pour chercher à y contredire. Donc,
individuellement, ils se font une obligation de remplir consciencieusement

leurs devoirs de citoyens ; mais la politique, qui peut les

guider dans leur vie individuelle, s'arrête à la porte de leurs
églises, où il n'y a place que pour les seules choses religieuses.
Autant ils sont reconnaissants envers les autorités civiles et

politiques de leur pays qui leur témoignent égards et intérêt,
autant ils restent, vis-à-vis d'elles, libres et indépendants dans
leurs convictions et dans leurs sentiments religieux.

Disons, ensuite, que la religion n'est pas une affaire
d'atavisme. Souvent on la représente comme un produit de la race
et de l'éducation familiale. Les anciens-catholiques, sans
méconnaître les influences de la race et de l'éducation sur le
caractère des individus en général et sur leurs dispositions
religieuses en particulier, cependant placent la religion à un



— 427 —

niveau plus élevé, de l'ordre essentiellement et exclusivement
spirituel. Ils se séparent de ces catholiques dont M. G. de

Courçais a dit, dans les Annales de philosophie chrétienne
(novembre 1904, p. 207-210): «Chez les bons(?), l'adhésion
machinale et irraisonnée, je dirais presque l'adhésion atavique
au catholicisme... Routiniers poussés par le louable instinct
d'une règle morale vers le catholicisme,... mais leur vie n'en
est nullement imprégnée ; elle se passe à côté de lui, mais

pas en lui; ils se bornent à en pratiquer les cérémonies
d'apparat : baptême, mariage et enterrement. Ce sont des catholiques

de recensement. » M. de Courçais a raison de s'élever
contre eux, et de demander « que la religion catholique ne
devienne pas un musée historique. » L'Eglise ancienne-catholique,

comme toutes les autres Eglises, compte malheureusement

des membres indifférents; mais il faut lui rendre cette
iustice, qu'elle combat énergiquement la routine et la piété
mécanique. Le mécanicisme dit religieux, elle le voit dans le

prétendu dogme de l'infaillibilité du pape, d'après lequel il
suffit que le pape parle ex cathedra pour que sa parole soit,
ipso facto, un dogme divin Elle le voit dans l'ex opere operato
des théologiens scolastiques, dans leur théorie de la production
physique de la grâce, dans les pouvoirs magiques du
sacerdotisme papal, dans l'ouverture du ciel par les indulgences
papales, etc., et elle condamne toutes ces erreurs. L'Eglise
ancienne-catholique a su s'exposer aux attaques d'ennemis
puissants, et ce n'est pas dans ses rangs que l'on trouvera les
chrétiens craintifs, timorés, pleins de respect humain, qui
n'osent pas rompre avec l'Eglise du mensonge, de crainte de

nuire à leur commerce, à leur position sociale, de s'exposer
aux railleries de la majorité, etc. Sous ce rapport, elle a fait
ses preuves. Elle estime que la religion n'est ni une affaire
d'intérêt, ni une affaire d'hypocrisie et de servilisme, pas plus
que de parti politique et social.

2° Aux yeux des anciens-catholiques, la religion est,
essentiellement et avant tout, une affaire de conscience.

Qu'est-ce que la conscience? N'est-elle que sentiment? Non.
Elle implique le sentiment, sans aucun doute, mais aussi le
savoir. Le mot même en fournit la preuve : conscientia, cum
scientia. Non pas qu'il faille être savant pour être consciencieux.

La science est un savoir étendu, élevé, profond, auquel



— 428 —

tous les hommes ne peuvent pas atteindre; mais tous peuvent
et doivent posséder un certain savoir, et c'est ce savoir qui
est à la base de la conscience.

La conscience religieuse doit savoir, dans une certaine
mesure, minimale si l'on veut, mais cependant certaine et
moralement suffisante, qu'il y a un Dieu, cause première de

l'univers ; que l'homme possède une âme pensante, aimante,
voulante; que l'homme dépend de Dieu; que cette dépendance
doit établir un lien de pensée, d'amour, de volonté, donc de

conscience, entre lui et Dieu. Or, la religion est ce lien spirituel.

La religion est donc, avant tout, une idée, idée rationnelle

et logique, qui repose sur des vérités parfaitement
philosophiques et scientifiques. De cette idée consciente et plus
ou moins réfléchie, mais qui en tout cas peut être très réfléchie

et très ferme, découlent des sentiments à la fois moraux
et religieux, qui, logiquement, tendent à des actes extérieurs
de l'ordre moral et religieux. Et c'est ainsi que la religion,
bien comprise, est d'abord une idée, puis un sentiment moral,
enfin une action ou un ensemble d'actions ayant un caractère
spirituel, donc rationnel, moral et religieux. Donc, la religion
vraie ne doit pas être une simple affaire de sentiment, mais
d'abord une conviction, puis un sentiment, enfin une action.
Donc la religion vraie, positive, implique des principes et une
doctrine, des sentiments et de la piété, des actes cultuels et
des œuvres religieuses.

Précisons encore davantage.
La conscience est faite, en quelque sorte, de trois amours :

l'amour du vrai, l'amour du beau, l'amour du bien.
La science est une connaissance plus ou moins étendue

du vrai, mais elle n'en est pas toujours l'amour. L'art est la
connaissance du beau, mais il n'en est pas non plus toujours
l'amour. Tandis que la conscience est, avant tout, l'amour du

bien; et comme le bien est fondé sur le vrai et sur le beau,
elle est aussi, nécessairement, l'amour du vrai et du beau.

Faire une chose que l'on croit bonne, mais la faire en

mentant, ou en y joignant de vilains motifs, de vilains détails,
ce n'est pas faire le bien. Pour faire vraiment le bien, il faut
le bien faire, c'est-à-dire le faire dans la vérité et selon toutes
les conditions de la beauté morale. Pourquoi? Parce que le

bien présuppose le vrai et le beau.



- 429 —

Or, l'amour de la vérité est beaucoup plus rare qu'on ne
pense. Souvent on cherche à se duper soi-même (et on n'y
réussit que trop), pour se persuader que c'est bien la vérité
qu'on aime et qu'on cherche, lorsqu'en réalité c'est soi-même
qu'on aime, son amour-propre, sa vanité, ses intérêts, sa
satisfaction, ou les intérêts de son parti, de son entourage, de
sa société — ce qui est aussi une manière de s'aimer soi-
même.

Aime-t-il la vérité, celui qui soutient obstinément une
opinion, sans prendre la peine de la contrôler, de l'étudier
dans son origine et dans ses sources, et qui prétend avoir
raison quand même, malgré ceux qui, ayant fait ce contrôle
et cette étude, lui donnent la certitude qu'il se trompe? Non,
une telle obstination est aveugle ; elle ne saurait être un indice
de l'amour de la vérité.

Aime-t-il la vérité, celui à qui on démontre clairement son

erreur, et qui, incapable de répliquer, refuse pourtant d'avouer
qu'il s'est trompé et s'opiniâtre dans sa prétendue conviction?
Non : une telle opiniâtreté n'est que de l'entêtement, et non
de l'amour de la vérité.

Aime-t-il la vérité, celui qui, à toutes les preuves qu'on
accumule sous ses yeux pour lui montrer la vérité, croit leur
faire face victorieusement, non pas en en réfutant une seule,
mais en rabâchant toujours les mêmes redites déjà cent fois
réfutées? Non: ces répétitions nouvelles d'erreurs anciennes
sont l'amour de l'erreur et non de la vérité.

Aime-t-il la vérité, celui qui refuse de se rendre sous
prétexte que ce serait une humiliation pour lui, ou pour son
parti, ou pour son pays, ou pour son Eglise, ou pour sa
religion? Non: ce refus n'est qu'une des mille formes de l'orgueil
et non l'amour de la vérité.

Donc l'esprit de religion, étant un esprit de conscience,
doit être un esprit de sincérité, de droiture et d'humilité.
Spirituel, il est en même temps moral; verace, il est en même

temps honnête; attaché à ce qui est vrai, beau et bien, il est,

par cela même, attaché à tout ce qui doit être. L'homme
religieux est donc, naturellement, un homme de vérité et un
homme de devoir; et s'il n'est ni l'homme de la vérité ni
l'homme du devoir, c'est qu'il n'est pas un homme de religion,
mais un homme de mensonge et d'hypocrisie.



— 430 —

Voilà pourquoi tout homme de conscience respecte tout
homme de conscience, à quelque religion qu'il appartienne. Les
hommes de conscience se reconnaissent partout et toujours
entre eux ; et en se reconnaissant, ils s'estiment et s'aiment
les uns les autres. Aussi la religion vraie est-elle une force
unitive et fraternelle ; et là où la religion divise, c'est qu'elle
n'est pas vraie, ou que ceux qui sont censés lui être attachés
ne sont pas des hommes de conscience.

Bien plus, la conscience, voix de la raison pratique, de
la sagesse, du devoir et de la morale, est aussi, en chacun de

nous, la voix de Dieu. Chaque enfant bien né entend en lui-
même la voix de son père. Dieu, le Père céleste, parle à la
raison et au cœur de tous ses enfants. Aussi la conscience
développée, celle qui a pleine « conscience » d'elle-même, de

sa dignité et de sa grandeur, a-t-elle, outre un caractère moral,
un caractère religieux et divin. Elle n'est pas Dieu, mais elle
a Dieu en elle, même lorsqu'elle fait trop de bruit pour
l'entendre, et elle doit de temps en temps faire trêve à ses affaires
personnelles pour donner attention aux affaires du Père céleste.

Telle est la notion de la religion chez les anciens-catholiques.

De même que, dans leur notion de l'Eglise, ils ont fait
entrer, dans une grande mesure, les droits et les devoirs du
simple fidèle, ainsi, dans leur notion de la religion, ils ont
fait une place considérable à la conscience individuelle. N'est-
ce pas logique? Comment les simples fidèles pratiqueraient-ils
leurs droits et leurs devoirs, et pourraient-ils concourir
activement à rendre à l'Eglise sa vitalité normale, s'ils n'étaient
d'abord des hommes de conscience droite, éclairée et
profondément religieuse?

3° Toutefois, ce n'est là que la première étape dans la
marche réformatrice: étape philosophique et morale de l'ordre
purement naturel. Il en est une seconde, de l'ordre surnaturel
et chrétien. Car les anciens-catholiques sont religieux, non
seulement comme hommes, mais encore comme chrétiens. A la
raison philosophique et scientifique que l'école a développée
en eux, ils joignent la foi dogmatique et morale que l'Eglise
universelle, gardienne du dépôt du Christ, leur a enseignée.
S'ils insistent, dans l'instruction religieuse qu'ils donnent à

leurs enfants, sur les principes naturels, rationnels et moraux



— 431 —

de la religion en soi, ce n'est pas pour dérober de la place
aux vérités surnaturelles du christianisme et pour les amoindrir

; c'est, au contraire, pour solidifier davantage celles-ci,
en les faisant reposer sur des assises plus inébranlables, les
assises mêmes du bon sens et de l'évidence rationnelle.
Puisqu'on a fait une différence entre «rationaliste» et «rationnel»,
les anciens-catholiques répudient, eux aussi, l'épithète de «

rationalistes », mais ils revendiquent avant tout celle de «rationnels

» ; en ce sens que les vérités de foi surnaturelle qu'ils
tiennent du Christ, ils les comprennent dans leur sens
éminemment rationnel (le Verbe de Dieu étant la Raison même
de Dieu), et non selon les interprétations déraisonnables que
des théologiens leur infligent trop souvent. Si, d'une part, ils
disent: «Rien contre la conscience», ils disent aussi, d'autre
part: «Tout selon la conscience», parce que la conscience est
la raison même et, partant, la voix même du Créateur. Et le
Créateur est aussi le Rédempteur. Le Christ, qui est Dieu (par
la nature divine personnellement unie à son humanité), ne
saurait être contre le Créateur, ni le Créateur contre le Christ.
Aussi tout est-il supérieurement rationnel et divinement sage
dans le christianisme bien compris; et il ne saurait en être
autrement, Dieu ne pouvant être en contradiction avec lui-
même, soit lorsqu'il crée le monde, soit lorsqu'il le conduit
au salut.

Le christianisme nous apparaît ainsi comme la religion à

la fois la plus humaine et la plus divine, la plus rationnelle
et la pius digne de foi, la plus morale et la plus sainte.

Si le christianisme a été déformé, c'est qu'on l'a détaché
du Christ pour l'attacher à un homme, son prétendu vicaire;
c'est qu'on a remplacé son chef naturel, le Verbe incarné,
par un faux chef, le pape ; c'est qu'on a substitué aux dogmes
du Fils de Dieu des dogmes humains qui sont des erreurs ;

c'est qu'on a introduit dans ses sacrements des cérémonies
qui poussent à la superstition et non à l'adoration en esprit
et en vérité. Donc, pour rendre au christianisme sa vraie
forme, son éclat, sa beauté divine, il était et il est nécessaire
de remettre en plus grande lumière le Christ son vrai Maître,
son Médiateur unique, son unique Pontife, son Evêque des
âmes, son Sanctificateur, sa Lumière, son Sauveur. Il était et
il est nécessaire de proclamer de nouveau et plus haut que



— 432 —

jamais que le salut est en lui seul, et non dans un homme ;

nécessaire de lui rendre sa place dans le dogme, en n'entendant

plus d'autre voix que la sienne, car c'est lui qui est la
lumière du monde ; nécessaire de lui rendre sa place dans les
sacrements, en ne voyant plus dans les symboles que la réalité

symbolisée, sa grâce divine, car c'est lui qui est le seul
sanctificateur ; nécessaire de lui rendre sa place dans l'Eglise,
en ne s'attachant qu'à lui, car c'est lui seul qui est le bon

pasteur.
Tel est le vrai christianisme : le christianisme avec le Christ,

et non pas le christianisme sans le Christ ; le christianisme
avec le Christ, Verbe de Dieu qui s'est fait homme, et non
pas avec le Christ, homme qui s'est fait Dieu. Tel est le
christianisme des anciens-catholiques dans sa signification
générale.

4° Je dis «dans sa signification générale»: car ce n'est
là qu'une indication sommaire. Elle devrait être développée
aussi complètement que l'exige un sujet aussi grave. Mais c'est
tout le Traité du Christianisme et tout le Traité du Surnaturel,

de la Révélation et cle la Grâce, qu'il faudrait transcrire
ici. La place me manque évidemment. Qu'il suffise, pour
terminer cette étude, d'appeler l'attention sur les points
suivants :

a) Les anciens-catholiques combattent très nettement tous
les pseudo-christianismes, soit de gauche, soit de droite, qui se

sont manifestés et qui se manifestent encore de nos jours.
J'appelle pseudo-christianismes de gauche, les systèmes
prétendus chrétiens où l'on enlève au Christ sa divinité, pour ne
faire de lui qu'un homme, très saint il est vrai, mais rien de

plus ; et pseudo-christianismes de droite, ceux où, sous
prétexte de mieux confesser et de mieux glorifier la divinité du

Christ, on nie ou fausse sa véritable humanité, et où, pour
atteindre à ce but déjà poursuivi par les docètes et par les
hérésies qui se rattachent au docétisme, on accueille, aux
mépris des règles de la critique et de l'histoire, les légendes les

plus invraisemblables et les plus compromettantes pour le vrai
christianisme ; car si le Christ n'est pas réellement un homme
de notre race, ses mérites ne sauraient nous être applicables ;

ce n'est pas nous qui aurions été sauvés en lui, mais une hu-



— 433 —

manité factice; dès lors il ne saurait nous servir de modèle
pratique, notre humanité étant d'un autre ordre que la sienne1).
Les anciens-catholiques se tiennent strictement dans cette via
media qui apparaît si clairement dans l'histoire des dogmes,
et qui est restée constamment à égale distance de toutes les

erreurs extrêmes, erreurs provenant soit de soustractions, soit
d'additions. Leur maxime première est dans ces paroles de

Paul : Depositum, custodi (I Tim. VI, 20). Licet nos, aut
angelus de cœlo evangeliset vobis, prceterquam quod evange-
lisavimus vobis, anathema sit (Gal. I, 8).

b) Les anciens-catholiques, tout en défendant les vrais
dogmes chrétiens, s'efforcent d'éviter les subtilités d'une vaine
scolastique. S'ils y entrent quelquefois, c'est uniquement pour
réfuter les théologiens qui les entraînent sur ce terrain. Ils
préfèrent expliquer les dogmes dans leur signification morale,
de manière à convertir en chaleur la lumière qui s'en dégage,
et à les faire ainsi concourir à l'action religieuse et à la
sanctification des âmes. Voir, sur ce point, les Lettres pastorales

de leurs évêques, ainsi que les Prédications de M. l'évêque

Herzog.
Et en cela, ils croient être dans le véritable esprit du

Christ, qui n'est pas un esprit de subtilité stérile, mais un
esprit de sainteté. Ils en appellent, sur ce point, à maintes
paroles du Christ, qui sont aussi claires et aussi formelles que
possible, ainsi qu'aux épîtres de St. Paul, qui toutes sont
essentiellement morales, remplies de conseils de vertu et de piété.

c) Le christianisme est, en soi, si vaste, si étendu, si

profond, qu'il est difficile d'en résumer l'essence. Mais, si cela
était nécessaire, je crois que les anciens-catholiques n'hésiteraient

pas à voir dans le christianisme, comme idées principales

et fondamentales : 1° la formule même que le Christ a
donnée à ses apôtres et autour de laquelle tous les rédacteurs
de symboles dogmatiques ont toujours groupé leurs explications

: «Au nom du Père, et du Fils,et du Saint Esprit» (Matth.
28, 19). Toute l'essence du christianisme est dans ces trois
mots : Si Dieu est Père, tous les hommes sont ses enfants,
tous doivent être frères d'une fraternité divine. Si Dieu est

') Voir, dans la Revue, le n° XIX, 1897, p. 486-505, le Christ et le christianisme

(réfutation de M. Aug. Sabatier); le n° XLIV, 1903, p. 658-678,
Pseudochristianisme.

Re-roe intern, de Théologie. Heft 51, 1905. 28



— 434 —

Fils, Concept, Sagesse, tous doivent aimer et chercher la
vérité, tous doivent s'éclairer les uns les autres et non se tromper,

tous doivent porter haut le flambeau de la sagesse, non de

la sagesse abstraite mais de la sagesse vivante et faite homme.
Si Dieu est Esprit de sainteté, tous doivent vivre d'esprit, de

sainteté, de justice, d'amour. Au nom du Père qui est la Vie
absolue et l'Energie infinie, au nom du Fils qui est la Vérité
absolue et la Lumière infinie, au nom du Saint Esprit qui est
le Bien absolu et la Charité infinie, il faut agir, travailler,
vivre et mourir saintement — 2° L'essence du christianisme
peut encore être aperçue dans la doctrine du salut individuel
et du salut universel, ainsi que dans la doctrine de la spiri-
tualisation des choses de ce monde, et dans leur universalisation

; en ce sens que ce n'est pas seulement la race ou
l'espèce humaine qui est appelée à l'immortalité et au salut,
mais l'individu, et non seulement une catégorie d'individus,
mais tous, suivant cette parole : Le Christ est mort pour tous
les hommes. Donc salut individuel et conscient, salut universel
et conscient. Et ce premier point indique déjà, à lui seul, la
supériorité du christianisme sur toutes les autres religions ;

car aucune autre n'a appelé les hommes au salut personnel
et collectif, avec cette clarté, avec cette assurance, avec cet
amour. De plus, tandis que les esprits inférieurs matérialisent
toutes choses et abaissent l'esprit devant la lettre mal comprise,
le christianisme tend à tout spiritualiser et à affranchir l'âme
du double joug de la lettre et de la loi : littera occidit, spiritus

vivificai. Verba mea spiritus et vita sunt. Et cette
libération de la vérité par le triomphe de l'esprit, cette libération
des âmes par le triomphe de la vérité, doivent devenir
universelles, donc en toutes choses et pour tous : tel est le
véritable universalisme spirituel, le véritable catholicisme, qui est
la marque du vrai christianisme. Aussi rien n'est-il à la fois
plus humain et plus divin, plus vrai et plus sublime, que le
christianisme.

d) Les anciens-catholiques réclament donc le christianisme
intégral, complet, universel. Tel est leur catholicisme. On

voit, par cette seule explication, combien leur catholicisme,
qui est celui de l'Eglise chrétienne primitive, est étranger à

l'idée fantastique d'un catholicisme « par le pape »

Selon eux, le christianisme intégral, universel ou catholique,

est à la fois traditionnel, évolutif et progressif:



— 435 —

Il est traditionnel, en ce sens qu'il est le christianisme même,
tel que le Christ l'a établi, tel qu'il l'a transmis à ses apôtres
et à ses disciples, et tel que ceux-ci l'ont transmis à toutes
les Eglises particulières qu'ils ont fondées. C'est sur ce fait de

la tradition « universelle, constante et unanime » que le vrai
christianisme historique repose inébranlablement, comme un
dépôt sacré et divin que toutes les Eglises fidèles gardent et
transmettent, et qu'aucune d'elles n'altère.

Il est évolutif, en ce sens que les vérités de ce dépôt divin
doivent être toujours de mieux en mieux comprises, toujours
plus claires, toujours mieux mises en pratique. Elles restent
les mêmes objectivement, sans augmentation matérielle ni
diminution; mais subjectivement, dans l'âme des fidèles, elles
évoluent, en ce sens que les esprits, à mesure qu'ils deviennent
plus instruits, en aperçoivent davantage la vérité, l'étendue,
la profondeur, la sublimité, et en tirent les conséquences
pratiques pour leur propre sanctification. C'est ainsi que la plante,
d'abord petite, devient arbre, sans aucune altération de sa
nature, de sa sève, de sa fleur, de son fruit. Chaque dogme
reste ce qu'il est dans son entité propre, tel que le Christ l'a
enseigné ; mais, tout en restant ce qu'il est, il est mieux compris

par les intelligences chrétiennes qui évoluent. Mieux compris

par elles, il rayonne davantage sur elles et les éclaire
davantage ; et mieux éclairées par lui, elles le font briller davantage

sans le modifier en quoi que ce soit.
Donc, le christianisme vrai est aussi progressif, dans le

sens qui vient d'être expliqué. Il ne s'agit ni de la fausse évolution

romaniste, qui est une altération des dogmes anciens par
de prétendus dogmes nouveaux ; ni du faux progrès romaniste,

qui n'est qu'une augmentation matérielle et numérique,
mais en même temps une dégénération au point de vue
qualitatif, la doctrine niée et repoussée par les fidèles des
premiers siècles devenant la doctrine affirmée et crue par les
romanistes de nos jours. Le Christ était hier, il est aujourd'hui
ce qu'il était hier, et il sera dans les siècles ce qu'il est
aujourd'hui et ce qu'il était hier ; et il en est de même de ses
éternelles vérités et de son immortelle religion. C'est nous, hommes,

créatures faibles qui devons croître sans cesse en
intelligence, en sagesse et en vertu devant Dieu et devant les
hommes, c'est nous qui devons nous approprier toujours davan-



— 436 —

tage les trésors de cette divine religion, en nous spiritualisant
et en nous universalisant. Etant objectivement parfaite, cette
religion n'a pas besoin de changer ; mais nous, qui sommes
objectivement imparfaits et qui devons obéir à la loi de
succession, d'évolution et de progrès, c'est nous qui devons
évoluer, croître et progresser ; et on ne saurait assez le redire, la
loi du progrès chrétien et de l'évolution chrétienne, c'est la
spiritualisation de toutes les choses chrétiennes : d'une part,
maintenir par une vraie tradition le dépôt divin, et d'autre
part, l'expliquer selon l'esprit et l'appliquer selon l'esprit.

Ainsi se concilient très facilement, très clairement, des
vérités que Rome semble vouloir obscurcir à plaisir, mais qui
n'en restent pas moins évidentes en elles-mêmes. Rome les
obscurcit et les altère à son profit, parce qu'elle veut faire
passer pour dogmes divins ses inventions très humaines; parce

qu'elle veut s'adjuger le pouvoir de fabriquer des dogmes,
dogmes chimériques qu'elle ose qualifier de «divins» ; parce
qu'elle veut les imposer, ainsi que son prétendu pouvoir, aux
consciences chrétiennes. Les anciens-catholiques ne cesseront de

démasquer cette tactique perverse. Déjà St.JeanaditflEp.II, 18): Et
nunc Antichristi multi facti sunt. Les anciens-catholiques ont
refusé de se laisser duper par les Antichrists. Avec la grâce
du vrai Christ, ils persévéreront.

Bref, d'une part la conscience et d'autre part le Christ.
Telles sont les deux grandes voix de Dieu que nous écoutons
et qui nous éclairent sur le chemin de la vie, à travers les
fondrières de l'erreur et les trappes du mensonge. Sur ces
deux fondements inébranlables, l'un de l'ordre naturel, la
conscience rationnelle, l'autre de l'ordre surnaturel, le Christ
historique, nous pouvons vivre debout, prêts à combattre le bon
combat et à édifier le grand édifice social et humanitaire, de

lumière, de science, de foi, de charité, de justice, qui s'appelle
la maison de Dieu et le temple du salut. Gloria nostra hœc

est, testimonium conscientiœ noslrœ, quod in simplicitate cordis
et sinceritate Dei, et non in sapienta carnali sed in gratia
Dei, conversati sumus in hoc mundo (II Cor. I, 12 1).

E. Michaud.

') Voir le Catholique national du 11 mars J 905.


	De la position ecclésiastique et religieuse des anciens-catholiques

