
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 51

Artikel: Die altkatholische Frage in der geistlichen russischen Presse im Jahre
1904 : zur Frage der Wiedervereinigung der Kirchen und zur Lehre von
der Kirche

Autor: Svetloff

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


401 —

DIE ALTKATHOLISCHE FRAGE

IN DER GEISTLICHEN RUSSISCHEN PRESSE IM JAHRE 1904.

Zur Frage der Wiedervereinigung der Kirchen
und zur Lehre von der Kirche

von Professor SvetloflfJ).

(In Auszügen.)

Versuchet euch selbst, ob ihr im
Glauben seid, prüfet euch selbst. Oder
erkennet ihr euch selbst nicht, dass
Jesus Christus in euch ist? Es sei
denn, dass ihr untüchtig seid.

/7. Kor. XIII, 5.

Frage dich selber vor Gott und
deinem Gewissen : Fühlest du die Kraft,
hast du die Macht, Kirchen zu binden
und zu lösen? Ist es leichter, eine
ganze Kirche zu verurteilen als einen
einzelnen Mensehen?

Philaret, Metropolit von Moskau.

Die Pflicht, den Weg zum Frieden zu zeigen, die Lösung
des grossen Kirchenstreites (Vereinigung der Kirchen) zu
befördern, liegt vor allem den gläubigen Vertretern der Kirchen
ob; namentlich aber den Theologen. Die Theologie ist
verpflichtet, uns das zu geben, was sie uns versprochen, aber bis
jetzt noch nicht gegeben hat. Um dieses zu erreichen, soll sie
aber einen neuen Weg einschlagen; vor allem den Massentadel
des „Fremden" und das Rühmen des „Unsrigen" beiseite legen:
sie soll sich vor allem bemühen, den Gegner zu verstehen, die

') La Revue a déjà publié un extrait de cette étude (avril 1905, p. 383
à 385). Nous sommes heureux qu'un ami ait bien voulu nous mettre à

même de publier ceux qu'on va lire. Nous adressons à l'auteur et au
traducteur nos remerciements et nos félicitations. La Direction.

Revue intern, de Théologie. Heft 51, 1905. 26



— 402 —

Wahrheit, welche sieh auch in seiner Argumentation findet, zu
prüfen und anzunehmen. In dieser grossen vorbereitenden
Arbeit, zum Besten des Friedens, soll die Theologie nicht von
Feindseligkeit und Stolz, sondern von Friedfertigkeit, Demut
und Liebe zum Gegner beseelt sein. Demgemäss soll auch
diejenige Wissenschaft behandelt sein, welche einen besonderen
Wert für die Lösung der erwähnten Fragen hat, nämlich die
sogenannte „Symbolik", die „vergleichende Theologie". Die alte
Art, die Symbolik zu behandeln, vom Geiste des engen
Konfessionalismus und der religiösen Eigenliebe durchdrungen, diente
gewiss nicht dem Frieden, sondern der feindseligen Zersplitterung.

Man liess beiseite alles, was zur Einigung führen konnte,
und betonte mit Fleiss alle Verschiedenheiten in Doktrin und
Leben, sie übertreibend, sie in eine unwegsame Kluft verwandelnd!

Alles sollte die Einigung erschweren, vieles wurde
geradezu gedichtet, erfunden. Nicht so die neue, echte Symbolik!

Von Liebe und Friedfertigkeit beseelt, soll sie alles
dasjenige ausfindig machen, was eben zum Frieden führt (I. Petr. III,
11). Erst dann gelangen wir zum Frieden, zum hohen Ziele
unserer Bestrebungen, zur Wiedervereinigung!

Bis jetzt ist es leider nicht der Fall; der herrschende enge
Konfessionalismus bemüht sich, auch die geringsten Verschiedenheiten

in der Lehre der Kirchen zu betonen und zu verstärken,
er möchte das Wenige vernichten, was irgendwo zum Wohl
des Friedens unter den Kirchen gesagt und begründet worden
ist, dank der Arbeit derjenigen, welche dem Geiste der christlichen

Religion und der Aufklärung treu geblieben sind. Der
Konfessionalismus könnte mit dem falschen Patriotismus
verglichen werden, der es nicht versteht, die Liebe zu seinem
Vaterlande, zu seinem Volke, mit der Liebe und der Gerechtigkeit

zu andern Völkern zu vereinigen. Der Konfessionalismus

ist eine falsche, eine angebliche Liebe zur eigenen
Religion. In allen seinen Ungerechtigkeiten den andern gegenüber
versteckt er sich immer hinter diese angebliche „Liebe". Jedes

Zeichen, jedes Erscheinen der Gerechtigkeit gegen eine andere
Kirche wird vom Konfessionalismus als ein Verrat an seiner
eigenen gebrandmarkt. Seine grellste Form findet er in der
Anmassung, seine (Einzel-) Kirche als die einzige zu betrachten,

welche die Fülle der Wahrheit der ökumenischen Kirche
inne hat, die einzige, welche das Recht hat, die Trägerin dieser



— 403 —

göttlichen Wahrheit (mit Ausnahme jeder anderen Kirche) zu
sein. Darin besteht der Hauptfehler der römischen Kirche ; sie

betrachtet alle anderen Kirchen als der ewigen Verdammung
gewidmet (Bellarmini Ecclesia militans, c. 2). Diese Auffassungsweise

wurde auch in den römischen Katechismus aufgenommen,
und damit zum Dogma gestempelt (Cat. Romanus I, 10, 7).

Nachklänge, Spuren dieser Lehre finden sich leider auch in der
orientalischen Kirche, nicht zwar als Dogmata, sondern als

persönliche Meinungen, als wissenschaftliche Strömungen. Mit
Anhängern dieser Auffassungsweise werden wir auch später,
im Laufe unserer Polemik, zu tun habenx).

Das Christentum ist vor allem das historische Faktum der
leiblichen Erscheinung des Gottmenschen auf Erden, und das

neue selige Leben, welches damit geschaffen worden ist Unser
Glaube ruht auf den historischen Tatsachen der evangelischen
Geschichte. Die religiösen Dogmen sind nur die logischen
Formeln dieser Tatsachen, deren allgemein christlicher Ausdruck.

Die christlichen Kirchen stimmen überein in der Annahme
aller Gründe der christlichen Lehre, welche in der Offenbarung
der historischen Tatsachen vorhanden sind. Alle christlichen
Kirchen nehmen an die fundamentalen Glaubenssätze, die ihren
Ausdruck in den ökumenischen Symbolen gefunden haben, und
den ganzen christlichen Glauben in sich fassen.

Wird aber diese Übereinstimmung der christlichen Kirchen
aufgehoben durch die Verschiedenheiten in der Art und Weise,
diese Glaubenssätze aufzufassen, sie zu verstehen? Dehnt sich
diese Übereinstimmung auf die dogmatische Wahrheit selbst aus,
oder bleibt sie eine nur oberflächliche, eine Übereinstimmung
bloss in den Worten, nicht aber in den Begriffen selbst? Es
gibt nur eine richtige Antwort auf diese Fragen. Im Grunde
existiert diese Übereinstimmung der christlichen Kirchen in
der Art und Weise, diese Wahrheiten zu verstehen, und die
jetzt vorhandenen Unterschiede in der Auffassungsweise der
verschiedenen Einzelkirchen sind nicht bedeutender als
diejenigen, welche auch in den Lehren, den Strömungen, den
Auffassungsweisen einer jeden Einzelkirche vorhanden sind, und
welche notwendig hervorgerufen sind durch die Verschieden-

') Dem Protestantismus könnte man nicht den Vorwurf machen, dem
Konfessionalismus zu huldigen ; er widerspricht der protestantischen Lehre,
von « der Kirche ».



— 404 —

heiten in der psychologischen Natur der menschlichen Erkenntnis

überhaupt, wie auch durch das persönliche Gepräge des
Erkennenden selbst. Auch da, wo alle Mittel ergriffen sind, um
eine freie, persönliche Auffassungsweise zum Vorschein nicht
gelangen zu lassen, um sie zu dämpfen, auch da, wo die kirchliche

Einigkeit nur im Sinne einer toten äusserlichen Einförmigkeit
verstanden ist, sind Unterschiede im Begriffe selbst der

Dogmen bemerkbar, sind verschiedene Meinungen und
Strömungen vorhanden!

Eine der traurigsten Folgen des engen Konfessionalismus
ist die Verdunkelung der Idee der vorhandenen Einheit der
christlichen Welt. Vom Konfessionalismus getrieben, sind wir
gewöhnt, nur die Verschiedenheiten in der Lehre und im Leben
der Einzelkirchen zu betrachten und zu betonen, nicht das,
worin sie ähnlich, gleich sind ; selbstverständlich wird dadurch
die erstrebte Einigung der Kirchen erschwert! Die richtige,
christliche Auffassung der Idee der Vereinigung der Kirchen
wird von vielen nicht nur als eine unbegreifliche, eine
unannehmbare, sondern gewissermassen als eine beleidigende
angesehen Nach und nach geht das echte Verständnis der Idee
der Kirche verloren, und wird ersetzt durch den Begriff einer
mechanischen Einheit und toten Einförmigkeit. Die notwendige
Einheit im Dogma wird durch die Forderung, auch in Kleinigkeiten,

in unwesentlichen Dingen einig zu sein, verdrängt. Die
Glieder der Kirche müssen den ganzen Komplex der Glaubenssätze

annehmen, ohne den verschiedenen Wert dieser Sätze,
dieser Lehren, prüfen zu dürfen. Alles, und im gleichen Masse,
gehört zum Dogma, zum Heil der menschlichen Seele, zu ihrer
Seligkeit. Du sollst alles annehmen, was gelehrt wird. Tust du
es nicht, so bist du ein Verbrecher Bist du auch im kleinsten
unseren Lehren untreu, so bist du Anathema Und dieses harte
Urteil wird im Namen Christi und seiner Kirche gefällt! Die
Liebe wird beseitigt und vom strammen Juridismus ersetzt.
Dieser äusserliche Massstab der kirchlichen Einheit, dieses
criterion der Wahrheit des christlichen Glaubens widerspricht
aber schnurstracks der Heiligen Schrift, wie auch der
Geschichte der alten Kirche! Diese alte Kirche war ein Bund
der Seelen, gegründet auf dem Glauben an Christus und auf
der gegenseitigen Liebe der Menschen. Nur diejenigen, welche
sich von den Grundwahrheiten der Kirche lostrennten, gehörten



— 405 —

nicht mehr zum Körper der Kirche, waren von ihm
abgesondert.

Die Forderung einer äusserlichen Einheit, einer toten
Gleichförmigkeit fusst auf einem unvollkommenen Begriff des

Glaubens, welcher einem niedrigen Stadium der religiös-ethischen

Entwicklung des Menschen entspricht und als Kennzeichen
des kirchlichen Juridismus dienen kann. Dem Glauben wird
dabei der individuelle und ethische Charakter abgesprochen!
Nicht darin bestand die Lehre des grossen Apostels Paulus,
welcher die Schwachen im Glauben ohne Streit über ihre
Meinungen anzunehmen befahll). Gewiss gibt uns der Besitz
der Wahrheit nicht das Recht, diejenigen zu demütigen und zu
bestürzen, welche diese Wahrheit nicht besitzen, welche noch
schwach im Glauben sind! Das Wissen, die Erkenntnis der
Wahrheit ist eine grosse Gabe, es gibt aber noch etwas Höheres
als das Wissen, das ist die Liebe, welche nicht den Fanatismus

fördert, sondern die Duldung empfiehlt. „ In necessariis
imitas, in dubiis libertas, in omnibus Caritas!" Wie wenig aber
wird diese schöne Regel in der theologischen Polemik
beobachtet! Wie wenig werden die Hauptsachen, in welchen die
Einigkeit vorhanden ist, berücksichtigt, und wie sorgfältig auch
die kleinsten Verschiedenheiten betont und hervorgehoben

Die drückende Atmosphäre, die in den Werken einiger
unter unseren Theologen herrscht, wirkt ungünstig auf unsere
Unterhandlungen mit den Altkatholiken. Auch hier sehen wir,
dass von manchen unter uns ganz unbedeutenden Verschiedenheiten

in theologischen und kirchlichen Fragen eine viel zu
grosse Bedeutung zugeschrieben wird, dass sie als wichtige
impedimenta zur Vereinigung unserer Kirchen angesehen werden.
Hierher gehören vor allem die Lehren vom Filioque und von
der Transsubstantiation Beide Fragen sind gewiss hinreichend
beleuchtet worden ; man sollte glauben, dass man sie als
bereits gelöst ansehen könnte ; leider ist es nicht der Fall ; ausserdem

entstand (1902) eine neue Schwierigkeit, es kam zum
Vorschein ein neues angebliches impedimentum, nämlich der
Begriff der Kirche in der altkatholischen Theologie. Diese und
auch andere Fragen sind vom Professor der Kasanschen
Akademie Kérensky sehr eingehend besprochen. Nämlich die Lehren

') Darum lasst uns dem nachstreben, das zum Frieden dienet, und
was zur Besserung untereinander dienet u. s. w. (Rom. XIV, 19 seq.).



— 406 —

vom Filioque, von der Eucharistie, der Anbetung der Heiligen,
der Heiligenbilder und Reliquien, eine nicht hinreichende
Verehrung der Mutter Gottes etc. etc.. Prof. Svetloff, sich teilweise
auf die Polemik des Gen. Kirejew mit dem Prof. Kérensky berufend,

bemerkt, dass die Filioquefrage bereits erschöpfend gelöst
worden ist, nämlich in der Abhandlung des Prof. Bolotoff. Er wiederholt

die Worte des verstorbenen Professors und eignet sie sich an :

„Der Inhalt des Dogmas ist das Wahre, der Inhalt des Theo-
„logumenons das Wahrscheinliche. Das Gebiet des Dogmas sind
„die „Necessaria", das Gebiet des Theologumenons die „Du-
„bia". Kein Sachverständiger hat das Recht, mir zu verbieten,
„mich an ein Theologumenon (als meine Privatmeifiung) zu

„halten, wenn es auch nur von einem einzigen Kirchenlehrer
„ausgesprochen worden ist, selbstverständlich, wenn nicht
bewiesen worden ist, dass das kompetente kirchliche Urteil es

„als eine irrtümliche Ansicht erklärt hat." Als Resultat der
Abhandlung Bolotoffs darf seine letzte (27.) These angesehen
sein, nämlich: das Filioque als theologische Privatmeinung
kann also nicht als ein impedimentum dirimens für die

Herstellung der Interkommunion zwischen der orthodox - orientalischen

und der altkatholischen Kirche betrachtet werden*).

') In den Thesen Bolotoffs steht u. a. :

In These 1: Die orthodoxe russische Kirche betrachtet als Dogma (cre-
dendum de Fide) nur die Wahrheit, dass der Heilige Geist vom Vater
ausgeht, und eines Wesens mit dem Vater und dem Sohne ist. Andere Einzelheiten

(insofern sie dem Sinne nach mit dieser Wahrheit nicht identisch
sind) sind als Theologumena zu betrachten. — In These 2: Im Sinne eines
solchen Unterschiedes des Dogmas und der Theologumena verstehe ich
auch die Antwort, welche "wir im ausführlichen Katechismus finden. Auf
die Frage: «Kann die Lehre vom Ausgange des Heiligen Geistes irgend
einer Änderung- oder Ergänzung' unterworfen sein?» lautet die Antwort:
« Nein, sie kann es nicht. » Als Dogma darf sie weder ergänzt sein durch
einen erläuternden Zusatz, « durch » (auch « von *) den Sohn, oder durch
einen einschränkenden, «vom Vater allem». — In These 7: Der Satz: Der
Heilige Geist geht aus vorn Vater allein, ist kein Dogma, er ist nur ein

Theologumenon Dem Ausdruck è/, uóvov tov Uaroòc fehlt selbst der
Grad der Auktorität, welcher einem theologischen Ausdruck zukommt, den
die Väter gebraucht hatten. — In These 19: Nach Gottes unergründlichem
Ratschluss wurde gegen die vom heiligen Augustinus als private Meinung
vorgeschlagene abendländische Ansicht (Filioque) von der morgenländischen
Kirche kein Protest eingelegt. — In These 25: Photius und seine Nachfolger

standen in Interkommunion mit der abendländischen Kirche, ohne von
ihr eine konziliäre Ableugnung des Filioque « verbis explicitissimis =• zu



— 407 —

Was die Transsubstantiation anbetrifft, findet Prof. S., dass

dieser Ausdruck in keinem Falle für die Altkatholiken
obligatorisch sein kann. Eigentlich ist er auch für die Orthodox-
Orientalen nicht verpflichtend, da er sich in den Katechismen der
berühmten Metropoliten von Moskau, Plato und bis ca. 1835 Philaret,

nicht befindet. Auch in der Definition des Begriffes der Kirche
bekämpft Prof. S. den Prof. K. ; der Schwerpunkt dieser Frage,
sagt Prof. S., liegt in der richtigen Feststellung des Verhältnisses

der altkatholischen und der anderen Einzelkirchen zur
ökumenischen Kirche. Die römisch-katholische Kirche, meint
Prof. K., gehört nicht zur ökumenischen Kirche, da sie mehrfach

irrtümliche Lehren angenommen hat und ihre Herden auf
Irrwege geführt; sie kann also nicht mehr zur ökumenischen
Kirche gehören, folglich auch nicht die von ihr stammenden
Kirchen (nämlich die altkatholische). Damit ist Prof. S. nicht
einverstanden, er erörtert die Polemik zwischen Gen. K. und Prof. K.
und stellt sich entschieden auf Seite des ersteren. Gen. K., sagt
Prof. S., hat vollkommen recht, indem er streng unterscheidet
zwischen den Dogmen der Kirche und den verschiedenen
theologischen Strömungen, welche sich auch in orthodoxen Kirchen
vorfinden und auch falsch sein können. Die Kirche Christi
gleicht einem Schiffe. Sein Gang ist richtig, aber er wird
gehemmt durch verschiedene Gegenstände, Schlamm, Meergras,
Muscheln, die sich an seine Seiten und Boden angeklebt haben.
Das sind, sagt Gen. K., die menschlichen Erfindungen, die
theologischen Strömungen, die Schulmeinungen etc. Es wäre
kindisch, unrichtig, zu behaupten, dass auch in den orthodoxen
Kirchen dasselbe nicht vorkommt, dass auch ihr Gang von
irrtümlichen Strömungen, Schulmeinungen etc. nicht gehemmt ist.
Speziell sind es römische Schulmeinungen, sagt Prof. S., welche
sich in unserer Theologie vorfinden und ihr zuweilen eine
ultramontane Gehässigkeit, den andern Kirchen gegenüber, zugeben.
Mit Recht, sagt Prof. S., beruft sich Gen. K. auf den Metropoliten

Philaret, welcher annimmt, dass jeder regelmässig
Getaufte zur christlichen Kirche gehört, wie auch jedes kranke
Glied dennoch ein Teil eines gesunden Organismus bleibt und
ihm angehört. Er (Philaret) sagt auch, es wäre ganz falsch,

bekommen, und auch sie von der abendländischen Kirche zu fordern. —
In These 26: Es ist nicht die Frage des Filioque, welche die Trennung der
Kirchen verursacht hat.



— 408 —

die Rechte und Vorzüge (so die Unfehlbarkeit) der allgemeinen
ökumenischen Kirche auf jede Einzelkirche zu übertragen,
welche nicht nur schwanken und irren kann, sondern auch
zerstört werden. Der Charakter der Okumenicität, sagt Prof. S.,

gehört allen orthodoxen Kirchen in dem Masse, in welchem
sie das Wesen der ökumenischen Kirche ausdrücken. Prof. K.,
sagt er weiter, steht auf einem mittelalterlichen, durchaus
falschen Standpunkt. Eben so unrichtig ist seine Auffassung der
Idee der Irrelehren. Die Sache darf nicht so schroff behandelt
werden. Die Irrtümer haben ja verschiedene Abstufungen ; wie
sich in der Lehre der Einzelkirchen falsche Strömungen
vorfinden können, so können in den Lehren auch grosser Theologen

und berühmter Väter der Kirche nicht unbedeutende
Irrtümer vorhanden sein (wie bei Justinus, Irenäus, Tertullian,
Origenes, Theodoret, Lactantius, Gregor von Nyssa, Augustinus
etc.). Dass nicht jeder Irrtum, jede Verschiedenheit in der Lehre
gleich zur Spaltung der Kirchen führen darf und auch führte,
beweist ja das wohlbekannte Faktum, dass die brüderliche Einheit

zwischen der morgen- und der abendländischen Kirche
lange Zeit unberührt blieb, ungeachtet einiger Verschiedenheiten

in der Doktrin, z. B. das Filioque seit dem IV.
Jahrhundert und manches andere. Nur die Irrtümer waren mit dem
Banne bestraft, welche von der ökumenischen Kirche und zwar
durch einen konziliären Beschluss verurteilt worden sind. Eine
Häresie, fügt Prof. S. hinzu, ist eine bewusste Auflehnung gegen
eine klare dogmatische Bestimmung; die wird auch mit dem
Banne eines ökumenischen Konzils belegt. Das alles \-ergisst
aber Prof. K.

Einige unter unseren Theologen (wie Prof. K., Prof. Gusseff)
finden es unmöglich, die römische Kirche als eine Schwesterkirche

zu betrachten. Diese Ansicht ist falsch, sagt Prof. S. Die
römische Kirche ist eine irrende Schwester, aber gewiss eine
Schwester; wir anerkennen ja ihre apostolische Sukzession, ihre
Sakramente etc. Nun, verwirft sie ihre Irrlehren, so wird sie

eo ipso ganz so orthodox, wie sie es früher war, als wir und sie eins

waren. Die Totalität der römischen Kirche tut es nicht, aber ein
Teil von ihr hat es getan, die Altkatholiken Wo sind die Gründe,
sie nicht als eine Schwesterkirche der unsrigen anzuerkennen

Prof. S. bespricht die Ideen Philarets von Moskau über den

Begriff der Kirche und beweisx, dass der selige Metropolit sehr



— 409 —

entfernt war vom engherzigen Konfessionalismus im „Genre"
des Prof. K. Die wahre ökumenische Kirche, sagt u. a. Philaret,
hat zwei Seiten : eine sichtbare und eine unsichtbare. Die sichtbare

Seite umschliesst gegenwärtig die abend- und die
morgenländischen Teile des Christentums, welche vorläufig entzweit
und voneinander isoliert sind. Die unsichtbare Seite der Kirche
umfasst aber die Rechtgläubigen aller Gegenden, aller Zeiten
und Völker, welche den Leib Christi bilden. Ungeachtet ihrer
Entzweiung ist dennoch die ökumenische Kirche die Totalität
aller derer, welche an Jesus Christus, den Gottmenschen, den

Erlöser, glauben. Beide Teile der sichtbaren Kirche, welche ja
im wesentlichen einig sindx), gehören zur ökumenischen Kirche.
Verschieden sind sie im Grad ihrer Annäherung an den Geist des

Erlösers; ihre Wege sind verschieden, und in dieser Hinsicht
gehört der Vorzug der morgenländischen Kirche, deren Lehre
richtiger (reiner) ist und die sich von der ökumenischen Kirche
nicht losgetrennt hat. Die sichtbare Kirche besteht aus gesunden

und ungesunden Gliedern, da schon zur Zeit des Apostels
Paulus viele nicht richtig das Wort Gottes predigten (II. Kor. II,
17). Jetzt gibt es deren noch mehr. Der Mittelpunkt der
kirchlichen Einheit befand und befindet sich noch im Geiste Christi.
Die römische Kirche aber hat das alte Gesetz der Einheit
gebrochen ; Gesetz, laut welchem das gemeinschaftliche Bekenntnis

nur auf Grund des Wortes Gottes und durch die Einstimmigkeit
der allgemeinen Kirche bestimmt und festgestellt werden

konnte. Johannes sagt (I, 2, 22) : Wer ist ein Lügner, ohne der
da leugnet, das Jesus der Christ sei Das ist der Widerchrist,
der den Vater und den Sohn leugnet. Auf Grund dieses
Ausspruches darf ich nicht wagen, eine Kirche „falsch" oder „irrend"
zu benennen, welche annimmt, dass Jesus auch Christus ist!
Eine christliche Kirche kann aber eine rein wahre sein, das ist
die, welche die echte göttliche Lehre ohne Zutat (ohne
Beimischung) irgend welcher irrtümlicher menschlicher Meinungen
bekennt, oder eine nicht rein loahre, welche ausser der echten
göttlichen Lehre noch falsche und schädliche menschliche
Meinungen annimmt. Was die morgenländische Kirche anbetrifft,
so ist ihr Symbolum das alte Nicäo-Konstantinopolitanische.

J) Allerdings muss man bemerken, dass Philaret seine Abhandlung
vor der Proklamation der päpstlichen Unfehlbarkeit geschrieben hat.



— 410 —

Soll, fährt Prof. S. fort, die römische Kirche als ein Teil
der ökumenischen betrachtet werden, so soll um so mehr die
altkatholische auch als Bestandteil derselben ökumenischen
Kirche angesehen sein, da die Altkatholiken in Europa wie
in Amerika die römische Kirche, deren sie ein Bestandteil
waren, von allen Irrlehren gereinigt haben ; sie bilden also ohne
Zweifel einen Teil der alten ökumenischen Kirche.

Prof. K. sagt, dass die Altkatholiken sich mit uns (Orthodoxen)

gar nicht vereinigen wollen, und unsere Kirche als nicht
orthodox betrachten. Das behauptet er, weil die Altkatholiken
seine mittelalterliche Auffassungsweise nicht annehmen wollen.
Er findet einen Grund zu dieser Behauptung in dem Faktum,
dass im „Grundriss" des Dr. Schirmer (über welchen in Russ
land viel Gutes gesagt worden ist) kein Wort von der
Verehrung der Heiligen und der heiligen Jungfrau Maria zu finden
ist und das wäre ein Beweis, dass Dr. Schirmer diese
Verehrung verwirft Prof. K. vergisst aber, dass man den nämlichen
Vorwurf einem verdienstvollen und bedeutenden russischen Theologen

(Erzbischof Philaret von Tschernigov) machen kann, da
er in seinem grossen Werke „Die orthodoxe dogmatische
Theologie" von der Verehrung der Heiligen, der Ikonen und der
Reliquien kein Wort gesagt hat, und zwar geflissentlich ; der
Erzbischof wäre demgemäss auch ein Häretiker? Prof. K. zieht
manchmal ganz falsche Folgerungen aus ganz klaren
Dokumenten, so z. B. behauptet er (in seiner Polemik mit Gen. K.),
dass Bischof Weber entschieden die Orthodoxie unserer Kirche
leugnet; und wo? In einem Briefe an Gen. K. (vom 25.

November 1902)! Bischof Weber schreibt aber etwas ganz
anderes. In dem erwähnten Briefe steht folgendes : „Die orthodoxe
„Kirche des Orients ist mit der ökumenischen Kirche Christi im
„Dogma identisch, wofern sie : a) kein einziges Dogma der
letzteren negiert ; b) keine Lehre als Dogma festhält, welcher in
„der letzteren die Autorität des Dogma nicht zuerkannt wurde.

„Das unter a Gesagte ist entschieden der Fall; von dem

„unter b Gesagten wage ich es nicht entschieden zu behaupten,

da es in der orthodoxen Kirche wenigstens breite Strö-

„mungen gibt, welche Lehren, die die ungeteilte Kirche nicht
„als Dogmata ansah, zu solchen zu erheben bestrebt sind!"

Prof. K. (schreibt Prof. S.) scheint behaupten zu wollen,
dass solche Strömungen oder Schillmeinungen, welche mit der
Lehre der Kirche verwechselt sind, bei uns nicht existieren



— 411 —

Diese Lehren, welche ganz entschieden in unserer Theologie
vorhanden sind, stammen aus Rom, sie tragen ein unleugbares
lateinisches Gepräge und gelten bei vielen unter unseren Theologen

nicht nur als echt orthodox, sondern geradezu als Dogmen
Leider ist es Tatsache, dass der Einfluss der lateinischen Ideen
sich in der Behandlung unserer Theologie fühlbar macht, und
speziell in den Lehren von der Erlösung, der Kirche und der
Sakramente; hier finden wir das lateinische ex opere operato,
die lateinische Auffassung der Einheit der Kirche, eine lehrende
und eine belehrte Kirche, und vieles andere. Den Versuch
des Prof. K., die Thesen des Prof. Bolotoff zu erschüttern,
erklärt Prof. S. als absolut gescheitert und beweist es auch.

Prof. K., sagt Prof. S., gibt sich viel Mühe, um zu beweisen,
dass die Altkatholiken die Filioquefrage irrtümlich lösen. Um
das Dogma des ex fiórov tov uarçoç zu begründen, beruft sich
K. auf mehrere Kirchenväter, welche sagen, dass der heilige
Geist ix fióvov EaTQOç ixnoQsvsrai, u. a. auf Gregor von Nyssa,
Epiphanius von Cyprus und Dionysius Areopagita; auch auf
Gregor von Nazianz, Theodoret, Cyrillus von Alexandrien,
Joh. Damascenus, welche sagen, dass der heilige Geist nicht
vom Sohne ausgeht. Prof. S. bemerkt, dass man viele solche
Stellen in den Werken der Väter finden kann, selbst bei
Augustinus; diese Stellen beweisen aber nicht die Ungesetzlichkeit
des Filioque als theologische Meinung, als sekundäre oder
Mitursache begriffen ; dabei aber ist und bleibt der Vater cioyf xai

nrjyrj, als einzige ahia der Gottheit.
Prof. K, sagt Prof. S., beschuldigt die Altkatholiken

lutherischer Meinungen! Es handelt sich nämlich von der
eucharistischen Lehre der Lutheraner. In einem Briefe des Herrn
Bischofs Weber an Gen. K. steht wörtlich : 1. Nach katholischer,
selbstverständlich auch altkatholischer Auffassung (denn der
Altkatholizismus ist ja nur der wahre, volle Katholizismus) ist
infolge der Konsekration das frühere Brot und der frühere
Wein nicht mehr Brot und Wein, sondern der Leib und das

Blut Christi, gleichviel, ob jemand dieselben empfängt oder nicht;
sie bleiben auch der Leib und das Blut Christi, solange die
Gestalten (Spieci.es, (pawófisva) bleiben. Das scheint dem Prof. K.
nicht hinreichend bestimmt und deutlich, da ja auch die
Protestanten diese Formel annehmen könnten Damit beweist aber
Prof. K., dass er nicht hinreichend die protestantischen Quellen
kennt. Die letzten unterstrichenen Worte der vollkommen or-



— 412 —

thodoxen Formel des Herrn Bischofs Weber wird ein echter
Protestant nie unterzeichnen. Prof. S. beruft sich u. a. auf Dorner

(Realencyclopädie), Wangemann, Christi. Glaubenslehre, von
Scheele, Theol. Symbolik.

Die Anstrengungen des Prof. K., die lateinische Lehre der
Transsubstantiation mit der Lehre der Kirchenväter und der
orthodoxen Kirche von der Eucharistie zu vereinigen, ist eine
Sache der Unmöglichkeit und speziell in Hinsicht des Chrysostomus,

auf den (dem protestantischen Theologen Sorg folgend)
sich Prof. K. stützen möchte. Äussert sich nicht eben Chrysostomus

folgendermassen : „Wenn Christus sagt : das ist mein
Leib..., so sollen wir es mit unsern geistigen Augen betrachten;
Christus hat uns nichts in sinnlichen Sachen überliefert. Deine
Seele ist mit deinem Leib verbunden, daher wird dir das
Geistige durch das Sinnliche dargebracht" etc. (Dis. LXXXII, Evang.
Mark.) Johannes nennt die Eucharistie geistige Speise, welche
unsere Seele reinigt, den heiligen Kelch nennt er geistlichen
Kelch etc. Klingt das lateinisch?!

Indem Prof. S. sich auf die Polemik des Gen. K. mit Prof. K.
und anderen Theologen derselben Richtung beruft, sagt er (am
Schlüsse seines Aufsatzes) : Nein, die Altkatholiken sind keine
Abtrünnigen, keine Schismatiker der römischen Kirche, sie haben
sich nicht von ihr losgetrennt, sie sind keine Waisen, welche
ihre Stellung in der ökumenischen Kirche verloren haben. Sie
sind die echten Stellvertreter der occidentalisch-römischen
Kirche, wie sie vor der Trennung der Kirchen dastand, folglich
sind die Altkatholiken jetzt schon Glieder der ökumenischen
Kirche, auch darf man sie nicht betrachten, als ob sie aus
einem ausserkirchlichen Zustande zur Kirche hom men. Ihre
Vereinigung mit der orthodox-orientalischen Kirche kann ganz
einfach, laut einer öffentlichen Anerkennung (unsererseits) ihrer
Orthodoxie, erfolgen, nicht aber durch irgend eine Annexion
zur orientalischen Kirche. Eo ipso wird damit auch die alte
Interkommunion hergestellt. Diese wichtige Frage kann und
darf bloss durch die offizielle Feststellung der dogmatischen
Identität der altkatholischen Lehre mit der Lehre der alten
ungeteilten Kirche gelöst werden. Das gebe Gott!


	Die altkatholische Frage in der geistlichen russischen Presse im Jahre 1904 : zur Frage der Wiedervereinigung der Kirchen und zur Lehre von der Kirche

