
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 50

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


380

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* L'Eglise polonaise ancienne-catholique aux Etats-Unis. —
On lit, dans le « Guardian » du 8 février dernier, la correspondance
suivante, datée du 23 janvier: «It is announced that the two branches

of what may be called the Polish Old Catholics in this country
have united in one synod and one organisation. Those of the
West, under the jurisdiction of Bishop Kozlowski, whose residence
is in Chicago, had been known as the Polish Catholic Church,
and those of the East, acknowledging Father Hodour, of Scranton,
in Pennsylvania, as their executive and Bishop-elect, had called
themselves the Polish National Church. The union was effected at
a synod lately held in Chicago, and it was agreed that the united
body should be called the Polish Catholic National Church, with
the two dioceses of Chicago and Scranton. The number of priests
in the organisation is given as forty-two, with 60,000 communicants.

Provision is made for lay representation in the synod, on
the basis of one delegate for each fifty souls in a parish ; it is

required that when a Bishop is chosen it shall be by the vote of
two-thirds « of the membership ; » all Church property is to be
held for the exlusive use of the Polish people in America, and not
in the name of any Bishop : others than Poles may be taken under
the spiritual jurisdiction, but they can have no interest in the
property; all priests must be unmarried; and priests who cannot
conform to the discipline of the body are to be excluded from it.
One priest and his congregation in Chicago were excluded from
the organisation on the ground, apparently, of both heresy and
schism. »

* L'infaillibilité du pape et le Syllabus, d'après M. Paul
Viollet et le P. Pierre Bouvier. — M. Paul Viollet, membre de

l'Institut, vient de contester la valeur du Syllabus comme document

ex cathedra, et d'affirmer que les conditions de Yex cathedra
sont si difficiles à réaliser qu'il n'en connaît qu'une depuis 103
ans, celle de l'immaculée-conception. Sur quoi le P. Bouvier se



— 381 —

récrie; affirme que tel n'est pas le sens de la. définition du concile
du Vatican ; que le concile a assimilé l'infaillibilité du pape et
celle de l'Eglise; que l'Eglise est infaillible «quand elle définit des
vérités connexes avec la foi, quand elle condamne des erreurs avec
des notes inférieures à celles d'hérésie et quand elle tranche
définitivement sur des faits dogmatiques > (Etudes des PP. jésuites, 20
janvier 1905, p. 252).

Que deviendraient toutes les canonisations de Saints du XIXe
siècle, et les encycliques comme l'encyclique Quanta cura, etc.,
si l'on restreignait l'infaillibilité du pape, depuis un siècle, au
seul dogme de l'immaculée-conception Quant à la condamnation
du pape Honorius par les conciles œcuméniques, elle n'a porté
que sur «son imprudent conseil, mais non sur sa doctrine » (p. 253).
Ce n'est pas plus malin que ça! Et M. Viollet n'est qu'un «théologien

improvisé », lorsqu'il prétend que le Syllabus n'est qu'une
compilation mal faite par un anonyme maladroit. M. Viollet combat

en particulier les propositions 61e, 67e et 80e; le P. Bouvier
les défend, et conclut avec Pie IX que les catholiques sont obligés
en conscience d'accepter non seulement les dogmes définis, mais
encore les points de doctrine qui, « sans pouvoir être qualifiés
d'hérésies, méritent cependant quelque censure thèologique » (p. 257)!
— En vérité, le bon P. Bouvier pourrait-il indiquer un point de
doctrine de quelque valeur qui ne mérite pas, à Rome, quelque
censure thèologique? Lorsque le public sensé réfléchira un instant
aux conditions d'obscurantisme dans lesquelles doivent vivre les

prisonniers de l'Eglise vaticanesque — « dans cette geôle on ne
peut se tenir ni debout, ni même couché » — il frémira d'horreur
et de honte.

* Döllinger attaqué par le P. Paul Deslandes. — Dans les
Etudes du 20 janvier 1905 (p. 288), le P. Deslandes trouve que,
pour « démolir» Döllinger, il suffit de recourir à Döllinger lui-même.
Voici comment:

i° «Il n'a pas toujours écrit sur la papauté avec la plume de
Janus. » — C'est vrai. Döllinger a d'abord été ultramontain. Mais,
mieux informé (car, le P. Deslandes l'avoue, c'était « un puissant
travailleur, un grand érudit, un esprit vigoureux»), il a découvert
la vérité et l'a dite. Le bon Père a donc tort d'en appeler de

Döllinger mieux informé à Döllinger mal informé.
2° « S'il eût mieux pénétré l'histoire et la théologie, il n'aurait

pas écrit son livre Çjanus) et il se serait soumis au pape. »

— C'est précisément parce qu'il a mieux pénétré l'histoire et la
théologie, que D. a écrit son livre et ne s'est pas soumis au pape.
Pourquoi le P. Deslandes ne le réfute-t-il pas? Il affirme que D.



— 382 —

avait un esprit systématique et un vice de méthode. C'est justement

ce qu'il faudrait démontrer, et ce que l'excellent Père se

dispense de faire.
3° « Il a manqué de comprendre que le dogme catholique est

à la fois vivant et immuable. » — C'est justement parce qu'il a

compris que le dogme est immuable, qu'il n'a pas consenti à

ce qu'on le changeât, et à ce qu'on définit le 18 juillet 1870 ce
qu'on avait nié auparavant. C'est justement parce qu'il a compris
que le dogme est vivant, qu'il s'est opposé à ce qu'on le tuât par
le mensonge: car le temps où l'on mentait par piété (pro pietate
mentiri) est passé.

40 « Est-ce qu'on ne passe pas toute vraisemblance, quand on
veut expliquer la fortune de la monarchie pontificale par une
entreprise audacieuse des papes appliqués pendant des siècles à forger

des textes et à falsifier le récit des événements A quel homme
de sang-froid et d'esprit fera-t-on croire cette histoire de brigands?»
— Hélas! le vrai peut quelquefois n'être pas vraisemblable. C'est
malheureusement le cas: car le fait des milliers de falsifications
est avoué même par des écrivains romanistes. C'est effectivement
une véritable histoire de «brigands». Habemus confitentem reum.

* L'opinion d'un Père jésuite sur les discussions entre les
anciens-catholiques et les théologiens russes. — Dans les Etudes
des jésuites (20 décembre 1904), le P. Antoine Valmy a publié,
sous ce titre: Bulletin de théologie russe (p. 856-879), un article
dans lequel, après avoir loué les efforts accomplis en Russie
pendant ces vingt dernières années pour perfectionner les établissements

ecclésiastiques, il indique, d'une manière très succincte, les

principales discussions qui ont eu lieu entre ces deux Eglises
relativement au filioque, à l'eucharistie et à l'ecclésiologie. Remercions
le R. Père des efforts manifestes et très méritoires qu'il a faits pour
être aussi impartial qu'il pouvait l'être. Loin de lui en vouloir des

mots « diatribes, imagination, impertinence » échappés à sa plume
(p. 869-870), nous sommes surpris de tant de modération, surpris
surtout de la « rare clarté » qu'il a bien voulu reconnaître à
plusieurs de nos études d'ecclésiologie (p. 872). Ce dernier aveu signi-
fie-t-il que le R. P. soit de notre avis sur le point en question?
Nullement. Il incline, très clairement, à la notion de l'Eglise telle
que la conçoit M. l'évêque Serge. Voici ses propres expressions
(p. 874):

« Entre Rome et Byzance, il y a un débat fondamental sur les

responsabilités de la division et le critérium de la succession
apostolique, mais, de part et d'autre, la conception de l'Eglise est la
même; conception simple et logique qui a le grand avantage,



— 383 —

comme le dit si bien Mgr Serge, de ne pas réduire la recherche
de la vraie doctrine à une investigation archéologique toujours
précaire, impossible aux simples, et qui, indéfiniment susceptible
de revision, pourrait bien de proche en proche, et sous prétexte
de supprimer le développement du dogme, réduire S un contenu
dogmatique assez mince le symbole du vieux-catholicisme ».

Donc la notion de l'Eglise qu'a M. Serge, est la notion romaine
et jésuitique. Ce point est très important pour toutes les Eglises
séparées de Rome, qui croient, maintenant encore, qu'il y a de
profondes différences « entre Rome et Byzance > au sujet de l'Eglise
même. Le P. jésuite nous dit que ces profondes différences n'existent

pas et que le débat fondamental porte sur d'autres points. Ceci
est capital pour démontrer qu'on peut enseigner les doctrines de
Rome sans admettre l'autorité du pape.

Je plains M. Serge et son école d'en être réduit là. Car si sa
conception est « simple » — l'expression est du R. P. — elle est
loin d'être «logique». Ce qui est logique et orthodoxe, c'est de
recourir au critérium orthodoxe et de l'appliquer logiquement dans
toutes les questions dogmatiques. Traiter ce procédé de l'ancienne
Eglise orthodoxe d'«investigation archéologique», c'est dédaigner
l'histoire et l'ancienne Eglise. Déclarer que cette pratique du
critérium orthodoxe est «toujours précaire et impossible aux
simples», c'est, au fond, manquer de foi dans le critérium, et
confondre la simplicité de la foi subjective des simples fidèles avec
les devoirs scientifiques des théologiens, évêques, prêtres et autres.
Se méfier des revisions, c'est se méfier de la vérité, qui doit
effectivement toujours être mieux connue, et de la science, qui doit
toujours être revisée. Suspecter comme « assez mince » le symbole
du vieux-catholicisme, c'est lui manquer de respect, car c'est le
symbole même de l'ancienne Eglise indivisée, dans toute sa vérité
solidement et historiquement constatée.

Il faut rendre cette justice au R. P. qu'après avoir loué M.
Serge, il s'est empressé d'ajouter que « sa conception est loin d'être
acceptée sans conteste par tous les théologiens russes » (p. 874) ;

et il cite en particulier M. l'archiprêtre Svetlof, professeur à Kiev;
il cite sa définition de l'Eglise, « dont on ne peut nier, dit-il, la
cohérence et les proportions grandioses» (p. 875). Nous regrettons
vivement de ne pouvoir citer toute cette page. En voici toutefois
quelques lignes, dans lesquelles on reconnaîtra la doctrine même
des anciens-catholiques :

«De tout ce que nous venons de dire, il suit que l'on aurait
tort d'appuyer exclusivement ou principalement sur l'aspect visible
de l'Eglise au détriment de son aspect invisible, ou de vouloir ré-



— 384 —

duire l'Eglise à un organisme extérieur. Cette erreur est poussée
à l'extrême dans le latinisme, par opposition au protestantisme1).
De ce point de vue, il me semble que demander où il faut chercher

présentement l'Eglise universelle, c'est, jusqu'à un certain
point, se placer sur le terrain du réalisme exagéré dans la
conception de l'Eglise. Dans le sens concret qu'on lui donne de
délimitation géographique, cette question ne s'accorde pas même avec
le concept d'Eglise universelle... L'Eglise universelle, pour être un corps
vivant, comme le veut l'évêque Serge, n'en est pas moins privée
(autant qu'elle réunit les fidèles vivants et morts) d'organisation
extérieure: c'est là un fait. Mais, de plus, l'Eglise terrestre elle-
même, partie de l'Eglise universelle, est actuellement dépourvue de

cette organisation extérieure; et non seulement elle n'a pas
d'organisation extérieure, mais elle n'a pas un seul organe pour l'expression

de la foi collective et de la volonté de toute l'Eglise, organe
qu'on ne peut trouver que là où on le trouvait autrefois, dans le
concile œcuménique2). Bien plus, il n'y a rien qui ressemble à

une organisation extérieure, même au sein des Eglises d'Orient
unies dans la foi ; elles sont privées de communication mutuelle,
elles vivent chacune de son côté ; car on ne peut regarder comme
une unité organisée les communications épistolaires qu'échangent,
fortuitement et rarement, les présidents des Eglises. De tout cela
voici la conséquence:

«Par la force des choses on se trouve en présence de ce fait,
qu'actuellement, depuis la séparation des Eglises, l'Eglise universelle

terrestre existe à l'état d'agrégat, agrégat de tous ceux qui
croient vraiment en J.-C. et qui attendent avec impatience (littéralement

: qui ont soif), mais sans l'avoir encore, leur réunion extérieure
en une organisation unique. Ici nous avons affaire, non à un concept
ou à une construction théologique, mais à mie réalité, a un fait,
que toutes les réflexions, tous les efforts de la pensée ne parviendront

pas à écarter. Raisonner en partant de l'impossibilité absolue
d'une Eglise sans organisation extérieure, c'est opposer a la réalité
vivante des spéculations théologiques et des conceptions nées dans

') Ici le R. P. Valmy se récrie, prétend que cette accusation est exagérée

(il ne dit pas fausse), et affirme qu'aucun théologien digne de ce nom ne réduit
l'Eglise à un organisme extérieur. C'est jouer sur les mots. En théorie, il est clair

que lorsqu'il s'agit de prétentions, Rome ne se contente pas de l'extérieur. Mais en

pratique, il est non moins clair que, lorsqu'il s'agit de condamner un adversaire ou

d'imposer un dogme, Rome se borne parfaitement à s'imposer comme étant l'organe
visible et extérieur de l'Eglise, et cela lui suffit ; c'est ainsi qu'elle interprète, très
faussement il est vrai, le Roma locuta est.

s) Dans le concile œcuménique, ratifié par l'Eglise universelle, le concile n'étant

par lui-même qu'un organe incomplet de l'Eglise universelle. E. M.



— 385 —

le cabinet de travail de l'écrivain... Quelle était, je le demande, au

temps d'Elie, 1'«organisation extérieure» de cette troupe de 70,000
croyants d'Israël, privés d'autels et de prophètes, et demeurés
fermes dans la foi au vrai Dieu »

Prière au lecteur de relire nos Sophismes théologiques: VIII.
A propos de l'âme et du corps de l'Eglise (Revue internationale
de Th., 1899, p. 774-786), et notre Esquisse d'un Traité de l'Eglise
chrétienne en général: ch. V. De la visibilité et de l'invisibilité de

l'Eglise (Pbid., 1903, p. 455-473). Notre ecclésiologie est celle même
de M. Svétlof.

L'honorable membre de la Société de Jésus loue « la sage
réserve des prélats orthodoxes » envers les anciens-catholiques
(p. 879). Cette approbation, qui sera sans doute une lumière pour
les orthodoxes non ultramontanisés, leur fera voir, nous espérons,
dans ce que le R. P. appelle une sage réserve, une regrettable
imprudence: n'est-il pas imprudent, en effet, de repousser des amis
sincères qui apportent avec leur amitié fraternelle des forces
spirituelles qui ne sont peut-être pas à dédaigner? Le R. P. lui-même
reproche à l'école de M. Serge « des conceptions jusqu'ici un peu
flottantes sur la notion et l'extension de l'Eglise » (p. 879). N'est-il pas
imprudent, quand on est «flottant», d'être à la fois exclusif et
cassant, et de renvoyer à un avenir qui n'appartient à personne
ce qui devrait être fait in tempore opportuno?

Le R. P. remarque que, si nous avons cité des passages de
Philarète qui sont favorables à notre conception de l'Eglise, MM.
Serge, Guseff et Kérensky en ont cité de défavorables. Ces derniers
textes ne nous ont pas été communiqués, et nous ne pouvons pas,
par conséquent, les contrôler. A supposer qu'ils continssent une
autre conception, cela montrerait simplement que Philarète se serait
contredit. Or peut-on établir un dogme sur des contradictions:
Non. Revenons sans cesse au critérium que nos adversaires
oublient sans cesse : « Cela seul est catholique (ou orthodoxe) qui a
été cru partout, toujours et par tous. » E. M.

* M. Paul Lejay et M. Matülewicz. — M. P. Lejay a publié,
dans la Revue d'histoire et de littérature religieuses (janvier 1905,
p. 96), le curieux article suivant :

« Consacrer plus de 200 pages à l'exposition et à la discussion

des théories russes sur l'état de l'homme avant la chute, c'est
certainement beaucoup. Mais ce n'est pas le principal défaut de la
thèse de M. G. B. Matulewicz, Doctrina Russorum de statu ius-
tiliœ originalis (Cracovie, W. L. Anczyc ; Fribourg en Br., Herder ;

iÇ0^ ; 237 p. in-8°). L'auteur touche dans son livre au péché
originel, à l'aptitude au salut, aux secours divins, d'après un plan

Revue intern, de Théologie. Heft 50, 1905. 25



— 386 —

sans doute très théologique, mais qui n'est pas favorable à la vue
claire des points importants. L'exposition, dans un latin pénible, se
ressent d'une formation purement scolastique.

Ce livre fait soupçonner l'intérêt du sujet. Le système des

théologiens russes contemporains, le seul dont il soit question, est
très voisin du baïanisme, mais en désaccord avec les confessions
de foi officielles. Les citations et les analyses prouvent combien il
est imprudent pour des théologiens catholiques d'appeler en témoignage

l'Eglise orthodoxe. Ainsi la doctrine du purgatoire est
différente de part et d'autre. Après la mort, l'âme passe par une série
de telonia, où elle subit des épreuves, attaquée par les mauvais
anges, défendue par les bons anges. Ce voyage de l'âme a une
saveur d'apocryphe bien prononcée. Voilà évidemment une
doctrine populaire, qui ne doit rien aux spéculations des théologiens
modernes. Mais, à côté, il est d'autres idées qui semblent
artificielles. Le purgatoire lui-même est un lieu de punition. Le jugement

des théologiens russes sur St. Augustin a varié suivant les

époques. Tout cela, on l'entrevoit et c'est un peu le hasard qui le
fait découvrir sous les argumentations d'école.

M. Matulewicz ne se préoccupe guère d'histoire, et cependant
il eût certainement éclairci son livre, s'il avait eu plus de curiosité.

Les ouvrages, où il puise l'exposé des théories orthodoxes,
sont récents. Il eût été utile de rechercher leurs sources;
d'expliquer cette ressemblance curieuse avec le baïanisme, dont M. M.
ne s'est d'ailleurs avisé que tardivement. Ces théologiens
argumentent beaucoup contre les Latins; ils les ont lus. Il faudrait
savoir si leur œuvre n'est pas un décalque, plus ou moins adroit,
de la théologie occidentale. Il faudrait savoir aussi, comme
semble l'indiquer le désaccord avec les confessions, si elle n'est

pas une tentative individuelle, tout au plus le produit d'une
école, ou si cette théologie a des racines dans l'histoire de la
religion russe. On aurait été obligé de faire un départ entre les

croyances populaires, les idées traditionnelles et la spéculation
théologique.

Mais il faudrait aborder ces problèmes dans un esprit moins
métaphysique, plus averti des réalités, doué du sens de la
continuité. »

* Mensonges papistes sur l'immaculée-conception de Marie.
— Le cardinal Gousset a osé écrire : « La croyance de la conception

sans tache de la mère de Dieu est fondée tout à la fois sur
l'Ecriture et sur la Tradition. La doctrine qui exempte Marie du
péché originel, consignée d'abord dans les Livres saints, a été
développée de vive voix par les apôtres, à qui l'Esprit-Saint a enseigné



— 387 —

toute vérité, et nous a été transmise par l'enseignement des

évêques, par les institutions liturgiques, qui remontent dans l'Eglise à

la plus haute antiquité; par les pratiques pieuses sanctionnées par
le Siège apostolique; par les écrits des Pères et des docteurs de
tous les temps. » Et ces assertions sont répétées et citées comme
faisant autorité, par M. Péchenard, recteur de l'Institut catholique
de Paris, dans la Revue du clergé français, du 1er janvier 1905,

p. 225 et suivantes.

Or, l'histoire démontre que la fête de l'immaculée-conception
n'est pas antérieure au IXe siècle. Jusque-là, aucune trace, ni en
Orient, ni en Occident. Elle semble avoir commencé en Syrie ou
en Egypte. D'Egypte elle serait passée, au Xe siècle, dans le missel

mozarabique d'Espagne, et en Irlande. D'Irlande elle se serait
répandue en Angleterre, puis en Normandie au XIIe siècle seulement.

Vers 1134, les chanoines de Lyon ayant voulu l'introduire
dans la liturgie, St. Bernard leur reprocha avec une énergie
véhémente d'introduire une nouveauté et une erreur dans l'Eglise; il fut
soutenu par Pierre de Celles, abbé de St. Remy de Reims. M.
Péchenard est obligé d'avouer (p. 231) que, «si les hommes d'étude
s'occupaient de cette croyance, c'était pour se prononcer plutôt
contre elles. Et encore: « Du milieu du XIIe siècle jusqu'à la fin
du XIIIe, on n'aperçoit point dans l'Université (de Paris) de courant
doctrinal favorable à l'immaculée-conception... Sur le point précis
de la conception sans tache (de Marie), il faut reconnaître que
l'Université, prise en corps, n'a point encore de doctrine corporative,

et que le sentiment le plus commun de ses docteurs est opposé
à cette croyance. »

En 1672, dans un mémoire adressé à l'archevêque de Paris,
le savant Launoy a relevé « avec complaisance » comme opposés
à la croyance en question les noms suivants : Guillaume Ockam,
Nicolas de Lyre, Durand de St. Portien, St. Thomas d'Aquin,
St. Bonaventure, Alexandre de Halès, Albert le Grand, Richard et
Hugues de St. Victor, Pierre Lombard, Clément VI, Grégoire de

Rimini, augustin, Pierre de la Palue, jacobin, patriarche de
Jérusalem, Gilles de Rome, augustin, archevêque de Bourges, confesseur

de Philippe le Bel, Richard de Middletown, cordelier, Innocent

V, Henry de Gand, Hugues, cardinal, jacobin, Odon, chancelier
de Paris et cardinal, Guillaume, évêque d'Auxerre, Maurice, évêque
de Paris, Pierre, chantre de l'Eglise de Paris, Jean Beleth, Philippe,
abbé de Bonne-Espérance, de l'ordre des Prémontrés. — Etc., etc.

Et voilà la doctrine que Rome aujourd'hui impose à tous ses

sujets sous peine d'hérésie, donc aussi de damnation Et le cardinal
Gousset — à qui du reste la falsification de l'histoire et du dogme



— 388 —

ne coûtait rien — a osé dire que l'immaculée-conception a été

enseignée « par les écrits des Pères et des docteurs de tous les

temps » Le mensonge n'est-il pas palpable Et ce prétendu
théologien a affirmé que l'immaculée-conception a été « développée de
vive voix par les apôtres » Où a-t-il pris cette assertion, que pas
un texte apostolique ne justifie? Et il a écrit que les liturgies qui
contiennent la fête en question « remontent à la plus haute
antiquité », quand, même en Normandie, « aucun document connu ne
nous révèle l'existence de cette fête dans cette province au XIe siècle. >

Et voilà comment, même encore de nos jours, les théologiens
ultramontains écrivent l'histoire!

M. Péchenard a publié, dans la même Revue (15 janvier,
p. 383-402), un second article non moins intéressant que le
premier, en ce sens qu'en faisant l'histoire de la doctrine de
l'immaculée-conception, il a dû raconter les formidables oppositions faites
à cette doctrine, constater par conséquent qu'elle n'a pas été
toujours crue, soit comme doctrine de foi, soit même comme opinion,
mais combattue comme une erreur ; d'où il résulte clairement que
Rome, en définissant cette doctrine comme dogme divin, a faussé

la notion catholique du dogme: car la notion catholique du dogme
implique que cela seulement est dogme qui a été cru « partout,
toujours et par tous».

M. Péchenard raconte au long comment le concile de Bàie,
après avoir confirmé, dans ses deuxième et troisième sessions, la
définition du concile de Constance sur la supériorité du concile au-
dessus du pape, a défini, dans sa 36e session, l'immaculée-conception,

et comment Rome, d'autre part, n'a pas voulu sanctionner
cette définition, mais s'est bornée, d'abord, avec Sixte IV (1483), à

déclarer que l'Eglise romaine n'avait encore rien décidé en cette
matière comme article de foi ; d'où il résultait qu'on pouvait
combattre l'immaculée-conception sans être hérétique, puisqu'elle n'était
pas un article de foi. Le piquant de la situation était dans le fait
que les fanatiques de l'immaculée-conception, qui voulaient à tout
prix qu'elle fût de foi, étaient obligés d'en appeler à l'œcuménicité
du concile de Bâle, à la définition qu'il avait faite, et à la
supériorité de cette décision dogmatique sur la décision du pape, qui
ne voulait pas qu'elle fût tenue comme de foi. Les fanatiques de
la dogmatisation de l'immaculée-conception étaient donc, du même

coup, des gallicans, partisans de la supériorité du concile sur le
pape et ennemis de l'infaillibilité du pape.

M. Turmel a essayé dernièrement *) de plaisanter Dœllinger et
les anciens-catholiques à propos de cette situation, insinuant que

') Revue du clergé français, 1" décembre 1904, p. 57-66.



— 389 —

les ennemis de l'infaillibilité du pape ayant été des partisans de

l'immaculée-conception, les anciens-catholiques étaient doublement
illogiques et opposés à la tradition, en combattant ces deux dogmes.
Nous lui avons suffisamment répondu, croyons-nous En tout cas,
la prétendue contradiction qu'il signalait chez les anciens-catholiques,

ne pouvait être qu'un jeu de sa part : car, si quelqu'un a
démontré clairement que la croyance à l'immaculée-conception a
été le résultat des mensonges et des falsifications, c'est lui2). Mieux
que personne, il doit savoir l'embarras des théologiens romanistes
actuels, qui doivent enseigner: i° que l'infaillibilité papale est un
dogme; 2° que l'immaculée-conception est un dogme; 30 que ces
deux dogmes ont été combattus par nombre de Pères et de
théologiens de premier ordre; 40 qu'en particulier le dogme de

l'immaculée-conception a été soutenu, au concile de Bâle et après,

par les adversaires de l'infaillibilité du pape! Comment, avec de

pareilles doctrines, ose-t-on, dans l'Eglise romaine actuelle, se dire
catholique et parler de dogmes catholiques, quand on est obligé
d'avouer encore, d'autre part, que * cela est catholique qui a été

cru partout, toujours et par tous » La contradiction est flagrante.
Pour nous, anciens-catholiques, qui n'enseignons nullement

l'œcuménicité du concile de Bàie et qui n'acceptons de lui que ce

qu'il a enseigné d'exact, nous disons, conformément à l'histoire,
que ce concile, en combattant l'infaillibilité du pape, a été fidèle
à la tradition catholique, et qu'en définissant l'immaculée-conception

sous les injonctions de l'empereur Sigismond, il a violé cette
même tradition. Nous n'avons besoin ni du concile de Bâle, ni des
conciles romanistes. Nous ne dépendons que du critérium catholique,

qui n'est nullement le pape, mais le témoignage universel,
constant et unanime de l'Eglise ; et l'Eglise, répétons-le, n'est pas
la seule hiérarchie, mais la société des fidèles disciples de Jésus-
Christ.

Je regrette que la place me manque pour citer ici tous les

passages dans lesquels M. Péchenard semble sentir les contradictions

des théologiens de son Eglise. Je me borne au suivant
(P- 395-396) : « L'Université avait adopté et enseigné la pieuse et
traditionnelle croyance à l'immaculée-conception. Les Dominicains,
personnifiés surtout par Jean de Montson, l'avaient accusée, contre
toute vérité, de professer une doctrine hérétique. Plus tard, quand
le concile de Bâle eut défini que cette croyance devait être tenue

pour conforme à la foi catholique, l'Université, s'appuyant sur
l'autorité caduque de ce concile, prétendit, par un excès con-

') Revue internationale de théologie, janvier 1905, p. 190-191.
2) Histoire de la théologie positive, T. I, p. 399-400.



— 390 —

traire, qu'elle était un article de foi; et lorsque certains docteurs,
fidèles aux règles posées par Sixte IV et par le concile de

Trente, entendirent maintenir la liberté d'opinion, tant que l'Eglise
n'aurait rien défini de formel, elle les traita à son tour d'hérétiques

et les poursuivit avec rigueur. Il y avait là un fâcheux
entraînement.

« Dans une réunion tenue sub juramento à la Sorbonne, le
15 février 1575, le doyen de la Faculté, Segnart, mit les docteurs
en demeure de déclarer, séance tenante, leur sentiment sur la
Conception de la sainte Vierge et sur le serment que la Faculté
exigeait à ce sujet. « Vous jurerez, ajouta-t-il, de soutenir le serment
de la Faculté sur cette question, c'est-à-dire que la bienheureuse
Vierge Marie fut préservée de la tache originelle dans sa conception.

» Ce n'était pas assez pour les plus passionnés. Ils voulurent
exiger que chacun des assistants s'engageât non seulement à croire
à la conception sans tache, mais à professer que c'était un article
de foi; et comme preuves ils apportaient la définiton de Bâle, la
célébration par l'Eglise de la fête de l'immaculée-conception et le
serment de la Faculté. Les théologiens plus pondérés essayèrent
de ramener le calme dans l'assemblée en exposant combien il était
préjudiciable à la foi et à la paix de se laisser entraîner à des

opinions extrêmes, et combien il était plus sûr de laisser chacun
suivre l'une ou l'autre opinion sans le charger du crime de schisme
ou d'hérésie, puisque cette liberté était consacrée par la constitution

de Sixte IV, renouvelée par le décret du concile de Trente et

par le saint pape Pie V. »

Signalons aussi la fausse notion du dogme catholique que
Bossuet avait déjà en 1652 (à l'âge de 23 ans), lorsqu'il dit:
« L'Eglise a un sentiment fort honorable de la conception de

Marie : elle ne nous oblige pas de la croire immaculée ; mais elle

nous fait entendre que cette créance lui est agréable. ¦¦ Ainsi, l'Eglise
n'est plus la dépositaire des enseignements de J.-C, mais elle peut
faire les dogmes qui lui sont agréables; et y croire n'est plus une
affaire de vérité, mais une affaire de condescendance envers une
« mère si bonne et si sainte » Et cette mère, c'est tout simplement

le pape! Telles étaient déjà les complaisances de Bossuet
en 1652; que sera-ce quand il devra faire sa cour aux jésuites et
à Louis XIV!

On le voit, ce n'est plus de la théologie scientifique, mais de

la théologie de complaisance et, disons le mot, c'est le mensonge.

* M. V. Ermoni contre le P. Liodel, jésuite, et contre
M. Sortais. — Le P. Liodel ayant ainsi parlé de l'abbé Loisy :

« Ce prétendu savant n'a fait que reproduire des difficultés déjà



— 391 —

connues et cent fois résolues, et il n'en a pas trouvé une seule
nouvelle», M. Ermoni, professeur chez les Lazaristes de Paris, lui
a ainsi répondu (Revue du clergé français, 15 février 1905, p. 631-632) :

« M. Loisy n'est pas un prétendu, mais un vrai savant. Parmi les

difficultés qu'il a reproduites, il en est beaucoup qui sont nouvelles,
et quelques-unes qui lui sont de plus personnelles; non seulement
elles n'ont pas été cent fois résolues, mais elles attendent encore la
réponse. Il y aurait assurément plus de mérite à répondre à ses

difficultés que de s'en débarrasser par une phrase qui n'est pas
encore de mise dans les discussions scientifiques. » — Et M. Sortais
ayant attaqué une brochure de M. le professeur G. Séailles (Pourquoi

les dogmes ne renaissent pas), M. Ermoni, tout en remarquant
que M. Séailles « s'est permis de traiter des questions sur lesquelles
il n'a qu'une compétence limitée», a ajouté: «Mais aussi les

réponses de M. Sortais ne sont-elles pas parfois évasives? Il est
certain que les découvertes de la science moderne tendent à modifier
-certains concepts anciens. » Intelligenti panca.

* M. l'abbé Ch. Denis et le P. jésuite Fontaine. — Dans
les Annales de philosophie chrétienne, dont M. Ch. Denis est le
directeur, ce dernier relève les épithètes dont le P. Fontaine le qualifie,

lui et ses amis, les abbés Denis, Naudet, Lefranc et autres :

1 esprits inquiets, agités, impuissants, — nous nous grisons de nos
-déclamations et nous nous abandonnons au délire, — nous nous
jetons sur la Bible avec une frénésie redoublée, — notre exégèse
est parfaitement ignorante, — nous professons toutes les antilogies
des rationalistes et protestants contre la Bible, — l'abbé Denis ou
Saintyves (qui a l'injure habituellement grossière,— l'abbé Denis
ou Saintyves (qui?) travaille à imposer au clergé la mentalité
kantienne et protestante à la place de la mentalité catholique » (p. 504,
février 1905).

Puis il lui lance la réplique suivante (p. 505-506) : «Le P.
Fontaine m'attribue toutes sortes de crimes dont je dois me justifier.
i° Je serais, d'après son dire, Saintyves, auteur de la Réforme
intellectuelle du clergé. A cela je réponds non; j'ajoute même que
je suis loin d'approuver toute la teneur de ce livre, dont le
véritable intérêt consiste en ce qu'il marque la crise aiguë de
l'enseignement clérical. — 20 Je serais hostile aux ordres religieux : A
cela je réponds: lisez ma dernière publication, la Crise du concordat,
et vous verrez de quel ordre religieux je me sépare. — 30 Je
continue d'annoncer ma brochure YEglise et l'Etat, bien qu'elle soit à

l'index. Le P. Fontaine ignore donc que beaucoup de catholiques
¦ont la permission de l'indexe Et puis j'avoue avoir la faiblesse
•d'estimer que mes livres sont plus orthodoxes et plus moraux que



— 392 —

certains des siens qui sont à l'index de droit naturel. Enfin, j'ai
une dernière raison, que je crois la meilleure, parce qu'elle est fondée

sur le passé et sur un fait nouveau : Le passé dit que les
décrets de l'index sont tous rêformables, or comme ce sont les Jésuites
qui m'ont mis à l'index, j'ai la naïveté d'espérer qu'un bon Jésuite
surviendra qui obtiendra la réforme du jugement. Le fait nouveau
est déjà ancien, le voici : Les Jésuites, pour des raisons qu'il serait
fâcheux de rappeler, ont fait biffer de l'index tous les romans
d'Alex. Dumas père; en quoi mon Eglise et l'Etat est-il moins orthodoxe

et moins moral que la Reine Margot: Comment, mes Pères,
vous permettez, au nom de l'Eglise, dont vous avez réformé le
jugement, à vos pieuses mondaines de lire tuta conscientia des

romans qui travestissent notre histoire nationale et vous interdisez, à

une élite, de lire les réflexions d'un prêtre dont les seuls torts ont
été d'avoir été trop dans le sens de Léon XIII et d'avoir prévu,
il y a quatre ans, que votre réfractarisme nous mènerait aux
désastres actuels? — 4° Quant à l'enseignement des Lazaristes et des

Sulpiciens dans les séminaires, je déplore sa suppression, surtout
depuis que je vois comment on les remplace! Si beaucoup trop de
ces religieux se sont obstinés à persévérer dans une attitude qui
leur a valu la suspicion des évêques et l'hostilité d'un gouvernement
trop prompt aux représailles, cela ne prouve pas qu'ils n'aient fait
de grands efforts pour améliorer leur enseignement et se mettre au
point des exigences intellectuelles. »

Attaquant ensuite certains membres de la Compagnie de Jésus,
il dit (p. 509): «Ne confondons plus la théologie avec la méthode
théologique chère aux PP. Brucker, Prat, Billot, Portalié, Fontaine,
Delattre, et les autres théologiens militants de la Compagnie de
Jésus. Ce n'est un mystère pour personne que ce sont les Jésuites
qui préconisent la méthode théologique en opposition avec les
autres. Voir le livre du P. Billot sur la Tradition, Autour de la
question biblique, du P. Delattre, Questions actuelles d'Ecriture
sainte, du P. Brucker, deux volumes de la collection Bloud du
P. Prat, tous les écrits du P. Fontaine, les articles du Bulletin de
l'Institut de Toulouse par le P. Portalié. — La seconde méthode
historique ou externe a pour initiateurs et propagateurs les Sulpiciens,

MM. Vigouroux, Leveque, Touzard, Filion. Enfin la méthode
littérale et interne est surtout en faveur chez les Dominicains, le
P. Rose, le P. Lagrange, l'Ecole St. Etienne de Jérusalem, la Revue

biblique. — Si les rapprochements historiques sont permis, on
peut dire que l'Eglise est aujourd'hui divisée en trois écoles exégétiques,

comme au XVIIe siècle sur la grâce: il y avait alors
l'augustinisme rétrograde, le thomisme conservateur et le molinisme



— 393 —

novateur, seulement les novateurs d'alors sont les rétrogrades
d'aujourd'hui. ->

Très intéressante aussi et très fine, la péroraison sous forme
d'exhortation à la page 516-517.

* Un volume de M. André Bourrier (Paris, librairie du « Chrétien

français», 12, rue Vivien ne) : Ceux qui s'en vont, 18Q5-IQ04. —
L'auteur commence par expliquer les motifs de sa sortie de l'Eglise
romaine. Qu'il nous permette à ce propos de relever le trait qu'il
lance aux «Vieux-Catholiques» (p. 10), lorsqu'après avoir avoué
les sympathies qu'il a eues d'abord « pour ces sortes d'Eglises
gallicanes transplantées en Suisse», il ajoute qu'il lui a semblé, depuis,
«que cette réforme était fatalement vouée à l'avortement ». Pourquoi?

Le voici: «Remplacer l'infaillibilité des papes par l'infaillibilité

des conciles, ce n'était plus une formule répondant à la
conscience moderne. Je ne crois pas que l'humanité puisse retourner
en arrière pour demander encore à des autorités extérieures le
dogme immuable ».

Ces quelques lignes de l'honorable M. Bourrier montrent: i°
que, s'il nous fait l'honneur d'annoncer dans son journal (le Chrétien

français) notre Revue internationale de théologie, il ne la lit
pas; 2° qu'il n'a pas une idée exacte de l'ancien-catholicisme. En
effet, nous avons répudié les errements du gallicanisme, et les
Eglises anciennes-catholiques ne sont nullement des « sortes d'Eglises

gallicanes», transplantées soit en Suisse, soit en Allemagne,
soit en Hollande, soit aux Etats-Unis. Ensuite, il est erroné que
nous remplacions l'infaillibilité des papes par celle des conciles :

nous nous sommes très longuement expliqués sur ce point, et nous
regrettons que M. Bourrier nous condamne sans nous connaître
exactement. Nous regrettons plus encore qu'il ne nous explique
pas en quoi consiste « la conscience moderne ». S'il entend par là
la conscience qui se réclame de la science, il devrait savoir que
les théologiens qui ont le plus glorifié la théologie scientifique et
qui travaillent encore le plus énergiquement à son succès sont
précisément, de nos jours, les théologiens anciens-catholiques. Si
nous retournons en arrière, c'est parce que le Christ, qui est
aujourd'hui, était déjà hier, est qu'il n'est pas autrement aujourd'hui
que hier; c'est parce que le christianisme est un fait qui s'est
accompli dans le passé et qu'il ne peut être exactement connu que
par la connaissance du passé ; c'est parce que l'Ecriture sainte et
les autres documents historiques qui nous le font connaître
appartiennent au passé. Voilà nos autorités ; nous n'en connaissons pas
d'autres.



— 394 —

Cette rectification faite, nous reprenons l'analyse du volume
en question. M. Bourrier explique ensuite son œuvre d'émancipation

du clergé romaniste « par le Journal, la Maison hospitalière et
le Bureau de placement » (p. 35). Puis, il énumère les principales
«démissions». On peut regretter: i° que cette enumeration ne soit

pas complète ; 20 qu'elle se borne quelquefois à une indication
insuffisante, par exemple (p. 142) : « Le P. Moisan, jésuite. Voir le
Chrétien français du 20 août 1904 » ; 30 qu'il y soit question de

l'Anglais George Mivart (p. 76), du Belge Renard (p. 94), de M.
Combes (p. 108) dont la sortie remonte, je crois, à 1862, voire
même de Tolstoï (p. 97), qui n'a jamais appartenu à l'Eglise romaine.
Peut-être eût-il été bon d'énumérer tous ceux qui, après être sortis,
sont rentrés, à l'exemple de M. Bouvier (p. 84).

Ensuite, l'auteur fait une grande réclame à « la Faculté »

(p. 159). C'est ainsi qu'il désigne la Faculté de théologie protestante

de Paris. Suit une longue liste des ouvrages protestants qu'il
recommande (p. 160-164). Enfin il mentionne les « évadés » qui se

sont faits pasteurs protestants ; il donne le texte des discours soit
du consécrateur, soit du consacré (p. 188-277). On voit que l'œuvre
de M. Bourrier est essentiellement protestante.

Que M. Bourrier me permette de lui signaler une lacune, qu'il
pourrait aisément combler dans une seconde édition : ce serait d'y
ajouter une introduction dans laquelle il expliquerait les motifs soit de

ceux qui sortent de l'Eglise romaine, soit de ceux qui, ne croyant plus
à ses enseignements, y restent cependant. Parmi ceux qui sortent,
les uns vont à l'incroyance et attaquent la foi chrétienne: d'autres
se font protestants, et pourquoi d'autres ne se font pas protestants,
et pourquoi encore? Et parmi ceux qui restent dans l'Eglise
romaine sans en admettre les dogmes, les uns avouent des motifs
d'un ordre très inférieur, et quels sont-ils? les autres se réclament
de raisons qu'ils croient parfaitement honnêtes et même supérieures,

et le sont-elles vraiment La question me semble d'importance
et mériterait d'être étudiée avec précision. Connaître les faits est

bien, connaître les causes est encore mieux.

* Le symbolo-fidéisme attaqué par M. G. Frommel. — On
sait que le système appelé « symbolo-fidéisme » a été, sinon
découvert, du moins ainsi dénommé et patronné par MM. Aug.
Sabatier et Ménégoz. On sait aussi que, dans plusieurs milieux
religieux, on semble favoriser le système dit « agnosticisme religieux ».

Certains esprits se délectent dans les mots en isme. Or M. le
pasteur Frommel vient de publier dans la Revue de théologie et de

philosophie (Lausanne), une étude de très fine analyse sur l'agnosticisme

religieux, qui lui apparaît comme étant « purement et sim-



— 395 —

plement l'absence de toute expression intellectuelle directe et fixe
en religion. C'est la vie religieuse nue, l'expérience religieuse à

l'état pur, vital, mystique, intérieur, sans doctrines, sans conceptions

philosophiques s'y rattachant ou en procédant, sans explications

des conclusions rationnelles d'aucune sorte ; avec croyance
au sens de confiance, de foi morale ou mystique, mais sans

croyance au sens d'affirmations intellectuelles relatives à cette vie
religieuse » *).

D'autre part, M. Frommel constate que le symbolo-fidéisme,
qui semble si goûté actuellement par « la majorité des protestants »

(du moins en France), n'est pas autre chose que l'agnosticisme
religieux. « Le symbolo-fidéisme, dit-il (p. 434), signifie que, dans
la croyance, il y a deux choses : l'acte de la volonté, la foi qui
seule importe (fidéisme qui seul sauve), et la représentation mentale,

variable, symbolique et sans importance, ni pour la connaissance

ni même pour la foi. Le symbolo-fidéisme se trouve donc
être la propre formule de l'agnosticisme religieux. »

Après cette constatation, l'honorable pasteur examine ce qu'il
faut penser de cet agnosticisme religieux, donc de ce symbolo-
fidéisme. Sa conclusion "est une condamnation. Je recommande
vivement aux lecteurs de suivre de près cette démonstration, dont
la conséquence est toute en faveur de la nécessité de Yidée et de la
doctrine religieuses, et cela dans l'intérêt même de la vraie religion
et de la vraie vie religieuse positive : car qu'est-ce que le sentiment

qui ne repose pas sur l'idée qu'est-ce que la religion qui
n'est pas fondée sur une doctrine solide qu'est-ce qu'une prétendue
vie morale, religieuse, mystique, qui n'est pas, avant tout, intellectuelle

et rationnelle C'est la thèse que l'ancien-catholicisme n'a
cessé de défendre, notamment dans cette Revue, et à laquelle il
attache une importance toujours plus grande. Bornons-nous aux
quelques extraits suivants :

« On objecte que la parole religieuse n'est pas nécessairement
doctrinale Je prétends qu'en tout état de cause la parole est
le germe de la doctrine. On ne parle que parce qu'on pense, et
et on ne pense que ce que l'on sait. Il y a dans toute parole un
élément de connaissance, un facteur noétique, hors duquel la
parole s'éteindrait et deviendrait une pure glossolalie corinthienne »

(p. 440). — « Toute expérience, une fois pensée (et elle est pensée
dès qu'elle est consciente) contient donc en soi les embryons d'une
doctrine. L'agnosticisme religieux nous semble difficilement
compatible avec ce premier caractère de l'expérience religieuse, qu'il
efface ou qu'il atténue » (p. 443). — « S'il est vrai que la religion

') Novembre 1904, p. 429.



— 396 —

intéresse tout l'homme et le met en action, elle intéresse donc
aussi sa pensée, elle met donc aussi sa pensée en valeur. Or l'agnosticisme

religieux diminue cet intérêt et cette action jusqu'à
l'annihiler» fp. 444). — «On peut considérer non plus la doctrine comme
sortant nécessairement de l'action, mais l'action religieuse comme
s'attachant nécessairement à la doctrine. J'ai peur de paraître ici
bien doctrinaire et bien intellectualiste. Mais on verra qu'en
affirmant le rôle nécessaire de l'idée mentale dans l'activité religieuse
— celle-ci considérée avant tout comme effort intime d'édification
et de conduite personnelle — je m'appuie sur de solides autorités
et sur des expériences psychologiques faciles à contrôler. Sans

doute, les croyances religieuses sortent ou doivent sortir de la vie
religieuse; mais, à leur tour, les croyances dirigent et contrôlent
la vie. J'insiste avant tout sur l'aspect intellectuel, doctrinal, de la
croyance » (p. 446).

Il faut lire ces excellentes pages (446-447). Mais, en vérité,
n'est-il pas triste qu'il soit nécessaire de tant insister, dans certains
milieux protestants, sur des vérités de simple bon sens, j'allais dire
d'une évidence aussi banale

C'est dans le même numéro de la Revue de Lausanne, quelques

pages plus loin (p. 491), qu'un autre théologien, sous
prétexte que la religion est une vie, nie qu'elle soit une doctrine :

« La religion, dit-il, n'est plus une doctrine, elle est une
consécration du cœur. » Comme si elle ne devait pas être l'une et
l'autre, une doctrine et une vie Comme si Dieu n'était pas en
même temps vérité et vie Comme si j.-C. n'avait pas enseigné
une doctrine, doctrine sur Dieu, sur l'âme, sur les devoirs, sur la
vie présente, sur la vie future, et comme si sa vie sainte était la
négation de ses enseignements Je le répète, on rougit d'une telle
méprise, d'une méconnaissance aussi antiphilosophique de la dignité
de la raison. Une manière aussi erronée et aussi maladroite de
prêcher la « vie » religieuse, serait de nature à en détourner
quiconque vit intellectuellement, si la nécessité de la doctrine et de
la vérité était encore à démontrer à quiconque vit intellectuellement.
Du reste, le théologien en question se sent contraint de faire
l'aveu suivant (p. 492) : « La théologie moderne proclame nécessaire,

pour l'Eglise dans son ensemble, la formation d'une
doctrine conçue comme la systématisation scientifique des données
de l'expérience religieuse L'esprit humain exige des lois en
science comme il exige des formules en religion <> (p. 497). Ainsi,
selon ce théologien qui bannit toute doctrine en religion, une
doctrine est tout de même nécessaire ; bien plus, des formules
mêmes sont nécessaires. Comprenne qui pourra L'absence de



— 397 —

doctrine voilà la religion ; la doctrine et les « formules en
religion », voilà la théologie En sorte que la théologie est la
doctrine d'une non-doctrine Et c'est dans ce charabia que l'auteur

demande la permission « de soulever un coin du voile qui
nous cache l'avenir » (car dans ces confusions on découvre l'avenir),

et cela, pour nous prédire une ère idyllique dans laquelle la
science et la foi cesseront leur ancien antagonisme et se réconcilieront
dans une grande unité (p. 500). Comment, en effet, la science-
doctrine pourrait-elle attaquer la religion-non doctrine et comment
îa religion-non doctrine pourrait-elle attaquer la science-doctrine
Voilà donc le problème résolu, et sur cette large base de la vie
(sans doctrine mais pourtant avec des formules) se reconstituera
l'Eglise universelle (p. 501)! O candeur! C'est grand dommage
que les premiers chrétiens n'aient pas connu cette merveille d'une
religion sans doctrine ; car, dans Marc, il est dit : Quoniam
universa turba admirabatur super doctrina ejus. Et combien ce bon
St. Paul s'est trompé, lorsqu'il écrivait à Timothée : Attende ex-
hortationi et doctrinœ. Maintenant, sous prétexte de « réformation »

et d' « accomplissement », tout est changé ; non seulement le cœur
est à droite, mais il n'y a plus de cerveau ; le dogmatisme est
fini, donc finie aussi la doctrine ; dogmatisme et doctrine sont
synonymes. Et l'on appelle scientifique une théologie qui n'est pas même
logique! Cette nouvelle apologie du protestantisme par ces nouveaux
protestants nous parait être le plus terrible coup qui ait été porté
jusqu'ici contre lui.

* Désarroi doctrinal dans le protestantisme genevois. -—

M. Francis Chaponnière, directeur de la « Semaine religieuse de
Genève», a publié dans ce journal (7 janvier 1905), l'aveu suivant,
dont nos lecteurs apprécieront l'importance:

«Aujourd'hui, le catholicisme romain, remis en selle depuis la
cessation du Culturkampf, tend à reprendre contre nous une
attitude agressive. Il ne se contente point de discipliner ses troupes
en les encadrant dans une organisation serrée, ni d'instituer des

conférences et de lancer des publications destinées à faire l'apologie

de l'Eglise infaillible et à ramener les hérétiques aux pieds
du prétendu vicaire de Jésus-Christ: mais il se plaît à décrier nos
institutions religieuses et à calomnier notre propagande toute
spirituelle ; et son grand journal quotidien voudrait obliger notre petite
feuille hebdomadaire à accepter contre lui des batailles rangées
sur la question de l'autorité ou sur d'autres questions doctrinales
qui ne peuvent être convenablement traitées que dans des livres
-ou de fortes brochures. Cette attitude nouvelle de nos adversaires
de gauche et de droite complique déjà singulièrement notre situa-



— 398 —

tion et notre tâche. Mais ce qui les rend plus malaisées encore
— nous le dirons sans ambages, au risque de fournir à nos ennemis

des armes contre nous — ce sont les dissentiments et les
tiraillements intérieurs du protestantisme évangélique.

Depuis quelques années, le protestantisme libéral a sinon car-
gué ses voiles, du moins rentré ses griffes. Il a abdiqué, à Genève,
sa politique de chicanes et supprimé son journal de combat; il a
cessé d'accentuer, dans le culte public et les leçons scolaires, le.

côté négatif de ses idées et réserve maintenant sa propagande
rationaliste pour ses ouvrages théologiques, ses articles de revue,
quelques-unes de ses conférences extraordinaires et peut-être aussi

pour l'enseignement privé qu'il donne à ses catéchumènes. Cet
assagissement relatif du parti libéral — demeuré, du reste, d'autant

plus compact et plus discipliné qu'il est dirigé par un moins
grand nombre de têtes — a provoqué une détente ecclésiastique
dont on doit se féliciter à certains égards, mais qui a eu l'effet
fâcheux de desserrer le faisceau du groupement évangélique. Si l'on
ne se préoccupe que de la vie spirituelle et de l'activité chrétienne,
on peut — et nous prions nos lecteurs de prendre garde à cette
déclaration — se réjouir des nombreux progrès réalisés, depuis un
quart de siècle, par une portion notable du protestantisme genevois,

mais si l'on regarde à l'unité extérieure, à l'accord des théories

dogmatiques et ecclésiastiques, on doit avouer que nous sommes

actuellement dans un désarroi voisin de l'anarchie.

Placée au centre de l'Europe, au carrefour de la France, de
FAliemagne et de l'Italie, la cité de Calvin et de Rousseau a
depuis longtemps été considérée, par toutes les sectes religieuses aussi
bien que politiques, comme un point stratégique où elles ne
doivent pas manquer de dresser leur tribune et d'arborer leur
étendard. Aussi, depuis vingt-cinq ans, le petit musée de dénominations
religieuses qui s'est établi dans notre canton n'a-t-il pas manqué
de s'enrichir de plusieurs spécimens nouveaux. Après l'Armée du
Salut, qui a relevé plus d'un pécheur profondément déchu et
stimulé plus d'un chrétien médiocrement zélé, mais qui a soustrait
ses adeptes à l'influence du presbytérianisme calviniste pour les rattacher

à une sorte d'autocratie spirituelle d'un cachet absolument
exotique, nous avons vu d'autres sectes d'origine étrangère, les
adventistes du septième jour, les christadelphiens, les baptistes
allemands, les Christian Scientists, s'abattre successivement sur notre
place et chercher avec plus ou moins de succès à y créer des

prosélytes. Ce mouvement de désagrégation ayant amené, par réaction,

dans d'autres milieux, un mouvement de concentration autour
de l'établissement religieux officiel, les promoteurs les plus impa-



— 399 —

tients de la séparation de l'Eglise et de l'Etat, les partisans les

plus résolus de la reconstitution de l'Eglise sur une base strictement

évangélique ont cru devoir, de leur côté, provoquer la

formation, à côté des deux Eglises libres et de l'Evangélisation
populaire, d'un nouveau groupement quasi-indépendant, l'Association

chrétienne évangélique, qui a établi au Victoria Hall un culte
régulier de tous les dimanches. Là-dessus, quelques jeunes pasteurs
qui n'ont pas connu par expérience, aux jours des grandes luttes,
les mauvais côtés du régime officiel, et qui redoutent par-dessus
tout les divisions ecclésiastiques entre protestants de naissance, se

sont mis à préconiser le retour au nationalisme de principe et la
suppression de toute ligne de démarcation entre évangéliques et
libéraux, et ce nouveau mot d'ordre, favorisé par la création des

groupements paroissiaux, a trouvé de l'écho auprès d'un assez grand
nombre de laïques. Par suite de ces divers changements d'orientation,

l'ancienne Union nationale évangélique n'est plus le centre
de ralliement qu'elle était autrefois : elle se trouve plus ou
moins consciemment tiraillée entre des influences contraires et
¦menacée de perdre des adhérents aussi bien du coté national que
du côté évangélique. C'est dire que le journal qui lui sert d'organe
ne peut plus satisfaire aujourd'hui tous ceux qu'il satisfaisait autrefois.

Mais nous ne sommes pas au bout de nos confidences, puisque

nous n'avons rien dit encore des dissentiments créés, parmi
nous, par la question biblique et par la question sociale, dissentiments

qui menacent d'éclater au sein même de chacun de nos
groupements évangéliques. Il n'y a, en effet, pas plus d'unité, sur ces
deux points, dans les rangs de la plupart des Eglises dissidentes
et des associations indépendantes que dans les rangs de l'Eglise
nationale, ce qui ne saurait surprendre personne, puisque, en dépit

de toutes les encycliques du pape, le clergé catholique romain
lui-même est actuellement divisé sur ces questions. Dans quelle
mesure les chrétiens positifs doivent-ils s'approprier les résultats de
la critique moderne, spécialement en ce qui touche aux livres de
l'Ancien Testament, et s'assimiler les vues des novateurs sociaux,
adversaires du régime capitaliste et partisans du solidarisme, du
collectivisme, voire même de l'anarchisme Telle est la préoccupation

toujours plus absorbante d'un grand nombre de nos
pasteurs et de nos laïques, et ceux de nos lecteurs qui suivent de
près les délibérations des Synodes et des Conférences ecclésiastiques

et les articles de la plupart de nos journaux religieux savent

que ces questions délicates divisent aujourd'hui, plus ou moins
profondéme?it, des frères qui, hier encore, étaient habitués à marcher

la main dans la main. »



— 400 —

Cette situation, que nous croyons exactement décrite, ne
suggérera-t-elle pas aux protestants vraiment soucieux des intérêts
chrétiens, le désir de tendre la main aux sincères partisans de

l'union, de l'union dans le vrai christianisme?
* Anglicans et Orthodoxes russes. — On lit dans le Church

Times du 17 mars dernier : « The Bishop for Northern and Central
Europe, Dr T. E. Wilkinson, while visiting the Chaplaincy at Libau,
Russia, had the pleasure of being welcomed by the Arch-Priest of
the Orthodox Sobor and the Priest of the Regimental Church. The
former, on being presented to the Bishop, said that for at least one
hundred years efforts had been made on both sides to bring about
friendly relations between the Orthodox and the Anglican Churches,
with a view to the restoration of outward unity. He was very glad
of the opportunity afforded him by the Anglican Chaplain of meeting
a Bishop of the sister Church, and ventured to express the hope
that the friendly relations hitherto existing would continue, and that
these two portions of the Church would become more firmly
cemented together as time went on.

It is interesting to note that one of the candidates presented
for Confirmation attends a Russian school, and by permission of
our Chaplain, with the hearty consent of the Bishop, has received
instruction in religious knowledge in the ordinary course of the
school curriculum from Father Brataluboff, priest ot the Regimental
Church. The special preparation for Confirmation was, of course,
undertaken by the Anglican chaplain. The instruction authorized
by the Russian Holy Synod for use in schools is as follows: —
First year, Old Testament History; second year, New Testament
History : third year, Divine worship ; fourth and fifth years, Phila-
ret's Catechism ; sixth year, Church History. The few doctrinal
points upon which the two branches of the Church are not quite
in accord do not find a place in this scheme, so that the instruction
is as definitely Anglican as it is Orthodox.

Bishop Wilkinson remarked that such an arrangement would
have been impossible with the Church of Rome. The Russians hold
that the initial theory of the Popedom contains in itself the root of all
Protestant dissent, and finds its inevitable development in the
formation of the countless sects into which Western Christendom has
been divided.

Father Brataluboff was present on Sunday, March I2,b, at the
Confirmation in the Anglican Chapel of Sl Andrew, and occupied
a place within the altar-rails. The Arch-Priest also wished to be

present, but was prevented at the last moment. »

Le Directeur-Gérant : Prof. D' E. Michaud

Berne. — Imprimerie Stämpfli & Cie.



Verlag von G. A. Schwetschke und Sohn, Berlin W. 35,

Bischof von Anzer
die Berliner amtliche Politik und die evangelische Mission.

Von

Friedrich Nippold.
Preis Mk. 1. 80.

Römische Taktik
in den Vereinigten Staaten.

Von

Karl Knortz,
Evansville, Indiana.

Preis Mk. 1.50.

Beiträge zur Reformationsgeschichte.

Bibliographia Brentiana.
Bibliographisches Verzeichnis der gedruckten
und ungedruckten Schriften und Briefe des

Beformators Johannes Brenz, -f Nebst
einem Verzeichnis der Literatur über Brenz,
kurzen Erläuterungen und ungedruckten Akten.

Mit Unterstützung' der Württemberg-ischen
Kommission für Landesg'esehichte

bearbeitet von

Lie. Dr. W. Köhler,
Privatdozenten an der Universität Oiessen.



Verlag von 0, A, Schwetschke und Sohn, Berlin W, 35,

Lie. Friedr. Reinh. Lipsius:

Kritik der theologischen Erkenntnis.
Preis Mk. 5. 50.

Dr. Emil Ott:

Die Religionsphilosophie Hegels,
in ihrer Genesis dargestellt und in ihrer Bedeutung für die

Gegenwart gewürdigt.
Preis Mk. 'S. —.

D. Georg Graue:

Selbstbetuusstsein und Willensfreiheit,
die Grundvoraussetzungen der christlichen Lebensanschauung

mit besonderer Berücksichtigung ihrer modernen
Bestreitung geprüft und dargestellt.

Preis Mk. 3. 20.

Dr. Karl Heim:

Das Weltbild der Zukunft.
Eine Auseinandersetzung zwischen Philosophie, Naturwissen¬

schaft und Theologie.
Preis Mk. 4. —. gebunden Mk. 5. —.

Professor Goswin Uphues:

Religiöse Vorträge.
Preis Mk. 1. 80, kartonniert Mk. 2. 40.

Professor Dr. J. Kohler:

Der Geist des Christentums.
Preis Mk. 1. 20.

Professor D. A. Dorner:

Grundprobleme der Religionsphilosophie.
Y o r t r ä g e. Preis Mk. 3. 20.


	Chronique

