Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)
Heft: 50
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 380 —

CHRONIQUE

THEOLOGIQUE ET ECCLESIASTIQUE.

* L’Eglise polonaise ancienne-catholique aux Etats-Unis. —
On lit, dans le « Guardian» du 8 février dernier, la correspondance
suivante, datée du 23 janvier: «It is announced that the two bran-
ches of what may be called the Polish Old Catholics in this country
have united in one synod and one organisation. Those of the
West, under the jurisdiction of Bishop Kozlowski, whose residence
ts in Chicago, had been known as the Polish Catholic Church,
and those of the East, acknowledging Father Hodour, of Scranton,
in Pennsylvania, as their executive and Bishop-elect, had called
themselves the Polish National Church. The union was effected at
a synod lately held in Chicago, and it was agreed that the united
body should be called the Polish Catholic National Church, with
the two dioceses of Chicago and Scranton. The number of priests
in the organisation is given as forty-two, with 60,000 communi-
cants. Provision is made for lay representation in the synod, on
the basis of one delegate for each fifty souls in a parish; it is
required that when a Bishop is chosen it shall be by the vote of
two-thirds «<of the membership;» all Church property is to be
held for the exlusive use of the Polish people in America, and not
in the name of any Bishop; others than Poles may be taken under
the spiritual jurisdiction, but they can have no interest in the pro-
perty; all priests must be unmarried; and priests who cannot con-
form to the discipline of the body are to be excluded from it.
One priest and his congregation in Chicago were excluded from
the organisation on the ground, apparently, of both heresy and
schism. »

* L'infaillibilité du pape et le Syllabus, d’aprés M. Paul
Viollet et le P. Pierre Bouvier. — M. Paul Viollet, membre de
I'Institut, vient de contester la valeur du Syllabus comme docu-
ment ex cathedra, et d’affirmer que les conditions de 'ex cathedra
sont si difficiles a réaliser qu'il n’en connait qu'une depuis 103
ans, celle de l'immaculée-conception. Sur quoi le P, Bouvier se



— 381 —

récrie; affirme que tel n’est pas le sens de la_définition du concile
du Vatican; que le concile a assimilé linfaillibilité du pape et
celle de 'Eglise; que I'Eglise est infaillible «quand elle définit des
vérités connexes avec la foi, quand elle condamne des erreurs avec
des notes inférieures a celles d’hérésie et quand elle tranche défi-
nitivement sur des faits dogmatiques» (Efudes des PP. jésuites, 20
janvier 1905, p. 252).

Que deviendraient toutes les canonisations de Saints du XIX*®
siecle, et les encycliques comme l'encyclique Quanta cura, etc.,
si lon restreignait linfaillibilit¢é du pape, depuis un siécle, au
seul dogme de I'Immaculée-conception! Quant a la condamnation
du pape Honorius par les conciles cecuméniques, elle n’a porté
que sur ¢son imprudent conseil, mais non sur sa doctrine » (p. 233).
Ce n’est pas plus malin que ca! Et M. Viollet n'est qu'un « théolo-
gien improvisé», lorsqu’il prétend que le Syllabus n'est qu'une
compilation mal faite par un anonyme maladroit. M. Viollet com-
bat en particulier les propositions 61°, 67° et 80°; le P. Bouvier
les défend, et conclut avec Pie IX que les catholiques sont obligés
en conscience d’accepter non seulement les dogmes définis, mais
encore les points de doctrine qui, ¢sans pouvoir étre qualifiés
d’hérésies, méritent cependant quelque censure théologique » (p. 257)!
— En vérité, le bon P. Bouvier pourrait-il indiquer un point de
doctrine de quelque valeur qui ne mérite pas, @ Rome, quelque
censure théologique? Lorsque le public sensé réfléchira un instant
aux conditions d’obscurantisme dans lesquelles doivent vivre les
prisonniers de I'Eglise vaticanesque — <«dans cette geble on ne
peut se tenir ni debout, ni méme couché» — il frémira d’horreur
et de honte.

* Dollinger attaqué par le P. Paul Deslandes. — Dans les
Etudes du 20 janvier 1905 (p. 288), le P. Deslandes trouve que,
pour «démolir» Déllinger, il suffit de recourir a Dollinger lui-méme.
Voici comment:

1° «Il n'a pas toujours écrit sur la papauté avec la plume de
Fanus.» — C’est vrai. Dollinger a d’abord été ultramontain. Mais,
mieux informé (car, le P. Deslandes l'avoue, c’était ¢un puissant
travailleur, un grand érudit, un esprit vigoureux»), il a découvert
la vérité et 'a dite. I.e bon Pére a donc tort d’en appeler de
Dollinger mieux informé a Déllinger mal informé.

2° « S’ eGt mieux pénétré I'histoire et la théologie, il n’au-
Tait pas écrit son livre (Fanus) et il se serait soumis au pape.»
— C’est précisément parce qu’il a mieux pénétré 'histoire et la
théologie, que D. a écrit son livre et ne s’est pas soumis au pape.
Pourquoi le P. Deslandes ne le réfute-t-il pas? Il affirme que D.



— 382 —

avait un esprit systématique et un vice de méthode. C’est juste-
ment ce qu'il faudrait démontrer, et ce que l'excellent Pére se dis-
pense de faire.

3° «<Il a manqué de comprendre que le dogme catholique est
a la fois vivant et immuable.» — Clest justement parce qu'il a
compris que le dogme est Zmmuable, qu'il n’a pas consenti i
ce qu'on le changeat, et a ce qu'on définit le 18 juillet 1870 ce
qu'on avait nié¢ auparavant. C’est justement parce qu'il a compris
que le dogme est vzwant, qu’il s’est opposé a ce qu’on le tuit par
le mensonge: car le temps ou I'on mentait par piété (pro pietate
mentiry) est passé.

4° «Est-ce qu'on ne passe pas toute vraisemblance, quand on
veut expliquer la fortune de la monarchie pontificale par une en-
treprise audacieuse des papes appliqués pendant des siécles a for-
ger des textes et a falsifier le récit des événements? A quel homme
de sang-froid et d'esprit fera-t-on croire cette histoire de brigands?»
— Hélas! le vraz peut quelquefois n’étre pas vraisemblable. C'est
malheureusement le cas: car le fait des milliers de falsifications
est avoué méme par des écrivains romanistes. C'est effectivement
une véritable histoire de «brigands». Habewius confitentem reum.

* L’opinion d'un Pére jésuite sur les discussions entre les
anciens-catholiques et les théologiens russes. — Dans les Etudes
des jésuites (20 décembre 1904), le P. Antoine Valmy a publié,
sous ce titre: Bulletin de théologie russe (p. 856-879), un article
dans lequel, aprés avoir loué les efforts accomplis en Russie pen-
dant ces vingt derniéres années pour perfectionner les établisse-
ments ecclésiastiques, il indique, d’une maniére trés succincte, les
principales discussions qui ont eu lieu entre ces deux Eglises rela-
tivement au filioguc, a 'eucharistie et a l'ecclésiologie. Remercions
le R. Peére des efforts manifestes et trés méritoires qu'il a faits pour
étre aussi impartial qu’il pouvait I'étre. Loin de lui en vouloir des
mots « diatribes, imagination, impertinence » échappés 4 sa plume
(p. 869-870), nous sommes surpris de tant de modération, surpris
surtout de la «¢rare clartés» qu’il a bien voulu reconnaitre a plu-
sieurs de nos études d’ecclésiologie (p. 872). Ce dernier aveu signi-
fie-t-il que le R. P. soit de notre avis sur le point en question?
Nullement. Il incline, trés clairement, 3 la notion de 'Eglise telle
que la congoit M., l'évéque Serge. Voici ses propres expressions
(p- 874):

«Entre Rome et Byzance, il y a un débat fondamental sur les
responsabilités de la division et le critérium de la succession apos-
tolique, mais, de part et d'autre, la conception de I'Eglise est la
méme; conception simple et logique (?), qui a le grand avantage,



— 383 —

comme le dit sz bzen Mgr Serge, de ne pas réduire la recherche
de la vraie doctrine a une investigation archéologique toujours
précaire, impossible aux simples, et qui, indéfiniment susceptible
de revision, pourrait bien de proche en proche, et sous prétexte
de supprimer le développement du dogme, réduire & un contenu
dogmatique assez mince le symbole du vieux-catholicisme ».

Donc la notion de I'Eglise qu’a M. Serge, est la notion romaine
et jésuitique. Ce point est trés important pour toutes les Eglises
séparées de Rome, qui croient, maintenant encore, qu’il y a de
profondes différences ¢ entre Rome et Byzance» au sujet de 'Eglise
méme. Le P. jésuite nous dit que ces profondes diftérences n’exis-
tent pas et que le débat fondamental porte sur d’autres points. Ceci
est capital pour démontrer qu’'on peut enseigner les doctrines de
Rome sans admettre 'autorité du pape.

Je plains M. Serge et son école d’en étre réduit la. Car sisa
conception est «simple» -— l'expression est du R. P. — elle est
loin d’étre «logique». Ce qui est logique et orthodoxe, c’'est de
recourir au critérium orthodoxe et de l'appliquer logiquement dans
toutes les questions dogmatiques. Traiter ce procédé de ’ancienne
Eglise orthodoxe d’«investigation archéologique», c’est dédaigner
Phistoire et l'ancienne Eglise. Déclarer que cette pratique du cri-
térium orthodoxe est ¢toujours précaire et impossible aux sim-
ples», c’est, au fond, manquer de foi dans le critérium, et con-
fondre la simplicit¢é de la foi subjective des simples fideles avec
les devoirs scientifiques des théologiens, évéques, prétres et autres.
Se méfier des revisions, c'est se méfier de la vérité, qui doit effec-
tivement toujours étre mieux connue, et de la science, qui doit
toujours étre revisée, Suspecter comme <assez mince» le symbole
du vieux-catholicisme, c'est lui manquer de respect, car c’est le
symbole méme de l'ancienne Eglise indivisée, dans toute sa vérité
solidement et historiquement constatée.

Il faut rendre cette justice au R. P. qu’aprés avoir loué M.
Serge, il s'est empressé d’ajouter que ¢sa conception est loin d’étre
acceptée sans confeste par tous les théologiens russes» (p. 874);
et il cite en particulier M. l'archiprétre Svetlof, professeur a Kiev;
il cite sa défnition de I'Eglise, «dont on ne peut nier, dit-il, la
cohérence et les proportions grandioses» (p. 8735). Nous regrettons
vivement de ne pouvoir citer toute cette page. En voici toutefois
quelques lignes, dans lesquelles on reconnaitra la doctrine méme
des anciens-catholiques :

«De tout ce que nous venons de dire, il suit que l'on aurait
tort d’appuyer exclusivement ou principalement sur I'aspect viszble
de VEglise aw détriment de son aspect invisible, ou de vouloir ré--



-— 384 —

duire I'Eglise a un organisme extérieur. Cette erreur est poussée
a l'extréme dans le latinisme, par opposition au protestantisme?).
De ce point de vue, il me semble que demander ou il faut cher-
cher présentement I'Eglise universelle, c’est, jusqu’a un certain
point, se placer sur le terrain du »éalisme exagéré dans la con-
ception de ['Eglise. Dans le sens concret qu'on lui donne de déli-
mitation géographique, cette question ne s’accorde pas méme avec
le concept &’ Eglise unzverselle... 1.’ Eglise universelle, pour étre un corps
vivant, comme le veut ’évéque Serge, n’en est pas moins privée
(autant qu’elle réunit les fideles vivants et morts) &’organisation
extérieure: c'est la un fast. Mais, de plus, 'Eglise terrestre elle-
meéme, partie de 'Eglise universelle, est actuellement dépourvue de
cette organisation cxtérienre; et non seulement elle n'a pas d’or-
ganisation extérieure, mazis clle nw'a pas un seul organe pour lexpres-
sion de la foi collective et de la volonté de toute I’Eglise, organe
qu'on ne peut trouver que la ou on le trouvait autrefors, dans le
concile cecuménique?). Bien plus, il n'y a rien qui ressemble &
une organisation extérieure, méme au sein des Eglises d’Ovient
unzes dans la for; elles sont privées de communication mutuelle,
elles vivent chacune de son cOté; car on ne peut regarder comme
une wunité organisée les communications épistolaires qu’échangent,
Jortuztement ct rarement, les présidents des Eglises. De tout cela
voici la conséquence:

, «Par la force des choses on se trouve en présence de ce fazf,
qu’actuellement, depuis la séparation des Eglises, 'Eglise univer-
selle terrestre existe a ['¢tat d'agrégat, agrégat de tous ceux qui
croient vraiment en J.-C. et qui attendent avec impatience (littérale-
ment : qui ont soif), mais sans l'avozr encore, leur réunion extérieure
en une organisation unique. Ici nous avons affaire, non a un concept
ou a une construction théologique, mais a wune réalité, a un faz,
que toutes les réflexions, tous les eftorts de la pensée ne parvien-
dront pas a écarter. Raisonner en partant de 'impossibilité absolue
d’'une Eglise sans organisation extérieure, c’est opposer a la réalsté
vivante des spéculations théologiques et des conceptions nées dans

) Iei le R, P. Valmy se récrie, prétend que cette accusation est exagérée
(il ne dit pas fausse), et affirme qu’aucun théologien digne de ce nom ne réduit
T'Eglise 4 un organisme extérieur. C’est jouer sur les mots. En théorie, il est clair
que lorsqu’il s’agit de prétentions, Rome ne se contente pas de l'extérieur. Mais en
pratique, il est non moins clair que, lorsqu’il s’agit de condamner un adversaire ou
d’imposer un dogme, Rome se borne parfaitement & s’imposer comme étant 'organe
visible et extérieur de I'Eglise, et cela lui suffit; c’est ainsi qu’elle interpréte, tres
faussement il est vrai, le Roma locuta est.

%) Dans le concile cecuménique, ratifié par I’ Eglise universelle, le concile n’étant
par lui-méme qu’uan organe incomplet de I'Eglise universelle. E. M.



— 385 —

le cabinet de travazl de écrivain... Quelle était, je le demande, au
temps d’Elie, I'corganisation extérieure» de cette troupe de 70,000
croyants d’Isragl, privés d’autels et de propheétes, et demeurés
fermes dans la foi au vrai Dieu? »

Priere au lecteur de relire nos Sephismes théologiques: VIII.
A propos de I'ame et du corps de I'Eglise (Revue internationale
de Th., 1899, p. 774-786), et notre Esquisse d'un Traité de I’ Eglise
chrétienne en général: ch. V. De la visibilité et de linvisibilité de
VEglise (/bid., 1903, p. 455-473). Notre ecclésiologie est celle méme
de M. Svétlof.

L’honorable membre de la Société de Jésus loue ¢la sage
réserve des prélats orthodoxes» envers les anciens-catholiques
(p. 879). Cette approbation, qui sera sans doute une lumiére pour
les orthodoxes non ultramontanisés, leur fera voir, nous espérons,
dans ce que le R. P. appelle une sage réserve, une regrettable
imprudence: n'est-il pas imprudent, en effet, de repousser des amis
sinceres qui apportent avec leur amiti¢ fraternelle des forces spiri-
tuelles qui ne sont peut-étre pas a dédaigner? Le R. P. lui-méme
reproche a l'école de M. Serge «des conceptions jusqu'ici un peu
flottantes sur la notion et I'extension de 'Eglise » (p. 879). N'est-il pas
imprudent, quand on est «flottant», d'étre a la fois exclusif et
cassant, et de renvoyer a un avenir qui n’appartient a personne
ce qui devrait étre fait zn fempore opportuno?

Le R. P. remarque que, si nous avons cité des passages de
Philarete qui sont favorables a notre conception de I'Eglise, MM.
Serge, Guseff et Kerensky en ont cité de défavorables. Ces derniers
textes ne nous ont pas été communiqués, et nous ne pouvons pas,
par conséquent, les controler. A supposer qu'ils continssent une
autre conception, cela montrerait simplement que Philaréte se serait
contredit. Or peut-on établir un dogme sur des contradictions:
Non. Revenons sans cesse au critérium que nos adversaires ou-
blient sans cesse: «Cela seul est catholique (ou orthodoxe) qui a
été cru partout, toujours et par tous.» E. M.

* M. Paul Lejay et M, Matulewicz. — M. P. Lejay a publié,
dans la Revue d’histoive et de littérature religieuses (janvier 190§,
p. 90), le curieux article suivant:

« Consacrer plus de 200 pages a l'exposition et a la discus-
sion des théories russes sur 'état de I'homme avant la chute, c’est
certainement beaucoup. Mais ce n’est pas le principal défaut de la
théese de M. G. B. MATULEWICZ, Doctrina Russorum de statu zus-
titie originalis (Cracovie, W. L. Anczyc; Fribourg en Br., Herder;
1903; 237 p. in-8°). L’auteur touche dans son livre au péché ori-
ginel, a l'aptitude au salut, aux secours divins, d’aprés un plan

Revue intern. de Théologie. Heft 50, 1905. 25



— 386 —

sans doute trés théologique, mais qui n’est pas favorable a la vue
claire des points importants. L’exposition, dans un latin pénible, se
ressent d'une formation purement scolastique.

Ce livre fait soupgonner lintéréet du sujet. I.e systéme des
théologiens russes contemporains, le seul dont il soit question, est
trés voisin du baranisme, mais en désaccord avec les confessions
de foi officielles. L.es citations et les analyses prouvent combien il
est imprudent pour des théologiens catholiques d’appeler en témoi-
gnage |'Eglise orthodoxe. Ainsi la doctrine du purgatoire est diffé-
rente de part et d’autre. Aprés la mort, I'ame passe par une série
de telonia, ou elle subit des épreuves, attaquée par les mauvais
anges, défendue par les bons anges. Ce voyage de l'ame a une
saveur d'apocryphe bien prononcée. Voila évidemment une doc-
trine populaire, qui ne doit rien aux spéculations des théologiens
modernes. Mais, a coté, il est d'autres idées qui semblent arti-
ficielles. L.e purgatoire lui-méme est un lieu de punition. Le juge-
ment des théologiens russes sur St. Augustin a varié suivant les
époques. Tout cela, on I'entrevoit et c’est un peu le hasard qui le
fait découvrir sous les argumentations d’école.

M. Matulewicz ne se préoccupe guere d’histoire, et cependant
il edt certainement éclairci son livre, s'il avait eu plus de curio-
sité. Les ouvrages, ou il puise l'exposé des théories orthodoxes,
sont récents. Il elGt été utile de rechercher leurs sources; d’ex-
pliquer cette ressemblance curieuse avec le baianisme, dont M. M.
ne s'est d’ailleurs avisé que tardivement. Ces théologiens argu-
mentent beaucoup contre les Latins; ils les ont lus. Il faudrait
savoir si leur ceuvre n’est pas un décalque, plus ou moins adroit,
de la théologie occidentale. Il faudrait savoir aussi, comme
semble l'indiquer le désaccord avec les confessions, si elle n’est
pas une tentative individuelle, tout au plus le produit d'une
école, ou si cette théologie a des racines dans lhistoire de la
religion russe. On aurait été obligé de faire un départ entre les
croyances populaires, les idées traditionnelles et la spéculation
théologique.

Mais il faudrait aborder ces problemes dans un esprit moins
métaphysique, plus averti des réalités, doué du sens de la con-
tinuité. »

* Mensonges papistes sur l'immaculée-conception de Marie.
— Le cardinal Gousset a osé écrire: «Ia croyance de la concep-
tion sans tache de la mére de Dieu est fondée tout a la fois sur
I'Ecriture et sur la Tradition. La doctrine qui exempte Marie du
péché originel, consignée d’abord dans les Livres saints, a été déve-
loppée de vive voix par les apdtres, a qui I'Esprit-Saint a enseigné-



— 387 —

toute vérité, et nous a été transmise par l'enseignement des éve-
ques, par les institutions liturgiques, qui remontent dans I'Eglise a
la plus haute antiquité; par les pratiques pieuses sanctionnées par
le Siege apostolique; par les écrits des Peres et des docteurs de
tous les temps.» Et ces assertions sont répétées et citées comme
faisant autorité, par M. Péchenard, recteur de I'Institut catholique
de Paris, dans la Revue du clergé francais, du 1° janvier 1903,
p. 225 et suivantes.

Or, I'histoire démontre que la féte de l'immaculée-conception
n’est pas antérieure au IX® siécle. Jusque-la, aucune trace, ni en
Orient, ni en Occident. Elle semble avoir commencé en Syrie ou
en Egypte. D'Egypte elle serait passée, au X¢ siecle, dans le missel
mozarabique d’Espagne, et en Irlande. D’Irlande elle se serait ré-
pandue en Angleterre, puis en Normandie au XII® siecle seule-
ment. Vers 1134, les chanoines de Lyon ayant voulu lintroduire
dans la liturgie, St. Bernard leur reprocha avec une énergie véhé-
mente d’introduire une nouveauté et une erreur dans I'Eglise; il fut
soutenu par Pierre de Celles, abbé de St.Remy de Reims. M. Pé-
chenard est obligé d’avouer (p. 231) que, «si les hommes d’étude
s'occupaient de cette croyance, c’était pour se prononcer plutdt
contre elle». Et encore: « Du milieu du XII® siecle jusqu’a la fin
du XIIIe, on n’apercoit point dans 'Université (de Paris) de courant
doctrinal favorable 4 I'immaculée-conception... Sur le point précis
de la conception sans tache (de Marie), z/ faut reconnaitre que
I'Université, prise en corps, n’a point encore de doctrine corpora-
tive, et que le sentiment e plus commun de ses docteurs est gpposé
a cette croyance. »

En 1672, dans un mémoire adressé a l'archevéque de Paris,
le savant Launoy a relevé «avec complaisance » comme opposés
a la croyance en question les noms suivants : Guillaume Ockam,
Nicolas de Lyre, Durand de St.Portien, St. Thomas o Aquin,
St. Bonaventure, Alexandre de Hales, Albert le Grand, Richard et
Hugues de St. Victor, Pierre Lombard, Clément VI, Grégoire de
Rimini, augustin, Pierre de la Palue, jacobin, patriarche de Jéru-
salem, Gilles de Rome, augustin, archevéque de Bourges, confes-
seur de Philippe le Bel, Richard de Middletown, cordelier, Inno-
cent V, Henry de Gand, Hugues, cardinal, jacobin, Odon, chancelier
de Paris et cardinal, Guillaume, évéque d’Auxerre, Maurice, évéque
de Paris, Pierre, chantre de I’Eglise de Paris, Jean Beleth, Philippe,
abbé de Bonne-Espérance, de l'ordre des Prémontrés. — Etc., etc.

Et voila la doctrine que Rome aujourd’hui impose & tous ses
sujets sous peine d’hérésie, donc aussi de damnation! Et le cardinal
Gousset — a qui du reste la falsification de [histoire et du dogme



— 388 —

ne coltait rien — a osé dire que l'immaculée-conception a été
enseignée « par les écrits des Péres et des docteurs de tous les
temps » ! Le mensonge n’est-il pas palpable? Et ce prétendu théo-
logien a affirmé que l'immaculée-conception a été «développée de
vive voix par les apdtres»! Ou a-t-il pris cette assertion, que pas
un texte apostolique ne justifie? Et il a écrit que les liturgies qui
contiennent la féte en question «remontent a4 la ‘plus haute anti-
quité », quand, méme en Normandie, «aucun document connu ne
nous révele l'existence de cette féte dans cette province au X7° szécle. »

Et voila comment, méme encore de nos jours, les théologiens
ultramontains écrivent 'histoire!

M. Péchenard a publié, dans la méme Revwe (15 janvier,
p. 383-402), un second article non moins intéressant que le pre-
mier, en ce sens qu'en faisant I'histoire de la doctrine de l'imma-
culée-conception, il a dii raconter les formidables oppositions faites
a cette doctrine, constater par conséquent qu’elle n’a pas été tou-
jours crue, soit comme doctrine de foi, soit méme comme opinion,
mais combattue comme une erreur; d’ou il résulte clairement que
Rome, en définissant cette doctrine comme dogme divin, a faussé
la notion catholique du dogme: car la notion catholique du dogme
implique que cela seulement est dogme qui a été cru « partout,
toujours et par touso».

M. Péchenard raconte au long comment le concile de Bale,
aprés avoir confirmé, dans ses deuxiéme et troisieme sessions, la
définition du concile de Constance sur la supériorité du concile au-
dessus du pape, a définz, dans sa 36° session, 'immaculée-concep-
tion, et comment Rome, d’autre part, n’a pas voulu sanctionner
cette définition, mais s’est bornée, d’abord, avec Sixte IV (1483), a
déclarer que I’Eglise romaine n’avait encore rien décidé en cette
matiére comme article de foi; d’ou il résultait qu’on pouvait com-
battre I'immaculée-conception sans étre hérétique, puisqu’elle n’était
pas un article de foi. Le piquant de la situation était dans le fait
que les fanatiques de 'immaculée-conception, qui voulaient a tout
prix qu’elle fit de foi, étaient obligés d’en appeler a I'cecuménicité
du concile de Bale, a4 la définition qu’il avait faite, et a la supé-
riorité de cette décision dogmatique sur la décision du pape, qui
ne voulait pas qu’elle fit tenue comme de foi. Les fanatiques de
-la dogmatisation de I'immaculée-conception étaient donc, du méme
coup, des gallicans, partisans de la supériorité du concile sur le
pape et ennemis de linfaillibilité du pape.

M. Turmel a essayé derniérement?!) de plaisanter Dcellinger et
les anciens-catholiques 2 propos de cette situation, insinuant que

1Y Revue du clergé frangais, 1°* décembre 1904, p. §57-66.



— 389 —

les ennemis de l'infaillibilité du pape ayant été des partisans de
I'immaculée-conception, les anciens-catholiques étaient doublement
illogiques et opposés a la tradition, en combattant ces deux dogmes.
Nous lui avons suffisamment répondu, croyons-nous!). En tout cas,
la prétendue contradiction qu’il signalait chez les anciens-catho-
liques, ne pouvait étre qu'un jeu de sa part: car, si quelqu’un a
démontré clairement que la croyance a !'immaculée-conception a
été le résultat des mensonges et des falsifications, c’est lui?). Mieux
que personne, il doit savoir I'embarras des théologiens romanistes
actuels, qui doivent enseigner: 1° que linfaillibilité papale est un
dogme; 2° que l'immaculée-conception est un dogme; 3° que ces
deux dogmes ont été combattus par nombre de Peres et de théo-
logiens de premier ordre; 4° qu’en particulier le dogme de !'im-
maculée-conception a été soutenu, au concile de Bale et apres,
par les adversaires de linfaillibilité du pape! Comment, avec de
pareilles doctrines, ose-t-on, dans I’Eglise romaine actuelle, se dire
catholique et parler de dogmes catholiques, quand on est obligé
d’avouer encore, d’autre part, que «cela est catholique qui a été
cru partout, toujours et par tous»! La contradiction est flagrante.

Pour nous, anciens-catholiques, qui n’enseignons nullement
I'cecuménicité du concile de Bale et qui n’acceptons de lui que ce
qu’il a enseigné d’exact, nous disons, conformément a I’histoire,
que ce concile, en combattant l'infaillibilité du pape, a été fidéle
a la tradition catholique, et qu’en définissant l'immaculée-concep-
tion sous les injonctions de l'empereur Sigismond, il a violé cette
méme tradition. Nous n’avons besoin ni du concile de Bale, ni des
conciles romanistes. Nous ne dépendons que du critérium catho-
lique, qui n’est nullement le pape, mais le témoignage universel,
constant et unanime de I'Eglise; et 'Eglise, répétons-le, n’est pas
la seule hiérarchie, mais la société des fideéles disciples de Jésus-
Christ.

Je regrette que la place me manque pour citer ici tous les
passages dans lesquels M. Péchenard semble sentir les contradic-
tions des théologiens de son Eglise. Je me borne au suivant
(p- 393-396) : « L'Université avait adopté et enseigné la pieuse et
traditionnelle croyance a I'immaculée-conception. Les Dominicains,
personnifiés surtout par Jean de Montson, 'avaient accusée, contre
toute vérité¢, de professer une doctrine hérétique. Plus tard, quand
le concile de Bale eut défini que cette croyance devait étre tenue
pour conforme a la foi catholique, 'Université, s’appuyant sur
Pautorité caduque de ce concile, prétendit, par un exceés con-

Y Revue internationals de théologic, janvier 1905, p. 19o-191I.
%) Hisloire de la théologie positive, T. I, p. 399-400.



— 390 —

traire, qu'elle était un article de foi; et lorsque certains docteurs,
fideles aux reégles posées par Sixte IV et par le concile de
Trente, entendirent maintenir la liberté d’opinion, tant que I'Eglise
n’aurait rien défini de formel, elle les traita a son tour d’héréti-
ques et les poursuivit avec rigueur. Il y avait 1a un facheux entrai-
nement. '

« Dans une réunion tenue subd juramento a la Sorbonne, le
15 février 1575, le doyen de la Faculté, Segnart, mit les docteurs
en demeure de déclarer, séance tenante, leur sentiment sur la Con-
ception de la sainte Vierge et sur le serment que la Faculté exi-
geait a ce sujet. « Vous jurerez, ajouta-t-il, de soutenir le serment
de la Faculté sur cette question, c’est-a-dire que la bienheureuse
Vierge Marie fut préservée de la tache originelle dans sa concep-
tion.» Ce n’était pas assez pour les plus passionnés. Ils voulurent
exiger que chacun des assistants s’engageat non seulement a croire
a la conception sans tache, mais a professer que c'était un article
de foi; et comme preuves ils apportaient la définiton de Bale, la
célébration par I'Eglise de la féte de l'immaculée-conception et le
serment de la Faculté. Les théologiens plus pondérés essayerent
de ramener le calme dans l'assemblée en exposant combien il était
préjudiciable & la foi et a la paix de se laisser entrainer a des
opinions extrémes, et combien il était plus sir de laisser chacun
suivre l'une ou l'autre opinion sans le charger du crime de schisme
ou d’hérésie, puisque cette liberté était consacrée par la constitu-
tion de Sixte IV, renouvelée par le décret du concile de Trente et
par le saint pape Pie V.»

Signalons aussi la fausse notion du dogme catholique que
Bossuet avait déja en 1652 (a l'age de 23 ans), lorsqu’il dit:
« I’Eglise a un sentiment fort lhonorable (!) de la conception de
Marie : elle ne nous oblige pas de la croive zmmaculée; wmais elle
nous fait entendre que cette créance luz est agréable. » Ainsi, 1'Eglise
n'est plus la dépositaire des enseignements de J.-C., mais elle peut
faire les dogmes quz luz sont agréables; et y croire n'est plus une
affaire de vérité, mais une affaire de condescendance envers une
«meére si bonne et si sainte»! Et cette meére, c’est tout simple-
ment le pape! Telles étaient déja les complaisances de Bossuet
en 1652; que sera-ce quand il devra faire sa cour aux jésuites et
a Louis XIV!

On le voit, ce n’est plus de la théologie scientifique, mais de
la théologie de complaisance et, disons le mot, c’est le mensonge.

* M. V. Ermoni contre le P. Liodel, jésuite, et contre
M. Sortais. — Le P. Liodel ayant ainsi parlé de l'abbé Loisy:
« Ce prétendn savant n’a fait que reproduire des difficultés déja



— 391 —

-connues et cent fois résolues, et il n’en a pas trouvé une seule
nouvelle >, M. Ermoni, professeur chez les Lazaristes de Paris, lui
a ainsi répondu (Revue du clergé francais, 15 février 1903, p. 631-632)
« M. Loisy n'est pas un prétendu, mais un vrai savant. Parmi les
difficultés qu’il a reproduites, il en est beaucoup qui sont nouvelles,
et quelques-unes qui lui sont de plus personnelles; non seulement
elles n'ont pas été cent fois résolues, mais elles attendent encore la
réponse. 1l y aurait assurément plus de mérite a répondre a ses
difficultés que de s’en débarrasser par une phrase qui n'est pas
encore de mise dans les discussions scientifiques.» — Et M. Sortais
ayant attaqué une brochure de M. le professeur G. Séailles (Pour-
-quoi les dogmes ne renaissent pas), M. Ermoni, tout en remarquant
que M. Séailles «s’est permis de traiter des questions sur lesquelles
il n’a qu'une compétence limitée», a ajouté: « Mais aussi les ré-
ponses de M. Sortais ne sont-elles pas parfois évasives? Il est cer-
tain que les découvertes de la science moderne tendent & modifier
certains concepts anciens. » /ntelligent: pauca.

* M. I’abbé Ch. Denis et le P. jésuite Fontaine. — Dans
les Annales de philosophie chrétienne, dont M. Ch. Denis est le
directeur, ce dernier reléve les épithetes dont le P. Fontaine le qua-
lifie, lui et ses amis, les abbés Denis, Naudet, Lefranc et autres:
« esprits inquiets, agités, impuissants, — nous nous grisons de nos
déclamations et nous nous abandonnons au délire, — nous nous
jetons sur la Bible avec une frénésie redoublée, — notre exégese
est parfaitement ignorante, — nous professons toutes les antilogies
des rationalistes et protestants contre la Bible, — l'abbé Denis ou
Saintyves (qui?) a I'injure habituellement grossiére, — 1'abbé Denis
ou Saintyves (qui?) travaille a imposer au clergé la mentalité kan-
tienne et protesiante a la place de la mentalité catholique » (p. 504,
février 1903). :

Puis il lui lance la réplique suivante (p. 505-500) : « Le P. Fon-
taine m'attribue toutes sortes de crimes dont je dois me justifier.
1° Je serais, d’apres son dire, Saintyves, auteur de la Réforme
antellectuelle du clergé. A cela je réponds nonj j'ajoute méme que
je suis loin d’approuver toute la teneur de ce livre, dont le véri-
table intérét consiste en ce qu’il marque la crise aigué de !'ensei-
gnement clérical. — 2° Je serais hostile aux ordres religieux: A
cela je réponds: lisez ma derniére publication, la Crése du concordat,
et vous verrez de quel ordre religieux je me sépare, — 3° Je con-
tinue d’annoncer ma brochure I'Eglise ez I’Etat, bien qu'elle soit a
Pindex. L.e P. Fontaine ignore donc que beaucoup de catholiques
ont la permission de Uzndexr? Et puis j'avoue avoir la faiblesse
d’estimer que mes livres sont plus orthodoxes et plus moraux que



— 392 —

certains des siens qui sont a l'index de droit naturel. Enfin, j'ai
une derniére raison, que je crois la meilleure, parce qu’elle est fon-
dée sur le passé et sur un fait nouveau: Le passé dit que les dé-
crets de l'index sont lous réformables, or comme ce sont les Jésuites
qui m’ont mis a l'index, j’ai la naiveté d’espérer qu'un bon Jésuite
surviendra qui obtiendra la réforme du jugement. Le fait nouveau
est déja ancien, le voici: Les Jésuites, pour des raisons qu'il serait
facheux de rappeler, ont fait biffer de lindex tous les romans
d’Alex. Dumas peére; en quoi mon Fglise ¢t [’ Etat est-il moins ortho-
doxe et moins moral que la Remme Margot? Comment, mes Péres,
vous permettez, au nom de ['Eglise, dont vous avez réformé le
jugement, a vos pieuses mondaines de lire fufa conscientia des ro-
mans qui travestissent notre histoire nationale et vous interdisez, a
une élite, de lire les réflexions d’un prétre dont les seuls torts ont
été d’avoir été trop dans le sens de Léon XIII et d’avoir prévu,
il y a quatre ans, que votre réfractarisme nous menerait aux dé-
sastres actuels? — 4° Quant a ’enseignement des Lazaristes et des
Sulpiciens dans les séminaires, je déplore sa suppression, surtout
depuis que je vois comment on les remplace! Si beaucoup trop de
ces religieux se sont obstinés a persévérer dans une attitude qui
leur a valu la suspicion des évéques et I'hostilité d’un gouvernement
trop prompt aux représailles, cela ne prouve pas qu’ils n’aient fait
de grands efforts pour améliorer leur enseignement et se mettre au
point des exigences intellectuelles. »

Attaquant ensuite certains membres de la Compagnie de Jésus,
il dit (p. 506): «Ne confondons plus la théologie avec lau méthode
théologique chére aux PP. Brucker, Prat, Billot, Portalié, Fontaine,
Delattre, et les autres théologiens militants de la Compagnie de
Jésus. Ce n’est un mystére pour personne que ce sont les Jésuites
qui préconisent la méthode théologique en opposition avec les
autres. Voir le livre du P. Billot sur la Tradition, Awutour de la
question biblique, du P. Delattre, Questions actuelles o Ecriture
sainte, du P. Brucker, deux volumes de la collection Bloud du
P. Prat, tous les écrits du P. Fontaine, les articles du Bulletin de
UInstitut de Toulouse par le P. Portalié. — La seconde méthode
historique ou externe a pour initiateurs et propagateurs les Sulpi-
ciens, MM. Vigouroux, Lévéque, Touzard, Filion. Enfin la méthode
littérale et interne est surtout en faveur chez les Dominicains, le
P. Rose, le P. Lagrange, 'Ecole St. Etienne de Jérusalem, la Revue
bebligue. — Si les rapprochements historiques sont permis, on
peut dire que I'Eglise est aujourd’hui divisée en trois écoles exégé-
tiques, comme au XVII® siécle sur la grice: il y avait alors l'au-
gustinisme rétrograde, le thomisme conservateur et le molinisme



- 393 —

novateur, seulement les novateurs d’alors sont les rétrogrades d’au-
jourd’hui. »

Trés intéressante aussi et trés fine, la péroraison sous forme
d’exhortation a la page 3516-317.

* Un volume de M. André Bourrier (Paris, librairie du « Chré-
tien francais», 12, rue Vivienne): Ceux quz s'en vont, 1895-1904. —
L’auteur commence par expliquer les motifs de sa sortie de 'Eglise
romaine. Qu'il nous permette a ce propos de relever le trait qu'’il
lance aux <« Vieux-Catholiques»> (p. 10), lorsqu’apreés avoir avoué
les sympathies qu’il a eues d’abord «pour ces sortes d'Eglises gal-
licanes transplantées en Suisses, il ajoute qu'il lui a semblé, depuis,
¢« que cette réforme était fatalement vouée a 'avortement:. Pour-
quoi? Le voici: «Remplacer linfaillibilité des papes par !'infailli-
bilité des conciles, ce n’était plus une formule répondant a la cons-
cience moderne. Je ne crois pas que 'humanité puisse retourner
en arriecre pour demander encore a des autorités extérieures le
dogme immuable ».

Ces quelques lignes de 'honorable M. Bourrier montrent: 1°
que, s'il nous fait 'honneur d’annoncer dans son journal (le C/ré-
tzen frangais) notre Rewvue internationale de théologie, il ne la lit
pas; 2° qu'il n'a pas une idée exacte de l'ancien-catholicisme. En
effet, nous avons répudié¢ les errements du gallicanisme, et les
Eglises anciennes-catholiques ne sont nullement des «sortes d’Egli-
ses gallicanes», transplantées soit en Suisse, soit en Allemagne,
soit en Hollande, soit aux Etats-Unis. Ensuite, il est erroné que
nous remplacions linfaillibilité des papes par celle des conciles :
nous nous sommes trés longuement expliqués sur ce point, et nous
regrettons que M. Bourrier nous condamne sans nous connaitre
exactement. Nous regrettons plus encore qu’il ne nous explique
pas en quoi consiste «la conscience moderne». S'il entend par la
la conscience qui se réclame de la science, il devrait savoir que
les théologiens qui ont le plus glorifi¢ la théologie scientifique et
qui travaillent encore le plus énergiquement a son succes sont
précisément, de nos jours, les théologiens anciens-catholiques. Si
nous retournons en arriere, c’est parce que le Christ, qui est au-
jourd’hui, était déja hier, est qu'il n’est pas autrement aujourd’hui
que hier; c’est parce que le christianisme est un fait qui s’est ac-
compli dans le passé et qu’il ne peut étre exactement connu que
par la connaissance du passé; c’est parce que I'Ecriture sainte et
les autres documents historiques qui nous le font connaitre appar-
tiennent au passé. Voila nos autorités; nous n’en connaissons pas
d’autres.



— B9 —

Cette rectification faite, nous reprenons l'analyse du volume
en question. M. Bourrier explique ensuite son ceuvre d’émancipa-
tion du clergé romaniste ¢« par le Journal, la Maison hospitaliere et
le Bureau de placement» (p. 35). Puis, il énumere les principales
« démissions». On peut regretter : 1° que cette énumération ne soit
pas compléte ; 2° qu’elle se borne quelquefois a une indication in-
suffisante, par exemple (p. 142): ¢« Le P. Moisan, jésuite. Voir le
Chrétien francazs du 20 aolt 19o4 »; 3° qu'il y soit question de
’Anglais George Mivart (p. 76), du Belge Renard (p. 94), de M.
Combes (p. 108) dont la sortie remonte, je crois, a 1862, voire
méme de Tolstoi (p. 97), qui n'a jamais appartenu a ’Eglise romaine.
Peut-étre edt-il été bon d’énumérer tous ceux qui, apres étre sortis,
sont rentrés, a 'exemple de M. Bouvier (p. 84).

Ensuite, lauteur fait une grande réclame a «la Faculté»
(p. 159). C’est ainsi qu’il désigne la Faculté de théologie protes-
tante de Paris. Suit une longue liste des ouvrages protestants qu'’il
recommande (p. 160-164). Enfin il mentionne les ¢ évadés » qui se
sont faits pasteurs protestants; il donne le texte des discours soit
du consécrateur, soit du consacré (p. 188-277). On voit que 'ceuvre
de M. Bourrier est essentiellement protestante.

Que M. Bourrier me permette de lui signaler une lacune, qu'il
pourrait aisément combler dans une seconde édition: ce serait d'y
ajouter une introduction dans laquelle il expliquerait les motifs soit de
ceux qui sortent de 'Eglise romaine, soit de ceux qui, ne croyant plus
a ses enseignements, y restent cependant. Parmi ceux qui sortent,
les uns vont a l'incroyance et attaquent la foi chrétienne; d’autres
se font protestants, et pourquoi? d’autres ne se font pas protestants,
et pourquoi encore? Et parmi ceux qui restent dans I'Eglise ro-
maine sans en admettre les dogmes, les uns avouent des motifs
d'un ordre tres inférieur, et quels sont-ils? les autres se réclament
de raisons qu’ils croient parfaitement honnétes et méme supérieu-
res, et le sont-elles vraiment? La question me semble d’'importance
et mériterait d’étre étudiée avec précision. Connaitre les faits est
bien, connaitre les causes est encore mieux.

* Le symbolo-fidéisme attaqué par M. G. Frommel. — On
sait que le systéme appelé « symbolo-fidéisme » a été, sinon dé-
couvert, du moins ainsi dénommé et patronné par MM. Aug.
Sabatier et Ménégoz. On sait aussi que, dans plusieurs milieux
religieux, on semble favoriser le systeme dit « agnosticisme religieux ».
Certains esprits se délectent dans les mots en Zsme. Or M. le pas-
teur Frommel vient de publier dans la Revue de théologie et de
philosophee (Lausanne), une étude de trés fine analyse sur l'agnos-
ticisme religieux, qui lui apparait comme étant « purement et sim-



~— 39 —

plement l'absence de toute expression intellectuelle directe et fixe
en religion. C'est la vie religieuse nue, l'expérience religieuse a
I'état pur, vital, mystique, intérieur, sans doctrines, sans concep-
tions philosophiques s’y rattachant ou en procédant, sans explica-
tions des conclusions rationnelles d’aucune sorte; avec croyance
au sens de confiance, de foi morale ou mystique, mais sans
croyance au sens d’affirmations intellectuelles relatives a cette vie
religieuse » ).

D’autre part, M. Frommel constate que le symbolo-fidéisme,
qui semble si goiité actuellement par ¢« la majorité des protestants »
(du moins en France), n'est pas autre chose que l'agnosticisme
religieux. « Le symbolo-fidéisme, dit-il (p. 434), signifie que, dans
la croyance, il y a deux choses: Pacte de la volonté, la foi qui
seule importe (fidéisme qui seul sauve), et la représentation men-
tale, variable, symbolique et sans zmportance, ni pour la connazs-
sance ni wméme pour la foi. l.e symbolo-fidéisme se trouve donc
&tre la propre formule de l'agnosticisme religicux. »

Aprés cette constatation, 'honorable pasteur examine ce qu'il
faut penser de cet agnosticisme religieux, donc de ce symbolo-
fidéisme. Sa conclusion ‘est une condamnation. Je recommande
vivement aux lecteurs de suivre de preés cette démonstration, dont
la conséquence est toute en faveur de la nécessité de l'zdée et de la
doctrine religieuses, et cela dans l'intérét méme de la vraie religion
et de la vraie vie religieuse positive: car qu’est-ce que le senti-
ment qui ne repose pas sur l'idée? qu’est-ce que la religion qui
n’est pas fondée sur une doctrine solide ? qu’est-ce qu’une prétendue
vie morale, religieuse, mystique, qui n’est pas, avant tout, intellec-
tuelle et rationneller C'est la theése que l'ancien-catholicisme n’a
cessé de défendre, notamment dans cette Revue, et a laquelle il
attache une importance toujours plus grande. Bornons-nous aux
quelques extraits suivants:

« On objecte que la parole religieuse n’est pas nécessairement
doctrinale . . . Je prétends qu’en tout état de cause la parole est
le germe de la doctrine. On ne parle que parce qu'on pense, et
et on ne pense que ce que l'on sait. Il y a dans toute parole un
élément de connaissance, un facteur noe€tique, hors duquel la pa-
role s'éteindrait et deviendrait une pure glossolalie corinthienne »
(p. 440). — <« Toute expérience, une fois pensée (et elle est pensée
deés qu’elle est consciente) contient donc en soi les embryons d'une
doctrine. L’agnosticisme religieux nous semble difficilement com-
patible avec ce premier caractére de 'expérience religieuse, qu'il
efface ou qu'il atténue » (p. 443). — «S'il est vrai que la religion

1) Novembre 1go4, p. 429.



— 396 —

intéresse tout l'homme et le met en action, elle intéresse donc
aussi sa pensée, elle met donc aussi sa pensée en valeur. Or I'agnos--
ticisme religieux diminue cet intérét et cette action jusqu’a l'an-
nihiler» (p. 444). — ¢« On peut considérer non plus la doctrine comme
sortant nécessairement de action, mais laction weligienuse comme
S'attachant nécessatvement a la doctvine. J'ai peur de paraitre ici
bien doctrinaire et bien intellectualiste. Mais on verra qu’en affir-
mant le rdle nécessaire de l'idée mentale dans l'activité religieuse
— celle-ci considérée avant tout comme effort intime d’édification
et de conduite personnelle — je m’'appuie sur de solides autorités
et sur des expériences psychologiques faciles a contréler. Sans
doute, les croyances religieuses sortent ou doivent sortir de la vie
religieuse ; mais, a leur tour, les croyances dirigent et contrdlent
la vie. Finsiste avant tout sur [laspect intcllectuel, doctrinal, de la
croyance » (p. 440).

Il faut lire ces excellentes pages (446-447). Mais, en vérité,
n'est-il pas triste qu’il soit nécessaire de tant insister, dans certains
milieux protestants, sur des vérités de simple bon sens, j’allais dire
d'une évidence aussi banale?

C'est dans le méme numéro de la Revue de lausanne, quel-
ques pages plus loin (p. 491), qu’un autre théologien, sous pré-
texte que la religion est une vie, nie qu’elle soit une doctrine!
« La religion, dit-il, »’est plus wune doctrine, elle est une consé-
cration du cceur. » Comme si elle ne devait pas étre l'une et
lautre, une doctrine et une vie! Comme si Dieu n’était pas en
méme temps vérité et vie! Comme si J.-C. n'avait pas enseigné
une doctrine, doctrine sur Dieu, sur 'ame, sur les devoirs, sur la
vie présente, sur la vie future, et comme si sa vie sainte était la
négation de ses enseignements! Je le répeéte, on rougit d’'une telle
méprise, d’'une méconnaissance aussi antiphilosophique de la dignité
de la raison. Une maniere aussi erronée et aussi maladroite de
précher la « vie » religieuse, serait de nature a en détourner qui-
conque vit intellectuellement, si la nécessité de la doctrine et de
la vérité était encore a démontrer a quiconque vit intellectuellement.
Du reste, le théologien en question se sent contraint de faire
P'aveu suivant (p. 492): « La théologie moderne proclame #néces-
sazre, pour I'Eglise dans son ensemble, la formation d'une doc-
trine congue comme Jla systématisation scientifique des données.
de l'expérience religieuse ... L’esprit humain exige des lois en
science comme il exige des formaules en religion » (p. 497). Ainsi,
selon ce théologien qui bannit toute doctrine en religion, une
doctrine est tout de méme nécessaire; bien plus, des formules
mémes sont nécessaires. Comprenne qui pourra! L’absence de



— 397 —

«doctrine voila la religion; la doctrine et les <« formules en reli-
-gion », voila la théologie! En sorte que la théologie est la
-doctrine d’une non-doctrine! Et c’est dans ce charabia que l'au-
teur demande la permission ¢ de soulever un coin du voile qui
nous cache l'avenir » (car dans ces confusions on découvre l'ave-
nir), et cela, pour nous prédire une ére idyllique dans laquelle la
-science et la foi cesseront leur ancien antagonisme et se réconcilieront
dans une grande unité (p. 500). Comment, en effet, la science-
-doctrine pourrait-elle attaquer la religion-non doctrine? et comment
la religion-non doctrine pourrait-elle attaquer la science-doctrine?
Voila donc le probléme résolu, et sur cette large base de la vie
{sans doctrine mais pourtant avec des formules) se reconstituera
IEglise universelle (p. s01)! O candeur! C’est grand dommage
que les premiers chrétiens n’aient pas connu cette merveille d’une
religion sans doctrine; car, dans Marc, il est dit: Quoniam uni-
versa turba admirabatur super doctrina ecjus. Et combien ce bon
St. Paul s’est trompé, lorsqu’il écrivait a Timothée: Attende ex-
hortationi ¢/ doctrine. Maintenant, sous prétexte de «réformation »
et d’ « accomplissement », tout est changé; non seulement le cceur
est a droite, mais il n’y a plus de cerveau; le dogmatisme est
fini, donc finie aussi la doctrine ; dogmatisme et doctrine sont syno-
nymes. Et l'on appelle scientifique une théologie qui n’est pas méme
logique! Cette nouvelle apologie du protestantisme par ces nouveaux
protestants nous parait étre le plus terrible coup qui ait été porté
Jjusqu'’ici contre lui.

* Désarroi doctrinal dans le protestantisme genevois. —
M. Francis Chaponniére, directeur de la «Semaine religieuse de
Geneve», a publié dans ce journal (7 janvier 1903), l'aveu suivant,
dont nos lecteurs apprécieront l'importance:

« Aujourd’hui, le catholicisme romain, remes en selle depuis la
cessation du Culturkampf, tend a reprendre contre nous une atti-
tude agressive. Il ne se contente point de discipliner ses troupes
en les encadrant dans une organisation serrée, ni d’instituer des
conférences et de lancer des publications destinées a faire ’apo-
logie de I’Eglise infaillible et 3 ramener les hérétiques aux pieds
du prétendu vicaire de Jésus-Christ: mais il se plait a décrier nos
institutions religieuses et & calomnier notre propagande toute spi-
rituelle ; et son grand journal quotidien voudrait obliger notre petite
feuille hebdomadaire a accepter contre lui des batailles rangées
sur la question de l'autorité ou sur d’autres questions doctrinales
qui ne peuvent étre convenablement traitées que dans des livres
ou de fortes brochures. Cette attitude nouvelle de nos adversaires
-de gauche et de droite complique déja singuliérement notre situa-



= BOB ==

tion et notre tache. Mais ce qui les rend plus malaisées encore
— nous le dirons sans ambages, au risque de fournir 2 nos enne-
mis des armes contre nous -— ce sont les dissentiments et les ti-
raillements intérieurs du prolestantisme évangélique.

Depuis quelques années, le protestantisme libéral a sinon car-
gué ses voiles, du moins rentré ses griffes. Il a abdiqué, a Geneéve,
sa politique de chicanes et supprimé son journal de combat; il a
cess¢ d’accentuer, dans le culte public et les legons scolaires, le
cOté négatif de ses idées et réserve maintenant sa propagande ra-
tionaliste pour ses ouvrages théologiques, ses articles de revue,
quelques-unes de ses conférences extraordinaires et peut-étre aussi
pour l'enseignement privé qu’il donne a ses catéchumeénes. Cet
assagissement relatif du parti libéral — demeuré, du reste, d’au-
tant plus compact et plus discipliné qu’il est dirigé par un moins
grand nombre de tétes — a provoqué une détente ecclésiastique
dont on doit se féliciter a certains égards, mais qui a eu leffet
facheux de desserrer le faiscean du groupement évangélique. Sil'on
ne se préoccupe que de la vie spirituelle et de 'activité chrétienne,
on peut — et nous prions nos lecteurs de prendre garde a cette
déclaration — se réjouir des nombreux progres réalisés, depuis un
quart de siecle, par une portion notable du protestantisme gene-
vois, mais si 'on regarde a l'unité extérieure, a 'accord des théo-
ries dogmatiques et ecclésiastiques, on dozt avoucr que nous som:-
mes actuellement dans un désarvor voisin de Uanarchie.

Placée au centre de I'Europe, au carrefour de la France, de
I’Aliemagne et de I'ltalie, la cité de Calvin et de Rousseau a de-
puis longtemps été considérée, par toutes les sectes religieuses aussi
bien que politiques, comme un point stratégique ou elles ne doi-
vent pas manquer de dresser leur tribune et d'arborer leur éten-
dard. Aussi, depuis vingt-cinq ans, le petst mmusée de dénominations
religieuses qui s’est établi dans notre canton n’a-t-il pas manqué
de s’enrichir de plusieurs spécimens nouveaux. Aprés ’Armée du
Salut, qui a relevé plus d’un pécheur profondément déchu et sti-
mulé plus d'un chrétien médiocrement zélé, mais qui a soustrait
ses adeptes a 'influence du presbytérianisme calviniste pour les ratta-
cher a une sorte d’autocratie spirituelle d’'un cachet absolument
exotique, nous avons vu d’autres sectes d’origine étrangére, les
adventistes du septiéme jour, les christadelphiens, les baptistes al-
lemands, les Christian Scientists, s'abattre successivement sur notre
place et chercher avec plus ou moins de succeés a y créer des
prosélytes. Ce mouvement de désagrégation ayant amené, par réac-
tion, dans d’autres milieux, un mouvement de concentration autour
de D’établissement religieux officiel, les promoteurs les plus impa-



e BHY -

tients de la séparation de I'Eglise et de I'Etat, les partisans les
plus résolus de la reconstitution de I'Eglise sur une base stricte-
ment évangélique ont cru devoir, de leur cété, provoquer la
formation, a coté des deux Eglises libres et de I'Evangélisation
populaire, d’'un nouveau groupement quasi-indépendant, I’Associa-
tion chrétienne évangélique, qui a établi au Victoria Hall un culte
régulier de tous les dimanches. La-dessus, quelques jeunes pasteurs
qui n’'ont pas connu par expérience, aux jours des grandes luttes,
les mauvais cotés du régime officiel, et qui redoutent par-dessus
tout les divisions ecclésiastiques entre protestants de naissance, se
sont mis a préconiser le retour au nationalisme de principe et la
suppression de toute ligne de démarcation entre évangéliques et
libéraux, et ce nouveau mot d’ordre, favorisé par la création des
groupements paroissiaux, a trouvé de l'écho auprés d’un assez grand
nombre de laiques. Par suite de ces divers changements d’orien-
tation, lancienne Union nationale évangélique n'est plus le centre
de wvalliement qu'elle ¢était autrefois: elle se trouve plus ou
moins consciemment fzraz/lée entre des influences contraires et
menacée de perdre des adhérents aussi bien du coté national que
du coté évangélique. C'est dire que le journal qui lui sert d’organe
ne peut plus satisfaire aujourd’hui tous ceux qu'il satisfaisait autrefois.

Mais nous ne sommes pas au bout de nos confidences, puis-
que nous n’avons rien dit encore des dissentiments créés, parmi
nous, par la question biblique et par la question sociale, dissenti-
ments qui menacent @’éclater au sein wméme de chacun de nos grou-
pements évangéliques. 1l n’y a, en effet, pas plus d’unité, sur ces
deux points, dans les rangs de la plupart des Eglises dissidentes
et des associations indépendantes que dans les rangs de 1'Eglise
nationale, ce qui ne saurait surprendre personne, puisque, en dé-
pit de toutes les encycliques du pape, le clergé catholique romain
lui-méme est actuellement divisé sur ces questions. Dans quelle
mesure les chrétiens positifs doivent-ils s’approprier les résultats de
la critique moderne, spécialement en ce qui touche aux livres de
I’Ancien Testament, et s’assimiler les vues des novateurs sociaux,
adversaires du régime capitaliste et partisans du solidarisme, du
collectivisme, voire méme de l'anarchisme:? Telle est la préoccu-
pation toujours plus absorbante d’un grand nombre de nos pas-
teurs et de nos laiques, et ceux de nos lecteurs qui suivent de
prés les délibérations des Synodes et des Conférences ecclésiasti-
ques et les articles de la plupart de nos journaux religieux savent
que ces questions délicates dzvisent aujourd’hui, plus onw moins
profondément, des fréres qui, hier encore, étaient habitués a mar-
cher la main dans la main. »



— 400 —

Cette situation, que nous croyons exactement décrite, ne
suggérera-t-elle pas aux protestants vraiment soucieux des intéréts
chrétiens, le désir de tendre la main aux sincéres partisans de
I'union, de 'union dans le vrai christianisme?

* Anglicans et Orthodoxes russes. — On lit dans le Churck
T¢mes du 17 mars dernier: ¢ The Bishop for Northern and Central
Europe, D* T. E. Wilkinson, while visiting the Chaplaincy at Libau,
Russia, had the pleasure of being welcomed by the Arch-Priest of
the Orthodox Sobor and the Priest of the Regimental Church. The
former, on being presented to the Bishop, said that for at least one
hundred years efforts had been made on both sides to bring about
friendly relations between the Orthodox and the Anglican Churches,
with a view to the restoration of outward unity. He was very glad
of the opportunity afforded him by the Anglican Chaplain of meeting
a Bishop of the sister Church, and ventured to express the hope
that the friendly relations hitherto existing would continue, and that
these two portions of the Church would become more firmly ce-
mented together as time went on.

It is interesting to note that one of the candidates presented
for Confirmation attends a Russian school, and by permission of
our Chaplain, with the hearty consent of the Bishop, has received
instruction in religious knowledge in the ordinary course of the
school curriculum from Father Brataluboff, priest ot the Regimental
Church. The special preparation for Confirmation was, of course,
undertaken by the Anglican chaplain. The instruction authorized
by the Russian Holy Synod for use in schools is as follows:—
First year, Old Testament History: second year, New Testament
History ; third year, Divine worship; fourth and fifth years, Phila-
ret’s Catechism; sixth year, Church History. The few doctrinal
points upon which the two branches of the Church are not quite
in accord do not find a place in this scheme, so that the instruction
is as definitely Anglican as it is Orthodox.

Bishop Wilkinson remarked that such an arrangement would
have been impossible with the Church of Rome. The Russians hold
that the initial theory of the Popedom contains in itself the root of all
Protestant dissent, and finds its inevitable development in the for-
mation of the countless sects into which Western Christendom has
been divided.

Father Brataluboft was present on Sunday, March 12'®, at the
Confirmation in the Anglican Chapel of St Andrew, and occupied
2 place within the altar-rails. The Arch-Priest also wished to be
present, but was prevented at the last moment.»

Le Directeur-Geérant: Prof, Dr E. MICHAUD

Berne. — Imprimerie STAMpFLI & CIE.



Verlag von 0. A. Schwetschke und Sohn, Berlin W. 85,

Bischof von Anzer

die Berliner amtliche Politik und die evangelische Mission.
Von .
- Friedrich Nippold.
Preis Mk. 1. 80.

Romische Taktik

in den Vereinigten Staaten.

Von

Karl Knortz,

Evansville, Indiana.

Preis Mk.1.50.

Beitrage zur Reformationsgeschichte.

Bibliographia Brentiana.

Bibliographisches Verzeichnis der gedruckten
~und ungedruckten Schriften und Briefe des
Reformators Johannes Brenz. <+ Nebst

- einem Verzeichnis der Literatur iiber Brenz,
kurzen Erlduterungen und ungedruckten Akten.

Mit Unterstiitzung der Wirttembergischen -
Kommission fiir Landesgeschichte

bearbeitet von

Lic. Dr. W. Kohler,

Privatdozenten an der Universitit Giessen,






	Chronique

