
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 50

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


322 —

VARIÉTÉS.

Continuation de la erise doctrinale dans l'Eglise
catholique-romaine en France.

Aux documents que nous avons publiés sur ce grave sujet
dans les deux dernières livraisons de cette Revue, il importe
d'ajouter les suivants :

— Sur les Evangiles synoptiques. Le « professeur de Grand
Séminaire $ qui a signalé des passages ajoutés plus tard et n'offrant
pas de garanties historiques sérieuses, continue ses recherches dans

un nouvel article intitulé : L'idéalisation des Synoptiques. Cet
article, paru dans les « Annales de philosophie chrétienne > (janvier
1905, p. 377-389), n'est pas moins grave que le précédent. En
voici quelques passages :

P. 377-378 : « La conscience chrétienne a-t-elle idéalisé le

germe historique des Synoptiques r La puissance de la foi a-t-elle
couvé et élaboré ce précieux levain et lui a-t-elle imprimé un
développement extrinsèque bien qu'homogène Les faits se sont-ils,
pour ainsi dire, transformés sous l'influence de l'esprit de vie
L'idéalisation des Synoptiques est un de ces problèmes, qu'il ne
nous est plus possible d'ignorer. La jeune école d'exégèse, qui
reconnaît pour chefs H. J. Holtzmann et A. Jülicher, lui a accordé
toute l'attention qu'il mérite, et si elle ne lui a pas encore donné
de solution définitive, elle a su du moins le poser et le discuter
d'une façon rigoureusement critique. M. Loisy n'a pas craint de
se placer sur le même terrain. Peut-être n'a-t-il pas réussi à

systématiser suffisamment ses idées. La pénombre qui les entoure n'a
pas été sans susciter contre le sagace exégète des préventions et
des soupçons. L'école de Strauss parlait de mythes et de légendes ;

ces termes sont aujourd'hui démodés parce qu'ils ne répondent ni
à la marche de l'histoire ni aux lois de la psychologie. La
psychologie religieuse nous a ouvert de nouveaux horizons : la foi produit

des phénomènes, que l'on ne peut ranger dans la catégorie
des mythes, parce qu'ils surgissent des profondeurs mêmes de l'âme.
Sous l'impulsion du sentiment religieux, l'âme s'épanouit dans des
manifestations à la fois fécondes et anormales. La nouvelle école,



— 323 —

qui est plus sérieuse parce qu'elle s'inspire davantage de critique
psychologique, a bien compris le rôle de la foi religieuse. La théorie

de « l'idéalisation » est sortie tout entière d'une analyse
psychologique et littéraire. Comment faut-il l'apprécier »

P. 379 : « Les Synoptiques, dans leur facture interne, sont des

Documents, qui nous apprennent, non seulement ce que Jésus a été

en lui-même, mais aussi ce qu'il a été pour la communauté
chrétienne ; ils sont en partie objectifs et en partie subjectifs : en partie

objectifs, parce qu'ils nous décrivent Jésus tel qu'il a été dans
sa forme historique ; en partie subjectifs, parce qu'ils sont l'écho
de la foi chrétienne; en d'autres termes, les Synoptiques sont des
documents à la fois historiques et psychologiques, ils nous révèlent
tout ensemble un état de choses et un état d'âme, des faits réels
et des aspirations de conscience. Ils ont à la base des matériaux
historiques, mais ces matériaux historiques ont été transformés par
l'action de la foi religieuse ; l'esprit a animé la matière. Qui oserait
contester que la personne historique de Jésus n'ait pris une forme
toute particulière dans la conscience chrétienne Notre conscience
reçoit les impressions des choses, mais en les modifiant, en les

adaptant à ses formes propres. La vie de Jésus avait vivement
impressionné la conscience des premiers disciples, des premiers
chrétiens. Lorsque le moment d'écrire cette vie fut venu, il se fit forcément

un mélange de réalité objective et de modalités subjectives.
Jésus fut raconté non seulement tel qu'il avait été en lui-même,
mais aussi tel qu'il paraissait à la conscience chrétienne. Une fois
de plus la foi imposa ses exigences à l'histoire. »

P. 382-383 : « On se figure très volontiers que les Sémites
écrivent l'histoire comme nous. Rfen de plus faux. La pensée sémitique

a une extraordinaire puissance de diffusion et de rayonnement.

L'esprit de ces peuples amplifie tout ce qu'il touche ; étant
réfractaire à la rigueur scientifique, et, d'autre part, dominé par
l'élan poétique, il ne peut se résigner à s'enfermer dans le cadre
des matériaux historiques. Chaque écrivain se croit en droit d'ajouter

ses réflexions et de faire son petit commentaire. Natures
enthousiastes et poétiques, les Sémites tombent facilement dans
l'exagération, ils savent orner et broder avec un art remarquable ; d'un
grain de poussière ils font un bloc erratique. De ce penchant au
grossissement, à l'exagération, on a un indice manifeste dans la
réflexion qui clôture le quatrième Evangile, Jean, XXI, 25. Le
Prologue de Luc, I, 1-4, est aussi à sa façon un trait de lumière, un
signe révélateur. Or il est presque certain que les rédacteurs de la
Synopse étaient des Sémites. > — « Ne soyons pas étonnés que
les rédacteurs de la Synopse aient développé, eux aussi, le noyau
primitif : logia de Jésus, Urmarkus, ou courts mémoires. Ils ne



— 324 —

faisaient qu'obéir à leurs penchants naturels, et l'on sait par
ailleurs que l'action inspiratrice du Saint-Esprit ne change pas le
caractère de l'écrivain. > — « C'est dire par conséquent qu'ils ont
autant visé à édifier qu'à raconter, à diriger qu'à instruire. Leurs écrits
sont donc autant des livres de parénèse, des traités d'exhortation
morale que des dissertations historiques. Sans doute ils racontent
la vie de Jésus, mais ils la racontent à peu près de la même façon
que nos hagiographes modernes racontent la vie des saints. La vie
de Jésus est dans la pensée des narrateurs synoptiques un motif
d'édification, de direction spirituelle ; elle est comme un centre
autour duquel gravite une masse de réflexions morales, de
considérations mystiques. Les auteurs des Synoptiques ne sont pas
de simples rapporteurs, comme on le croit communément parmi
nous : ils sont aussi, dans une mesure plus ou moins large, des

commentateurs; ils ne se bornent pas à décrire le Jésus historique;
ils consignent aussi dans leurs Relations les impressions, les suggestions

que Jésus avait suscitées dans leur âme profondément
religieuse, et qu'ils estimèrent propres à édifier les communautés
chrétiennes. Supprimez ce facteur catéchétique, et vous serez dans
l'impossibilité d'expliquer critiqucment les divergences doctrinales
que présentent les trois Synoptiques. Les vieilles solutions : « combler

les lacunes, compléter les omissions, etc. > sont des
positions qui ne résistent pas au premier choc de la critique. On ne
fera jamais croire à un esprit sérieux que c'est uniquement pour
compléter Marc que Mathieu et Luc ont fait des additions d'une
importance significative. On s'explique au contraire facilement ces
additions, si l'on y voit de courtes catéchèses des rédacteurs eux-
mêmes. Ils se sont proposé d'édifier et pour cela ils ont prêché. >

P. 383-34 : « La matière synoptique se décompose en trois
éléments : les Récits, les Paraboles, les Discours. La critique arrive
aisément à montrer que l'idéalisation a pénétré chacun de ces trois
éléments. >

Suivent des exemples. Enfin l'auteur termine ainsi (p. 388-389):
« Quels seront donc les résultats d'un examen analytique entrepris
sur les Synoptiques Les personnes de peu de foi, Matth. VIII, 26,

se le demandent avec anxiété. Ils craignent que le sort de la foi ne
soit lié à ces minutieuses recherches. Louables scrupules, mais faux
scrupules. Quant aux critiques, qui peinent assez souvent sur la
dissection des textes, ils ne sont nullement troublés. Ces enquêtes
ne les effraient pas. Ils savent en effet que leur travail n'est pas
une œuvre de destruction mais de précision, et cette œuvre ne saurait

être, en quoi que ce soit, préjudiciable au rôle du Saint-Esprit
ni à la mission rédemptrice de Jésus. En quoi, par exemple, la
divinité de Jésus-Christ pourrait-elle dépendre de l'authenticité de



— 325 —

tel ou tel texte Les textes ne sont en définitive que des

brindilles, livrées au travail de la critique. Ce qu'il faut voir au fond
c'est l'esprit divin qui d'un bout à l'autre anime les Evangiles, les pénètre,

les vivifie et en fait des livres tout à fait à part, incomparables. Ne

soyons donc pas tentés de voir partout des dangers imaginaires.
Travaillons tous consciencieusement, et lorsque le van de la critique
aura séparé le grain de l'ivraie, l'œuvre de Dieu n'en apparaîtra
que plus belle et plus majestueuse dans sa simplicité. >

Inutile de faire remarquer que l'inspiration biblique, telle que
l'Eglise romaine l'enseigne, est inconciliable avec cette doctrine.
La parole est à l'infaillible Pie X. Vedremo.

Ce n'est pas tout. Le même < Professeur de Grand Séminaire »,
dans le numéro de février de la même Revue, nie de nouveau
l'historicité des récits de l'enfance, pour les deux raisons suivantes :

« La critique interne porte à les regarder comme des additions
postérieures ; et l'Evangile de Marc, le plus ancien des Evangiles
canoniques, ne les contient pas » (p. 534).

En outre, le directeur des Annales, M. Ch. Denis, expliquant
au jésuite Fontaine « pourquoi le mouvement biblico-critique ne

s'interrompt pas », attaque ainsi les théologiens ultramontains hostiles

à ce mouvement (février, p. 506) : « Les hommes belliqueux,
les inquisiteurs précipités, les théologiens qui estiment que tout
est dit depuis S. Thomas et Suarez, ne peuvent que troubler la
marche des esprits catholiques dans une voie où les principes
traditionnels peuvent s'approprier les conclusions de la critique
contemporaine. A l'heure où l'Eglise a perdu dans les pays de langue
latine son prestige et son autorité scientifiques, peut-on raisonnablement

incriminer ceux qui réagissent de toutes leurs forces contre
un si pitoyable abaissement de l'idée chrétienne Je puis affirmer
qu'il y a là une question de l'amour-propre très personnel, très
chatouilleux pour beaucoup de prêtres et de laïcs. Outre que le
P. Fontaine méconnaît la délicatesse toute chrétienne de ce cas de

conscience, il aggrave sa faute en jetant ,Topprobre et le mépris
sur les catholiques qui ont le mérite d'y céder. » — Puis,
expliquant et défendant la méthode exégétique qu'il appelle « interne,
littéraire et littérale », il dit : « En ce qui concerne les Synoptiques,

cette critique littérale et comparative est d'une importance
capitale. Elle détermine ce qui échappe à une exposition purement
historique du genre de la Vie de Jésus-Christ de M. Fouard. Elle
montre des intentions rédactionnelles, des influences traditionnelles
et intermédiaires entre la parole orale du Christ et ceux qui les

premiers ont essayé de l'écrire pour des motifs apologétiques, elle
montre des développements personnels à chaque évangéliste. En
fait Jésus n'a prononcé qu'une parole et les évangélistes, en une



— 326 —

foule d'endroits, lui en attribuent qui ne sont ni identiques, ni co-
actuelles, ni même imbues de la même doctrine. On voit comment
toute conception rigide comme la théologie métaphysique de l'Ecole
devient insuffisante dans l'étude littérale des évangiles. Naguère
on lisait l'Ecriture comme un document dont la composition
interne, en tout mystérieuse, ne pouvait et ne devait subir aucun
examen. 11 n'en est plus ainsi aujourd'hui, parce que l'histoire

et la philologie, la psychologie et la connaissance des lois
de l'action humaine envahissent spontanément le domaine sacré.
Si les catholiques ne font pas œuvre de critique pour eux-mêmes,
les ennemis de l'Eglise la feront contre eux. Et voilà pourquoi
toute entrave portée à ce mouvement contre les prêtres exégètes
est, à mon sens, une faute très grave. Ne vaut-il pas mieux voir
parmi nous quelques-uns trébucher et écrire quelques erreurs que
d'avoir contre nous tous les savants comme en France? Crise
affreuse et ruineuse dont on a des échos partout Gaston Paris
disait confidentiellement à un ami : « Né catholique, je ne le suis
plus, parce que l'Eglise continue d'enseigner des fables et que la

plupart de ses chefs ne s'en doutent même pas. » Nous verrons
quand le rationalisme français aura fait le tour des peuples latins
et qu'il sera descendu jusque dans la chaire des instituteurs
primaires, ce qui restera d'un catholicisme privé de son prestige
scientifique! Nous devions d'autant plus tenir à ce prestige que c'est le seul,
après celui de nos vertus sociales, qu'on ne peut ravir» (p. 513-514).

— Encore l'inspiration biblique et la critique. Le P. François
de Plutnmelauer a publié, en 1904, les trois principes suivants,
dans le but de résoudre beaucoup de difficultés, soit historiques,
soit critiques, élevées contre la Bible:

« I. Il faut déterminer avec soin le genre littéraire des divers
récits de l'A. T. ; il y a en effet des genres littéraires différents,
chez les Hébreux comme ailleurs : chaque genre a sa vérité propre,

et c'est la seule qu'on doive y chercher : cette vérité ne

représente pas toujours la stricte vérité historique, mais peut aussi rester
beaucoup au-dessous. — 2. Il est nécessaire de déterminer plus
précisément le coté humain de l'inspiration ; cela comprend tout « ce

que l'écrivain sacré apporte de son côté à l'inspiration », c'est-à-
dire toute son individualité humaine, voire ses inperfections,
l'erreur exceptée ; dans les matières de science profane, il pense et parle
comme ses contemporains, ne dépasse pas leur niveau et ne voit
rien au delà de leur horizon intellectuel. — 3. « Les questions
concernant les auteurs ou rédacteurs, la composition, la date d'origine,
l'histoire des livres inspirés, en un mot les questions de la haute
critique, sont, de leur nature et sous certaines réserves, non des

questions théologiques, mais des questions de science profane. »



- 327 —

Les développements de ces trois principes sont très intéressants,

et je regrette de ne pouvoir les donner ici. Le Père Joseph
Brucker, jésuite, en combat plusieurs, qu'il trouve très
compromettants, pour ne rien dire de plus. Voici ses propres expressions
(Etudes, 20 janvier 1905, p. 265-266J :

« Le P. de H. ne regarde donc pas comme impossible que les
historiens inspirés aient avancé, sur la foi de leurs sources, quelques
erreurs historiques, en matière indifférente au salut.. Le second principe

du P. de H. et surtout les théories qu'il y rattache, sont donc
trop aventurés pour servir de direction à l'exégèse. Le troisième
ne vaut pas mieux et je dois même dire qu'il me paraît franchement

erroné. Si les questions de la haute critique en général et la
question des auteurs des livres inspirés en particulier, ne sont pas
des questions historiques, c'est-à-dire sont étrangères à la révélation,
indifférentes pour le dogme, l'Eglise n'a ni le droit ni le pouvoir
de les trancher en vertu de son infaillibilité. Or, pour plusieurs,
elle ') s'est pratiquement attribué ce droit et ce pouvoir. Je

ne conçois pas que le P. de H. ne l'ait pas vu. Il affirme (sa
hardiesse d'affirmation est presque déconcertante) que son troisième
principe est la doctrine unanime de l'antiquité chrétienne. La vérité
est que pas un seul des anciens Pères ou docteurs n'a dit que la
question des auteurs des saints Livres, en général, était indifférente

pour la foi » — Ce qui est encore plus déconcertant, c'est le
désaccord des deux bons Pères.

M. le professeur Venard, au contraire, se prononce dans un

sens favorable au P. Hummelauer. Au sujet de l'ouvrage de ce
dernier (Exegetisches zur Inspirationsfrage), il s'exprime ainsi dans

la «Revue du clergé français» (1" février 1905, p. 523-524):
< La formule (« il n'y a pas d'erreurs dans la Bible ») a besoin
d'être comprise et interprétée, et c'est dans l'étude du côté humain
de la Bible, du caractère littéraire des livres qui la composent
qu'on cherche maintenant les fondements de cette interprétation.
Dès lors l'étude des difficultés que soulève l'Ecriture est, en partie
du moins, transportée du domaine de la théologie dans celui de
la littérature générale. Les questions d'authenticité, d'attribution
littéraire sont aussi de moins en moins considérées comme des

questions théologiques. Cela ressort du livre du P. de Hummelauer
dont la troisième partie n'est que le développement du principe
suivant, nettement formulé : « Les questions relatives aux auteurs,

aux rédacteurs, à la composition et à la date des livres inspirés,
en un mot toutes les questions de haute critique sont, par elles-

mêmes, et avec certaines restrictions, des questions qui relèvent
de la science profane, nullement de la théologie. » C'est là, si l'on

') Le P. Brucker veut dire Rome (qui n'est pas VEglise).



— 328 —

veut, un point de vue quelque peu nouveau dans l'exégèse catholique,
mais pourquoi ce changement d'attitude ne serait-il pas légitime et
fécond, s'il n'est que la conséquence immédiate de cette assertion de
Léon XIII, que l'Ecriture parle aux hommes un langage humain?»

M. Venard, dans cette même Chronique biblique, parlant du
volume de M. Lémann sur « la Vierge et l'Emmanuel > dit (p.
527-528): «Pour lui, la prophétie de YAlmah est messianique au
sens littéral, et le prodige donné comme signe à Achaz est
précisément le miracle insigne d'une vierge concevant et enfantant.
On peut douter que son interprétation paraisse entièrement
satisfaisante à ceux de ses lecteurs qui s'intéressent au sens historique
de ce passage célèbre. Les difficultés sont beaucoup moindres, et
l'on comprend bien mieux la signification immédiate de la
prophétie pour Achaz, si l'on admet que le passage n'est messianique,
comme tant d'autres, qu'au sens spirituel. En tout cas, il faut
reconnaître que le signe annoncé par Isaïe n'est probablement pas
la naissance d'Emmanuel, mais la dévastation prochaine du royaume
de Juda, ou, comme le pensent d'autres critiques, la délivrance qui
suivra cette crise redoutable. Le P. Condamin dans son commentaire

d'Isaïe qui vient de paraître et sur lequel je reviendrai dans
une prochaine chronique, considère la prophétie comme une
menace. Adoptant provisoirement, quoiqu'elle ne lui paraisse pas
pleinement satisfaisante, une interprétation proposée par le P.

Huyghe et le P. Durand, il pense que le v. 16 indique la proximité

du châtiment et signifie que si la Vierge promise venait
maintenant à concevoir et enfanter, Emmanuel, son fils, n'aurait
pas atteint l'âge de discrétion que la menace serait accomplie et

que la misère où le pays se trouvera réduit l'obligerait à se nourrir
de lait et de miel sauvage. Conformément à cette interprétation,
il traduit ainsi les vv. 14-16 : « C'est pourquoi le Seigneur lui-même
vous donnera un signe : Que la Vierge conçoive et enfante un fils,
qu'elle l'appelle Emmanuel ; il se nourrira de lait et de miel au
temps où il saura rejeter le mal et choisir le bien. Car, avant que
l'enfant sache rejeter le mal et choisir le bien, la terre pour
laquelle tu redoutes les deux rois sera dévastée. »

A noter aussi un aveu du P. Lemonnyer sur les Epîtres de
St. Paul : « Le R. P. insiste beaucoup sur la distinction qu'on doit
établir entre ce que St. Paul appelle son évangile, et qui ne serait

que la catéchèse apostolique élémentaire, et la spéculation théologique

qui remplit certaines épîtres. Sur quoi M. Venard ajoute
(p. 532): «Il est très probable que l'évangile de St. Paul n'était
pas une simple reproduction de la catéchèse primitive, mais avait
dû subir l'influence des points de vue particuliers à lapôtre, dont
nous voyons le développement dans les épîtres. »



— 329 —

— La notion de la foi. Que la foi vivante soit une adhésion
de l'âme au Christ et à ses enseignements, donc une adhésion de

l'intelligence et de la volonté, cela est connu de tous les chrétiens.
Mais, si quelques théologiens ont autrefois tenu dans l'ombre le
rôle de la volonté pour mettre en plus grande lumière celui de

l'intelligence, d'autres théologiens aujourd'hui semblent singulièrement

amoindrir le rôle de l'intelligence pour se borner à peu près
à celui de la volonté. Voici comment s'exprime M. Laberthonnière,
dans son volume sur < Le réalisme chrétien et l'idéalisme grec » :

< La connaissance que la foi comporte relève essentiellement d'une
expérience de vie et non dune étude sur les faits et les documents >

(p. 149). Et encore : « Les témoignages que nous fournit l'histoire,
tant que nous ne les considérons qu'en historiens et du dehors,
sont purement contradictoires et se détruisent » (p. 133).

A quoi le P. H. Dutouquet réplique (Etudes, 20 janvier 1905,
p. 271) : qu'il y a là « un scepticisme surprenant » ; que cette
doctrine « est grave et sent bien le paradoxe » ; que, si la vérité du
Christ « ne s'impose pas du dehors comme un absolu », le P.

« avoue ne pas voir comment toute cette doctrine est conciliable
avec le troisième canon sur la foi, du Concile du Vatican >. -—
Pauvres canons du Concile du Vatican

— Les dogmes et les formules dogmatiques. En général, les

théologiens papistes placent les formules dogmatiques romaines
sur le même rang que les dogmes, et les dogmes sont, pour eux,
tout ce que Rome définit. Aujourd'hui, plusieurs d'entre eux osent
s'aventurer jusqu'à proclamer la relativité desdites formules Ils
marchent sur les traces de Newman, qui a dit : < Les dogmes
catholiques ne sont après tout que les symboles d'un fait divin, qui,
loin d'être mesuré par ces propositions, ne serait pas épuisé, ne
serait pas approfondi par un millier de propositions nouvelles. »

Donc Rome peut faire à son gré des milliers de propositions
nouvelles Aux naïfs qui objectent que c'est changer le dogme, ils
répondent encore avec Newman : « Ici-bas, vivre c'est changer, et

pour être parfait, il faut avoir changé souvent. » Sur quoi, M. le curé
Dubois remarque (Revue du clergéfrançais, 1er février 1905, p. 511 -512) :

< Cette relativité des formules dogmatiques est plus frappante
encore, si nous examinons les dogmes définis, non plus à l'aide
de concepts abstraits, comme la Trinité ou la transsubstantiation,
mais à l'aide d'une image ou d'un symbole matériel, empruntés
à une science très élémentaire, comme ces formules du Symbole
des Apôtres : est descendu aux enfers, est monté aux cieux, etc.
Ces expressions sont évidemment relatives à une cosmologie qui
n'est plus la nôtre. « Il n'est plus ni montée, ni descente dans
l'espace infini, » dit quelque part M. Sabatier et nous ne situons



— 330 -

plus aussi sûrement que les anciens théologiens ni les enfers, ni
le séjour des bienheureux. Est-ce à dire que nous nions le phénomène

matériel de l'Ascension du Christ Non, certes, mais ce fait
même ne pouvait avoir, dans l'esprit du Christ, qu'une valeur
symbolique en exprimant d'une manière sensible aux yeux des
disciples la glorification de l'humanité du Messie et, en lui, de
l'humanité tout entière qu'il avait rachetée et dont il est le « chef »

mystique. Le symbole, approprié à l'intelligence des disciples,
peut nous paraître caduc, par rapport à une science plus avancée,
mais l'idée religieuse qu'il enveloppe a une valeur éternelle. La
distinction est donc à faire entre l'idée permanente et l'image ou
le symbole qui lui sert de véhicule. »

M. Dubois dit encore (p. 513): «Il semble donc qu'une idée,
un dogme, tout en restant les mêmes et en conservant le même
sens, puissent revêtir une expression nouvelle et abandonner au
torrent de l'évolution des concepts et des formules surannés, par
un phénomène analogue à celui par lequel l'être vivant se débarrasse

des matériaux vieillis et usés qui ont fait autrefois partie de
son organisme. L'immobilité absolue, c'est la mort. « Une des

causes de corruption pour une religion, dit Newman, c'est
précisément de se refuser à suivre la marche d'une doctrine qui évolue

et de se cramponner obstinément aux formes du passé. »

M. Dubois, qui enseigne que « les personnes divines ne sont
qu'une des faces de l'Etre divin considéré dans sa fonction de
relatif» (p. 501), veut bien faire encore les aveux suivants: que
« les conditions exactes où s'exerce l'infaillibilité pontificale ne sont
pas toujours faciles à déterminer » (p. 507) — que « les définitions

dogmatiques dont le sens historiquement conditionné est
nécessairement incomplet, peuvent être non seulement complétées
par d'autres définitions, mais révisées en elles-mêmes, dans leur
teneur primitive, pour être adaptées à des besoins nouveaux et
aux progrès de la science et de la philosophie » : — que « les
formules dogmatiques (définitions du concile de Trente relatives à

la transsubstantiation eucharistique, sess. XIII) sont évidemment
empruntées à un système de philosophie particulier, le système
scolastique » (p. 508). L'auteur, dans ces pages, recourt prudemment
à la forme interrogatoire ; mais sa pensée est très claire : « Nous
n'oserions, dit-il, taxer d'hérésie ou d'erreur cette manière
d'entendre la relativité des formules dogmatiques » (p. 509). Certes il
a raison. Mais cette façon d'avoir raison sape certainement la
dogmatique romaine.

Dans les Etudes des PP. jésuites (5 janvier 1905), un <

professeur d'exégèse », rendant compte du volume du P. Fontaine sur
« les Infiltrations protestantes », s'exprime ainsi : < M. l'abbé Fon-



— 331 —

taine affirme que nous sommes en face d'un système d'erreurs
qui fera la désolation et le grand péril de l'Eglise (lire romaine)
pendant tout le vingtième siècle. Aussi s'efforce-t-il de lui barrer
le passage On avait trouvé ses premières prévisions exagérées
et trop pessimistes, et cependant les faits sont là, évidents et
indéniables, pour montrer qu'elles ont été dépassées. »

— Glorification du chanoine gallican Bernier. Nos lecteurs
connaissent déjà le remarquable ouvrage de M. Ploutin sur ce
chanoine d'Angers (Revue, janvier 1902, p. 174-178, et octobre 1904,
p. 650). Un critique des Annales de philosophie chrétiefine (janvier
1905, p. 427-429), qui signe Senior et rend compte de ce volume,
décrit ainsi le nouveau clergé français, ultramontanisé à la suite
du concordat de 1801 : «Le nouveau clergé séculier qui devait
la vie au régime impérial semblait ne plus songer qu'à abdiquer
ses dernières prérogatives disciplinaires, liturgiques, voire même
intellectuelles. Né de l'absolutisme, il pensait peut-être s'en affranchir

en créant un absolutisme plus puissant encore. Le triomphe
de Napoléon III fut le signal d'une recrudescence de ce mouvement

d'abdication, sorte de complément moral de la nuit du 4
août. Le clergé français, après avoir baptisé les arbres de la
liberté, renonçait décidément à toute liberté et à toute vie propre
pour n'être plus qu'un clergé romain. On ne connaissait plus d'autres

tribunaux ecclésiastiques que ceux de Rome. On ne pratiquait
plus de liturgie que la liturgie romaine : le vieux propre de S.

Sulpice est encore qualifié de gallican. On ne chante plus d'hymnes

que celles du bréviaire romain. On doit recevoir toutes les

légendes qui s'autorisent d'une origine ou d'une approbation
romaines. On ne conçoit même plus de façon de penser dans les
choses libres qui ne soient des façons de penser romaines. L'ancien

clergé détruit, le nouveau se précipita sur les pas du clergé
régulier. Le Père Lacordaire et dom Guéranger furent les grands
ouvriers de ce mouvement essentiellement romantique et littéraire.
Plus diserts que profonds, paroles éloquentes, verbes sonores,
historiens sans critique, mais colorés et entraînants, ils imprimèrent
au clergé une impulsion fatale qui le conduisit à l'abandon de
toute individualité intellectuelle. La rhétorique triomphait de la

critique. Gallican devenait une épithète de flétrissure : Gallicans les
défenseurs du vieux droit canon, comme M. Icard, supérieur de
St. Sulpice : gallicans les opposants à la poussée des dévotions
nouvelles; gallicans les vieux tenants de la liturgie française; gal-
icans les critiques de la réintroduction des vieilles légendes apos-

tolicistes ; gallicans les prêtres qui doutaient de certaines révélations
retentissantes ; gallicans les partisans d'une histoire sincère et minutieuse

; gallicans et jansénistes tous ceux qui n'acceptaient point



— 332 —

toute nouveauté dite surnaturelle, tous les miracles enfantins que
Bossuet aurait désavoués. Le néo-ultramontanisme était un romantisme,

et le romantisme triomphait. Bernier résista sur presque tous
les points où l'amour de la fable et de la sonorité semblait
entacher la religion de superstition Disparition des cadres
ecclésiastiques anciens, esprit de servage du clergé moderne, romantisme

ultramontain des nouveaux et bruyants réguliers, voilà ce

qui apparaît merveilleusement dans le cadre local de cette
biographie documentée. Le livre mérite la peine d'être lu et je
souhaiterais à maint contemporain le courage de le méditer. »

— Les « inepties » d'un prélat romain. Dans le même numéro
des Annales, un autre critique, qui signe R. D., traite ainsi Mgr
Delassus, prélat de la Maison de Sa Sainteté et directeur de la
Semaine religieuse du diocèse de Cambrai (p. 430-431): «Mgr
Delassus réunit en gros volumes une série d'articles qu'il a publiés
dans sa Semaine religieuse. Le besoin de cette collection ne se
faisait pas sentir et il est peu vraisemblable qu'elle éveille même
l'attention, à moins que ce ne soit celle de gens désireux de

s'égayer aux dépens de notre religion Nous pensions que la
mystification de Léo Taxil était encore trop récente et avait été

trop cruelle pour permettre à un prêtre, fût-il Mgr Delassus, de

répéter déjà de telles inepties. Mais il y a des gens incurables.
Si l'auteur ne dit pas sa pensée sur Léo Taxil, du moins il cite
volontiers ses dupes. La plus grande autorité historique qu'il
connaisse est à leur niveau : c'est Crétineau-Joly. Sur cet écrivain
repose, au total, tout l'ouvrage de Mgr Delassus. »

— Attaque contre le parti ultramontain d'Allemagne. Quelques

lignes plus loin (p. 433-435), un autre critique des Annales,
M. J. Bernard, loue le volume du professeur Ehrard sur « le
Catholicisme et le XX' siècle » (Der Katholizismus und das zwanzigste
Jahrhundert), et cite les paroles élogieuses du professeur Eucken
sur le même ouvrage. Puis il ajoute : « N'est-il pas vrai que si

nous comparons ces paroles d'un philosophe rationaliste avec celles
des critiques catholiques qui par les attaques incessantes ont rendu
la situation du Dr Ehrard intolérable à Vienne et l'ont décidé à
demander son transfert à Strasbourg, « nous pourrons à peine nous
défendre d'un sentiment de honte » (Cf. id., p. 312). « Cependant
les paroles du Dr Ehrard et plus encore peut-être celles du philosophe

Eucken, ne sont pas perdues ; des centaines d'âmes avides
les recueilleront; elles serviront à la grande œuvre pacifique et
collective, catholique dans le sens plein du mot, de l'éducation des
esprits. »

(A suivre.) E. MlCHAUD.


	Variétés

