Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)
Heft: 50
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VARIETES.

Continuation de la crise doctrinale dans I’Eglise
catholique-romaine en France.

Aux documents que nous avons publiés sur ce grave sujet
dans les deux dernieres livraisons de cette Revue, il importe
d’ajouter les suivants:

— Sur les Evangiles synoptiques. l.e « professeur de Grand
Séminaire » qui a signalé des passages ajoutés plus tard et n’offrant
pas de garanties historiques sérieuses, continue ses recherches dans
un nouvel article intitulé : L’zdéalisation des Synoptiques. Cet ar-
ticle, paru dans les « Annales de philosophie chrétienne » (janvier
1905, p. 377-389), n’est pas moins grave que le précédent. En
voici quelques passages :

P. 377-378: «lLa conscience chrétienne a-t-elle zdéaiisé le
germe historique des Synoptiques? La puissance de la foi a-t-elle
couvé et élaboré ce précieux levain et lui a-t-elle imprimé un dé-
veloppement extrinséque bien qu’homogene: Les faits se sont-ils,
pour ainsi dire, transformés sous linfluence de ['esprit de vie r
L’idéalisation des Synoptiques est un de ces problemes, qu’il ne
nous est plus possible d’ignorer. IL.a jeune école d’exégese, qui
reconnait pour chefs H. J. Holtzmann et A. Jilicher, lui a accordé
toute l'attention qu’il mérite, et si elle ne lui a pas encore donné
de solution définitive, elle a su du moins le poser et le discuter
d’'une fagon rigoureusement critique. M. Loisy n’a pas craint de
se placer sur le méme terrain. Peut-étre n’a-t-il pas réussi a systé-
matiser suffisamment ses idées. La pénombre qui les entoure n’a
pas été sans susciter contre le sagace exégete des préventions et
des soupgons. L’école de Strauss parlait de mythes et de légendes:
ces termes sont aujourd’hui démodés parce qu’ils ne répondent ni
a la marche de l'histoire ni aux lois de la psychologie. La psy-
chologie religieuse nous a ouvert de nouveaux horizons : la foi pro-
duit des phénomenes, que l'on ne peut ranger dans la catégorie
des mythes, parce qu'ils surgissent des profondeurs mémes de 'ame.
Sous l'impulsion du sentiment religieux, 'dme s’épanouit dans des
manifestations a la fois fécondes et anormales. La nouvelle école,



— 323 —

qui est plus sérieuse parce qu'elle s’inspire davantage de critique
psychologique, a bien compris le réle de la foi religieuse. La théo-
rie de « I'idéalisation » est sortie tout entiere d’une analyse psy-
chologique et littéraire. Comment faut-il 'apprécier ? »

P. 379 : « Les Synoptiques, dans leur facture interne, sont des
Documents, qui nous apprennent, non seulement ce que Jésus a été
en lui-méme, mais aussi ce qu'il a été pour la communauté chré-
tienne ; ils sont en partie objectzfs et en partie subjectzfs: en par-
tie objectifs, parce qu’ils nous décrivent Jésus tel qu’il a été dans
sa forme historique; en partie subjectifs, parce qu’ils sont l'écho
de la foi chrétienne; en d’autres termes, les Synoptiques sont des
documents a la fois Zistorigues et psychologigues, ils nous révelent
tout ensemble un éfat de choses et un état dame, des faits réels
et des aspirations de conscience. Ils ont a la base des matériaux
historiques, mais ces matériaux historiques ont été transformés par
l'action de la foi religieuse ; I'esprit a animé la matiere. Qui oserait
contester que la personne historique de Jésus n’ait pris une forme
toute particuliere dans la conscience chrétienne! Notre conscience
recoit les impressions des choses, mais en les modifiant, en les
adaptant a ses formes propres. La vie de Jésus avait vivement im-
pressionné la conscience des premiers disciples, des premiers chré-
tiens. Lorsque le moment d’écrire cette vie fut venu, il se fit forcé-
ment un mélange de réalité objective et de modalités subjectives.
Jésus fut raconté non seulement tel qu’'il avait été en lui-méme,
mais aussi tel qu’il paraissait a la conscience chretienne. Une fois
de plus la foi imposa ses exigences a l'histoire. »

P. 382-383: «On se figure trés volontiers que les Sémites
écrivent !'histoire comme nous. Rfen de plus faux. La pensée sémi-
tique a une extraordinaire puissance de diffusion et de rayonne-
ment. L’esprit de ces peuples amplifie tout ce qu'il touche ; étant
réfractaire a la rigueur scientifique, et, d’autre part, dominé par
I'élan poétique, il ne peut se résigner a s’enfermer dans le cadre
des matériaux historiques. Chaque écrivain se croit en droit d’ajou-
ter ses réflexions et de faire son petit commentaire. Natures en-
thousiastes et poétiques, les Sémites tombent facilement dans l'exa-
gération, ils savent orner et broder avec un art remarquable ; d’un
grain de poussiére ils font un bloc erratique. De ce penchant au
grossissement, a4 l'exagération, on a un indice manifeste dans la
réflexion qui cloture le quatrieme Evangile, Jean, xx1, 25. Le Pro-
logue de Luc, 1, 1-4, est aussi a sa fagon un trait de lumiére, un
signe révélateur. Or il est presque certain que les rédacteurs de la
Synopse étaient des Sémites. » —— ¢ Ne soyons pas étonnés que
les rédacteurs de la Synopse aient développé, eux aussi, le noyau
primitif : logza de Fésus, Urmarkus, ou courts imémoires. lls ne



— 324 —

faisaient qu’obéir a leurs penchants naturels, et l'on sait par ail-
leurs que l'action inspiratrice du Saint-Esprit ne change pas le
caractere de I'écrivain. » — « C’est dire par conséquent qu'ils ont au-
tant visé a édificr qu’a raconter, a diriger qu’a enstruzre. Leurs écrits
sont donc autant des livres de parénése, des traités d'exhortation
morale que des dissertations historiques. Sans doute ils racontent
la vie de Jésus, mais ils la racontent a peu prés de la méme facon
que nos hagiographes modernes racontent la vie des saints. La vie
de Jésus est dans la pensée des narrateurs synoptiques un motif
d’édification, de direction spirituelle; elle est comme un centre
autour duquel gravite une masse de réflexions morales, de con-
sidérations mystiques. Les auteurs des Synoptiques ne sont pas
de simples rapporteurs, comme on le croit communément parmi
nous ; ils sont aussi, dans une mesure plus ou moins large, des
commentateurs ; ils ne se bornent pas a décrire le Jésus historique;
ils consignent aussi dans leurs Relations les impressions, les sugges-
tions que Jésus avait suscitées dans leur dme profondément reli-
gieuse, et qu'ils estimérent propres a édifier les communautés chré-
tiennes. Supprimez ce facteur catéchétique, et vous serez dans
I'impossibilité d’expliquer crztzguement les divergences doctrinales
que présentent les trois Synoptiques. Les vieilles solutions : « com-
bler les lacunes, compléter les omissions, etc.» sont des posi-
tions qui ne résistent pas au premier choc de la critique. On ne
fera jamais croire a un esprit sérieux que c’est uniquement pour
compléter Marc que Mathieu et Luc ont fait des additions d’une
importance significative. On s’explique au contraire facilement ces
additions, si 'on y voit de courtes catéchéses des rédacteurs eux-
mémes. Ils se sont proposé d’édifier et pour cela ils ont préché. »

P. 383-34: « La mati¢ére synoptique se décompose en trois élé-
ments : les Récets, les Paraboles, les Discours. La critique arrive
aisément a montrer que l'zdéalisation a pénétré chacun de ces trois
éléments. »

Suivent des exemples. Enfin l'auteur termine ainsi (p. 388-389):
¢« Quels seront donc les résultats d’'un examen analytique entrepris
sur les Synoptiques? Les personnes de pex de jfoz, Matth. VIII, 26,
se le demandent avec anxiété. Ils craignent que le sort de la foi ne
soit lié & ces minutieuses recherches. Louables scrupules, mais faux
scrupules. Quant aux critiques, qui peinent assez souvent sur la
dissection des textes, ils ne sont nullement troublés. Ces enquetes
ne les effraient pas. Ils savent en effet que leur travail n’est pas
une ceuvre de destruction mais de précision, et cette ceuvre ne sau-
rait étre, en quoi que ce soit, préjudiciable au réle du Saint-Esprit
ni 4 la mission rédemptrice de Jésus. En quoi, par exemple, la
divinité de Jésus-Christ pourrait-elle dépendre de l'authenticité de



— 325 -

tel ou tel texte? Les textes ne sont en définitive que des brin-
dilles, livrées au travail de la critique. Ce qu'il faut voir au fond
c’est 'esprit divin qui d’un bout a 'autre anime les Evangiles, les péneé-
tre, les vivifie et en fait des livres tout a fait a part, incomparables. Ne
soyons donc pas tentés de voir partout des dangers imaginaires.
Travaillons tous consciencieusement, et lorsque le van de la critique
aura séparé le grain de livraie, 'ceuvre de Dieu n’en apparaitra
que plus belle et plus majestueuse dans sa simplicité. »

Inutile de faire remarquer que linspiration biblique, Zelle que
' Fglise romaine [lenseigne, est inconciliable avec cette doctrine.
La parole est a linfaillible Pie X. Vedremo.

Ce n’est pas tout. LLe méme « Professeur de Grand Séminaire »,
dans le numéro de février de la méme Revue, nie de nouveau
I'historicité des récits de I’enfance, pour les deux raisons suivantes:
¢« La critique interne porte a les regarder comme des additions
postérieures; et I'Evangile de Marc, le plus ancien des Evangiles
canoniques, ne les contient pas» (p. 534).

En outre, le directeur des Annales, M. Ch. Denis, expliquant
au jésuite Fontaine ¢ pourquoi le mouvement biblico-critique ne
s’interrompt pas », attaque ainsi les théologiens ultramontains hos-
tiles a ce mouvement (février, p. 506): <« Les hommes belliqueux,
les inquisiteurs précipités, les théologiens qui estiment que tout
est dit depuis S. Thomas et Suarez, ne peuvent que troubler la
marche des esprits catholiques dans une voie ou les principes tra-
ditionnels peuvent s’approprier les conclusions de la critique con-
temporaine. A I’heure ou I'Eglise a perdu dans les pays de langue
latine son prestige et son autorité scientifiques, peut-on raisonna-
blement incriminer ceux qui réagissent de toutes leurs forces contre
un si pitoyable abaissement de l'idée chrétienne? Je puis affirmer
quil y a la une question de 'amour-propre trés personnel, trés
* chatouilleux pour beaucoup de prétres et de laics. Outre que le
P. Fontaine méconnait la délicatesse toute chrétienne de ce cas de
conscience, il aggrave sa faute en jetant I'opprobre et le mépris
sur les catholiques qui ont le mérite d'y céder. » — Puis, expli-
quant et défendant la méthode exégétique qu’il appelle « interne,
littéraire et littérale », il dit: ¢« En ce qui concerne les Synopti-
ques, cette critique littérale et comparative est d'une importance
capitale. Elle détermine ce qui échappe 4 une exposition purement
historique du genre de la Vze de Fésus-Christ de M. Fouard. Elle
montre des zntentions rédactionnelles, des influences traditionnelles
et sntermédiaires entre la parole orale du Christ et ceux qui les
premiers ont essayé de ’écrire pour des motifs apologétiques, elle
montre des développements personnels a chaque évangéliste. En
fait Jésus n’a prononcé qu’une parole et les évangélistes, en une



— 326 —

foule d’endroits, lui en attribuent qui ne sont ni identiques, ni co-
actuelles, ni méme imbues de la méme doctrine. On voit comment
toute conception rigide comme la théologie métaphysique de I'Ecole
devient insuffisante dans P'étude littérale des évangiles. Naguére
on lisait I'Ecriture comme un document dont la composition in-
terne, en tout mystérieuse, ne pouvait et ne devait subir aucun
examen. Il n'en est plus ainsi aujourd’hui, parce que [!his-
toire et la philologie, la psychologie et la connaissance des lois
de 'action humaine envahissent spontanément le domaine sacré.
Si les catholiques ne font pas ceuvre de critique pour eux-mémes,
les ennemis de I'Eglise la feront contre eux. Et voila pourquoi
toute entrave portée a ce mouvement contre les prétres exégétes
est, a mon sens, une faute trés grave. Ne vaut-il pas mieux voir
parmi nous quelques-uns trébucher et écrire quelques erreurs que
d’avoir contre nous tous les savants comme en France? Crise
affreuse et ruineuse dont on a des échos partout! Gaston Paris
disait confidentiellement a un ami: ¢ Né catholique, je ne le suis
plus, parce que I'Eglise continue d’enseigner des fables et que la
plupart de ses chefs ne s’en doutent méme pas. » Nous verrons
quand le rationalisme francais aura fait le tour des peuples latins
et qu’il sera descendu jusque dans la chaire des instituteurs pri-
maires, ce qui restera d'un catholicisme privé de son prestige scien-
tifique! Nous devions d’autant plus tenir a ce prestige que c’est le seul,
apres celui de nos vertus sociales, qu'on ne peut ravir» (p. 513-514).

— FEncore linspiration biblique et la critique. 1.e P. Frangois
de Hummelauer a publié, en 1904, les trois principes suivants,
dans le but de résoudre beaucoup de difficultés, soit historiques,
soit critiques, élevées contre la Bible:

« 1. Il faut déterminer avec soin le gemre littéraire des divers
récits de 'A. T.: il y a en effet des genres littéraires différents,
chez les Hébreux comme ailleurs; chaque genre a sa vérzté pro-
pre, et c’est la seule qu'on doive y chercher: cette vérité ne re-
présente pas toujours la stricte vérité historigue, mais peut aussi rester
beaucoup au-dessous. — 2. Il est nécessaire de déterminer plus pré-
cisément le coté hwmain de [linspivation ; cela comprend tout «ce
que l'écrivain sacré apporte de son coté a linspiration », c’est-a-
dire toute son individualité humaine, voire ses inperfections, l'er-
reur exceptée ; dans les matieéres de science profane, il pense et parle
comme ses contemporains, ne dépasse pas leur niveau ef me voit
rien au dela de leur horison intellectuel. — 3. < Les questions con-
cernant les auteurs ou rédacteurs, la composition, la date d’origine,
Vhistoire des livres inspirés, en un mot les questions de la haute
critique, sont, de leur nature et sous certaines réserves, non des
questions théologiques, mais des questzons de science profame. »



e §97 -

Les développements de ces trois principes sont trés intéres-
sants, et je regrette de ne pouvoir les donner ici. Le Pére Joseph
Brucker, jésuite, en combat plusieurs, qu'il trouve trés compro-
mettants, pour ne rien dire de plus. Voici ses propres expressions
(Etudes, 20 janvier 1903, p. 265-2600) :

« Le P. de H. ne vegarde donc pas comme impossible que les his-
toriens inspirés aient avancé, sur la foi de leurs sources, quelques
erreurs historiques, en matiére indifférente au salut .. . Le second prin-
cipe du P. de H. et surtout les théories qu'il y rattache, sont donc
trop aventurés pour servir de direction a l'exégése. Le troisieme
ne vaut pas mieux et je dois méme dire qu'il me parait franche-
ment crroné. Si les questions de la haute critique en général et la
question des auteurs des livres inspirés en particulier, ne sont pas
des questions historiques, c’est-a-dire sont étrangeres a la révélation,
indifférentes pour le dogme, I'Eglise n’a ni le droit ni le pouvoir
de les trancher en vertu de son infaillibilité. Or, pour plusieurs,
elle ) s’est pratiquement attribué ce droit et ce pouvoir. ... Je
ne congois pas que le P. de H. ne l'ait pas vu. Il affirme (sa har-
diesse d’affirmation est presque déconcertante) que son troisieme
principe est la doctrine unanime de lantiqueté chrétienne. l.a vérité
est que pas un seul des anciens FPeres oun docteurs n’a dit que la
question des auteurs des saints Livres, en général, était indifférente
pour la foi...» — Ce qui est encore plus déconcertant, c'est le
désaccord des deux bons Peres. '

M. le professeur Venard, au contraire, se prononce dans un
sens favorable au P. Hummelauer. Au sujet de l'ouvrage de ce
dernier (Exegetisches sur Inspirationsfrage), il s’exprime ainsi dans
la « Revue du clergé frangais» (1* février 1903, p. 523-524):
« La formule (<il n'y a pas d'erreurs dans la Bible ») a besoin
d’étre comprise et interprétée, et c’est dans I'étude du c6té humain
de la Bible, du caractére littéraire des livres qui la composent
qu'on cherche maintenant les fondements de cette interprétation.
Des lors I'étude des difficultés que souléve I'Ecriture est, en partie
du moins, transportée du domaine de la théologie dans celui de
la littérature générale. Les questions d’authenticité, d’attribution
littéraire sont aussi de moins en moins considérées comme des
questions théologiques. Cela ressort du livre du P. de Hummelauer
dont la troisiéme partie n’est que le développement du principe
suivant, nettement formulé: «Les questions relatives aux auteurs,
aux rédacteurs, & la composition et & la date des livres inspirés,
en un mot toutes les questions de Aawute critique sont, par elles-
mémes, et avec certaines restrictions, des questions qui relevent
de la science profane, nullement de la théologie. » Clest la, si l'on

) Le P. Brucker veut dire Rome (qui n’est pas I'Eglise).



— 328 —

veut, un point de vue quelque peu nouveau dans 'exégeése catholique,
mais pourquoi ce changement d’attitude ne serait-il pas légitime et fé-
cond, s’il n'est que la conséquence immédiate de cette assertion de
Léon XIII, que I'Ecriture parle aux hommes un langage humain?»

M. Venard, dans cette méme Chronique biblique, parlant du
volume de M. Lémann sur «la Vierge et 'Emmanuel » dit (p.
527-528): «Pour lui, la prophétie de |'Almar est messianique au
sens littéral, et le prodige donné comme signe a Achaz est pré-
cisément le miracle insigne d’une vierge concevant et enfantant.
On peut douter que son interprétation paraisse entiérement satis-
faisante & ceux de ses lecteurs qui s’intéressent au sens historique
de ce passage célebre. Les difficultés sont beaucoup moindres, et
l'on comprend bien mieux la signification immédiate de la pro-
phétie pour Achaz, si 'on admet que le passage n’est messianique,
comme tant d’autres, qu’au sens spirituel. En tout cas, il faut re-
connaitre que le signe annoncé par Isaie n’est probablement pas
la naissance d’Emmanuel, mais la dévastation prochaine du royaume
de Juda, ou, comme le pensent d’autres critiques, la délivrance qui
suivra cette crise redoutable. Le P. Condamin dans son commen-
taire d’Isale qui vient de paraitre et sur lequel je reviendrai dans
une prochaine chronique, considere la prophétie comme une me-
nace. Adoptant provisoirement, quoiqu’elle ne lui paraisse pas
pleinement satisfaisante, une interprétation proposée par le P.
Huyghe et le P. Durand, il pense que le v. 16 indique la proxi-
mité du chatiment et signifie que si la Vierge promise venait
maintenant a concevoir et enfanter, Emmanuel, son fils, n’aurait
pas atteint I'age de discrétion que la menace serait accomplie et
que la misere ou le pays se trouvera réduit l'obligerait a se nourrir
de lait et de miel sauvage. Conformément a cette interprétation,
il traduit ainsi les vv. 14-16 : « C’est pourquoi le Seigneur lui-méme
vous donnera un signe: Que la Vierge concgoive et enfante un fils,
qu’elle 'appelle Emmanuel ; il se nourrira de lait et de miel au
temps ou il saura rejeter le mal et choisir le bien. Car, avant que
I'enfant sache rejeter le mal et choisir le bien, la terre pour la-
quelle tu redoutes les deux rois sera dévastée. »

A noter aussi un aveu du P. Lemonnyer sur les Epitres de
St. Paul: « Le R. P. insiste beaucoup sur la distinction qu'on doit
établir entre ce que St. Paul appelle son évangile, et qui ne serait
que la catécheése apostolique élémentaire, et la spéculation théolo-
gique qui rvemplit certaincs épitres. Sur quoi M. Venard ajoute
(p. 532): «Il est trés probable que l'évangile de St. Paul n’était
pas une simple reproduction de la catécheése primitive, mais avait
dl subir linfluence des points de vue particuliers a lapitre, dont
nous voyons le développement dans les épitres. »



— 329 —

— La notion de la foi. Que la foi vivante soit une adhésion
de V'édme au Christ et a ses enseignements, donc une adhésion de
I'intelligence et de la volonté, cela est connu de tous les chrétiens.
Mais, si quelques théologiens ont autrefois tenu dans l'ombre le
role de la volonté pour mettre en plus grande lumiere celui de
I'intelligence, d’autres théologiens aujourd’hui semblent singuliére-
ment amoindrir le réle de l'intelligence pour se borner a peu preés
a celui de la volonté. Voici comment s’exprime M. Laberthonnieére,
dans son volume sur « Le réalisme chrétien et l'idéalisme grec»:
« La connaissance que la foi comporte reléve essentiellement &’une
expérience de vie et non dune étude sur les faits et les documents »
(p. 149). Et encore: « Les témoignages que nous fournit ’histoire,
tant que nous ne les considérons qu’en historiens et du dehors,
sont purement contradictorres et se détruisent » (p. 133).

A quoi le P. H. Dutouquet réplique (Etudes, 20 janvier 1903,
p. 271): qu’il y ala « un scepticisme surprenant » ; que cette doc-
trine « est grave et sent bien le paradoxe » ; que, si la vérité du
Christ < ne s’impose pas du dehors comme un absolu», le P.
< avoue ne pas voir comment toute cette doctrine est conciliable
avec le troisitme canon sur la foi, du Concile du Vatican ». —
Pauvres canons du Concile du Vatican!

— Les dogmes et les formules dogmatiques. En général, les
théologiens papistes placent les formules dogmatiques romaines
sur le méme rang que les dogmes, et les dogmes sont, pour eux,
tout ce que Rome définit. Aujourd’hui, plusieurs d’entre eux osent
s'aventurer jusqu’'a proclamer la relativité desdites formules! Ils
marchent sur les traces de Newman, qui a dit: « Les dogwmes ca-
tholiques ne sont apres tout que les symboles d’un fait divin, qui,
loin d’étre mesuré par ces propositions, ne serait pas épuisé, ne
serait pas approfondi par un millier de propositions nonvelles. »
Donc Rome peut faire a son gré des milliers de propositions nou-
velles! Aux naifs qui objectent que c’est changer le dogme, ils
répondent encore avec Newman : « Ici-bas, vivre c'est changer, et
pour étre parfait, il faut avoir changé souvent. » Sur quoi, M. le curé
Dubois remarque (Revue die clergé francazs, 1°F février 1905,p. 511-512):

< Cette relativité des formules dogmatiques est plus frappante
encore, si nous examinons les dogmes définis, non plus a l'aide
de concepts abstraits, comme la Trinité ou la transsubstantiation,
mais a l'aide d’une image ou d'un symbole matériel, empruntés
a une science trés €lémentaire, comme ces formules du Symbole
des Apotres: est descendn aux enfers, est wmonté aux cienx, etc.
Ces expressions sont évidemment relatives & une cosmologie qui
n'est plus la noétre. «Il n’est plus ni montée, ni descente dans
Pespace infini, » dit quelque part M. Sabatier et nous ne situons



— 330 -

plus aussi siurement que les anciens théologiens ni les enfers, ni
le séjour des bienheureux. Est-ce a dire que nous nions le phéno-
meéne matériel de I’Ascension du Christ? Non, certes, mais ce fait
meéme ne pouvait avoir, dans l'esprit du Christ, qu’une valeur sym-
bolique en exprimant d'une maniere sensible aux yeux des dis-
ciples la glorification de l'humanité du Messie et, en lui, de 'hu-
manité tout entiere qu’il avait rachetée et dont il est le « chefl»
mystique. ILe symbole, approprié¢ a lintelligence des disciples,
peut nous paraitre caduc, par rapport a une science plus avancée,
mais l'idée religieuse qu’il enveloppe a une valeur éternelle. La
distinction est donc a faire entre l'idée permanente et I'image ou
le symbole qui lui sert de véhicule. »

M. Dubois dit encore (p. 513): « Il semble donc qu’une idée,
un dogme, tout en restant les mémes et en conservant le méme
sens, puissent revetir une expression nouvelle et abandonner au
torrent de I'évolution des concepts et des formules surannés, par
un phénomene analogue a celui par lequel l'étre vivant se débar-
rasse des matériaux vieillis et usés qui ont fait autrefois partie de
son organisme. L’immobilité absolue, c’est la mort. < Une des
causes de corruption pour une religion, dit Newman, c’est pré-
cisément de se refuser a suivre la marche d’une doctrine qui évo-
lue et de se cramponner obstinément aux formes du passé. »

M. Dubois, qui enseigne que « les personnes divines ne sont
qu'une des faces de I'Etre divin considéré dans sa fonction de
relatif > (p. 501), veut bien faire encore les aveux suivants: que
<« les conditions exactes ou s’exerce l'infaillibilité pontificale ne sont
pas toujours faciles a déterminer » (p. 507)! — que «les défini-
tions dogmatiques dont le sens historiquement conditionné est
nécessairement incomplet, peuvent étre non seulement complétées
par d’autres définitions, mais revisées en elles-mémes, dans leur
teneur primitive, pour étre adaptées a des besoins nouveaux et
aux progres de la science et de la philosophie » ; — que ¢ les
formules dogmatiques (définitions du concile de Trente relatives a
la transsubstantiation eucharistique, sess. XIII) sont évidemment em-
pruntées a un systeme de philosophie particulier, le systéme sco-
lastique » (p. 508). L’auteur, dans ces pages, recourt prudemment
a la forme interrogatoire: mais sa pensée est trés claire: « Nous
n'oserions, dit-il, taxer d’hérésie ou d'erreur cette maniere d’en-
tendre la relativité des formules dogmatiques» (p. 509). Certes il
a raison. Mais cette facon d’avoir raison sape certainement la dog-
matique romaine.

Dans les ZEtudes des PP. jésuites (3 janvier 190os), un < pro-
fesseur d’exégese », rendant compte du volume du P. Fontaine sur
« les Infiltrations protestantes », s’exprime ainsi : ¢ M. l'abbé Fon-



— B8l —

taine affirme que nous sommes en face d'un systeme d'erreurs
qui fera la désolation et le grand péril de I'Eglise (/z7¢ romaine)
pendant tout le vingtiéme siécle. Aussi s’efforce-t-il de lui barrer
le passage ... On avait trouvé ses premieres prévisions exagérées
et trop pessimistes, et cependant les faits sont la, évidents et in-
déniables, pour montrer gu'elles ont été dépassées. »

—  Glorzfication du chanoine gallican Bernzier. Nos lecteurs
connaissent déja le remarquable ouvrage de M. Houtin sur ce cha-
noine d'Angers (Revue, janvier 1902, p. 174-178, et octobre 1904,
p. 630). Un critique des Annales de philosophic chrétienne (janvier
1005, p. 427-429), qui signe Senzor et rend compte de ce volume,
décrit ainsi le nouveau clergé francais, ultramontanisé a la suite
du concordat de 1801: «Le nouveau clergé séculier qui devait
la vie au régime impérial semblait ne plus songer qu’a abdiquer
ses derni¢res prérogatives disciplinaires, liturgiques, voire méme
intellectuelles. Né de l'absolutisme, il pensait peut-étre s’en affran-
chir en créant un absolutisme plus puissant encore. Le triomphe
de Napoléon III fut le signal d'une recrudescence de ce mouve-
ment d’abdication, sorte de complément moral de la nuit du 4
aout. Le clergé francais, apreés avoir baptisé¢ les arbres de la
liberté, renoncait décidément a toute liberté et a toute vie propre
pour n’étre plus qu'un clergé romain. On ne connaissait plus d’au-
tres tribunaux ecclésiastiques que ceux de Rome. On ne pratiquait
plus de liturgie que la liturgie romaine; le vieux propre de S.
Sulpice est encore qualifi¢ de gallican. On ne chante plus d’hym-
nes que celles du bréviaire romain. On doit recevoir toutes les
légendes qui s'autorisent d'une origine ou d’une approbation ro-
maines. On ne congoit méme plus de fagon de penser dans les
choses libres qui ne soient des fagons de penser romaines. L’an-
cien clergé détruit, le nouveau se précipita sur les pas du clergé
régulier. Le Pere Lacordaire et dom Guéranger furent les grands
ouvriers de ce mouvement essentiellement romantique et littéraire.
Plus diserts que profonds, paroles éloquentes, verbes sonores, his-
toriens sans critique, mais colorés et entrainants, ils imprimerent
au clergé une impulsion fatale qui le conduisit & I'abandon de
toute individualité intellectuelle. ILa rhétorique triomphait de la
critique. Gallican devenait une épithete de flétrissure : Gallicans les
défenseurs du vieux droit canon, comme M. Icard, supérieur de
St. Sulpice; gallicans les opposants a la poussée des dévotions
nouvelles: gallicans les vieux tenants de la liturgie frangaise; gal-
icans les critiques de la réintroduction des vieilles légendes apos-
tolicistes ; gallicans les prétres qui doutaient de certaines révélations
retentissantes ; gallicans les partisans d'une histoire sincére et minu-
tieuse ; gallicans et jansénistes tous ceux qui n’acceptaient point



— 332 —

toute nouveauté dite surnaturelle, tous les miracles enfantins que
Bossuet aurait désavoués. Le néo-ultramontanisme était un roman-
tisme, et le romantisme triomphait. Bernier résista sur presque tous
les points ou l'amour de la fable et de la sonorité semblait en-
tacher la religion de superstition .. . Disparition des cadres ecclé-
siastiques anciens, esprit de servage du clergé moderne, roman-
tisme ultramontain des nouveaux et bruyants réguliers, voila ce
qui apparait merveilleusement dans le cadre local de cette bio-
graphie documentée. Le livre mérite la peine d’étre lu et je sou-
haiterais a maiat contemporain le courage de le méditer. »

— Les <« inepties > d'un prélat romazn. Dans le méme numéro
des Annales, un autre critique, qui signe R. D., traite ainsi Mgr
Delassus, prélat de la Maison de Sa Sainteté et directeur de la
Semaine religicuse du diocese de Cambrai (p. 430-431): « Mor
Delassus réunit en gros volumes une série d’articles qu’il a publiés
dans sa Semaine religicuse. Le besoin de cette collection ne se
faisait pas sentir et il est peu vraisemblable qu’elle éveille méme
I'attention, a moins que ce ne soit celle de gens désireux de
s'égayer aux dépens de notre religion ... Nous pensions que la
mystification de Léo Taxil était encore trop récente et avait été
trop cruelle pour permettre a un prétre, fat-il Mgr Delassus, de
répéter déja de telles inepties. Mais il y a des gens incurables.
Si Vauteur ne dit pas sa pensée sur Léo Taxil, du moins il cite
volontiers ses dupes. La plus grande autorité historique qu’il con-
naisse est a leur niveau: c'est Crétineau-Joly. Sur cet écrivain re-
pose, au total, tout I'ouvrage de Mgr Delassus. »

— Attaque contre le parti wiltramontain d Allemagne. Quel-
ques lignes plus loin (p. 433-433), un autre critique des Awnales,
M. J. Bernard, loue le volume du professeur Ehrard sur ¢ le Catho-
licisme et le XX* siecle » (Der Katholizisinus und das szwansigste
Fakrhundert), et cite les paroles élogieuses du professeur Eucken
sur le méme ouvrage. Puis il ajoute: « N’est-il pas vrai que si
nous comparons ces paroles d’un philosophe rationaliste avec celles
des critiques catholiques qui par les attaques incessantes ont rendu
la situation du Dr Ehrard intolérable a Vienne et l'ont décidé a
demander son transfert a Strasbourg, ¢ nous pourrons a peine nous
défendre d’un sentiment de honte » (Cf. 7., p. 312). « Cependant
les paroles du Dr Ehrard et plus encore peut-étre celles du philo-
sophe Eucken, ne sont pas perdues; des centaines d’ames avides
les recueilleront; elles serviront a la grande ceuvre pacifique et col-
lective, catholique dans le sens plein du mot, de ’éducation des
esprits. »

(A swuzvre.) E. MICHAUD.




	Variétés

