
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 50

Artikel: Zur Lehre des hl. Johannes Chrysostomus über das geistliche Amt
[Schluss]

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403622

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403622
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 308 —

ZUR LEHRE
DES HL JOHANNES CHRYSOSTOMUS

ÜBER DAS GEISTLICHE AMT.

(Fortsetzung und Schluss.)

4. Gehen wir zur Darstellung der homiletischen Grundsätze
unseres Lehrers über. Unwillkürlich wird man an Verhältnisse

der Gegenwart erinnert, wenn man die Vorschriften
vernimmt, die Chrysostomus im 5. Buche der Schrift de sacerdotio
über die Verwaltung des Predigtamtes aufstellt. So nützlich
und segensreich dieses Amt ist, so gefährlich wird es für den,
der ohne die notwendige Befähigung dasselbe verwaltet. Nur
fromme und eifrige Männer, das ist die Forderung, die er an
die Spitze stellt, sollen es übernehmen ; wer diese Voraussetzung
nicht erfüllt, bleibe ihm ferne (415 A). Damit vergleichen wir
eine Äusserung unseres Heiligen in der 15. Homilie über I. Tim.
5, 17—18 (Tom. XI, p. 636 F sq.): Es ist von grosser Wichtigkeit

für die Erbauung der Gemeinde und in hohem Grade
nützlich, dass die Vorsteher tüchtige Prediger .seien. Im
gegenteiligen Falle haben die Gemeinden grossen Schaden. Deshalb

führt der Apostel nach den andern Eigenschaften eines
Bischofes, nach der Gastfreundschaft, Milde, Unbeseholtenheit,
auch noch die Lehrgabe auf.

Welches Ziel aber muss der Prediger vor Augen haben
und welche Eigenschaften soll er darum im einzelnen besitzen?
Richtschnur und Absicht bei seiner Arbeit sei das Wohlgefallen
Gottes; er muss sich ohne Selbsttäuschung das Zeugnis geben
können, seinen Lehrvortrag nach dem Wohlgefallen Gottes
ausgearbeitet und eingerichtet zu haben (419 B). In
Übereinstimmung hiermit äussert sich Chrysostomus in der zweiten
Säulenhomilie (Tom. II, p. 25 A sq.), indem er als Ziel der



— 309 —

Predigt das Seelenheil der Gläubigen angibt. Kein Theater ist
die Kirche, so lesen wir dort. Was nützt mir dieser lärmende
Beifall Umsonst wären wir hierher gekommen, wenn wir aus
dem Gesagten keinen Nutzen ziehen. Mein Ruhm ist, dass ihr
meine Worte in Taten umsetzt. — Pflicht des Predigers ist es,
den Nutzen, nicht das Vergnügen der Hörer im Auge zu haben
und daher ohne Rücksicht auf Lob oder Tadel die ganze Wahrheit

zu sagen, so bestimmt Chrysostomus Aufgabe und Ziel der
kirchlichen Rede in der Predigt rem esse periculosam ad

gratiam concionari (Tom. II, p. 660 D, cf. Tom. III, p. 164 A—C).
In der ersten Homilie über den Brief an Titus weist unser

Vater unter Bezugnahme auf Jesu Wort (Joh. 15, 16):
Nicht ihr habt mich erwählt, sondern ich habe euch erwählt,
darauf hin, dass, wie die Apostel, so der kirchliche Redner
überhaupt nicht im eigenen Namen, sondern im Auftrage un-
sers göttlichen Heilandes seines Amtes walte. Der Laie hat
keine Verpflichtung dazu, der Geistliche macht sich straffällig,
wenn er dem Volke nicht seine religiösen Pflichten predigt.
Denn er hat eben einen Auftrag unsers göttlichen Heilandes
zu erfüllen, seine Lehrverkündigung ist nicht etwa Befriedigung
seiner Herrschsucht (hom. I in epist. ad Tit., Tom. XI, p. 730

E). Das Gleiche vernehmen wir im Beginne der ersten Homilie

über den ersten Brief an Timotheus, wo Chrysostomus die
Predigt auf den gemeinsamen Auftrag der drei göttlichen
Personen zurückführt (Tom. XI, p. 548 sq.).

Mit Rücksicht auf diesen Auftrag und auf dieses Ziel
ergeben sich zwei notwendige Eigenschaften des geistlichen
Redners, die in seinem eigenen Interesse und in dem der Gemeinde
liegen : Demut und Beredsamkeit. Nicht die eine oder die
andere, sondern beide zusammen muss der Prediger besitzen
(416 A). Dies ergibt sich besonders aus der Betrachtung
derjenigen, für die die Predigten bestimmt sind.

(a) Die Hörer zeigen sich vielfach nicht als gelehrige und
willige Schüler, sondern verfahren so, als ob sie zum Vergnügen

einem weltlichen Schauspiele anwohnten, sie halten sich
für berechtigt, das Gehörte, statt es zu beherzigen und zu
befolgen, zu kritisiren. Unterhaltung wollen sie, nicht Belehrung.
(b) Damit hängt zusammen, dass sie bald eines Redners
überdrüssig werden, wenn er nicht immer Neues in neuer Form
vorbringt, (c) Rasch ist man mit Vorwürfen bereit, wenn der



— 310 —

Prediger fremde Arbeiten benützt und in seiner Rede die

Äusserungen anderer verwendet, (d) Schon der blosse darauf
zielende Verdacht genügt, verdriessliche Schwierigkeiten zu
bereiten, (e) Leicht entstehen Parteiungen, die einen halten es
mit diesem, die andern mit jenem Prediger und hören einen
Vortrag in vorgefasster Meinung mit Zu- oder Abneigung an
(415 C sq.). (f) Bei der grossen Verschiedenheit der intellektuellen

Verfassung der Hörer ist es ferner unvermeidlich, dass
der Beifall, auch wo er verdient ist, bisweilen ausbleibt, indem
dieselbe Rede, die den Kenner vollauf befriedigt, an den
anderen, die jedenfalls in der Mehrzahl sind, ohne Eindruck
vorübergeht (418 E). (g) Eine noch grössere Schwierigkeit liegt
in der ethischen Beschaffenheit der Menge, die mit grundlosen
Angriffen und unverdienten Verleumdungen im Verborgenen
und in der Öffentlichkeit gleich bei der Hand ist und den
unfähigen Amtsbruder mit Lobsprüchen überhäuft, bloss um den
Ruhm des Meisters zu schmälern (418 V». (h) Auch bei
offenkundigen grossen Verdiensten kann der Ruhm und die
Anerkennung eines Redners durch einen kleinen Fehler Schaden
leiden ; grosse und zahlreiche Tugenden übersieht die Menge
leicht und oft, wenige und kleine Fehler werden alsbald
bemerkt, getadelt und bleiben unvergessen (418 B). Gerne
vergessen z. B. die Zuhörer, dass geistige Stimmung und körperliche

Verfassung einen grossen Einfluss auf die rhetorischen
Leistungen ausüben, und class ein Mensch überhaupt nicht allezeit

in allem glücklich sein kann, was wiederum eine Quelle
von Vorwürfen ist (418 A).

Diesen und ähnlichen Erscheinungen gegenüber muss der
geistliche Redner Demut besitzen und eine starke Seele haben,
die frei von allem Ehrgeiz und in der Geduld geübt ist. Das
ist er der Gemeinde und sich selber schuldig. Sich selber,
denn der Ehrgeiz, wenn er nicht befriedigt wird, ist die Quelle
beständiger Sorge und tiefer Niedergeschlagenheit des Gemütes

(417 A). Leicht führt ferner die Ruhmsucht zum Neid
gegenüber dem glücklicheren und erfolgreicheren Kollegen; wir
scheuen uns schliesslich nicht, ihn heimtückisch zu umlauern,
ihn boshaft zu verleumden, seinen Ruf herabzusetzen, und
sollten wir dabei auch das eigene Seelenheil opfern müssen
(419 D sq.). Weiterhin zeigt unser Heiliger, dass der kirchliche

Redner auch mit Rücksicht auf das Volk von allem Ehr-



— 311 —

geiz frei sein müsse. Damals war vielfach eine Überschätzung
der Predigt bemerkbar (420 B), eine Erscheinung, die auch der
heutigen Zeit nicht fremd ist. Die Liebe des Ruhmes führt
nun leicht dazu, dem Volke das Angenehme, nicht das Nützliche

und Notwendige zu sagen, sich vom Volke leiten zu
lassen, statt Führer des Volkes zu sein (416 A). Hier muss der
kirchliche Redner seine Stellung behaupten. Er ist der Lehrer,
sie die Schüler; er der Vater, sie die Kinder, durch Weinen
und Schlagen, durch Beifall und Schmeichelei der Kinder lassen

wir uns nicht bestimmen, so sollen Lobsprüche des Volkes
uns nicht stolz, sein unberechtigter Tadel uns nicht mutlos
machen (417 A sq.); in Geduld und edlem Gleichmute müssen
wir Hass und Schmähung tragen und ruhig zusehen, wenn
andere unverdienter Weise uns vorgezogen werden (418 A). Um
uns diese Fähigkeit zu erwerben, werden wir uns stets
vorhalten, dass manchem die rechte Einsicht fehlt; diejenigen aber,
welche aus Bosheit handeln, werden wir als erbarmungswürdige

Leute bemitleiden und ihnen verzeihen, bei allem aber
bedenken, dass wir durch der Menschen Gunst oder Ungunst
nichts gewinnen und nichts verlieren. Wir müssen zufrieden
sein mit dem Gedanken, unsern Lehrvortrag nach dem
Wohlgefallen Gottes ausgearbeitet zu haben (419 A, C).

Aber — und dies ist wiederum ein praktischer und
beherzigenswerter Wink des Heiligen — wenn wir auch der
öffentlichen Meinung kein allzu grosses Gewicht beilegen, so sollen
wir doch anderseits des Volkes Urteil nicht gänzlich unbeachtet

lassen, indem es vor Trägheit uns bewahrt und zur
Selbstprüfung uns anleitet. Wir müssen ferner das Vertrauen des
Volkes besitzen. Dies macht es notwendig, class wir jeden
schlimmen Verdacht von Anfang an tilgen, weil durch
Weitererzählen die Sache nur vergrössert und verschlimmert würde.
Erst dann, wenn wir alles getan haben, was in unserer Macht
steht, ist es Zeit, die Lästerer zu verachten (417 A).

Zu diesen Eigenschaften muss als positive Ergänzung die
Beredsamkeit hinzutreten. Letztere empfiehlt Chrysostomus
besonders bei den Predigten, während er in der Apologetik
darauf weniger Gewicht legt (415 C). Die Beredsamkeit ist
aber nicht ein Geschenk der Natur, sondern Sache fleissiger
und fortgesetzter Übung (ov gvosiog, d'kkù fiat/goscoç tò kiysiv,
417 D). An dieser dürfen wir es niemals fehlen lassen. Sogar



— 312 —

in dem seltenen Falle, dass jemand ein vollendeter Redner ist,
darf er sich fortgesetzter Arbeit nicht entschlagen. Im Gegenteil,

ein solcher muss noch grössere Anstrengung aufwenden,
als der minder Begabte. Bringt dieser Unbedeutendes vor, so

wird man ihn kaum tadeln, leistet er auch nur weniges, so

wird er gelobt. Von den Geschickteren aber erwartet und
verlangt man stets mehr, und in jedem neuen Vortrage müssen
sie sich selber zu übertreffen suchen (417 E).

Aber nur der ist ein vollkommner Kanzelredner und darf
darauf rechnen, dem Volke zu nützen, der die vorhin beschriebenen

Eigenschaften zu gleicher Zeit besitzt. Ist einer bloss frei
von Ehrgeiz, aber nicht beredt, so gehen seine Worte verloren;
mit seiner Ungeschicklichkeit glauben die Hörer die eigene
Gleichgültigkeit und Fehlerhaftigkeit bedecken zu können.
Im umgekehrten Falle ist es unvermeidlich, dass er sein Talent
missbraucht und nach nichtiger Popularität hascht. Wer aber
demütig und beredt zugleich ist, der wird das den Gläubigen
zu wissen Notwendige in ansprechender Form vorbringen und
durch beides im Verein wahren Nutzen stiften (416 A sqq.).

5. Die schwierige, gefahrvolle und verantwortungsreiche
Aufgabe des Bischofes als des Seelsorgers und Hirten der Herde
Christi verdeutlicht uns Chrysostomus durch eine dreifache
Parallele, indem er ihn mit dem Hirten einer Tierherde, mit
einem Arzte und mit einem weltlichen Machthaber vergleicht
(373 A sqq.). Leicht erlangt der, der die Schafe vernachlässigte
und verlor, von seinem Herrn Verzeihung; muss er aber
Schadenersatz leisten, so handelt es sich bei der Busse nur
um Geld. "Wer aber über Menschen, Christi geistliche Herde,
gesetzt ist, dieses Amtes indes nachlässig waltet, erleidet für
den Verlust seiner Schäflein keinen irdischen Nachteil, sondern
er verliert seine eigene Seele. Steht also in dem einen Falle
nur ein zeitlicher Nachteil in Frage, so handelt es sich in dem
andern um die ewige Seligkeit.

Der Hirt hat die Herde zu schützen gegen Räuber, gegen
reissende Tiere, gegen ansteckende Krankheiten. Des Bischofes
Aufgabe aber ist es, abzuwehren die Nachstellungen der bösen

Geister, die nicht in eiserner Rüstung, aber von Natur aus
stärker, als jegliche Rüstung es verleihen kann, in
dichtgedrängten Scharen heranstürmen (Eph. 6, 12). Noch andere
Feinde gilt es abzuwehren, die unzählbaren menschlichen Laster



— 313 —

und Leidenschaften, die in wildem Trotz die Seele umlauern
und ins Verderben stürzen wollen (Gal. 5,19—21. IL Kor. 12, 20).

Ist schon aus diesem Grunde die Aufgabe des Geistlichen
unvergleichlich schwerer, so erhebt sich eine neue, noch
bedeutendere Schwierigkeit, wenn wir bedenken, dass die
Krankheiten der Tiere leicht zu erkennen und leicht zu heilen
sind. Umgekehrt ist es beim Menschen : die Krankheiten seiner
Seele festzustellen und zu behandeln ist ein mühevolles Werk.
Unter Berufung auf Pauli Wort (I. Kor. 2, 11): Kein Mensch
weiss, was in dem Menschen ist, als nur der Geist des Menschen,
der in ihm ist, zeigt unser Kirchenvater, wie man manchmal
gar nicht wissen kann, ob eine Seele gesund oder • krank ist.
Ist aber auch eine Krankheit festgestellt, so verursacht die
Pflege und Heilung eine noch grössere Mühewaltung. Der Hirt
hat volle Gewalt, die Schafe zu zwingen, das Heilmittel zu
nehmen, wenn sie sich nicht willig fügen, und alles, was immer
für ihre Gesundheit forderlich ist, wendet er mit grosser
Leichtigkeit an. Ganz in Übereinstimmung mit Gregor von
Nazianz weist Chrysostomus, indem er von dem Vergleiche mit
dem Hirten zu dem mit dem Arzt und dem weltlichen Machthaber
übergeht, nachdrücklich darauf hin, dass es nicht erlaubt ist,
mit Gewalt die Fehler der Sünder zu bessern. Er tut dies
wiederum unter Bezugnahme auf seinen Lieblingsheiligen, der
an die Korinther schrieb : Wir sind nicht Gebieter eures
Glaubens, sondern Mithelfer eurer Freude (IL Kor. 1, 23).
Der Hirt kann die Schafe zwingen; dem Arzte stehen eine
Reihe Heilmittel, Arznei, Schneiden und Brennen, zu Gebote;
weltliche Gewalthaber können ihre volle Macht gegen Übeltäter
anwenden und sie, selbst gegen ihren Willen, abhalten, das
frühere Leben zu führen. Wenn es aber gilt, einen Menschen
auf bessere Wege zu leiten, so geht es nicht an, Gewalt
anzuwenden, sondern es hilft allein die Überzeugung, hervorgerufen
durch Belehrung und Beispiel. Dies ist so sehr der Fall, dass,
wenn uns auch die zwingende Macht zur Seite stünde, wir
dieselbe doch nicht anwenden dürften. Warum? Weil Gott
nicht diejenigen krönt, die nur aus Zwang, sondern jene, die
aus freier EntSchliessung sich des Lasters enthalten und das
Gute üben.

Welche Eigenschaften stellen sich auf Grund hiervon als
für den Geistlichen notwendig heraus? Er muss zunächst einen



— 314 —

hellen Verstand und tausend Augen haben, um den Zustand
der Seele von allen Seiten erspähen zu können. Aller Eifer
aber ist fruchtlos aufgewendet, wenn der Priester nicht mit
psychologischem Scharfblick in die Tiefe der Seele eindringt,
um das Fehlerhafte zu erkennen und danach seine Massnahmen
zu treffen. Bei der Behandlung selber aber ist Klugheit, Geduld
und Individualisierung von nöten. Klugheit, denn nur durch
behutsames Vorgehen können die Menschen dazu gebracht
werden, sich der priesterlichen Leitung zu fügen und dankbar
für die Heilung zu sein; Geduld und Ausdauer, denn zu rasches
und zu schroffes Vorgehen stellt die ganze Heilung in Frage,
Geduld aber — ein schönes Wort unseres Heiligen — wirkt
unter den Menschen alles Gute ; individuelle Behandlung, denn
so verschiedenartig die geistigen Zustände und die
Seelenkrankheiten der Einzelnen sind, so mannigfach muss die
Heilpflege und die Seelsorge überhaupt eingerichtet werden. Die
einen sind schwach und träge, andere in die Freuden der
Welt verstrickt, wieder andere sind niedergebeugt von
Traurigkeit; diese sind stolz auf ihre Geburt, jene auf Reichtum
und machtigen Einfluss. Alles dies und noch vieles andere
muss berücksichtigt werden, damit solche Menschen auf gütlichem
Wege und allmählich von der Gewohnheit, zu sündigen,
abgezogen und, wenn auch nicht vollständig, doch zum Teil, von
ihren Gebrechen erlöst werden.

Eine Klasse von Menschen, die der seelsorgerlichen
Behandlung bedeutende Schwierigkeiten darbietet, sind die Grübler,
die sich mit der Erforschung schwer oder gar nicht zu
erkennender Lehren befassen und dabei allemal in Gefahr stehen,
bei dem Reden über den Glauben das Leben nach dem Glauben
zu vergessen. Hier gibt Chrysostomus, seiner Eigenart
entsprechend, den praktischen Ratschlag, nicht zu viel und nicht
zu wenig zu tun. Gegen solche Geheimnisgrübler soll man
nicht mit amtlicher Autorität vorgehen, um sie zum Schweigen
zu bringen. Ein solches Verfahren zöge dem Bischöfe den
Ruf des Übermutes und der Unwissenheit zu. Seine Aufgabe
besteht nun darin, diesem Vorwurfe zu entgehen, und anderseits
die ihm Anvertrauten von törichten und nicht zu beantwortenden
Fragen fernzuhalten. Das Mittel aber, das sich ihm dazu
darbietet, ist wiederum allein die Macht des Wortes (410 B sqq.).
Ähnliches gilt für den Fall, dass innerhalb einer Gemeinde



— 315 —

Streitigkeiten sich erheben über die eine oder andere Glaubenslehre

(414 B sqq., cf. die 6. Hom. über IL Tim. 2, 23 sq.).
Besondere Aufmerksamkeit erheischt die Behandlung derer,

die den Pfad des wahren Glaubens verlassen haben. Der
Schäfer hat eine folgsame Herde, leicht kann er das entlaufene
und verirrte Schäflein zurückbringen. Welche Sorge und Mühe
aber verursacht es, die getrennten Glieder der Kirche wieder
zu vereinen! Nie darf der Priester die Hoffnung aufgeben,
sondern soll stets mit Paulus denken und sagen : Vielleicht
lenkt Gott ihren Sinn um, dass sie die Wahrheit erkennen
und wieder zu sich selber kommen aus den Fallstricken des

Teufels (IL Tim. 2, 25, 26). Nicht mit Gewalt darf er einwirken,
nicht durch Furcht die Verirrten zwingen, sondern nur ein
einziges Mittel steht ihm zu Gebote : durch die Kraft der
Überzeugung muss er den Verlorenen zur Wahrheit zurückführen,
die er früher verschmäht hat. In der Anwendung dieses
einzigen Mittels aber muss man die nötige Festigkeit und Energie
zeigen. Der Bischof muss zu gleicher Zeit ernst und freundlich,
schreckend und mild, gebieterisch und herablassend, ungestüm
und sanft sein (395 D). Auch in seinen Predigten über die
Pastoralbriefe (z. B. hom. V. in epist. ad Tit., Tom. XI, p. 759
F sq.) wahrt Chrysostomus dem Seelsorger das Recht eines
nachdrücklichen Auftretens mit Autorität und Freimut. Stets
wird sich sein Verhalten nach den Umständen richten und der
Natur des zu bessernden Fehlers angemessen sein. Es gibt Sünden,
die man mit freundlichem Zuspruch und blosser Belehrung
beseitigt, es gibt aber auch solche, die man nur mit Ernst und
Strenge ausrottet.

Eine schmerzliche Aufgabe liegt dem kirchlichen Vorsteher
ob, wenn er ein Glied aus der kirchlichen Gemeinschaft aus-
schliessen muss. Da aber der Zweck dieser Massnahme die
Bekehrung des Sünders ist, so bedarf es der grössten Vorsicht,
damit er nicht „von übermässiger Trauer verschlungen werde"
(II. Kor. 2, 7, cf. die Erklärung unseres Heiligen zu der Stelle,
Tom. X, p. 459 B sqq.), und so ihm das, was ihm heilsam sein
sollte, zu noch grösserem Schaden gereicht. Bei unvorsichtiger
Handhabung würde der Bischof ihn und sich selber ins ewige
Verderben stürzen (410 A sq.).

Die Hausbesuche bei reich und arm, sowie der Verkehr mit
den Gemeindemitgliedern überhaupt erfordern grosse Vorsicht.



— 316 —

Auch der Schein der Bevorzugung eines einzelnen, etwa eines
Reichen oder Mächtigen, muss vermieden werden. Der Blick
seiner Augen, der Ton seiner Stimme, der Grad seines Lachens,
alles wird beim Geistlichen kritisiert. Was Chrysostomus in
diesem Betreff zur Beruhigung ängstlicher Gemüter, aber auch
zur Warnung der Sorglosen sagt, dürfte von unserer Amtsführung
überhaupt gelten: Der schlimmste Ankläger ist das Gewissen.
Ist das Gewissen rein, so ertragen wir leicht alle die Anklagen,
die Menschen gegen uns erheben, wofern wir uns nur mit der
freilich schweren Tugend der Geduld wappnen (400 E sqq.).

Als besondere Geschäfte, welche in damaliger Zeit dem
Bischöfe oblagen, nennt Chrysostomus die Sorge für die Witwen,
wie denn die christliche Kirche sich stets dieser Personen, wieder

Armen überhaupt, anzunehmen hat. Die Auswahl derselben
erfordert eine reifliche Prüfung, damit nicht Unwürdige sich
eindrängen und den wirklich Bedürftigen die ihnen notwendige.
Unterstützung wegnehmen. Sodann ist darauf zu achten, dass
die Unterstützungen genügend, ja reichlich, fliessen. Auch hier
zeigt sich unser Kirchenvater ebensosehr als tiefen Menschenkenner

wie als praktisch veranlagten Mann. Der
Witwenvorsteher muss persönlich uneigennützig und ein vorsichtiger
Vermögensverwalter sein, damit stets Mittel vorhanden sind :

er darf aber nicht geizig mit dem Gelde umgehen, weil es
sonst seiner Bestimmung entzogen wird und nutzlos bleibt:
weder soll Überfluss herrschen, noch Mangel eintreten. Grosse
Geduld und Langmut muss man haben, aber auf Dank darf
man nicht rechnen. Denn: „ein unersättliches Übel ist die
unfreiwillige Armut, sie hat immer zu klagen und kennt keinen
Dank." Dies trifft besonders bei den Witwen zu, die unter
Missbrauch ihrer, allerdings bemitleidenswerten, Lage leicht zu
grundlosen Klagen, statt zum Danke, und zu heftigem Tadel
bereit sind, wo es ihre Pflicht wäre, zu loben. Dabei ruhig zu
bleiben, erfordert schon eine starke Seele. Der Bischof soll
aber noch mehr tun. Mit heiterer Miene und freundlichem
Wort soll er die Gabe reichen und sich nicht durch die Un-
bescheidenheit der Empfängerinnen verbittern lassen. Denn,,
so sagt unser Heiliger schön und treffend, wie der Beschimpfte
bei reichlicher Fülle den Wert des Geldes gar nicht gewahr
wird wegen der Wunde, die ihm die Beschimpfung geschlagen,
so freut sich derjenige doppelt, der mild und liebevoll angeredet



— 317 —

wird und mit der Gabe ein Wort des Trostes empfängt, und
das Almosen wird verdoppelt durch die liebevolle Art der
Spendung.

Nicht bloss auf die genannte Klasse der Hülfsbedürftigen
erstreckt sich des Bischofes Sorge, er hat sich auch der
Beherbergung der Pilger und der Pflege der Kranken anzunehmen.
Gerade diese letztern erfordern eine besondere Sorgfalt, denn
ihr Zustand bringt es in der Regel mit sich, class sie gedrückten
Gemütes sind, und ein kleines Versehen kann das Unglück
erheblich verschlimmern. Anderseits bedarf es eines gewandten
und klugen Vorgehens, um die Reichen immer von neuem zu
freiwilligen und grossmütigen Spenden zu veranlassen.

Viel schwieriger noch, als die Sorge für die Witwen, ist
die Auswahl und Obhut der Nonnen. Manches, was bei einer
Witwe übersehen wird, ist einer gottgeweihten Jungfrau strenge
verboten. Auf der anderen Seite ist diese viel grösseren, inneren
und äusseren, Gefahren ausgesetzt als jene. Die Obsorge ist
aber schwieriger, weil der geistliche Vater, schon um eines

möglichen Ärgernisses willen, zu nahe Beziehungen sorgfältig
vermeiden muss. Er kann sich auch nicht dadurch helfen,
dass er einem andern die Aufsicht überträgt, denn in letzter
Linie ist er es, den die Verantwortung trifft (398 B sqq.).

Eine Sitte der damaligen Zeit brachte es mit sich, dass die
Gläubigen ihre Streitigkeiten nicht selten dem Bischöfe zur
Prüfung und Entscheidung vorlegten. Dieses Schiedsrichteramt
ist schwierig und zeitraubend. Zunächst gilt es, ein gerechtes
und unparteiisches Urteil zu finden und dann dasselbe so

auszusprechen, dass der Unterliegende nicht am Glauben
Schiffbruch und an seiner Seele Schaden leidet (399 E sq.).

Vielfach wurden auch die Bischöfe durch die Fürbitte in
Anspruch genommen, welche sie bei vorkommenden Gelegenheiten

für ihre Gemeinden bei den weltlichen Grossen einlegten.
Ein Beispiel dafür entnehmen wir den Säulenhomilien unseres
Heiligen (hom. III de statuis, Tom. II, p. 35). Chrysostomus
berichtet darin, dass Flavian trotz hohen Alters und ungeachtet
der weiten beschwerlichen Reise zum Kaiser geeilt war, um
den Zorn des erbitterten Monarchen von der Stadt abzuwenden,
während er selber die Un gewissheit und Angst des Volkes
durch die genannten Predigten zu heilsamer Erschütterung und
Busse zu leiten trachtete.



— 318 —

Eine weitere besondere Aufgabe der Bischöfe bestand darin,,
dass sie zu Zwecken der Visitation und zur Abhaltung des

Gottesdienstes sich von Zeit zu Zeit, namentlich aus Anlass
bestimmter Feste, auf das Land begaben, während umgekehrt
die Landpfarrer mit ihren Gemeinden an gewissen Feiertagen
in der Bischofsstadt erschienen (sermo de martyribus, Tom. II,
p. 651 B sq., hom. XIX de statuis, Tom. II, p. 139).

6. Über die Apologetik handelt vornehmlich das vierte Buch
der hier in Betracht kommenden Hauptschrift. Die Verwaltung
des Lehramtes sowohl, als auch die xlusübung der Hirtensorge
für den Leib Christi, die Kirche, legt dem Geistlichen die
Pflicht auf, als Apologet der christlichen Lehre gegen die Gegner
derselben aufzutreten und die Gemeinden vor dem Eindringen
falscher Lehren zu schützen. Denn zu ihm ist in erster Linie
gesagt (I. Petr. 3, 15): Seid immer bereit, euch gegen jeden zu
verantworten, der wegen eurer Hoffnung Rechenschaft von
euch fordert; und durch seine Vermittlung sollen die Gläubigen
in die gleiche Lage versetzt werden (408 B). Die Kirche muss
in dieser Hinsicht einer ringsum befestigten Stadt gleichen;
die Einsicht und Klugheit des Bischofes soll sie wie eine Mauer
umgeben, um die Anschläge der Feinde abzuwehren und die
Sicherheit der Bewohner zu gewährleisten. Dabei hat er es

mit einem dreifachen Gegner zu tun, er muss die Heiden, die
Luden und die Häretiker bekämpfen ^408 D sqq.\

Welche Eigenschaften erfordert nun diese dreifache Aufgabe?
Zunächst Erfahrung sowie allseitige und genaue Kenntnis der
Gegner und ihres Verhaltens. Denn zahlreich und verschieden
sind die Feinde, mannigfaltig auch die Art ihres Angriffes. In
einem Kriege hat jeder seine besondere Aufgabe an seiner
besondern Stelle zu erfüllen; der Bischof muss überall zugleich
sein. Denn wenn es einem Gegner gelingt, auch nur eine
kleine Bresche in die schützende Mauer zu legen, so ist alles
verloren. Jedem einzelnen Gegner gegenüber muss er auf allen
Punkten siegreich bleiben, aber auch alle insgesamt mit Erfolg
widerlegen und abwehren.

Hierbei ist Klugheit unentbehrlich und vernünftige
Masshaltung durchaus von nöten. Es empfiehlt also Chrysostomus
ein Verhalten, das nicht weniger in der Gegenwart volle Beachtung
erfordert, dessen Vernachlässigung aber schlimme Folgen zu
haben pflegt. Wie überhaupt, so muss man auch in der Polemik



— 319 —

den goldenen Mittelweg wandeln. Nicht nur das Falsche in
der Lehre des Gegners soll bekämpft, sondern das relativ
Richtige muss zu gleicher Zeit anerkannt und betont werden.
Das rechte Verhalten zeigt Chrysostomus an zwei Beispielen.
Die Gnostiker verwerfen das Alte Testament, die Juden
überschätzen es. Wollte nun jemand in einer Polemik gegen die
das mosaische Gesetz zur Unzeit beobachtenden Juden die

Anordnungen des Moses über Gebühr herabsetzen, so würde er
den Häretikern eine willkommene Handhabe bieten. Vielmehr
muss man darauf bedacht sein, das richtige Mass zu halten.
Das Gesetz des Moses war gut — darin haben die Juden
recht — aber nur für die Zeit des alten Bundes. Dasselbe
Gesetz hat keine verpflichtende Kraft — das ist das richtige
an der Behauptung der Gnostiker — aber nur im neuen
Testamente. Der Jude und der Gnostiker übertreibt, jeder in
seiner Art, indem er das, was nur für eine bestimmte Zeit gilt,
als absolut gültig hinstellt. Die Kirche aber anerkennt das
mosaische Gesetz, indessen nur für die Zeit des alten Bundes ;

sie hebt es auf, nachdem es im neuen Bunde seine Bedeutung-
verloren hat.

Das zweite Beispiel betrifft die Lehre des Sabellius und
die Meinung des Arius. Der erstere betonte die Einheit Gottes
zu sehr und verlor dadurch die Erkenntnis der Dreifaltigkeit.
Der zweite betont den Unterschied der drei göttlichen Personen
so stark, dass diese Unterscheidung auf eine Verschiedenheit
des Wesens hinausläuft. Wollen wir beide Angriffe abschlagen,
so werden wir die Einheit des göttlichen Wesens und die
Verschiedenheit der göttlichen Personen zugleich zu betonen
haben, ohne dass wir durch Einseitigkeit in den einen oder den
andern Irrtum fallen.

Weiterhin ist eine genaue Erkenntnis der christlichen Lehre
und eine gewandte Dialektik in der Verteidigung und
Rechtfertigung des kirchlichen Lehrbegriffs erforderlich. Gerne
verkündet der beredte Mund unseres Kirchenvaters das Lob
des Apostels Paulus, und auch hier stellt er ihn uns als Vorbild
auf. Er hat zahllose Wunder verrichtet und einen unerreichbar
vollkommnen Lebenswandel geführt. Niemand der Späteren
kann ihm darin auch nur einigermassen nahe kommen. Aber
trotz der in seinem Wandel und in seinem Wirken liegenden
Überzeugungskraft erklärt der Apostel die gründliche Kenntnis



— 320 —

und die nachdrückliche Darstellung der christlichen Lehre fi'r
notwendig. Beides verlangt er auch von uns. Dem widerspricht
nicht seine Äusserung IL Kor. 11, 6. Denn hier weist Paulus
nur den rhetorischen Schmuck der Rede ab, betont aber
nachdrücklich die NotAvendigkeit einer genauen Erforschung
und eindringlichen Darstellung der Lehre, so dass niemand sich
auf ihn berufen darf, um die eigene Trägheit und Nachlässigkeit
zu entschuldigen. Übrigens besass Paulus, so bemerkt sein

Lobredner, in hohem Grade auch jene künstlerische
Beredsamkeit, die freilich in der Polemik gegenüber gründlicher
Wissenschaftlichkeit und nachdrücklicher Überzeugungskraft
in der Regel in den Hintergrund tritt. Ja gerade dadurch
unterscheidet er sich von den übrigen Aposteln, und gerade
deswegen hielt man ihn in Lykaonien für den Hermes (Merkur,
Apg. 14, 11). Der Rhetorik, welche er hier weniger betont,
weist Chrysostomus, wie wir gesehen haben, ihren Platz an in
der Homilie, wo sie, wie er im Beginne des fünften Buches

bemerkt, reichliche Verwendung findet.
7. Die Grundsätze, die er in der Schrift über das Priestertum

niederlegte und in seinen zahlreichen Predigten weiter
entwickelte, hatte Chrysostomus ausgiebige Gelegenheit in der
Praxis anzuwenden, nachdem er Priester zu Antiochien und

später Erzbischof zu Konstantinopel geworden war. In ersterer
Stadt finden wir ihn als unermüdlichen, seeleneifrigen Prediger,
in Konstantinopel kamen zu dieser Tätigkeit hinzu seine
Bemühungen um eine Reform des Klerus und der vielfach trostlosen
kirchlichen Zustände überhaupt. So fand er mannigfache
Veranlassung, das theoretisch Ausgesprochene praktisch zu
betätigen. In der Geschichte, und auch heute noch, wirkt er
demnach nicht bloss durch sein Wort, sondern ebensosehr durch
sein mustergültiges Vorbild im Handeln und im Dulden, auf
dem Stuhl des Patriarchen nicht minder, wie als armer
Verfolgter in der Verbannung, er ist selber, soweit es in Menschenkraft

steht, das Ideal des Priesters, das er mit Begeisterung-
gezeichnet.

Grosser Männer Lehren und Leben, Wirken und Dulden
aber ist unmöglich bloss Gegenstand unserer Erkenntnis,
vielmehr muss davon mit innerer Folgerichtigkeit unser Willensleben

ergriffen und bestimmt werden. Wenn unser Kirchenvater

uns durch Wort und Tat daran erinnert, dass nichts,



— 321 —

nicht einmal die ganze Welt, kostbarer ist, als eine einzige
Menschenseele, und dass wir nicht können selig werden, wenn
wir nicht am Heile des Nächsten gearbeitet haben, so stellt
er damit dem Priester eine Aufgabe, die, richtig erfasst und
durchgeführt, für Klerus und Volk unermesslichen Segen in
Zeit und Ewigkeit schafft. Auf solche Auffassung und Betätigung
wendet unser Heiliger gerne das Wort an : Wenn jemand nach
dem Bischofsamte trachtet, so trachtet er nach einem guten
Werke (I. Tim. 3, 1). Etwas Hohes ist das Amt, aber eine
Gefahr für den Ungeeigneten oder gar Unwürdigen. Besser
ist es für eine Gemeinde, gar keinen Priester, als einen schlechten

zu haben. Welches Glück aber ist ein guter Priester, der
eine ganze Gemeinde gut macht!

Möchten wir an dem Beispiel der grossen Männer der
Vorzeit, vorab unseres Heiligen, lernen, wie wir im Dienste
Christi und seiner Kirche wirken sollen als Priester, Prediger,
Hirten.

Dr. Menn, Freiburg i. B.

Ee-vu« intern, de Théologie. Heft 50, 1905. 21


	Zur Lehre des hl. Johannes Chrysostomus über das geistliche Amt [Schluss]

