Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 50

Artikel: Zur Lehre des hl. Johannes Chrysostomus uber das geistliche Amt
[Schluss]

Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403622

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403622
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 308 —

ZUR LEHRE
DES HL. JOHANNES CHRYSOSTOMUS

UBER DAS GEISTLICHE AMT.

(Fortsetzung und Schluss.)

4. Gehen wir zur Darstellung der homiletischen Grundsitze
unseres Lehrers tiber. Unwillkiirlich wird man an Verhilt-
nisse der Gegenwart erinnert, wenn man die Vorschriften ver-
nimmt, die Chrysostomus im 5. Buche der Schrift de sacerdotio
iber die Verwaltung des Predigtamtes aufstellt. So niitzlich
und segensreich dieses Amt ist, so gefdhrlich wird es fiir den,
der ohne die notwendige Befihigung dasselbe verwaltet. Nur
fromme und eifrige Minner, das ist die Forderung, die er an
die Spitze stellt, sollen es ibernehmen ; wer diese Voraussetzung
nicht erfillf, bleibe ihm ferne (415 A). Damit vergleichen wir
eine Ausserung unseres Heiligen in der 15. Homilie tiber I. Tim.
5, 17—18 (Tom. XI, p. 636 F sq.): Es ist von grosser Wichtig-
keit fiir die Erbauung der Gemeinde und in hohem Grade
niitzlich, dass die Vorsteher ttichtige Prediger seien. Im ge-
genteiligen Falle haben die Gemeinden grossen Schaden. Des-
halb fiithrt der Apostel nach den andern Eigenschaften eines
Bischoteg, nach der Gastfreundschaft, Milde, Unbescholtenheit,
auch noch die Lehrgabe auf.

Welches Ziel aber muss der Prediger vor Augen haben
und welche Eigenschaften soll er darum im einzelnen besitzen?
Richtschnur und Absicht bei seiner Arbeit sei das Wohlgefallen
Gottes; er muss sich ohne Selbsttiuschung das Zeugnis geben
konnen, seinen Lehrvortrag nach dem Wohlgefallen Gottes
ausgearbeitet und eingerichtet zu haben (419 B). In Uber-
einstimmung hiermit dussert sich Chrysostomus in der zweiten
Saulenhomilie (Tom. II, p. 25 A sq.), indem er als Ziel der



— 309 —

Predigt das Seelenheil der Glaubigen angibt. Kein Theater ist
die Kirche, so lesen wir dort. Was niitzt mir dieser lirmende
Beifall? Umsonst wiiren wir hierher gekommen, wenn wir aus
dem Gesagten keinen Nutzen ziehen. Mein Ruhm ist, dass ihr
meine Worte in Taten umsetzt. — Pflicht des Predigers ist es,
den Nutzen, nicht das Vergniigen der Horer im Auge zu haben
und daher ohne Riicksicht auf Lob oder Tadel die ganze Wahr-
heit zu sagen, so bestimmt Chrysostomus Aufgabe und Ziel der
kirchlichen Rede in der Predigt rem esse periculosam ad
gratiam concionari (Tom. II, p. 660 D, cf. Tom. III, p. 164 A—C).

In der ersten Homilie iiber den Brief an Titus weist un-
ser Vater unter Bezugnahme auf Jesu Wort (Joh. 15, 16):
Nicht ihr habt mich erwihlt, sondern ich habe euch erwéahlt,
darauf hin, dass, wie die Apostel, so der kirchliche Redner
tberhaupt nicht im eigenen Namen, sondern im Auftrage un-
sers gottlichen Heilandes seines Amtes walte. Der Laie hat
keine Verpflichtung dazu, der Geistliche macht sich straffillig,
wenn er dem Volke nicht seine religiosen Pflichten predigt.
Denn er hat eben einen Auftrag unsers gottlichen Heilandes
zu erfillen, seine Lehrverkiindigung ist nicht etwa Befriedigung
seiner Herrschsucht (hom. I in epist. ad Tit., Tom. XI, p. 730
E). Das Gleiche vernehmen wir im Beginne der ersten Homi-
lie iiber den ersten Brief an Timotheus, wo Chrysostomus die
Predigt auf den gemeinsamen Auftrag der drei gottlichen Per-
sonen zurickfihrt (Tom. XI, p. 548 sq.).

Mit Riicksicht auf diesen Auftrag und auf dieses Ziel er-
geben sich zwei notwendige Eigenschaften des geistlichen Red-
ners, die in seinem eigenen Interesse und in dem der Gemeinde
liegen: Demut und Beredsamkeit. Nicht die eine oder die
andere, sondern beide zusammen muss der Prediger besitzen
(416 A). Dies ergibt sich besonders aus der Betrachtung der-
jenigen, fiir die die Predigten bestimmt sind.

(a) Die Horer zeigen sich vielfach nicht als gelehrige und
willige Schiiler, sondern verfahren so, als ob sie zum Vergnii-
gen einem weltlichen Schauspiele anwohnten, sie halten sich
fir berechtigt, das Gehorte, statt es zu beherzigen und zu be-
folgen, zu kritisiren. Unterhaltung wollen sie, nicht Belehrung.
(b) Damit héngt zusammen, dass sie bald eines Redners iiber-
driissig werden, wenn er nicht immer Neues in neuer Form
vorbringt. (¢) Rasch ist man mit Vorwiirfen bereit, wenn der



— 310 —

Prediger fremde Arbeiten beniitzt und in seiner Rede die Aus-
serungen anderer verwendet. (d) Schon der blosse darauf zie-
lende Verdacht geniigt, verdriessliche Schwierigkeiten zu be-
reiten. (e) Leicht entstehen Parteiungen, die einen halten es
mit diesem, die andern mit jenem Prediger und horen einen
Vortrag in vorgefasster Meinung mit Zu- oder Abneigung an
(415 C sq.). (f) Bei der grossen Verschiedenheit der intellek-
tuellen Verfassung der Horer ist es ferner unvermeidlich, dass
der Beifall, auch wo er verdient ist, bisweilen ausbleibt, indem
dieselbe Rede, die den Kenner vollauf befriedigt, an den an-
deren, die jedenfalls in der Mehrzahl sind, ohne Eindruck vor-
iibergeht (418 E). (g) Eine noch grossere Schwierigkeit liegt
in der cthischen Beschaffenheit der Menge, die mit grundlosen
Angriffen und unverdienten Verleumdungen im Verborgenen
und in der Offentlichkeit gleich bei der Hand ist und den un-
fihigen Amtsbruder mit Lobspriichen tiberhiuft, bloss um den
Rubm des Meisters zu schmiélern (418 D). (h) Auch bei offen-
kundigen grossen Verdiensten kann der Ruhm und die Aner-
kennung eines Redners durch einen kleinen Fehler Schaden
leiden; grosse und zahlreiche Tugenden iibersieht die Menge
leicht und oft, wenige und kieine Fehler werden alsbald be-
merkt, getadelt und bleiben unvergessen (418 B). Gerne ver-
gessen z. B. die Zuhorer, dass geistige Stimmung und korper-
liche Verfassung einen grossen Einfluss auf die rhetorischen
Leistungen ausiiben, und dass ein Mensch tiberhaupt nicht alle-
zeit in allem glicklich sein kann, was wiederum eine Quelle
von Vorwirfen ist (418 A).

Diesen und éhnlichen Erscheinungen gegeniiber muss der
geistliche Redner Demut besitzen und eine starke Seele haben,
die frei von allem Ehrgeiz und in der Geduld geibt ist. Das
ist er der Gemeinde und sich selber schuldig. Sich selber,
denn der Ehrgeiz, wenn er nicht befriedigt wird, ist die Quelle
bestiindiger Sorge und tiefer Niedergeschlagenheit des Gemii-
tes (417 A). Leicht fiihrt ferner die Ruhmsucht zum Neid ge-
geniiber dem glicklicheren und erfolgreicheren Kollegen; wir
scheuen uns schliesslich nicht, ihn heimtiickisech zu umlauern,
ihn boshaft zu verleumden, seinen Ruf herabzusetzen, und
sollten wir dabei auch das ecigene Seelenheil opfern miissen
(419 D sq.). Weiterhin zeigt unser Heiliger, dass der kirch-
liche Redner auch mit Riicksicht auf das Volk von allem Ehr-



— 311 —

geiz frei sein misse. Damals war vielfach eine Uberschiitzung
der Predigt bemerkbar (420 B), eine Erscheinung, die auch der
heutigen Zeit nicht fremd ist. Die Liebe des Ruhmes fiihrt
nun leicht dazu, dem Volke das Angenehme, nicht das Niitz-
liche und Notwendige zu sagen, sich vom Volke leiten zu las-
sen, statt Fihrer des Volkes zu sein (416 A). Hier muss der
kirchliche Redner seine Stellung behaupten. Er ist der Lehrer,
sie die Schiiler; er der Vater, sie die Kinder, durch Weinen
und Schlagen, durch Beifall und Schmeichelei der Kinder las-
sen wir uns nicht bestimmen, so sollen Lobspriiche des Volkes
uns nicht stolz, sein unberechtigter Tadel uns nicht mutlos
machen (417 A sq.); in Geduld und edlem Gleichmute miissen
wir Hass und Schméihung tragen und ruhig zusehen, wenn an-
dere unverdienter Weise uns vorgezogen werden (418 A). Um
uns diese Fihigkeit zu erwerben, werden wir uns stets vor-
halten, dass manchem die rechte Einsicht fehlt; diejenigen aber,
welche aus Bosheit handeln, werden wir als erbarmungswiir-
dige Leute bemitleiden und ihnen verzeihen, bei allem aber
bedenken, dass wir durch der Menschen Gunst oder Ungunst
nichts gewinnen und nichts verlieren. Wir miissen zufrieden
sein mit dem Gedanken, unsern Lehrvortrag nach dem Wohl-
gefallen Gottes ausgearbeitet zu haben (419 A, C).

Aber — und dies ist wiederum ein praktischer und beher-
zigenswerter Wink des Heiligen — wenn wir auch der offent-
lichen Meinung kein allzu grosses Gewicht beilegen, so sollen
wir doch anderseits des Volkes Urteil nicht génzlich unbeach-
tet lassen, indem es vor Trigheit uns bewahrt und zur Selbst-
prifung uns anleitet. Wir miissen ferner das Vertrawen des
Volkes besitzen. Dies macht es notwendig, dass wir jeden
schlimmen Verdacht von Anfang an tilgen, weil durch Weiter-
erzihlen die Sache nur vergrossert und verschlimmert wiirde.
Erst dann, wenn wir alles getan haben, was in unserer Macht
steht, ist es Zeit, die Listerer zu verachten (417 A).

Zu diesen Eigenschaften muss als positive Ergéinzung die
Beredsamkeit hinzutreten. Letztere empfiehlt Chrysostomus
besonders bei den Predigten, wihrend er in der Apologetik
darauf weniger Gewicht legt (415 C). Die Beredsamkeit ist
aber nicht ein Geschenk der Natur, sondern Sache fleissiger
und fortgesetzter Ubung (o0 ¢doewe, clic nadivsoe 10 Adyeanr,
417 D). An dieser diirfen wir es niemals fehlen lassen. Sogar



— 312 —

in dem seltenen Falle, dass jemand ein vollendeter Redner ist,
darf er sich fortgesetzter Arbeit nicht entschlagen. Im Gegen-
teil, ein solcher muss noch grossere Anstrengung aufwenden,
als der minder Begabte. Bringt dieser Unbedeutendes vor, so
wird man ihn kaum tadeln, leistet er auch nur weniges, so
wird er gelobt. Von den Geschickteren aber erwartet und
verlangt man stets mehr, und in jedem neuen Vortrage miissen
sie sich selber zu tibertreffen suchen (417 E).

Aber nur der ist ein vollkommner Kanzelredner und darf
darauf rechnen, dem Volke zu niitzen, der die vorhin beschrie-
benen Eigenschaften zu gleicher Zeit besitzt. Ist einer bloss frei
von Ehrgeiz, aber nicht beredt, so gehen seine Worte verloren;
mit seiner Ungeschicklichkeit glauben die Horer die eigene
Gleichgiiltigkeit und Fehlerhaftigkeit bedecken zu konnen.
Im umgekehrten Falle ist es unvermeidlich, dass er sein Talent
missbraucht und nach nichtiger Popularitit hascht. Wer aber
demiitig und beredt zugleich ist, der wird das den Gldubigen
zu wissen Notwendige in ansprechender Form vorbringen und
durch beides im Verein wahren Nutzen stiften (416 A sqq.).

5. Die schwierige, gefahrvolle und verantwortungsreiche
Aufgabe des Bischofes als des Seelsorgers und Hirten der Herde
Christi verdeutlicht uns Chrysostomus durch eine dreifache
Parallele, indem er ihn mit dem Hirten einer Tierherde, mit
einem Arzte und mit einem weltlichen Machthaber vergleicht
(373 A sqq.). Leicht erlangt der, der die Schafe vernachlissigte
und verlor, von seinem Herrn Verzeihung; muss er aber
Schadenersatz leisten, so handelt es sich bei der Busse nur
um Geld. Wer aber ber Menschen, Christi geistliche Herde,
gesetzt ist, dieses Amtes indes nachlissig waltet, erleidet fur
den Verlust seiner Schiaflein keinen irdischen Nachteil, sondern
er verliert seine eigene Seele. Steht also in dem einen Falle
nur ein zeitlicher Nachteil in Frage, so handelt es sich in dem
andern um die ewige Seligkeit.

Der Hirt hat die Herde zu schiitzen gegen Riuber, gegen
reissende Tiere, gegen ansteckende Krankheiten. Des Bischofes
Aufgabe aber ist es, abzuwehren die Nachstellungen der bosen
Geister, die nicht in eiserner Riistung, aber von Natur aus
stirker, als jegliche Ristung es verleihen kann, in dichtge-
dringten Scharen heranstirmen (Eph. 6, 12). Noch andere
Feinde gilt es abzuwehren, die unzihlbaren menschlichen Laster



— 313 —

und Leidenschaften, die in wildem Trotz die Seele umlauern
und ins Verderben stiirzen wollen (Gal. 5, 19—21. II. Kor. 12, 20).

Ist schon aus diesem Grunde die Aufgabe des Geistlichen
unvergleichlich schwerer, so erhebt sich eine neue, noch
bedeutendere Schwierigkeit, wenn wir bedenken, dass die
Krankheiten der Tiere leicht zu erkennen und leicht zu heilen
sind. Umgekehrt ist es beim Menschen: die Krankheiten seiner
Seele festzustellen und zu behandeln ist ein miihevolles Werk.
Unter Berufung auf Pauli Wort (I. Kor. 2, 11): Kein Mensch
weiss, was in dem Menschen ist, als nur der Geist des Menschen,
der in ihm ist, zeigt unser Kirchenvater, wie man manchmal
gar nicht wissen kann, ob eine Seele gesund oder:krank ist.
Ist aber auch eine Krankheit festgestellt, so verursacht die
Pflege und Heilung eine noch grossere Mithewaltung. Der Hirt
hat volle Gewalt, die Schafe zu zwingen, das Heilmittel zu
nehmen, wenn sie sich nicht willig fligen, und alles, was immer
fiir ihre Gesundbeit forderlich ist, wendet er mit grosser
Leichtigkeit an. Ganz in Ubereinstimmung mit Gregor von
Nazianz weist Chrysostomus, indem er von dem Vergleiche mit
dem Hirten zu dem mit dem Arzt und dem weltlichen Machthaber
iibergeht, nachdriicklich darauf hin, dass es nicht erlaubt ist,
mit Gewalt die Fehler der Siinder zu bessern. FEr tut dies
wiederum unter Bezugnahme auf seinen Lieblingsheiligen, der
an die Korinther schrieb: Wir sind nicht Gebieter eures
Glaubens, sondern Mithelfer eurer Freude (II. Kor. 1, 23).
Der Hirt kann die Schafe zwingen; dem Arzte stehen eine
Reihe Heilmittel, Arznei, Schneiden und Brennen, zu Gebote;
weltliche Gewalthaber konnen ihre volle Macht gegen Ubeltiter
anwenden und sie, selbst gegen ihren Willen, abhalten, das
frithere Leben zu fithren. Wenn es aber gilt, einen Menschen
auf bessere Wege zu leiten, so geht es nicht an, Gewalt an-
zuwenden, sondern es hilft allein die Uberzeugung, hervorgerufen
durch Belehrung und Beispiel. Dies ist so sehr der Fall, dass,
wenn uns auch die zwingende Macht zur Seite stiinde, wir
dieselbe doch nicht anwenden diirften. Warum? Weil Gott
nicht diejenigen kront, die nur aus Zwang, sondern jene, die
aus freier Entschliessung sich des Lasters enthalten und das.
Gute uben.

Welche Eigenschaften stellen sich auf Grund hiervon als
fir den Geistlichen notwendig heraus? Er muss zunichst einen



o B e

hellen Verstand und tausend Augen haben, um den Zustand
der Seele von allen Seiten erspihen zu konnen. Aller Eifer
aber ist fruchtlos aufgewendet, wenn der Priester nicht mit
psvchologischem Schartblick in die Tiefe der Seele eindringt,
um das Fehlerhafte zu erkennen und danach seine Massnahmen
zu treffen. Bei der Behandlung selber aber ist Klugheit, Geduld
und Individualisierung von noten. Klugheit, denn nur durch
behutsames Vorgehen konnen die Menschen dazu gebracht
werden, sich der priesterlichen Leitung zu fiigen und dankbar
fiir die Heilung zu sein; Geduld und Ausdauer, denn zu rasches
und zu schroffes Vorgehen stellt die ganze Heilung in Frage,
Geduld aber — ein schones Wort unseres Heiligen — wirkt
unter den Menschen alles Gute; individuelle Behandlung, denn
so verschiedenartig die geistigen Zustande und die Seelen-
krankheiten der Einzelnen sind, so mannigfach muss die Heil-
pflege und die Seelsorge lberhaupt eingerichtet werden. Die
einen sind schwach und trige, andere in die Freuden der
Welt verstrickt, wieder andere sind niedergebeugt von Trau-
rigkeit; diese sind stolz auf ihre Geburt, jene auf Reichtum
und miichtigen Einfluss. Alles dies und noch vieles andere
muss berticksichtigt werden, damit solche Menschen auf giitlichem
Wege und allmiihlich von der Gewohnheit, zu siindigen, abge-
zogen und, wenn auch nicht vollstindig, doch zum Teil, von
ihren Gebrechen erlost werden.

Eine Klasse von Meuschen, die der seelsorgerlichen Be-
handlung bedeutende Schwierigkeiten darbietet, sind die Griibler,
die sich mit der Erforschung schwer oder gar nicht zu erken-
nender Lehren befassen und dabei allemal in Gefahr stehen,
bei dem Reden iiber den Glauben das Leben nach dem Glauben
zu vergessen. Hier gibt Chrysostomus, seiner FEigenart ent-
sprechend, den praktischen Ratschlag, nicht zu viel und nicht
zu wenig zu tun. Gegen solche Geheimnisgriibler soll man
nicht mit amtlicher Autoritit vorgehen, um sie zum Schweigen
zu bringen. Ein solches Verfahren zoge dem Bischofe den
Ruf des Ubermutes und der Unwissenheit zu. Seine Aufgabe
besteht nun darin, diesem Vorwurfe zu entgehen, und anderseits
die ihm Anvertrauten von térichten und nicht zu beantwortenden
Fragen fernzuhalten. Das Mitiel aber, das sich ihm dazu
darbietet, ist wiederum allein die Macht des Wortes (410 B sqq.).
Ahuliches gilt fur den Fall, dass innerhalb einer Gemeinde



Streitigkeiten sich erheben iiber die eine oder andere Glaubens-
lehre (414 B sqq., cf. die 6. Hom. tber 1I. Tim. 2, 23 sq.).

Besondere Aufmerksamkeit erheischt die Behandlung derer,
die den Pfad des wahren Glaubens verlassen haben. Der
Schiifer hat eine folgsame Herde, leicht kann er das entlaufene
und verirrte Schiflein zuriickbringen. Welche Sorge und Miihe
aber verursacht es, die getrennten Glieder der Kirche wieder
zu vereinen! Nie darf der Priester die Hoffnung aufgeben,
sondern soll stets mit Paulus denken und sagen: Vielleicht
lenkt Gott ihren Sinn um, dass sie die Wahrheit erkennen
und wieder zu sich selber kommen aus den Fallstricken des
Teufels (II. Tim. 2, 25, 26). Nicht mit Gewalt darf er einwirken,
nicht durch Furcht die Verirrten zwingen, sondern nur ein
einziges Mittel steht ihm zu Gebote: durch die Kraft der
Uberzeugung muss er den Verlorenen zur Wahrheit zurtickfiihren,
die er frither verschmiht hat. In der Anwendung dieses ein-
zigen Mittels aber muss man die notige Festighkeit und Energie
zeigen. Der Bischof muss zu gleicher Zeit ernst und freundlich,
schreckend und mild, gebieterisch und herablassend, ungestiim
und sanft sein (395 D). Auch in seinen Predigten iber die
Pastoralbriefe (z. B. hom. V. in epist. ad Tit.,, Tom. XI, p. 759
F sq.) wahrt Chrysostomus dem Seelsorger das Recht eines
nachdriicklichen Auftretens mit Awtoritdt und Freimut. Stets
wird sich sein Verhalten nach den Umstinden richten und der
Natur deszubessernden Fehlers angemessen sein. Es gibt Stinden,
die man mit freundlichem Zuspruch und blosser Belehrung
beseitigt, es gibt aber auch solche, die man nur mit Ernst und
Strenge ausrottet,

Eine schmerzliche Aufgabe liegt dem kirchlichen Vorsteher
ob, wenn er ein Glied aus der kirchlichen Gemeinschaft aus-
schliessen muss. Da aber der Zweck dieser Massnahme die
Bekehrung des Stinders ist, so bedarf es der grossten Vorsicht,
«lamit er nicht ,von bermiissiger Trauer verschlungen werde*
(II. Kor. 2, 7, cf. die Erkldrung unseres Heiligen zu der Stelle,
Tom. X, p. 459 B sqq.), und so ihm das, was ihm heilsam sein
sollte, zu noch grosserem Schaden gereicht. Bei unvorsichtiger
Handhabung wiirde der Bischof ihn und sich selber ins ewige
Verderben stiirzen (410 A sq.).

Die Hausbesuche bei reich und arm, sowie der Verkehr mit
den Gemeindemitgliedern tiberhaupt erfordern grosse Vorsicht.



— 316 —

Auch der Schein der Bevorzugung eines einzelnen, etwa eines:
Reichen oder Michtigen, muss vermieden werden. Der Blick
seiner Augen, der Ton seiner Stimme, der Grad seines Lachens,
alles wird beim Geistlichen kritisiert. Was Chrysostomus in
diesem Betreff zur Beruhigung &dngstlicher Gemiiter, aber auch
zur Warnung der Sorglosen sagt, diirfte von unserer Amtsfithrung:
tiberhaupt gelten: Der schlimmste Anklager ist das Gewissen..
Ist das Gewissen rein, so ertragen wir leicht alle die Anklagen,
die Menschen gegen uns erheben, wofern wir uns nur mit der
freilich schweren Tugend der Geduld wappnen (400 E sqq.).
Als besondere Geschiifte, welche in damaliger Zeit dem
Bischofe oblagen, nennt Chrysostomus die Sorge fiir die Witwen,.
wie denn die christliche Kirche sich stets dieser Personen, wie-
der Armen Utberhaupt, anzunehmen hat. Die Auswahl derselben
erfordert eine reifliche Prifung, damit nicht Unwiirdige sich
eindriingen und den wirklich Bediirftigen die ihnen notwendige
Unterstiitzung wegnehmen. Sodann ist darauf zu achten, dass
die Unterstiitzungen gentigend, ja reichlich, fliessen. Auch hier
zeigt sich unser Kirchenvater ebensosehr als tiefen Menschen-
kenner wie als praktisch veranlagten Mann. Der Witwen-
vorsteher muss personlich uneigenniitzig und ein vorsichtiger
Vermogensverwalter sein, damit stets Mittel vorhanden sind:
er darf aber nicht geizig mit dem Gelde umgehen, weil es
sonst seiner Bestimmung entzogen wird und nutzlos bleibt:
weder soll Uberfluss herrschen, noch Mangel eintreten. Grosse
Geduld und Langmut muss man haben, aber auf Dank darf
man nicht rechnen. Denn: ,ein unersiittliches Ubel ist die
unfreiwillige Armut, sie hat immer zu klagen und kennt keinen
Dank.* Dies trifft besonders bei den Witwen zu, die unter
Missbrauch ihrer, allerdings bemitleidenswerten, Lage leicht zu
grundlosen Klagen, statt zum Danke, und zu heftigem Tadel
bereit sind, wo es ihre Pflicht wire, zu loben. Dabei ruhig zu
bleiben, erfordert schon eine starke Seele. Der Bischof soll
aber noch mehr tun. Mit heiterer Miene und freundlichem
Wort soll er die Gabe reichen und sich nicht durch die Un-
bescheidenheit der Empfingerinnen verbittern lassen. Denn,
so sagt unser Heiliger schon und treffend, wie der Beschimpfte
bei reichlicher Fiille den Wert des Geldes gar nicht gewahr
wird wegen der Wunde, die ihm die Beschimpfung geschlagen,
so freut sich derjenige doppelt, der mild und liebevoll angeredet



— 317 —

wird und mit der Gabe ein Wort des Trostes empfangt, und
das Almosen wird verdoppelt durch die liebevolle Art der
Spendung.

Nicht bloss auf die genannte Klasse der Hiilfsbediirftigen
erstreckt sich des Bischofes Sorge, er hat sich auch der Beher-
bergung der Pilger und der Pflege der Kranken anzunehmen.
Gerade diese letztern erfordern eine besondere Sorgfalt, denn
ihr Zustand bringt es in der Regel mit sich, dass sie gedriickten
Gemiites sind, und ein kleines Versehen kann das Unglick
erheblich verschlimmern. Anderseits bedarf es eines gewandten
und klugen Vorgehens, um die Reichen immer von neuem zu
freiwilligen und grossmitigen Spenden zu veranlassen.

Viel schwieriger noch, als die Sorge fiir die Witwen, ist
die Auswahl und Obhut der Nonnen. Manches, was bei einer
Witwe tibersehen wird, ist einer gottgeweihten Jungfrau strenge
verboten. Auf der anderen Seite ist diese viel grosseren, inneren
und #dusseren, GGefahren ausgesetzt als jene. Die Obsorge ist
aber schwieriger, weil der geistliche Vater, schon um eines
moglichen Argernisses willen, zu nahe Beziehungen sorgfiltig
vermeiden muss. Ir kann sich auch nicht dadurch helfen,
dass er einem andern die Aufsicht tbertrigt, denn in letzter
Linie ist er es, den die Verantwortung trifft (398 B sqq.).

Eine Sitte der damaligen Zeit brachte es mit sich, dass die
(Glaubigen ihre Streitigkeiten nicht selten dem Bischofe zur
Priifung und Entscheidung vorlegten. Dieses Schiedsrichteramt
ist schwierig und zeitraubend. Zunichst gilt es, ein gerechtes
und unparteiisches Urteil zu finden und dann dasselbe so
auszusprechen, dass der Unterliegende nicht am Glauben
Schiffbruch und an seiner Seele Schaden leidet (399 E sq.).

Vielfach wurden auch die Bischdfe durch die Fiirbitte in
Anspruch genommen, welche sie bei vorkommenden Gelegen-
heiten fiir ihre Gemeinden bei den weltlichen Grossen einlegten.
Ein Beispiel dafir entnehmen wir den Sdulenhomilien unseres
Heiligen (hom. IIT de statuis, Tom. II, p. 35). Chrysostomus
berichtet darin, dass Flavian trotz hohen Alters und ungeachtet
der weiten beschwerlichen Reise zum Kaiser geeilt war, um
den Zorn des erbitterten Monarchen von der Stadt abzuwenden,
withrend er selber die Ungewissheit und Angst des Volkes
durch die genannten Predigten zu heilsamer Erschiitterung und
Busse zu leiten trachtete.



— 318 —

Eine weitere besondere Aufgabe der Bischife bestand darin,
dass sie zu Zwecken der Visitation und zur Abhaltung des
Gottesdienstes sich von Zeit zu Zeit, namentlich aus Anlass
bestimmter Feste, auf das Land begaben, wihrend umgekehrt
die Landpfarrer mit ihren Gemeinden an gewissen Feiertagen
in der Bischofsstadt erschienen (sermo de martyribus, Tom. II,
p. 651 B sq., hom. XIX de statuis, Tom. II, p. 139).

6. Uber die Apologetik handelt vornehmlich das vierte Buch
der hier in Betracht kommenden Hauptschrift. Die Verwaltung
des Lehramtes sowohl, als auch die Ausiibung der Hirtensorge
fiir den Leib Christi, die Kirche, legt dem Geistlichen die
Pflicht auf, als Apologet der christlichen Liehre gegen die Gegner
derselben aufzutreten und die Gemeinden vor dem Lindringen
falscher Lehren zu schiitzen. Denn zu ihm ist in erster Linie
gesagt (I. Petr. 3, 15): Seid immer bereit, euch gegen jeden zu
verantworten, der wegen eurer Hoffnung Rechenschaft von
euch fordert; und durch seine Vermittlung sollen die Gliubigen
in die gleiche Lage versetzt werden (408 B). Die Kirche muss
in dieser Hinsicht einer ringsum befestigten Stadt gleichen:
die Einsicht und Klugheit des Bischofes soll sie wie eine Mauer
umgeben, um die Anschlige der Feinde abzuwehren und die
Sicherheit der Bewohner zu gewiihrleisten. Dabei hat er es
mit einem dreifachen Gegner zu tun, er muss die Heiden, die
Juden und die Hciretiker bekimpfen 408 D sqgq..

Welche Eigenschaften erfordert nun diese dreifache Aufgabe?
Zuniachst Erfahrung sowie allseitige und genaue Kenntnis der
Gegner und ihres Verhaltens. Denn zahlreich und verschieden
sind die Feinde, mannigfaltig auch die Art ihres Angriffes. In
einem Kriege hat jeder seine besondere Aufgabe an seiner
besondern Stelle zu erfillen; der Bischof muss tiberall zugleich
sein. Denn wenn es einem Gegner gelingt, auch nur eine
kleine Bresche in die schiitzende Mauer zu legen, so ist alles
verloren. Jedem einzelnen Gegner gegeniiber muss er auf allen
Punkten siegreich bleiben, aber auch alle insgesamt mit Erfolg
widerlegen und abwehren.

Hierbei ist Klugheit unentbehrlich und verninftige Mass-
haltung durchaus von néten. Es empfiehlt also Chrysostomus
ein Verhalten, das nicht weniger in der Gegenwart volle Beachtung
erfordert, dessen Vernachlassigung aber schlimme Folgen zu
haben pflegt. Wie iiberhaupt, so muss man auch in der Polemik



— 319 —

den goldenen Mittelweg wandeln. Nicht nur das Falsche in
der Lehre des Gegners soll bekémpft, sondern das relativ
Richtige muss zu gleicher Zeit anerkannt und betont werden.
Das rechte Verhalten zeigt Chryvsostomus an zwei Beispielen.
Die Gnostiker verwerfen das Alte Testament, die Juden tber-
schiitzen es. Wollte nun jemand in einer Polemik gegen die
das mosaische Gesetz zur Unzeit beobachtenden Juden die
Anordnungen des Moses tiber Gebiihr herabsetzen, so wiirde er
den Hiretikern eine willkommene Handhabe bieten. Vielmehr
muss man darauf bedacht sein, das richtige Mass zu halten.
Das Gesetz des Moses war gut -— darin haben die Juden
recht — aber nur fir die Zeit des alten Bundes. Dasselbe
(Gesetz hat keine verpflichtende Kraft — das ist das richtige
an der Behauptung der Gnostiker — aber nur im neuen
Testamente, Der Jude und der Gnostiker tibertreibt, jeder in
seiner Art, indem er das, was nur fir eine bestimmte Zeit gilt,
als absolut giltig hinstellt. Die Kirche aber anerkennt das
mosaische Gesetz, indessen nur fiir die Zeit des alten Bundes;
sie hebt es auf, nachdem es im neuen Bunde seine Bedeutung
verloren hat.

Das zweite Beispiel betrifft die Lehre des Sabellius und
die Meinung des Arius. Der erstere betonte die Einheit Gottes
zu schr und verlor dadurch die Erkenntnis der Dreifaltigkeit.
Der zweite betont den Unterschied der drei gottlichen Personen
so stark, dass diese Unterscheidung auf eine Verschiedenheit
des Wesens hinauslauft. Wollen wir beide Angriffe abschlagen,
so werden wir die Einheit des gottlichen Wesens und die
Verschiedenheit der gottlichen Personen zugleich zu betonen
haben, ohne dass wir durch Einseitigkeit in den einen oder den
andern Irrtum fallen.

Weiterhin ist eine genaue Erkenntnis der christlichen Lehre
und eine gewandte Dialektik in der Verteidigung und Recht-
fertigung des kirchiichen Lehrbegriffs erforderlich. Gerne
verkiindet der beredte Mund unseres Kirchenvaters das Lob
des Apostels Paulus, und auch hier stellt er ihn uns als Vorbild
auf. Er hat zahllose Wunder verrichtet und einen unerreichbar
vollkommnen Lebenswandel gefiihrt. Niemand der Spiteren
kann ihm darin auch nur einigermassen nahe kommen. Aber
trotz der in seinem Wandel und in seinem Wirken liegenden
Uberzeugungskraft erkliart der Apostel die grindliche Kenntnis



— 320 —

und die nachdriickliche Darstellung der christlichen Lehre fir
notwendig. Beides verlangt er auch von uns. Dem widerspricht
nicht seine Ausserung II. Kor. 11, 6. Denn hier weist Paulus
nur den rhetorischen Schmuck der Rede ab, betont aber
nachdriicklich die Notwendigkeit einer genauen Ewrforschung
und eindringlichen Darstellung der Lehre, so dass niemand sich
auf ihn berufen darf, um die eigene Triigheit und Nachléssigkeit
zu entschuldigen. Ubrigens besass Paulus, so bemerkt sein
Lobredner, in hohem Grade auch jene Kkinstlerische Bered-
samkeit, die freilich in der Polemik gegeniiber griindlicher
Wissenschaftlichkeit und nachdriicklicher Uberzeugungskraft
in der Regel in den Hintergrund tritt. Ja gerade dadurch
unterscheidet er sich von den iibrigen Aposteln, und gerade
deswegen hielt man ihn in Lykaonien fir den Hermes (Merkur,
Apg. 14, 11). Der Rhetorik, welche er hier weniger betont,
weist Chrysostomus, wie wir gesehen haben, ihren Platz an in
der Homilie, wo sie, wie er im Beginne des flinften Buches
bemerkt, reichliche Verwendung findet.

7. Die Grundséitze, die er in der Schrift iiber das Priester-
tum niederlegte und in seinen zahlreichen Predigten weiter
entwickelte, hatte Chrysostomus ausgiebige Gelegenheit in der
Praxis anzuwenden, nachdem er Priester zu Antiochien und
spiiter Erzbischof zu Konstantinopel geworden war. In ersterer
Stadt finden wir ihn als unermiidlichen, seeleneifrigen Prediger,
in Konstantinopel kamen zu dieser Tétigkeit hinzu seine Bemii-
hungen um eine Reform des Klerus und der vielfach trostlosen
kirchlichen Zustinde iiberhaupt. So fand er mannigfache
Veranlassung, das theoretisch Ausgesprochene praktisch zu
betitigen. In der Geschichte, und auch heute noch, wirkt er
demnach nicht bloss durch sein Wort, sondern ebensosehr durch
sein mustergiiltiges Vorbild im Handeln und im Dulden, auf
dem Stuhl des Patriarchen nicht minder, wie als armer Ver-
folgter in der Verbannung, er ist selber, soweit es in Menschen-
kraft steht, das Ideal des Priesters, das er mit Begeisterung
gezeichnet.

Grosser Minner Lehren und Leben, Wirken und Dulden
aber ist unmoglich bloss Gegenstand unserer Erkenntnis, viel-
mehr muss davon mit innerer Folgerichtigkeit unser Willens-
leben ergriffen und bestimmt werden. Wenn unser Kirchen-
vater uns durch Wort und Zat daran erinnert, dass nichts,



— 321 —

nicht einmal die ganze Welt, kostbarer ist, als eine einzige
Menschenseele, und dass wir nicht konnen selig werden, wenn
wir nicht am Heile des Nichsten gearbeitet haben, so stellt
er damit dem Priester eine Aufgabe, die, richtig erfasst und
durchgefiihrt, fiir Klerus und Volk unermesslichen Segen in
Zeit und Ewigkeit schafft. Auf solche Auffassung und Betitigung
wendet unser Heiliger gerne das Wort an: Wenn jemand nach
dem Bischofsamte trachtet, so trachtet er nach einem guten
Werke (I. Tim. 3, 1). Etwas Hohes ist das Amt, aber eine
Gefahr fir den Ungeeigneten oder gar Unwiirdigen. Besser
ist es fiir eine Gemeinde, gar keinen Priester, als einen schlech-
ten zu haben. Welches Gliick aber ist ein guter Priester, der
eine ganze Gemeinde gut macht!

Mochten wir an dem Beispiel der grossen Ménner der
Vorzeit, vorab unseres Heiligen, lernen, wie wir im Dienste
Christi und seiner Kirche wirken sollen als Priester, Prediger,
Hirten.

Dr. MENN, Freiburg i. B.

Revue intern. de Theéologie. Heft 50, 1905, 21



	Zur Lehre des hl. Johannes Chrysostomus über das geistliche Amt [Schluss]

