Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 50

Artikel: Notes sur I'Union des Eglises
Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403621

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

s MG =

NOTES SUR L’UNION DES EGLISES.

II. L’'Union a rétablir entre les Eglises orientales et les
Eglises anciennes-catholiques.

Cinq paragraphes: 1° Remarques préliminaires; 2° La divi-
sion; 3° Les tentatives d’union; 4° Les conditions de 1'union;
5° Le cas des anciens-catholiques.

I. Remarques préliminaires.

Apres avoir indiqué le plan d’un 77razté de ['union des Eglises
chrétzennes '), réalisons-le, sinon complétement (il me parait trop
vaste pour pouvoir étre publié en entier dans cette Revue), du
moins partiellement. Et d’abord, quelques remarques préliminaires
nécessaires.

1° L'union religicuse et lunion ecclésiastique. On peut conce-
voir une union simplement religieuse, qui ne serait pas ecclésias-
tique : c’est I'union spirituelle des ames qui se disent sincérement
chrétiennes, toutes attachées au méme Christ Sauveur, dans quelque
Eglise particuliere que ce soit, ou méme en dehors de toute Eglise
particuliere, C’est ce qu’on appelle, dans 'Eglise catholique, «l'ame
de I'Eglise » ou ¢« [’Eglise invisible », invisible, bien qu’il s’en ma-
nifeste toujours quelque chose extérieurement; mais ce quelque
chose d’extérieur n’est pas assez considérable pour la rendre
visible ; aussi faut-il la compléter par l'union ecclésiastique.

Nous entendons ici par cunion ecclésiastique» l'union des
Eglises chrétiennes entre elles, Toutes sont particulieres, et c’est
par leur collectivité (quand elles sont réellement chrétiennes) qu’elles
constituent ['Eglise universelle et compléte. On comprend que
I'union ecclésiastique, qui suppose évidemment l'union religieuse,
implique, en outre, d'autres conditions : car on ne traite pas d'Eglise
a Eglise comme on traite d’ame 4 ame ou d'individu a individu,
Cest de la seule union des Eglises qu'il s’agit ici.

2° Les Eglises chrétiennes a unir. les LEglises qui se disent
chrétiennes, et qui veulent l'étre, sont, par ordre chronologique,

1) Voir la Revue, janvier 1905, p. 1-33.

Revue intern, de Théologie. Heft 50, 1905, 18



— 274 —

les Eglises orthodoxes (appelées aussi orientales), 'Eglise romaine;,
les Eglises protestantes, 'Eglise anglicane (qui porte aussi le titre
officiel de « protestante»), les Eglises anciennes-catholiques. Ces
Eglises sont malheureusement séparées: séparation entre 1'Orient
et 1'Occident au IX® siecle; séparation entre Rome et les Eglises
protestantes et anglicane, au XVI®; séparation entre Rome et les
Eglises anciennes-catholiques, au XIX® C’est a leur réunion qu’il
faut travailler, Pour cela, il importe, avant tout, de les bien con-
naitre (voir les Traités relatifs a chacune en particulier).

Leur séparation s’étant faite d’une maniere plus ou moins vio-
lente, il est resté entre elles des attitudes hostiles. Cette hostilité
n'est plus fondée aujourd’hui que sur leurs oppositions réciproques.
Au moment ou ces oppositions se sont produites et ou ces sépa-
rations violentes se sont opérées, chacune croyait avoir exclusive-
ment raison et donnait absolument tort a 1'Eglise adverse. Mais
le temps qui calme les passions, ouvre aussi les yeux et fait rendre
justice méme a un adversaire. Les Eglises séparées se jugent aujour-
d’hui plus exactement qu’elles ne l'ont fait lors de leur rupture;
elles en comprennent mieux les causes, elles en apprécient plus
¢quitablement les effets et elles reconnaissent généralement que cha-
cune d’elles a quelque raison &'¢zre, non d’étre séparée et hostile,
mais d’étre. Qu'elles continuent donc d’étre, dans la mesure ol elles
ont une raison d’étre, mais qu’elles répudient toute hostilité et méme
qu’elles s’unissent pour la gloire de leur maitre commun, le Christ,
tel est le but a atteindre.

1

Ce changement de point de vue conduit a des appreciations
nouvelles. Au lieu d'envisager les Eglises en question comme des
armées ennemies, rangées en bataille et toujours prétes a lancer
leurs anathémes les unes contre les autres, ne serait-il pas plus
exact et plus chrétien de voir en chacune les qualités qui s’y
trouvent, de chercher a rétablir I'union de toutes par le moyen
des qualités de chacune, et de travailler ainsi a faire disparaitre les
erreurs et les défauts de toutes et de chacune: Au lieu de ne voir
que les défauts, voyons davantage les qualités, non pour sanc-
tionner les défauts, mais pour mieux les corriger. Une Eglise sépa-
rée peut se corriger difficilement; réunie a d’autres, elle trouve
dans celles-ci des aides et s'améliore plus facilement. La charité et
la justice sort plus utiles qu'on ne pense, méme pour la correction
de lerreur et pour le rétablissement de la vérité.

Au lieu de la comparaison traditionnelle et en quelque sorte
classique des Eglises ¢« ennemies», je proposerais celle des Eglises
¢ sceurs », ou encore, pour éclairer les choses ecclésiastiques par
une chose d’ordre purement naturel, celle de la montre a trois



= 275 —

aiguilles, Elle a, du reste, ¢té employée par A. de Vigny a propos
de la marche des esprits dans le domaine littéraire, dans sa lettre
du 1¢ novembre 1829 a propos du More de Venise. Les trois
aiguilles parcourent le méme cadran, mais d’'une marche trés iné-
gale: «L’une, bien grosse, bien large, bien forte, dont la téte res-
semble a un fer delance et le corps a un faisceau d’armes, s’avance
si lentement que l'on pourrait nier son mouvement; l'ceil le plus
sir, le plus fixe, le plus persévérant, ne peut saisir en elle le moindre
symptome de mobilité; on la croirait scellée, vissée, incrustée a
sa place pour I'éternité, et pourtant, au bout d'une grande heure,
elle aura décrit la douzieme partie du cadran. Cette aiguille ne
vous représente-t-elle pas la foule des peuples dont l'avancement
s’accomplit sans secousse et par un entrainement continuel mais
imperceptible? L'autre aiguille, plus déliée, marche assez vite pour
qu’avec une meédiocre attention on puisse saisir son mouvement;
celle-ci fait en cing minutes le chemin que fait la premieére en une
heure, et donne la proportion exacte des pas que fait la masse
des gens éclairés au dela de la foule qui les suit. Mais au-dessus
de ces deux aiguilles, il s’en trouve une bien autrement agile et
dont l'ceil suit difficilement les bonds: elle a vu soixante fois l'es-
pace avant que la seconde y marche et que la troisieme s’y traine.
Jamais, non jamais, je n'ai considéré cette aiguille des secondes,
cette fleche si vive, si inquiete, si hardie et si émue a la fois, qui
s’élance en avant et frémit comme du sentiment de son audace
ou du plaisir de sa conquéte sur le temps.» Je pense que c’est
faire plaisir aux Eglises protestantes de les comparer a cette
aiguille agile des secondes, car elles ont la prétention de devancer
les siecles et de courir, comme la poésie, a la tete du progres. Je
pense que les Eglises orientales n’auront pas moins de plaisir de
se voir comparées a l'aiguille des heures, qui avance si lentement
et si prudemment. Reste la troisicme, laiguille des minutes, que
nous acceptons volontiers, nous anciens-catholiques, comme aiguille
du milieu, ni si lente que celle des heures, ni si précipitée que
celle des secondes. Quant a !'Eglise romaine, c’est 'aiguille détra-
quée, qui va tantot trop vite, tantdét trop lentement, qui recule au
lieu d'avancer, qui voudrait faire rebrousser le temps selon ses
caprices et ses intéréts a elle, donnant a 'humanité de fausses indi-
cations et cherchant a la tromper sur sa propre marche, De méme
que la montre bien réglée n’a qu'un seul ressort, un seul balan-
cier, un seul centre de mouvement, duquel dépendent les trois
aiguilles, ainsi I’Eglise du Christ n’a qu'une seule force d’impul-
sion, le Christ, qui se sert également, quoique diversement, de
chaque Eglise pour donner aux hommes des indications différentes,
indications toutes exactes dans leur diversité, a la fois concordantes

-



== 76 =

et utiles, et concourant finalement, chacune a sa manicre, & un sage
emploi du temps. Aucune des trois aiguilles n’a a jalouser ses voi-
sines, ni a les empécher d’'accomplir la tache distincte que le
Maitre leur a marquée. Plus une Eglise sera intelligente et com-
prendra la sagesse infinie de la Providence, plus elle sera d’accord
avec les autres Eglises-sceurs.

Autre comparaison. Les naturalistes et les philosophes affec-
tionnent la théorie des milieux, d'apres laquelle les différents peuples
ont des missions différentes suivant les influences diverses qu’exer-
cent sur eux le sol, le climat, la nourriture, les traditions. Accep-
tons cette comparaison et appliquons-la aux Eglises, qui sont, elles
aussi, des sociétés humaines vivant sur la terre et dans lesquelles
I'action du Christ ne détruit pas l'action des disciples. On a dit
que I'Orient, avec ses vastes steppes dans le nord et ses immenses
déserts dans le centre, avec son extréme froid et son extréme cha-
leur, favorise la vie contemplative, poussée quelquelois jusqu'a
I'immobilité et & la torpeur, par conséquent aussi le conservatisme
excessif qui répugne a tout changement. On a dit que 1'Occident,
au contraire, représente et favorise davantage l'activité et le tra-
vail, activité quelquefois mesurée, mais quelquefois aussi démesu-
rée, agitée, passant d’un extréeme a l'autre, tantdt progressive, tantot
subversive. Il y a du vrai dans ces comparaisons; et si on les
applique aux Eglises d'Orient et d’Occident, il sera facile de voir
les qualités et les défauts des unes et des autres. La perfection
serait de concilier les qualités de 1'Orient et de I'Occident, de
compléter ces deux grandes fractions de P'Eglise universelle 'une
par l'autre, et de marcher ensemble dans la meéme lumiére du
Christ, le Maitre unique: celle d'Orient vivant comme on vit en
Orient, celle d'Occident comme on vit en Occident, toutes deux
professant la méme doctrine du Christ et vivant de la méme grace
du Christ. Si les climats sont différents, la terre est la méme, l'air
le méme, le soleil le méme. Si les théologies sont diverses, la
foi est la méme; si les cérémonies sont diverses, le Dieu auquel,
elles s’adressent est le méme; si les hommages rendus a la croix
sont divers, les sentiments de piété sont les meémes, comme le
Crucifié est le méme.

Considérer les choses et les Eglises dans cet csprit, c’est se
pénétrer de respect pour chacune. Le respect et laffection ne
valent-ils pas mieux que l'hostilité ou l'ironie? Saint-Saéns a écrit
en décembre 1897 : ¢ L'Occident se gausse volontiers de I'immo-
bilité orientale; I’Orient pourrait bien lui rendre la pareille et se
moquer de son instabilité, de I'impossibilité ou il est de conserver
quelque temps une forme, un style, de sa manie de chercher le



— 277 —

nouveau a tout prix, sans but et sans raison.» Mais ce qui est
encore mieux que lironie et la récrimination, c’est l'intelligence
des droits et des devoirs de chacun, le respect de la vocation de
chacun, 1'égalité de tous devant le Christ. ¢ Que nul d'entre vous
ne s'appelle maitre, car vous n’avez qu'un Maitre, le Christ...
Que celui qui voudra étre le premier parmi vous soit votre ser-
viteur.,.. »

3° Attitude des anciens-catholiques envers les autres Eglises.
Nés d’un mouvement de protestation contre les faux dogmes de
Rome, les anciens-catholiques voient toujours avec sympathie ceux
des théologiens des autres Eglises qui luttent, eux aussi, contre
Rome; et, par contre, ils ne peuvent que se méfier et s’éloigner
lorsqu'ils en voient qui semblent chercher a se rapprocher de Rome,
qui font des avances conscientes ou inconscientes a Rome, qui
prennent sa défense, la défense de ses doctrines et de ses rites, qui
votent en sa faveur, etc.

C’est ainsi que, tout en étant plus prés des protestants con-
servateurs a cause de beaucoup de doctrines chrétiennes qui leur
sont communes, les anciens-catholiques se méfient cependant lors-
qu’ils les voient favoriser le parti ultramontain dans des questions
trés graves. Et, au contraire, tout en étant plus éloigné des pro-
testants libéraux a cause de la répulsion de ces derniers contre
toute espéce de dogmes (point de vue absolument opposé a celui
des anciens-catholiques), les anciens-catholiques ne peuvent que les
approuver vivement de lutter contre Rome.

Mémes sentiments envers les Anglicans, dont les uns (I’Eglise
basse et I’Eglise large) sont hostiles & Rome, et d’autres (les ritua-
listes romanisants) semblent vouloir copier les rites et les explica-
tions théologiques de Rome. Entre ces deux courants se tiennent
les Anglicans qui se disent catholiques non romains, et pour lesquels
les anciens-catholiques ne peuvent ressentir que de la sympathie.
L’attitude diverse des anciens-catholiques envers les diverses frac-
tions de I'Eglise établie d’Angleterre, est donc tres facile a com-
prendre,

Mémes sentiments envers les théologiens de I'Eglise orientale.
St 'on ne considérait que les dogmes, il n'y aurait aucune diffi-
culté entre les deux Eglises, qui officiellement n’admettent que les
dogmes de l'ancienne Eglise indivisée, définis par les sept conciles
cecuméniques. Mais il y a des théologiens orientaux qui veulent
interpréter ces dogmes dans le sens des explications romaines, et,
de plus, qui veulent imposer ces explications sous le prétexte
erroné qu’elles sont inséparables des dogmes eux-mémes. Ces mémes



— 278 —

théologiens, au lieu de défendre et de glorifier 'orthodoxie de leur
propre Eglise en étudiant le vrai sens des documents de leur
Eglise, étudient les documents de I'Eglise romaine et semblent
dire: « Voila ce qu’enseigne Rome et ce que pratique Rome. Or,
c’est aussi ce que notre Eglise orthodoxe enseigne et pratique.
Donc, notre Eglise orthodoxe est vraie.» Ils ne voient pas qu'ils
font de 'Eglise de Rome la norme de la leur. Ils ne voient pas
qu'ils abaissent et injurient la leur (oh! sans s’en douter), en ne
la défendant pas et en ne la glorifiant pas par elle-méme. Ils ne
voient pas que la mineure de leur syllogisme (or le dogme ortho-
doxe et le dogme romain sont identiques), est fausse; car, de fait,
autre est le vrai dogme de l'ancienne Lglise, et autre est le dogme
de I'Eglise romaine,.

Si les anciens-catholiques les prenaient au mot, ils leur diraient:
« Vous affirmez l'identité actuelle, dogmatique et liturgique, de votre
Eglise et de I'Eglise romaine. Or, il est démontré par |'histoire des
dogmes et des liturgies que I'Eglise romaine actuelle est hérétique,
parce qu’elle a altéré les dogmes de 'ancienne Eglise. Dong, si 'on
vous croyait, il faudrait dire que votre Eglise est hérétique comme
I'Eglise romaine. »

Heureusement, les anciens-catholiques ne confondent pas ces
théologiens erronés et maladroits avec 1'Eglise orthodoxe elle-
meéme. Ils savent qu’il en est d’autres, dans cette Eglise, qui con-
naissent mieux la véritable exégeése, la patrologie et |'histoire; qui
sont plus au courant des évolutions et des contradictions de I'Eglise
romaine; et qui, loin de l'approuver, la condamnent. De la la
sympathie des anciens-catholiques envers ces derniers, et leur
vénération sincére envers ['Eglise orthodoxe elle-méme, restée
fidele a elle-méme, malgré les éléments romanistes qu’elle soufre
et dont elle souffre. La situation, au fond, est donc trés claire?).

4° Procédé a sutvre dans la tractation de l'union. Je I'al déja
indiqué dans la Revue internationale de Théologie?), ou jai deé-
montré que l'union des Eglises ne peut malheureusement pas se
réaliser simultanément entre toutes, mais seulement successivement;
et que, dans cet état de choses, étant donnée une plus grande
proximité entre I'Eglise orientale et I'Eglise ancienne-catholique,
c’est a 'union entre ces deux Eglises qu'il faut viser d’abord. Je
prie le lecteur de vouloir bien se reporter a cette étude et de la
compléter par les réflexions suivantes:

1} Voir le Catioligue national du 27 janvier 19oo.

%) Jauvier I1g9o1, 33° livraison, p. 179-182: Les anciens-catholigues et lunion
des Egliscs.



— 279 —

Les sciences physiques nous font connaitre, entre autres, la
loi des affinités réciproques, d’apres laquelle les affinités finissent
toujours par triompher des obstacles, ce qui permet aux Eglises
de méme foi et de mémes aspirations d’avoir confiance dans la
réalisation de l'union, quelque éloignée qu’elle puisse leur paraitre
actuellement; ensuite, la loi du moindre effort, d’aprés laquelle les
forces suivent la ligne qui permet la moindre dépense. «Traduisez,
dit Fouillée, la géométrie mécanique dans le langage de la sensi-
bilité, vous remplacerez la ligne de la moindre résistance par la
ligne de la moindre peine, le maximum d’effet par le maximum
de plaisir, le plus court chemin d’'un point a un autre par le plus
agréable chemin, la simplicité des voies par leur facilité, la symé-
trie par I'équilibre le plus commode, le parallélogramme des forces
par le parallélogramme des désirs, la résultante en diagonale par
la moyenne des intéréts, 'ordre par la plus grande co-existence de
satisfactions possibles, I'harmonie par la mutualité des services et
conséquemment des jouissances!).» Bref, les Eglises qui, tout en
étant fidéles aux éléments vraiment divins du christianisme, seront
fraternelles, aimables, bonnes, et qui, au lieu de repousser les fréres
par l'étroitesse des idées et des sentiments, leur faciliteront la réa-
lisation de l'union, ce sont celles-la qui, par leur moindre résis-
tance, entraineront les autres dans leur courant; tandis que les
méticuleuses et les rébarbatives, qui, toutes a leur désir de domi-
ner, se croient parfaites et ne sont en réalité que désagréables et
hargneuses, seront finalement écartées et delaissées. C’est du simple
bon sens pratique.

La ou l'union n’est pas encore possible a cause des opposi-
tions dogmatiques, il est conforme a l'esprit chrétien de faciliter,
autant que possible, 'alliance amicale. Pourquoi I'amitié ne serait-
elle pas possible, méme la ou la foi est différente? Ce que le monde
fait, par une simple cordialité naturelle, pourquoi la religion chré-
tienne ne le ferait-elle pas? Les enfants de la lumiére seraient-ils
moins bons$ et moins puissants que les enfants des ténebres! La
politique et l'intérét qui unissent chaque jour des nations de consti-
tutions différentes et de religions opposées, seraient-ils plus effi-
caces a rapprocher les hommes que ne le sont les intéréts du
royaume de Dieu et de I'Egliser Ne suffit-il pas qu’il soit plus
avantageux pour la cause du Christ que les Eglises se coalisent
entre elles contre le matérialisme, l'athéisme et l'indifférentisme,
pour qu’elles soient tenues de le faire, méme si elles ont, sur cer-
tains points, des croyances diverses? Sans aucun doute.

-

VY Le mowvement id’alisfe, p. 141; 11896.



— 280 —

Donc la saine raison dit que les Eglises qui veulent assurer
la victoire du christianisme sur l'incrédulité, doivent sumzr entre
elles dés qu’elles professent la méme foi; et que, en attendant, elles
doivent se rapprocher et méme s'a/lier par le sentiment, par des
rapports fraternels, au lieu de s’anathématiser et de se hair. Que
I'on réfute les erreurs, que l'on éclaircisse les obscurités, mais que
'on montre de la charité aux personnes. Ce qui est difficile a com-
prendre, c’est que des chrétiens d'Eglises différentes, qui, dans le
commerce ordinaire de la vie, se réunissent et se donnent cordia-
lement la main, se séparent et se fuient comme des ennemis, dés
qu’il s’agit de religion et de pri¢re envers leur Pére commun et
leur commun Rédempteur. Du Dieu qui devrait les réunir et les
réconcilier, ils font un Dieu qui les divise et les excite les uns
contre les autres! Est-ce bien la un vrai christianisme ?

On nous objecte: Pourquoi les anciens-catholiques, au lieu de
témoigner ces sentiments fraternels aux catholiques-romains, sont-
ils, au contraire, contre ces derniers, agressifs jusqu'a l'intransi-
geance? Réponse. Les anciens-catholiques ne sont agressifs countre
personne et ils ne se permettent aucune personnalité dans les ques-
tions de doctrine. Ce qu’'ils combattent jusqu’a lintransigeance,
c’est l'erreur en général, quelle qu’elle soit, et c’est le systéme
papiste en particulier, parce qu’il est néfaste. Dés que les roma-
nistes acceptent la discussion sur le terrain scientifique, les théo-
logiens anciens-catholiques s’empressent de l'accepter aussi, non
en vue de leur propre triomphe, mais uniquement en vue du
triomphe de la vérité. On le reconnaitra, les romanistes de cette
école sont rares!); mais lorsque nous les rencontrons, c’est une
joie pour nous de leur rendre justice et de leur témoigner la plus
sincere fraternité; nos articles sur les ouvrages des Batiffol, des
Houtin, des Lagrange, des Turmel, etc., en font foi.

50 De lunion entrve les Eglises orientales of les Lglises an-
ciennes-catholiques. 1.a conclusion de ce qui précéde est que nous
devons commencer cette ¢tude sur l'union des Eglises par l'ex-
posé des relations entre les Eglises orientales et les Iglises
anciennes-catholiques. Tel sera, en effet, ’objet de cet article et
des suivants.

Je suppose établis les points étudiés dans les trois Traités:
1° de 'Eglise chrétienne en général; 2° de I'Eglise orthodoxe;
3° de I'Eglise ancienne-catholique. Cette triple base est indispen-
sable, si l'on veut se rendre compte exactement de ce qui a séparé
les orthodoxes d'Orient et les orthodoxes d'Occident (ceux-ci géné-

1) Voir la Revue d’octobre 1901, p., 773-783, et de janvier 1902, p. 147-154%
De la discussion avee les théologiens romanisies; — etc,



-~ @81 —

ralement appelés «catholiques2), et de ce qui peut les réunir. Je-
suppose également connue la triple position, théologique, ecclé-
siastique et religieuse, des deux Eglises en question !).

Nous entendons par « orthodoxes orientaux » les chrétiens qui
sont compris dans les quatre patriarcats de Constantinople, d'Alexan-
drie, d’Antioche et de Jérusalem. Nous distinguons particuliére-
ment 'Eglise russe et I'Eglise du royaume de Gréce, ainsi que
les autres Eglises autocéphales. Oa ne saurait oublier 'Eglise
arménienne, U'Eglise copte d’Abyssinie, I’Eglise nestorienne de
Perse. Les uniates sont des romanistes de second degré et non des
orthodoxes.

Nous entendons par c¢anciens-catholiques» les chrétiens qui
font partie des Eglises anciennes-catholiques de Hollande, d’Alle-
magne, de Suisse, d’Autriche, de France, des Etats-Unis. Les
groupes qui portent le titre d’anciens-catholiques en Espagne, en
Italie, au Mexique, n’ont pas encore d’évéque, ou, s'ils en ont, ces
éveéques ne font pas partie de l'union des évéques anciens-catho-
liques, et par conséquent n’ont pas de lien officiel avec les Eglises
anciennes-catholiques. D’autres groupes sont en voie de formation.

Parmi les malentendus a éclaircir entre les deux Eglises sus-
dites, il faut dés maintenant noter les points suivants:

1° D’une part, les Orientaux affirment n’avoir pas changé dans.
la foi depuis la division entre I'Orient et 'Occident. D’autre part,
les anciens-catholiques reconnaissent qu’en effet les Orientaux pro-
fessent aujourd’hui comme autrefois le symbole de Nicée-Constan-
tinople, ainsi que les définitions dogmatiques des sept conciles
cecuméniques ; mais ils ajoutent en méme temps que certains théo-
logiens orientaux enseignent et imposent a tort comme des dogmes
certaines doctrines qui, loin d’étre des dogmes, ne sont que des
opinions puisées pour la plupart dans la scolastique romaine. Et
c’est sur le travail de délimitation entre les vrais dogmes et les
simples spéculations théologiques que porte la difficulté, Les uns
et les autres acceptent, pour la résoudre, le critérium dogmatique
de l'ancienne Eglise; mais les anciens-catholiques reprochent a
leurs adversaires de ne pas 'appliquer exactement. C'est donc entre
eux une simple question de fait, c’est-a-dire de critique historique
et philologique.

2° Ces mémes théologiens orientaux accusent «de protestan-
tisme » les anciens-catholiques qui rejettent leurs théologoumenes.
Les anciens-catholiques leur répliquent qu’ils s’en tiennent a la

') Sur la position #hdologigue des anciens-catholiques, voir la Aevue d’octobre
1904, p. 619-631. Sur leur position ecclésiastique ¢t religiense, voir la prochaine livraison.



stricte dogmatique de I'Eglise indivisée des huit premiers siécles;
qu’en cela ils ne sauraient €tre suspects de protestantisme; qu'ils
sont aussi loin des protestants qui changent les dogmes en opinions,
que des ultramontains qui changent les opinions en dogmes. Les
anciens-catholiques insistent sur ce double fait qu’ils distinguent
essentiellement, par l'application du critérium catholique, ce qui
est dogme et ce qui n'est que spéculation théologique, et, de plus,
qu'ils ne confondent pas le dogme avec la formule dogmatique:
le dogme (idée) ne change pas, étant l'enseignement méme du
Christ; la formule (mots) peut changer, étant chose humaine et
changeante.

3° En outre, les théologiens orientaux dont nous parlons con-
sidérent les anciens-catholiques comme d’anciens ultramontains,
c’est-a-dire comme d’anciens hérétiques, qui doivent étre réinté-
grés dans 'Eglise orthodoxe par I'Eglise méme, et, a leur point
de vue, il n’y a pas d’autre Eglise que la leur; donc ils veulent
que I'Eglise ancienne-catholique entre d’abord dans leur Eglise;
aprés quoi ils la déclareront autocéphale, et ils la traiteront comme
sont traitées les Eglises autocéphales des quatre patriarcats orien-
taux, Les anciens-catholiques rejettent entierement ce point de vue
et démontrent que, tout en étant Occidentaux et compris par con-
sequent dans le patriarcat de Rome, ils n’ont jamais été ultramon-
tains, mais gallicans; que, comme tels, ils ont rejeté toutes les
erreurs ultramontaines; que leur gallicanisme était orthodoxe; que,
si quelques-uns?) ont admis la primauté romaine de droit divin, c’était
dans le sens d’une simple primauté d’honneur et non dans le sens
d'une primauté d’autorité ou de juridiction; qu’il n’y avait en cela
aucune hérésie; qu’ils n'ont donc jamais été hérétiques, et qu'ils
n’‘ont pas, par conséquent, a subir le traitement réservé aux héré-
tiques; que leur Eglise n'a donc rien a rétracter en fait de dogmes
stricts; que ceux-ci sont orthodoxes, sa morale orthodoxe, sa liturgie
orthodoxe; qu’elle est autonome comme toute autre Eglise ortho-
doxe, et que c'est sur ce terrain seul qu’elle peut contracter une
alliance et rétablir I'union.

Telles sont les principales difficultés actuellement pendantes.
Quant aux divergences d’cxplication sur les questions trinitaire,
eucharistique, ecclésiologique, eschatologique, etc., elles sont dis-
cutées dans les Traités spéciaux relatifs a ces maticres,

Résumons maintenant I'histoire de la séparation entre 'Orient
orthodoxe et I’Occident catholique, ainsi que lhistoire des tenta-
tives pour le rétablissement de I'union.

1y Je dis gue/ques-uns: car bon nombre n’ont enseigné que la primauté de droit
ecelésiastigue, par exemple, encore au XVIIIe siécle, le janséniste Pinel. Voir, dans
- cette livraison, p. 229-232, 234-237.



— 283 —

II. La division.

I. La division entre 'Orient orthodoxe et 1'Occident catho-
lique n’a commencé qu’au IX® siecle; selon les uns, elle a été défi-
nitive au XI® si¢cle, a la suite des débats entre le pape Léon IX
et le patriarche Michel Cérulaire; selon d’autres, elle n’a été com-
plete qu’au XIII® sieécle, lorsque le pape Innocent III a établi dans
les patriarcats d’Orient une hiérarchie romaine.

Effectivement, il n'y a pas eu de division proprement dite
entre les deux grandes Eglises pendant les huit premiers siecles,
mais seulement des troubles et des malentendus, qui ont été vite
dissipés. L'Orient et I'Occident, malgré ces troubles, ont professé,
pendant cette premiére période, le méme symbole de foi, admis
les mémes conciles cecuméniques, pratiqué le méme critérium dog-
matique, administré les memes sacrements. Donc, de fait, ils ont
été unis. Les deux Eglises particuliéres n’étaient qu’une seule et
méme Eglise, 'Eglise orthodoxe ou catholique (universelle); les
divergences de théologie, de rite et de discipline n’altéraient en rien
Punité de la foi et de la charité.

Il y eut, il est vrai, soit en Occident, soit surtout en Orient,
des hérésies et des schismes; mais ni les hérésies ni les schismes
n‘ont rompu le lien de la paix entre les deux Eglises.

Par exemple, le différend qui eut lieu entre Polycarpe de
Smyrne et Anicet de Rome (157-168), au sujet de la Paque, ne
jeta aucun froid entre 'Orient et I’Occident; les usages différents
furent maintenus et les sentiments de charité aussi. Il n’en fut pas
de méme a 'époque du pape Victor (193-202), qui, n’ayant pu
déterminer les Eglises de Smyrne et d’Ephése a renoncer a leur
usage de célébrer la Paque en méme temps que les Juifs célébraient
la leur, «essaya», comme dit Eusébe, de les excommunier. Mais
outre que Polycrate, évéque d’Ephese, dénia ce droit a Pévéque
de Rome, Irénée, évéque de Lyon, tout en suivant l'usage occi-
dental (qui était contraire a celui d’Ephése et de Smyrne), écrivit
a Victor ¢ qu’il ne devait pas séparer de la communion des Eglises
de Dieu qui conservaient les traditions de leurs anciens ». Plusieurs
Eglises conservérent la tradition des Eglises de Smyrne et d’Ephese,
et ne furent nullement tenues pour schismatiques, malgré I'excom-
munication du pape Victor!).

La plupart des grandes hérésies furent d’origine orientale;
mais elles furent condamnées et réfutées a la fois par I’Orient et
par I'Occident, de sorte que, loin d’ébranler l'union des deux
Eglises, elles la fortifierent plutdt. Lorsque des papes (par exemple

1y Guettée, La papauté schismatigue, p. 31-36.



— 284 —

Honorius) ont été condamnés comme hérétiques par des conciles
tenus en Orient, il n'y a pas eu pour cela rupture entre les deux
Eglises, le pape n’étant pas I'Eglise d'Occident. Le pape n'était
qu'évéque et patriarche; or un évéque, un patriarche méme, n’est
pas 'Eglise. Donc les hérésies des papes n’ont pas été considérées
comme imputables a I'Eglise occidentale, et I'union entre les deux
Eglises n’en a pas été altérée.

C’est pour ce motif que les prétentions et les abus d’autorité
de certains papes, des Calixte, des Damase, des Sirice, des Innocent I¢r,
des Sozime, des Léon I°7, des Félix, des Gélase, etc., n'ont pas non
plus rompu l'union; car les protestations contre ces abus ont eu lieu
en Occident non moins qu’en Orient. L’Orient a trés bien compris
que ces papes et leurs partisans, en prétendant a une juridiction
sur les patriarcats d’Orient aussi bien que sur celui d'Occident, ne
représentaient pas I'Eglise d'Occident, et que celle-ci était toujours
orthodoxe malgré les erreurs de son patriarche; et ’Orient, méme
durant ces époques plus ou moins troublées, est rest¢ uni a
I’Occident.

La rupture, comme il a été dit, ne s'est faite qu’au IX® siecle,
lorsque la papauté romaine est devenue intolérable par son orgueil
et par ses erreurs, et lorsquelle a voulu transformer sa primauté
d’honneur en autorité souveraine et absolue, au meépris de la
constitution de I'Eglise. C'est donc la papauté romaine qui a causé
la division entre les deux Eglises. Guettée, quia étudié la papauté
a fond, a mis ce fait en pleine lumicre. « Ce sont les prétentions de
I'évéque de Rome a la souveraineté de droit divin sur toute I'Eglise
qui ont €té, a-t-il dit, la vraie cause de la division?!)... Il est hors de
doute que c’est la papauté qui a provoqué la division en voulant
imposer a I'Eglise entiére sa souveraineté, inconnue aux huit pre-
miers siecles de 1'Eglise ?). » Toutefois, 'équité oblige a dire que,
si la papauté est la vraie cause du schisme, le patriarcat de Cons-
tantinople a considérablement contribué a le provoquer. Plusieurs
patriarches de Constantinople ont été non moins vaniteux et ambi-
tieux que celui de Rome, et plusieurs empereurs d’Orient n’ont que
trop favorisé cette vanité et cette ambition?).

B OQuuvr. cité, p. 3.

%) P. 333. Voir aussi p. 362.

3} Guettée a dit excellemment: «L’empire romain d’Occident était tombé sous
les coups des barbares; Rome passait successivement entre les mains de peuplades
diverses qui détruisaient jusqu’'aux signes de sa grandeur passée. Constantinople était
devenu le centre unique de ’empire et croissait en splendeur & mesure que Rome
était humiliée. D’un autre coté, les empereurs donnaient chaque jour aux évéques de

Constantinople de nouvelles prérogatives qui augmentaient leur influence, tandis que
ceux de Rome étaient comme oubliés par eux, Il était donc naturel que les évéques



Bref, la rupture n’a éclaté qu’au IXe siécle, et 'on peut dire
que les deux Eglises particuliéres n’ont été jusque la qu’une seule
et méme Eglise orthodoxe et universelle. L’attitude prise par les
anciens-catholiques est donc correcte, et ils ont raison de chercher
a rétablir 'union des deux Eglises d’aprés l'union qui a existé entre
I'Orient et 1'Occident pendant les huit premiers siecles.

Toutefois on leur objecte qu’une union sur le terrain des huit
premiers siécles est actuellement impossible, soit parce que depuis
lors le monde a marchée, les idées ont gagné en lumiére, des pro-
orés ont été réalisés, soit parce que I'Eglise des huit premiers
siecles a été remplie d'imperfections, d’agitations, d’intrigues, de
théories erronées, de systémes puérils, de scolastique inaccepta-
ble, etc., toutes choses qui sont loin de constituer un idéal; et que
la société actuelle, au lieu de rétrograder vers un passé aussi dé-
fectueux, doit s’en éloigner et marcher de progrés en progrés pour
étendre vraiment le royaume de Dieu et pour perfectionner réelle-
ment I'Eglise du Christ.

Réponse: 1° Les anciens-catholiques ne répudient aucun des
progres qui ont été accomplis depuis le neuviéme siecle, et, plus
que personne, ils désirent que de nouveaux progrés, religieux sur-
tout, se réalisent pour le triomphe du vrai christianisme et de 'Eglise
chrétienne universelle. — 2° Les anciens-catholiques sont trop res-
pectueux de l'histoire pour ne pas avouer toutes les miseres, disons
méme toutes les hontes dont un trop grand nombre de chrétiens
se sont rendus coupables pendant les huit premiers siecles. Eux
aussi, ils déplorent et condamnent l'étroitesse des opinions et des
mceurs de cette époque, le défaut de science véritable, I'abus qu'on
a fait de cette prétendue science dans les écoles de théologie, les
subtilités et 'esprit de systéeme qui font tache dans la scolastique
de cette époque; la déplorable immixtion de ’Etat non seulement
dans I'administration ecclésiastique, mais encore et surtout dans les
choses théologiques, immixtion qui a produit en particulier les docu-
ments théologiques de Justinien, 1'Hénotique de Zénon, I'Ecthese

romains se montrassent jaloux des prérogzatives et des honneurs de leurs fréres de
Constantinople, et que cette jalousie se fit jour dans les relations nécessaires qu’ils
devaient conserver avec eux. Il était naturel aussi que les évéques de Constantinople
se montrassent fiers & ’égard de celui de Rome, qui n’avait plus que les apparences
de la primanté et les souvenirs d’une gloire qui s’éclipsait de jour en jour. Zelle fur
Porigine des luttes qui ewrent lien entre les sicges de Rome et de Constantinople pen-
dint les 6°, T ¢t 8¢ siccles, et la cause qui détermina les évéques romains & seconder
I’établissement d’un nouvel empire occidental dans lequel ils pourraient, grice aux
nouveaux empereurs, donner a leur primauté des développements qui surpasseraient
ceux du siége de Constantinople. Il ne faut pas perdre de vue ces considérations
générales, si on veut comprendre l'histoire de la papauté et les luttes qui ont amené
la rupture des Eglises d'Orient et d’Occident. » (Ouwwr. cité, p. 182.)



— 286 —

d’Héraclius, le Type de Constant, etc.; et encore, les intrigues des
évéques courtisans, les disputes souvent subtiles des théologiens
dans les conciles, 'absolutisme excessif que quelques-uns ont ma-
nifesté dans la rédaction de certaines formules dogmatiques et de
certains canons disciplinaires; de plus, les abus de la hiérarchie,
les exces du monachisme et du mysticisme, les restes de paga-
nisme et de théurgie payenne, comme aussi de légalisme phari-
saique et de littéralisme rabbinique, qui ont été maintenus; etc.,
etc. L’idéal religieux et ecclésiastique des anciens-catholiques est
non seulement exempt de tous ces éléments défectueux, mais encore
aussi pur, aussi élevé que le comporte l'esprit chrétien, suivant
cette parole du Christ: Mes paroles sont «esprit et vies», —
3° Les anciens-catholiques ne se bornent pas a voir les défauts,
ils voient aussi les qualités positives de l'ancienne Eglise : son
esprit de foi vivante, la grande liberté théologique des Pé¢res, les
infinies variétés qui régnaient dans les Eglises particuliéres sans
rompre 'unité de la foi et de la charité, I’éminente sainteté d'un
grand nombre de chrétiens, leur héroisme dans les persécutions,
I'admirable esprit de pénitence qui a attaché tant d’ames a la croix
du Sauveur, etc., etc. Ce sont la des faits que l'on ne saurait rayer
de l'histoire. Les anciens-catholiques croient avoir raison, en sou-
tenant que ces faits constituent une base solide d’union religieuse
et ecclésiastique, un patrimoine domestique et traditionnel dont ils
ont droit d’etre fiers, et qui n’est pas de trop pour ennoblir les
ames et pour assurer les progres de avenir.

II. I.es éveéques de Rome du IX® siécle furent plus ambitieux
que les précédents, et ils s'arrogerent sur I'Eglice universelle une
autorité qui provoqua entre I'Orient et eux des excommunications
réciproques. Selon Guettée, c’est Adrien I** (772-795) qui fut «<le
premier pape s, «le vrai créateur de la papauté moderne»!. Selon
d’autres historiens, ce fut Nicolas I°* (358-867). Les difiérends qui
provoquérent la division furent surtout la question de la juridic-
tion sur I'Eglise de Bulgarie, le filzogue et les débats entre les
deux patriarches de Constantinople, Ignace et Photius. Photius,
qui dans toutes ces affaires déploya beaucoup de subtilités et ne
reproduisit pas toujours exactement les doctrines de ses adver-
saires, formula encore d’autres griefs. «Il prétendait, dit Guettée,
que I'Eglise romaine blessait les regles apostoliques de la disci-
pline sur trois points: 1° en imposant le jelne et l’abstinence du
samedi; 2° en faisant du célibat ecclésiastique une loi générale;
3° en regardant comme nulle la confirmation donnée par les pré-
tres aprés le baptéme. L’évéque romain envoyé aux Bulgares avait

]) Ouwyr. (ite', p. VI et 262,



transgressé les principes de lorthodoxie au point de réitérer le
sacrement de confirmation a ceux qui l'avaient reqgu des prétres
orecs. Cette violation était tellement flagrante qu’on en convient
méme chez les Romains» (p. 343). Nicolas, de son coté, ne pou-
vait tolérer que le patriarche «cecuménique» de Constantinople
exigeat des légats romains une profession de foi dans laquelle
seraient anathématisés les articles incriminés par les Orientaux
(p. 346).

Il est a considérer qu’Adrien I°* avait affecté vis-a-vis de I'em-
pereur et des Eglises d’Orient une grande hauteur; que ceux-ci
avaient été plus indisposés encore par Léon III, lorsqu'il avait sacré
Charlemagne empereur d’Occident. Toutefois comme plusieurs em-
pereurs d’Orient favorisaient les iconoclastes et persécutaient leurs
sujets orthodoxes, ceux-ci se voyaient dans la nécessité d’en appeler
a Rome et d’entretenir ainsi des relations toujours pacifiques avec
Rome. A vrai dire, ce furent les disputes entre Ignace et Photius
qui donnerent le plus occasion a Nicolas 1" de poser vis-a-vis
d’eux en arbitre supréme et d’accroitre ainsi son autorité ecclé-
siastique. Nicolas ordonna a tous les métropolitains de réunir des
conciles provinciaux, de répondre aux accusations de Photius et
d’adresser le résultat de leurs délibérations a Hincmar de Reims,
qui les lui transmettrait. Les évéques de France s’assemblérent en
effet. Plusieurs d’entre eux entrérent en lice contre les Orientaux,
en particulier Enée de Paris. Ce fut un moine de Corbie, Ratramne,
qui composa l'ouvrage le plus savant. (Guettée, owzr. cité, p. 346.)
Adrien II (867-872), Marin (882-884), Formose (891-896), etc., con-
tinuerent cette attitude et cette politique, et ainsi €clata la division
entre Rome et 1'Orient.

Pendant le X°® siécle, les relations ecclésiastiques entre Rome
et Constantinople furent rares.

¢« En 1024, dit Guettée, le patriarche Eustathe essaya de se
faire reconnaitre a Rome comme chef ecclésiastique de I'Orient au
meéme titre que le pape l'était de 'Occident. Ses envoyés étaient
sur le point de réussir, grace a l'argent dont la cour de Rome était
fort avide; mais l'intrigue transpira au dehors et excita du tumulte,
principalement en Italie. La cour de Rome n'osa aller plus avant.
Ce fait prouve du moins que les évéques de Rome et de Couns-
tantinople n’étaient pas en lutte. Ceux de Rome étaient pour la
plupart fort peu dignes de leur siége; les préoccupations politiques
et les luttes qui régnaient dans la plupart des Eglises occidentales
suffisaient pour les absorber, et ils ne s'occupaient point des Eglises
orientales ou leur souveraineté rencontrait toujours des obstacles.
Les luttes recommencérent en 1053, Léon IX était alors évéque de-
Rome» (p. 338).



— 288 —

Ses démélés avec le patriarche de Constantinople, Michel
‘Cérularius, sont connus. Il faut avouer que c’est Michel qui com-
menga l'attaque?!j; Léon lui répliqua non seulement avec orgueil,
mais aussi en remplissant sa lettre d'erreurs contraires a la saine
tradition ?;. Michel ayant refusé de les accepter et de se mettre en
communication avec les légats de Léon, ceux-ci I'excommuniérent,
-a Constantinople méme. Toute 'Eglise d’Orient prit parti pour Michel
contre Léon.

C’est dans ces circonstances que furent inaugurées les Croi-
sades, la premiére de 1096 a 1099. Guettée les a ainsi appréciées:
«L’idée de ces expéditions était grande; elle eut pour I'Occident
quelques résultats utiles, nous ne le contestons pas; mais l'impar-
tialité historique exige que l'on avoue en meéme temps que la
papauté, qui provoqua ces expéditions, ne sut pas leur imprimer le
caractere de grandeur qu’elles auraient eu, si au lieu de les cir-
conscrire a 1'Occident, elle et uni dans une étreinte fraternelle les
chrétiens d’Orient avec les croisés. Elle sacrifia tout a ses antipa-
thies contre I'Eglise orientales (p. 352). Donc les croisades ne
firent qu’augmenter l'antipathie qui existait depuis longtemps entre
I'Orient et ’Occident; et, si on chercha a les unir, l'initiative de
ces projets appartint toujours aux empereurs, qui n'y travaillérent
que par politzque et par intéreét (p. 363).

Il est constaté qu'lnnocent III (1198-1216) voulait, a la priére
de Baudouin, empereur latin de Constantinople, fonder une FEg/zse
latine en Orient, et que, dans ce but, il y établit des évéques
latins, C’était vraiment la consommation du schisme. Thomas Mo-
rosini, Vénitien, fut le premier patriarche latin de Constantinople
(p. 375-376). Le pape lui envoya les instructions suivantes: ¢ Vous
me demandez comment vous devez régler les évéchés dans les pays
ou il n'y a que des Grecs, et dans ceux ou ils sont mélés avec
des Latins. Dans les premiers, vous devez ordonner des éveques
grecs si vous en trouvez qui vous soient fideles et qui veulent
bien recevoir de vous la consécration. Dans les évéchés mélés,
vous ordonnerez des Latins et vous les préférerez aux Grecs... Si
vous ne pouvez ramener les Grecs au rite latin, vous devez les
souftrir dans le leur jusqu'a ce que le Saint-Siege en ordonne
autrement.» Sur quoi Guettée fait la remarque suivante: «Telle
fut la regle constamment suivie par la papauté a l'égard des
Grecs-unzs : les supporter jusqu'a ce qu’on pit les soumettre. A
dater de cette époque, on vit en Orient, par autorité papale, deux
Eglises catholiques opposées l'une a l'autre. Le schisme fut des

1) Guettée avoue que plusieurs de ses accusations étaient «exagérées». Owuvr.
~cité, p. 363.
) [bid., p. 360 et suiv,



— 289 —

lors un fazz accompls (1206). Comme I'écrivait trés bien 1'évéque
de Thessalonique au pape Adrien IV, le sckisme n’existait pas
réellement avant cette époque; il y avait simplement protestation
de I'Eglise orientale contre les innovations romaines» (p. 378).
Donc ni Photius, ni Michel Cerularius ne furent les vrais auteurs
du schisme; l'auteur véritable fut Innocent III.

Vint ensuite Thomas d’Aquin, qui systématisa et propagea
dans I'Ecole les prétendus principes ecclésiologiques et dogma-
tiques d'aprés lesquels I'Eglise orientale devait étre tenue pour
schismatique, vivant en dehors de la véritable Eglise. C’est dans
ce but qu’il écrivit son Contra errores Greacorum. Qu'en pense-
t-on aujourd’hui, méme dans I'Eglise romaine? M. 'abbé Turmel
a signalé les références «inexactes» qui remplissent sa Sowmmze
théologique : fausses Décrétales, Pseudo-Denis, etc. «Je crois, dit-il,
que le P. Gardeil (un défenseur de Thomas d’Aquin) a réduit con-
sidérablement le chiffre des citations apocryphes qui s'étalent dans
le Contra erroves Gracovum. Il avoue a la suite de Launoi que le
chapitre de ce livre relatif a la primauté du pape contient dix-
huit attestations erromées sur dix-huit que j'ai comptées; mais met-
tons qu'il y en ait vingt. Qu'il relise le livre entier, et je crains
bien qu’il ne puisse y relever qu'un #rés pefzt nombre de textes
authentiques 1)». Et c’est par ces erreurs de Thomas d'Aquin,
I’Ange de I'Ecole, que toute la scolastique fut infectée et que les
malentendus se consoliderent. Ceci est trés important a noter.

III. Les tentatives d'union.

Les tentatives d’union qui eurent lieu du XII® au XV® siécle
furent rares et presque toutes inspirées par des motifs poli-
tiques. De la leur échec.

Ce fut en effet la politique qui poussa l'empereur Manuel
Comneéne a chercher a s’entendre, en 1155, avec le pape Adrien 1V,
en 1166 et 1169 avec le pape Alexandre III, Manuel aurait voulu
«la couronne de tout I'empire romain», et il offrait en retour au
pape la réunion des Eglises grecque et latine. Alexandre envoya
a Constantinople le cardinal Jean pour négocier l'affaire; mais
Manuel n’était pas approuvé par les Grecs, qui détestaient les
Latins, non plus seulement pour des motifs religieux, mais a cause
des violences que les croisés avaient exercées contre eux. A
peine Manuel fut-il mort que les Latins furent impitoyablement

massacrés a Constantinople (1182), et le cardinal Jean fut une des
victimes 2).

V) Histoive de la théologie positive, Voir Revue, octobre 1904, p. 696-697; etc.
%) Guettée, owvr. cité, p. 366-367,

Revue intern. de Théologie. Heft 50, 1905. 19



— 290 —

Les tentatives de l'empereur Alexis L’Ange avec le pape
Innocent III, en 1198, furent de méme nature et réussirent moins
encore. Alexis détermina le patriarche de Constantinople, Jean
Camatere, a se joindre a lui pour gagner a sa cause Innocent IIL
Alexis allait, pour obtenir les secours de 1'Occident, jusqu'a «re-
connaijtre humblement le pontife romain pour chef ecclésiastique
de toute la chrétienté et pour successeur de St.Pierre?!)s. Mais
Alexis était aussi détesté des Grecs: il fut détroné. Son successeur
fut un aventurier que les croisés écarterent. Ceux-ci s’emparérent
de Constantinople et wirent sur le trone Baudouin, comte de Flan-
dres. L'union était donc aussi compromise que possible.

Toutefois une nouvelle tentative eut lieu en 1232. A la priére
de I'empereur Jean Vatace, le patriarche Germain écrivit au pape
Grégoire 1X une lettre tres chrétienne : <« Cherchons, lui dit-il, avec
tout le soin possible, quels ont été les auteurs de la division. Si
c’est nous, montrez-nous le mal que nous avons commis, et appli-
quez-y le remede. Si ce sont les Latins, nous ne pouvons croire
que votre intention soit de rester en dehors de I'héritage du Sei-
gneur, par ignorance ou par une criminelle obstination... Tout le
monde est témoin que nous demandons, d'une maniére suppliante,
a nous réunir dans la vérité, aprés un examen approfondi qui en
sera fait, afin que de part et d’autre on ne se jette plus l'accusa-
tion de schisme... Je sais que de part et d'autre nous croyons
avolr raison et ne pas nous tromper. Eh bien! rapportons-nous-en
a I Ecriture et aux Feres!» Grégoire 1X, au lieu d’accepter cette
tache, reprocha a I'Eglise grecque d’étre trop soumise au pouvoir
temporel, compara le schisme des Grecs a celui de Samarie, s’at-
tribua comme chef de I'Eglise les deux pouvoirs, méme celui du
glaive, sous prétexte que J.-C. aurait conféré la puissance tempo-
relle a St-Pierre lorsqu'il lui a dit: « Remets ton épée dans le four-
reau. » Puis, Grégoire 1X attaquait le pain levé des Grecs, disant
qu’il figure le corps corruptible du Christ, tandis que le pain
azyme figure son corps ressuscité et glorieux! Il envoya quatre
moines a Nicée en 1233; ceux-ci y discuterent avec le clergé grec
sur la procession du St. Esprit et sur l'eucharistie, et déclarerent
finalement aux Grecs que, s'ils voulaient l'union, ils n’avaient qu’a
< admettre la croyance de I'Eglise romaine et se soumettre a 'au-
torité du pape». Germain réunit un synode a Nymphée pour y
examiner de nouveau les points de dissidence. Ce fut toujours la
méme obstination de la part des nonces romains; la seule conces-
sion qu’ils firent fut que l'on n’obligerait pas les Grecs a chanter

H P. 372.



— 291 —

le symbole avec l'addition latine, laquelle toutefois serait maintenue
comme doctrine ).

En 1269, Michel Paléologue reprit Constantinople et mit fin
a l'empire latin, qui ne dura que 57 ans. Comme le pape Urbain IV
cherchait a soulever 'Occident pour rétablir ’empire latin de Cons-
tantinople, Michel lui envoya des ambassadeurs, des présents et
des promesses. Ce fut la politique des Paléologue, qui n’était au
fond que celle des Comneéne, qui donna lieu aux nouvelles tenta-
tives des conciles de Lyon et de Florence. Je ne saurais ici en
faire ’histoire ni entrer dans les détails des discussions. Qu’il suffise
de savoir qu’au deuxiéme concile de Lyon (1274) la tentative échoua
par la faute évidente du pape Grégoire X.

Le prédécesseur de Grégoire X avait été Clément IV (1265-
1268). Celui-ci avait envoyé a I'empereur Michel Paléologue quatre
Franciscains, qui poserent avant tout, comme condition de ['union,
la soumission a l'autorité supréme et universelle du pape. Le pape,
en outre, sommait 'empereur d’user de sa puissance pour forcer le
clergé grec a la soumission. La question était donc posée aussi
mal que possible.

Michel, craignant une invasion de la part de Charles, roi de
Sicile, consentit a reprendre la négociation avec Grégoire X
(1271-1276). Ce fut sous ce pape que se tint le second concile de
Lyon. Guettée résume ainsi cette affaire: «Michel n’agit que dans
un but politique; il abusa de son autorité impériale pour décider
quelques évéques a seconder ses projets; il persécuta ceux qui lui
résistérent; des évéques, traitres par des motifs intéressés, firent
toutes les concessions qu’exigea le pape; ils furent désavoués par
les autres, malgré les atroces persécutions que ce désaveu leur
attira; enfin, l'union, au lieu d’étre établie par ces intrigues et ces
violences, n’en devint que plus difficile. Telle est, en résumé,
I'histoire de ce qui eut lieu au II° concile de Lyon par rapport a
I'union des Eglises, et de ce qui eut lieu, apres le concile, au sein
de I'Eglise grecque. 7owut y est politique et n'a aucun caractére
religienr. Grégoire X promulgua a Lyon la paix sur les bases
posées par Clément IV. Seulement cette union ne fut conclue
qu’'avec Michel Paléologue et quelques hommes sans conviction.
L' Eglise d’ Orient n'y fut pour riem. Rome elle-méme en fut si
persuadée que Martin IV excommunia Michel Paléologue pour
s'étre joué de la papauté, sous prétexte d’union (1281). Andronic,
qui fut empereur aprés Michel (1283), renonca a une politique
aussi peu sinceére. Mais elle fut reprise par Jean Paléologue pour
le concile de Florence» (p. 383).

1y P. 383.



w P08 o

Il serait trop long d’esquisser ici, méme simplement, les ten-
tatives d’union du XIV® siecle; bornons-nous a dire qu'elles furent
a peu prés exclusivement politiques, soit de la part des papes, soit
de la part des Orientaux.

Avant le concile de Florence, il est nécessaire de rappeler le
concile de Bale (1431-1443). A la dix-neuviéme session, on traita
de l'union avec les ambassadeurs de Jean Paléologue. Kugéne IV
consentit a ce que l'union fit signée dans un concile qui se tien-
drait a Constantinople; il espérait qu'elle serait ainsi ratifiée par
toute I'Eglise orientale et non seulement par des délégués impé-
riaux. Mais le concile de Bale s’y opposa, et Eugéne IV décida
que la réunion projetée aurait lieu en Italie, ce que les Peéres de
Bale n’acceptérent pas davantage. Bref, on voit comment la ques-
tion était de nouveau mal posée et a la merci du pape et de I'’em-
pereur; aussi ¢choua-t-elle.

M. Vlasto, membre de I'Eglise grecque, a ainsi exprimé son
« immense tristesse » au sujet de cet échec, et il n'a pas craint
d’avouer la faute commise par les Grecs. « Si 'empereur Jean VIII,
dit-il, avait eu assez de discernement pour embrasser, des le prin-
cipe, le parti du concile de Bale, les Grecs auraient porté un coup
mortel aux prétentions de la domination papale; ils auraient servi
du moins les véritables intéréts du monde et de leur patrie méme.
En se rangeant du co6té sage et libéral du concile qui voulait
imposer a I'Eglise des réformes reconnues indispensables, ils
auraient débarrassé 1'Orient et 'Occident du cauchemar qui pese
jusqu’a nos jours sur les consciences?!). Il était hors de doute qu’en
récompense d'un pareil secours, les Peres du concile auraient
accepté les conditions qu'auraient proposées les prélats byzantins
pour arriver a une union loyale et sincere des deux Eglises, et nul
doute qu’elles eussent été honorables pour I'Eglise d’Orient. Il est
possible que, méme en ce cas, Constantinople n’elit pu étre sauvé
et que ses jours fussent fatalement comptés; l'union cependant
n’aurait pas été faite comme elle a été réglée a Florence; cest la
ce qui a perpétué la scission et approfondi I'abime d’antipathies
et de haines qui ont depuis séparé I'Orient et 1'Occident. Il faut
croire, au contraire, qu'on aurait rétabli les anciens et bons rap-
ports d’amitié et de considération réciproque, qui avaient long-
tewps existé avant la séparation des deux Eglises. Les Byzantins,

1) «Dans les premiers siecles de son existence, on sait que l'Eglise chrétienne
était instituée en »7publigue, et que, dans le seul but d’arriver 4 la domination uni-
verselle, le papisme amena et consomma le déchirement de l'Eglise du Christ. Par
son ambition orgueillease, il a toujours été un principe de trouble et de désorgani-
sation. » Note de . Viasto.



— 293 —

succombant quelques années aprés sous l'invasion musulmane, ne
seraient pas restés, durant de longs sieécles, abandonnés par 'Occi-
dent et regardés comme des schismatigues dignes de leur malheu-
reux sort. Par contre, la réforme de !'Eglise romaine, conduite
avec sagesse et prudence par les conciles qui devaient périodique-
ment se réunir d'apres la décision du concile de Constance, aurait
prévenu I'ceuvre passionnée et violente de Luther et de Calvin,
empéché le nouveau déchirement de I'Eglise chrétienne, les guerres
de religion, auxquelles furent dus pendant des siécles les désastres
sans nom qui pour longtemps enrayecrent les progres chez les na-
tions de I’Europe, et faciliterent les succes et les conquétes des
Ottomans. Depuis longtemps déja, les Turcs auraient cessé de
souiller de leur présence le berceau de la civilisation; depuis long-
temps les chrétiens de I'Orient se seraient trouvés libres; depuis
longtemps Orientaux et Occidentaux ne formeraient qu’un seul
troupeau sous un seul pasteur, et pourraient célébrer en commun
leur culte dans ce temple magnifique de la Divine sagessel). »

Jai tenu a citer au long cette page aussi sensée qu’'éloquente,
que les compatriotes et les coreligionnaires de 'auteur feraient bien
de méditer chrétiennement.

Au concile de Florence (1437-1445), les Orientaux furent
représentés surtout, dans les discussions. par Marc d’Ephése, Bes-
sarion de Nicée, Isidore de Kiew; les Latins, par les cardinaux
Cesarini et Albergati, André archevéque de Rhodes, Jean évéque
de Forli, le provincial des dominicains. On discuta sur le filiogue,
la primauté de I'Eglise romaine, les azymes, le purgatoire, la béa-
titude des saints dans le ciel avant la résurrection. L’histoire des
débats montre qu'on discuta sans méthode objective et qu'on
oublia le critérium orthodoxe. Il était donc impossible de distinguer
nettement le dogme et la simple spéculation théologique, ce qui
était cependant le point capital. Citons encore Guettée expliquant
pourguoz il y a eu échec:

« Pourquoi? Parce que le pape et 'empereur d'Orient eurent
recours a toutes les ressources de leur despotisme pour dompter
la résistance des Grecs; parce que le pape, malgré ses engage-
ments formels, laissait mourir de faim les Grecs qui n’obéissaient
pas a ses exigeances, et que l'empereur d’'Orient, en méme temps,
leur rendait impossible tout retour dans leur patrie; parce que la
papauté sut gagner a sa cause quelques hommes ambitieux dont
elle récompensa la trahison par le chapeau de cardinal et d'autres
honneurs. Malgré tous ces moyens, la papauté ne put réussir a

1) 1453, les Derniers jours de Constantinople, p. 39-40. Voir la Rewvue, juillet
1895, p. 578-580.



— 294 —

faire reconnaitre clairement sa prétendue souveraineté par le concile
de Florence. Car cette assemblée, en méme temps qu'elle pro-
clamait cette souveraineté de droit divin, insérait dans son décret
une clause qui 'annulait et la déclarait une usurpation sacrilége.
En effet, cette souverainet¢ ne peut étre qu'une usurpation dés
gu’'on en appelle aux conciles cecuméniques pour en déterminer le
caractere. L’iniquité s’est donc menti a ellee-méme, dans cette
fameuse assemblée, qui ne fut qu'une conjuration contre la saine
doctrine; qui ne promulgua sous le nom d’union qu'une #ransac-
tion mensongere, rompue avant d’étre conclue; dont 'Eglise d’Orient
anathématisa les fauteurs; dont T'Eglise d’Occident, reprisentée
pour la plus grande partie par le concile de Bale, condamnait le
principal auteur, le pape Eugéne, comme /Zérétique, schismatique
et rvebelle a I'Eglise. Depuis le triste drame de Florence, la papauté
n'a plus tenté de soumettre I'Eglise orientale. Elle a préféré tra-
vailler a la désorganiser peu a peu, afin d’arriver progressivement
a l'asservir, Sa politique fut celle-ci: respecter en apparence la
doctrine et les rites orientaux; profiter de toutes les circonstances
et surtout des conflits entre les nationalités, pour s’insinuer et
donner son autorité comme un appui, comme une sauvegarde des
droits nationaux; se contenter d'abord d’une reconnaissance vague
et indéterminée de cette autorité; puis, par toute espéce de moyens
hypocrites, dissimulés, affermir cette autorité, pour en abuser ensuite
contre la doctrine et les rites qu'elle avait feint d’abord de respec-
ter. Telle est U'explication des bulles contradictoires promulguées
par les papes au sujet des wmzs de toutes les Eglises, des (recs-
unis d'Orient et de Russie, des Arméniens-u#nzs, des Bulgares-unuzs,
des Maronites-unzs, etc., etc.?).»

Donc il est constaté que Rome a été pour I'Orient une force
désorganzsatrice, et que, par conséquent, ceux des Orientaux qui
sont entrés dans le courant dit romanzsant, sont pour leur propre
Eglise des éléments de désorganisation. Cette conséquence est aussi
importante qu’évidente.

IV. Les conditions de l'union.

Avant de continuer cette étude (car nous n’avons pas encore
touché a I’époque dite moderne, qui s’étend du XVI® au XX°* siecle),
une question s'impose, question a la fois de principe et de fait,
sur les conditions de l'union. S’il n'y a pas eu, jusqu’a présent, de
rétablissement solide de l'union, il y a eu des réconciliations momenta-
nées, la < réconciliation » en soi étant un des éléments les plus impor-

1Y P. 386-387.



— 295 —

tants de la vie chrétienne et ecclésiastique. Demandons-nous donc
comment ont été réconciliés ou réintégrés dans I'Eglise les indivi-
dus ou les groupes qui, apres s’etre rendus coupables d’hérésie ou
de schisme, et apres avoir encouru officiellement l'anathéme et
I'excommunication de I'Eglise, voulaient rentrer dans [unité de
I'Eglise.

En présence d'une question aussi grave et aussi délicate, le
premier devoir du penseur chrétien est de se demander si J.-C., le
Maitre, nous a renseignés sur ce point, si les apdtres ont laissé
des conseils y relatifs, si les Péres et les Saints se sont exprimés
a ce sujet et si l'histoire peut nous fournir une tradition. Voyons
donc ce que le N. T., les Peres, les docteurs, les conciles, l'his-
toire peuvent avoir dit au sujet de la réconciliation entre fréres,
ou du rétablissement de l'union et de la paix la ou il y avait sépa-
ration.

1° Fésus-Christ. Le Maitre, lorsqu’il a voulu guérir un para-
lytique, s'est borné a lui dire, en woyant la foi de ceux qui le luz
présentazent: Aie confiance, tes péchés te sont remis. N’est-ce
pas un symbole de la guérison des pécheurs de toutes sortes, des
hérétiques, des schismatiques? Donc, on doit les tenir pour guéris,
des qu'on voit leur foi (videns fidem illorum). Matth. IX, 2. —
Dans une autre circonstance, Jésus a enseigné que les impdts doi-
vent étre payés par les étrangers et non par les fils: ergo liber:
sunt filzz (Matth. XVII, 25). N’est-ce pas une indication de la
facon dont on doit traiter les enfants de la maison? Or celui-1a
est enfant de la maison qui a regu la foi et le baptéme. Dés lors
il est libre, il n'a pas d'impét a payer. — Dans le cas d’une dis-
pute entre freres, ]J.-C. dit qu'en derniere instance il faut en appeler
a l'assemblée des fréres: dzc [Leclesie. Et 1'Eglise doit décider
lequel des deux a tort, et si celui qui a tort n’écoute pas I'Eglise,
on doit le considérer comme un payen et un publicain. Donc, le
coupable doit simplement reconnaitre son tort. L’Eglise n’a pas
recu l'autorisation de lhumilier, de le punir, etc. Elle n’a qu’a
dire: Voila le mal, voila le bien; et celui qui s’obstine dans le
mal lui devient étranger. Rien de plus (Matth. XVIII, 17). — Dans
I'Evangile de Marc, il est dit que Jésus, apres avoir guéri un
lépreux, lui recommanda de se montrer au prétre et de faire 1'of-
frande ordonnée par Moyse pour la purification (I, 44). Le prétre
n’a aucune autorité pour imposer quoi que ce soit au lépreux
guéri. Le guéri obéit a la loi de Moyse, et c'est tout. — Il est dit
aussi que le Christ, aprés avoir guéri une femme malade, lui a dit
simplement: «Ta foi t'a sauvée, va en paix» (V, 34). Donc qui-
conque croit est sauvé; et s’il est sauvé, quel est le chrétien qui



— 296 —

oserait lui imposer un fardeau quelconque? — Dans "Evangile de
Luc, on voit les anges chanter a la naissance du Christ: paix sur
la terre. A quelles conditions? Bonne volonté parmi les hommes.
Rien de plus (II, 14). — En outre, J.-C. a dit a la femme péche-
resse: ¢« Tes péchés te sont remis, ta foi t'a sauvée, va en paix»
(VII, 48-50). Donc, des qu'on professe la vraie foi, on a droit a
la paix. Ainsi 'a ordonné le Christ méme, en plusieurs circons-
tances. — Dans I’Evangile de Jean, nous voyons le Christ dire a
ses disciples: «Je vous laisse ma paix» (XIV, 27). Quelle condition
y met-il? Ut cum factum fuerit, credates (29). La foi fait le disciple
et donne droit a la paix du Christ. L’Eglise n’a pas le droit d’exiger
autre chose.

2° Les apétres. Dans le discours du martyre de St. Etienne, il
est dit que Dieu réconciliait ceux qui étaient en contestation, con-
damnant celui qui faisait injure a l'autre et lui disant: Quis te
constituit principem et judicem super nost (VII, 27). Nous pou-
vons le redire encore. Au chapitre XV, une lecon du méme genre
nous est donnée. D’aucuns prétendaient qu'on ne devait pas
admettre dans I'Eglise des individus venus de la gentilité sans les
soumettre auparavant a la condition de la circoncision et a la loi
mosaique. C’est pour discuter cette pretention que s'assembla le
concile de Jérusalem. Pierre la combattit et montra qu’on n’avait
pas ce droit (v. 10). Jacques parla dans le méme sens: ego judico
non inquietari eos qui ex gentibus convertuntur ad Deum (19). Le
concile tout entier jugsea de ne rzen zmposer (nihil ultra imponere),
si ce n’est de s'abstenir de ce qui a ¢été sacrifi¢ aux idoles, du
sang, des chairs étouffées et de la fornication. Et le concile ne
s'adjuge en cela aucune autorité; il dit simplement: A quibus vos
custodientes, bene agetss (29). — St.Paul veut qu'on laisse a Dieu
le soin de juger ceux qui sont dehors; et quant aux fréres mémes,
ils doivent simplement cnlever le mal d'eux-mémes (auferte malum
ex vobis ipsis; I Cor. V, 13). Dans son épitre a Tite (III, 10),
St. Paul ordonne d’éviter 'hérétique; quant a I'hérétique qui a
renoncé a son hérésie, il n'y a aucune prescription contre lui; il
est frére par la foi, donc il doit étre traité en frere.

3° Les Peres. Certains d’entre eux ont été trés durs contre
les hérétiques, mais zant que ceux-ci vestazent hérétiques. Dés que
leur hérésie était abjurée et que leur foi était notoire, ils repre-
naient leurs droits de fréres. Nous parlons ici de 'hérésie et du schisme,
et non de l'apostasie. — Citons quelques textes. St. Grégoire
de Nazianze s’est borné a ce qui suit et n’a rien exigé de plus:
« La paix que nous désirons n’est pas celle qu'on obtiendrait au
détriment de la vraie doctrine, celle ol 'on consentirait a certains



297 —

relaichements pour s’acquérir une réputation de douceur et de con-
descendance; car ce n'est point par le mal que le bien doit s'opé-
rer. Nous aimons la paix, mais c’est celle qui s'obtient par des
combats légitimes, celle o, en se¢ contenant dans la regle tracée
par le St LEsprit, on ne s’écarte jamais de son devoir» (Orat. 42,
n. 13). Donc, aussitot que la vraie doctrine est admise, la paix doit
étre proclamée.

St. Basile a dit (Epist. 113): « Quant aux incidents qui peuvent
étre survenus dans le cours de la division, il faut s’accommoder a
la faiblesse des plus faibles, 7oxf accorder a leur infirmité, dés qu’on
peut le faire sams nuire a la vérité.» Donc, des que la vérité est
affirmée, la paix est rétablie.

St. Augustin disait aux donatistes (Serm. 357, de laudib. Pac.):
« Mes fréres, nous avons assez disputé, assez plaidé; enfants par le
saint baptéme du méme pere de famille, finissons enfin nos pro-
ces. Vous étes nos freres, bons ou mauvais; voulez-le, ne le vou-
lez pas, vous étes nos freres. Pourquoi voulez-vous ne le pas étre?
Il ne s'agit pas de partager 'héritage, il est a vous comme a
nous; possédons-le en commun tous ensemble. Pourquoi voulez-
vous demeurer dans le partage: L.e tout est a vous. >

Et encore (Lp. 185 & boniface, n. 45): <« Dans les causes ou,
vu la violence et l'étendue des divisions, il ne s’agit pas seule-
ment du salut de quelques individus, mais ou 'on doit travailler a
ramener des peuples entiers, il faut qu'une charité sincére puisse
apporter de grands remedes a de grands maux. La charité a des
lois plus fortes que les canons. Elle couvre la faute, qui en cela
peut étre commise contre la sévérité des regles. On doit espérer
que, par une dispense utile, les prétres et les évéques du parti de
Donat. rentrés dans le sein de I'Eglise, y seront pour la paix ce
qu’ils ont ¢té contre elle dans leur schisme, et qu'enfin l'unité doit
étre préférable a tout.» Toutefois, Augustin ne voulait pas dire
que l'unité est préférable a la vérité; mais que, celle-ci sauvegar-
dée, l'unité est preférable a tout. — Nous reviendrons plus loin
(n. 4) sur les donatistes et sur la manicre dont St. Augustin s’est
efforcé de les réunir a 'Eglise. Nous verrons qulil y avait dona-
tistes et donatistes; que si les donatistes circoncellions ont été
traités séveérement a cause de leurs violences et de leurs crimes, les
autres l'ont été autrement.

Sans aucun doute, ily a eu, parmi les théologiens, des carac-
teres violents qui avaient besoin de tirer ’épée ou d’appeler le feu
du ciel sur ceux qu'ils croyaient coupables. Mais le Christ les a
condamnés : Nescitis cujus spiritus estzs (Luc IX, 53).

Sans doute aussi il y a eu, parmi les Péres et les confes-
seurs, des consciences treés rigoristes qui refusaient d’admettre a la



pénitence et qui abandonnaient a la miséricorde de Dieu les pé-
cheurs coupables de péchés particulicrement graves. Mais cette
rigueur, loin d'avoir fait loi dans I'Eglise, a été toujours de plus
en plus délaissée pour faire place a la condescendance et au
pardon?).

En somme, le fond de I'enseignement des Peres a été celui-ci:
— Le Christ n’a jamais posé, pour l'entrée des brebis dans son
bercail, d'autre condition que celle de la foi et du baptéme: Quz
crediderit etbaptizatus fuerit, salvus eret (Marc, XVI, 16). Clest donc
par la foi et le baptéme que l'on recoit la filiation divine et que
'on devient brebis du Christ. Aucune prescription humaine ne
saurait prévaloir contre la parole du Maitre; aucune exigence
humaine ne saurait enchainer I'Esprit de Dieu, qui souftle ou il
veut et qui nous a parlé par le Christ. Que l'on vienne du judaisme
ou de la gentilité, du schisme ou de I'hérésie, 'entrée dans le ber-
cail est la méme: quiconque professe la vraie foi et a été baptisé,
est fils de Dieu. Tel est l'esprit du Christ.

Bossuet a encore enseigné cette doctrine. Dans sa Lettre aux
protestants pour les engager a l'union avec Rome, Lucet a remar-
qué, en effet, que Bossuet n’exigeait d’eux aucune rétractation du
moment qu’ils reviendraient 2 Rome?): ¢ Il établit donc qu'on n’exi-
gerait point de rétractation positive, puisqu'on y répugnait, mais
une simple déclaration par laquelle on ferait /la wméme profession
de foiz que celle dressée sous Pie IV, d’apres le concile de Trente,
et que font généralement tous les évéques catholiques.» Le P. Ta-
baraud, de 1'Oratoire, dans son « Histoire critique des projets de
réunion » (1824), a approuvé (p. 91-gz) cette opinion de Bossuet:
qu’il n'est pas nécessaire d'exiger une rétractation formelle; qu'il
suffit que la vérité soit reconnue par forme de déclaration et d'ex-
plication.

4° Lhistoire. Clest un fait que, dans l'ancienne Eglise, les
Eglises particulieres qui avaient été séparées pour une raison quel-
conque et qui voulaient rétablir l'union entre elles, s’envoyaient
simplement 'une a l'autre, par leurs évéques, des lettres de com-
munion. Elles récitaient ensemble le méme symbole, s’assuraient
de leur charité fraternelle, et 'union était rétablie.

Lorsqu’il s’agissait d’hérétiques dont le baptéme était invalide
ou douteux, on le renouvelait et on imposait les mains, l'imposi-

1) « Clest la pratique constante de 1'Eglise, au IVe sitcle, de condamner a la
pénitence publique les chrétiens coupables d’idoldsriz, ’aduitire et d'honicide. » Bol-
landiana, T. XXIII, n. 4, p. 426.

2y Détails historigues et recueil de pitces sur les divers projets de réunion de toutes
les communions ehrétiennes, par Rabaut le jeune; in-8°, 1806.



— 299 —

tion des mains étant le geste commun de la priére, le signe de
la communication de la grace et de la confirmation dans la grace.

C’est ainsi que l'imposition des mains est devenue une sorte
de coutume, dans certaines Eglises, pour indiquer la réconciliation
des pécheurs avec I'Eglise. C’est ainsi que le pape Etienne écrivit
a St.Cyprien: ¢Si quelqu'un vient a nous (dans 'Eglise de Rome),
de quelque hérésie que ce soit, que 'on garde, sans rien innover,
la tradition, qui est de lui imposer les mains pour la pénitences
(voir le Conc. de Carthage, de 256). Mais il est a considérer que
cette coutume n’a pas été toujours suivie; en outre, que l'imposi-
tion des mains, cérémonie tres fréquente dans le judaisme et
acceptée par les chrétiens, n'a été rendue obligatoire ni par le
Christ, ni par les apdtres. Le concile d’Arles, de 314, semble, il
est vrai, I'avoir ordonnée dans son huiticme canon relatif aux Afri-
cains qui rebaptisaient les hérétiques. Mais, outre que ce concile
n’était pas cecuménique, cette mesure n’était relative qu'aux Afri-
cains en question.

Mais ne nous bornons pas a ces indications sommaires. Cest
d’abord et surtout en Afrique que l'on trouve des faits plus précis.
Au concile d’Afrique de 'an 2351, rien de fixe n’apparait, sauf le
principe qu’il faut régler la pénitence d’aprés la gravité de la cul-
pabilité : ainsi, des /apsi qui ont simplement accepté des billets
portant qu’ils ont aposiaszé, seront regus a la communion, s'ils ont
fait pénitence aprés leur chute; mais ceux qui ont sacrifié positive-
ment, doivent étre traités plus sévérement, sans toutefois les exposer
a un désespoir qui les rendrait pires. Quant aux ecclésiastiques
«tombéss, ils pourront étre admis a la pénitence, mais devront
renoncer a leurs fonctions ecclésiastiques. L’auteur du «<Diction-
naire des conciles» de Migne dit: «On voit par cette derniére
disposition... que, dans les trois premiers siécles, les évéques et les
prétres pouvaient étre soumis a la pénitence publique, quoique cela
att été défendu dans les siccles postévieurs» (T. 1, col. 17). On
rapporte aussi, dans ce concile, qu'un évéque, Thérape, accorda la
paix a un prétre, Victor, qui était tombé et qui n’avait pas fait
une pénitence suffisante; et que le concile, tout en blimant 'éve-
que de sa condescendance, déclara que la paix, une fois accordée
par un évéque, de quelque maniére qu'elle l'ait été, ne doit pas étre
retirée. Et le concile de 2352 étendit a tous les péaitents l'indul-
gence de Thérape envers Victor, «tant il est vrai que les canons
pénitentiaux, dont ceux du concile de 251 sont des premiers, ont
rarement été appliqués dans toute leur rigueurs (col. 18). Denc,
on voit: que chaque évéque est libre de régler la pénitence ecclé-
siastique ou les conditions de la réhabilitation des /apsz,; et, de plus,



— 300 —

que les décisions conciliaires en cette matiere peuvent varier, sur-
tout en ce qui concerne les ecclésiastiques.

Le concile d'Afrique de 2352 étendit a tous les pénitents le
jugement de miséricorde rendu en faveur des trois /apsz de Capse;
il adoucit donc la discipline du concile de 231, et la raison qu’en
donna St. Cyprien lui-méme, c’est que donner la paix a ceux qui
la demandent, ce n’est pas les éenerver, mais les armer pour la
guerre (col. 19). St.Cyprien, si rigide d’autre part, a voulu cepen-
dant qu'on péchat plutot par excés de bonté que par exces de
sévérité, pour ouvrir la porte de 'Eglise a quiconque se repentait
humblement !). I disait que c¢’était au Maitre sew/ d’arracher 'ivraie
et de briser les vases sans honneur; et que, quant a nous, nous
n'avions qu'une chose a faire: nous efforcer d’étre froment en
présence de livraie, et vases d'or ou d’argent malgré la présence
des vases d’argile ?).

On sait que le schisme donatiste commenca en 311, a l'occa-
sion de l'ordination de Cécilien, successeur de Mensurius, évéque
de Carthage. Les donatistes déposerent Cécilien et nommerent a
sa place Majorin, sous prétexte que Cécilien avait été ordonné par
un évéque «traditeur». Le concile de Rome, de 313, se borna a
condamner Donat, l'auteur du schisme, et il conserva leurs fonc-
tions aux prétres ordonnés par Majoring il établit aussi que, dans
les localités ou se trouveraient deux évéques, le plus jeune céde-
rait la place au plus ancien et serait envoyé dans une autre
église. Et plus tard, Augustin, approuvant cette conduite du pape
Miltiade, s’écrie: « O l'excellent homme, 6 le vrai enfant de la paix,
0 le vrai pére du peuple chrétien! s

Au concile d'Arles de 314, on renouvela les dispositions du
concile de Rome a l'égard des ordinations faites par Majorin, et
on porta deux canons qui décidaient: 1° qu’a lavenir les ecclé-
siastiques seraient exclus du clergé, mazs apres la constaration di
crime dans les registres publics; 20 que lordination faite par un
évéque traditeur était valable?).

Avant d’aller plus loin dans l'exposé de cette question, il
importe de remarquer qu’aucun conciiechtmzémgzte n'a statué sur
ces matieres ni d’'une maniére générale, ni d'une fagon absolue.
Lorsque, dans un concile cecuménique, on a traité de la réconci-
liation de certains hérétiques ou de certains schismatiques, la me-
sure prise a leur égard ¢était toujours relative a leur hérésie spé-

\

ciale, notamment a leur doctrine sur les sacrements et a leur

V) Voir Revue internationale de Théologie, 1905, p. 35.
%) Jbid., p. 50-51.
3 L’ Afrigue chrétiennz, par Dom Leclereq, T. I, p. 339.



— 301 —

maniére de les administrer. Par exemple, le huiticme canon du
concile de Nicée, de 325, est relatif aux novatiens: il exige, pour
leur réintégration, qu’ils promettent par écrit de suivre tous les
dogmes de I'Eglise, de communiquer avec les bigames et avec
ceux qui, étant tombés pendant la persécution, avaient fait les péni-
tences prescrites par les lois de I'Eglise. Donc la mesure générale
était que l'on professat la vraie foi; puis, si 'hérétique ou le schis-
 matique, par un rigorisme outré (comme c'était le cas chez les
novatiens), avait violé la morale du Christ, on l'obligeait a une
retractation spéciale sur ce point. Les novatiens ne conférant pas
la confirmation, le concile ordonna gu'on leur imposerait les mains.

Dom ILeclercq mentionne un concile donatiste qui se serait
tenu a Carthage vers 330 ou quelques années plus tard, et qui,
malgré I'étroitesse habituelle du point de vue donatiste, se serait
déclaré « contre la rebaptisation » des catholiques passant au dona-
tisme !).

Le concile tenu en 302 a Alexandrie, sous St. Athanase, a
donné la prescription suivante aux commissaires chargés d'aller
terminer le schisme d’Antioche: «Dés que vous aurez réuni les
deux partis dans la profession de la foi orthodoxe, n’hésitez point
a faire la paix.» Ce concile a méme consenti a ce quon n’im-
posdat pas le mot «consubstantiel» a ceux a qui il répugnait,
pourvu qu’ils confessassent la vérité exprimée par ce mot (Athanas.
de Synod. n. 41).

Le 3° concile de Carthage, de 397, a ¢rabli dans son 31° ca-
non: que c’est a I'évéque de régler le temps de la pénitence, selon
la grandeur et la différence des péchés. — l.e concile de Car-
thage, du 16 juin 401, prit aussi le parti de lindulgence envers
les hérétiques et les schismatiques. — Dans la conférence de Car-
thage, du 1°" au 26 juin 411, entre catholiques et donatistes, il fut
décidé que les évéques donatistes qui reviendraient a 'Eglise catho-
lique, garderaient leur dignité épiscopale et leur église?).

Dom Leclercq, qui reproche a St. Augustin d’avoir suivi quel-
quefois une politique violente ®), reconnait cependant qu'il « parait
fort débonnaire en ce qui concerne les Manichéens... Il avait d’ail-
leurs une indulgence, presque un faible, pour les sectaires dans

Y Ouvr. cité, 1, 344.

%) Dom Leclercq, T. I, p. 108.

%) «Il semble que St. Augustin n’ait jamais cherché & approfondir le probléme
de la politique des empires. De la ce quil vy a d’idéologie et d'imperfection dans
ses idées. Plus préoccupé des droits de lautorité que des droits des sujets, soucieux
d’ordre, de paix et de modération, mais sans principes tout a fait précis et sans méthode
bien nette sur leur application.» P. 105.



— 302 —

les rangs desquels il s’était trouvé jadis?!)». C'est Augustin qui,
pensant que le meilleur moyen d’en finir avec les hérétiques était
de leur faire signer des propositions détaillées, poussa le pape
Innocent I®r a traiter ainsi Pelage et Célestius, Mais cette solution
rapide ne termina rien?2).

Les ariens d’Afrique étaient punis lorsqu’ils ne se convertis-
saient pas?), mais non ceux qui «renongaient a leurs actes et pra-
tiques?) ». « Notre piété laisse une voie ouverte a l'indulgence en
faveur de ceux qui condamneront leur erveur.» Plus tard (fin du
Ve siécle), les Africains revinrent a des mesures de sévérité, sur-
tout envers les ecclésiastiques qui avaient accepté le baptéme
arien ®); mais ce ne fut qu'une sévérité de circonstance.

Au concile cecuménique d’Ephese (431), Eustathe, €véque
d’Attalie en Pamphilie, fut rétabli dans la communion de I'Eglise
avec le maintien de son titre d'éveéque, a la seule condition qu'’il
ne ferait ni ordination, ni aucune autre fonction épiscopale de sa
propre autorité.

En 519, dans un concile tenu a Constantinople, les deux Eglises
d'Orient et de Rome se réconciliérent par une simple profession de
foi, dans laquelle étaient rejetées, d’une maniére trés sommaire, les
erreurs que plusieurs patriarchies de Constantinople et d’Alexandrie
avaient enseignées.

En 787, au septiéme concile cecuménique, I'évéque d’Ancyre,
qui avait partagé l'erreur des iconoclastes, se présenta devant le
concile pour faire sa profession de foi, et il la formula par ces
paroles: « C’est la loi de l'Eglise que ceux qui sz convertissent de
quelgue hérésie en fassent par écrit l'abjuration, en confessant la
foi catholique. C'est pourquoi moi, Basile, évéque d’Auncyre, vou-
lant m'unir a I'Eglise... je fais cette présente profession par écrit et
je vous la présente®).»

Au concile de Constantinople de 869, a la seconde session,
dix évéques qui avaient prévariqué sous Photius, demanderent
pardon de leur faute; le concile les recut sans autre condition, et
ils prirent séance avec les autres. Onze prétres, qui étaient dans
le méme cas, furent regus de méme. — Dans tous les débats qui
eurent lieu entre Photius et Rome, on voit que ’Orient ne posait
a Rome qu’une seule condition pour la réconciliation, a savoir:
que Rome renongdt & ses prétentions illégitimes et se contentat de
la primauté qui lui avait été octroyée par les conciles?). — Au
concile de Constantinople, de 878, a la quatriéme session, on con-
damna les conciles tenus & Rome et a Constantinople contre Pho-

" P.117-118. ) P. 123. ®) P. 193, %) P. 194. %) P. 200. °) Guettée,
onvr. cité, p. 264-265. ") Jbid, p. 334.



— 303 —

tius. Cet article (qui était le quatrieme) fut recu avec l'applaudis-
sement de tout le concile, de méme que le cinquieme, qui portait
excommunication contre tous ceux qui ne voulaient pas reconnaitre
Photius. Le légat Pierre dit que la paix et la concorde étaient
rendues a 'Eglise, et qu’il fallait < célébrer» avec le patriarche
Photius; c’était I'heure de l'office et tous y assisterent.

Au XI° siecle, le pape Léon IX écrivit a Michel Cerularius
qu’e on aurait la paix s’'il ne voulait pas passer les bornes posées
par les Peéres!)». Il n’y avait pas d’autre condition.

En 1155, le pape Adrien IV avant envoyé des légats a 'em-
pereur Manuel Comnene et les ayant chargés pour Basile, arche-
véque de Thessalonique, d'une lettre dans laquelle il exhortait cet
évéque a procurer la réunion des Eglises, Basile lui répondit qu’il
n’y avait pas de division entre les Grecs et les Latins, puzsqu’sls
avarent la méme foi et qu'ils offrazent le meéme sacrifice?). On
voit par ces dernieres paroles quelles étaient et quelles doivent
étre les conditions de la paix entre les Eglises, d’aprés cet archevéque.

Au XIII® si¢cle, Innocent III n’exigeait du patriarche de Cons-
tantinople, pour le tenir en sa communion, qu'une seule chose:
que le patriarche fut soumis a I'Eglise romaine, Le patriarche refusa?®).

Au XVe siecle, au concile de Florence, il ne fut jamais ques-
tion entre les deux Eglises, pour le rétablissement de la commu-
nion, que d’étre d’accord sur les points en litige. M. Kiréeff a
méme remarqué que, si Rome alors avait consenti a déclarer que
le filiogue n’est pas un dogme et a l'éliminer du credo, «l'union
aurait ¢té rétablie et les Orientaux n’auraient pas demandé autre
chose que cette déclaration *)».

En 1408, les évéques de Lithuanie ayant déposé Fozey que
le patriarche Cyrille de Constantinople y avait envoyé, Fozey se
rendit & Moscou, ou, protégé par le grand-duc Basile, il sépara
cette Eglise de I'Eglise romaine. Sous Clément VIII (1592-1603),
les évéques russes ouvrirent une négociation avec ce pape, négo-
ciation dont le résultat fut un traité d’'union des deux Eglises.
Comme on répandit le bruit que Rome avait exigé la renoncia-
tion a la discipline et a la liturgie particuliéres, Fie V démentit
ce bruit et déclara que lintégrité du dogme suffit a la réunion.
Benoit XIV, en juillet 1755, confirma cette doctrine ?). — Etc.

Bref, la liste des déclarations de ce genre serait longue, s'il
fallait la faire complete. Rappelons que des patriarches, des mé-
tropolitains, des théologiens de I’Eglise orthodoxe orientale, en
1862, etc., ont enseigné expressément cette doctrine, a savoir :

1) pP. 362. %) P, 366.  P. 370. 1Y Revue internationale de Théologie,
octobre 1904, p. 598. ‘
%) Voir Tabaraud, Histoire critique, etc., p. 229-230,



que, pour le rétablissement de la paix et de l'union entre les deux
Eglises d'Orient et d'Occident, il suffit de professer, de part et
d’autre, la méme foi orthodoxe, telle qu’elle a €té definie dans les
conciles cecuméniques!). Sans doute il n’est pas difficile de trou-
ver dans l'histoire de I'Eglise des hommes étroits, impérieux, cas-
sants, qui veulent faire acte d’autorité en religion comme en toutes
choses, et qui croient que leurs titres hiérarchiques leur donnent
le pouvoir de dicter des conditions au St Esprit méme. On peut
recueillir les cas ou, étant en majorité, ils ont abusé de l'anathéme
et du rigorisme, et on peut meme faire de ces cas une sorte de
tradition. Mais on peut aussi recueillir les cas contraires et en
faire une tradition qui vaut certainement celle-ci. /n dubzis libertas.

Concluszons: 1° Le dogme ne consistant que dans les ensei-
gnements du Christ, il ne saurait exister d’autres conditions dog-
matiques pour le rétablissement de 'union entre les Iiglises sépa-
rées, que la pratique de ses enseignements. IL.ui seul est la voie,
la vérité et la vie. Donc nécessité absolue pour toutes les Eglises
d’étre avec lui, c’est-a-dire de marcher dans la voie de ses pré-
ceptes, d’accepter ses doctrines et de vivre de sa vie. Si on l'a
quitté par le péché, par U'hérésie, par le schisme, il faut revenir a
lui. Les bras du Pére céleste sont toujours ouverts a ses enfants
égarés, qui reviennent a lui. Il n'y a donc pas d’autres conditions
dogmatiques que le retour aux enseignements et aux préceptes du
Christ. — 2° Quant aux conditions ecclészastiques, elles ne sont
que disciplinaires et non dogmatiques. Il a été constaté clairement
qu’elles ont varié, non seulement entre les Eglises, mais méme
dans le sein de la méme Eglise: dans I'Eglise d'Afrique, par
exemple, la discipline a été sévere a certaines époques et douce a
d’autres (notamment de 393 a 411). C'est donc aux LEglises parti-
culicres a <s’inspirer de lesprit du Christ, Sauveur de tous les
hommes; & se pénétrer de la nécessité de l'union pour combattre
avec plus de force les combats du Seigneur; a se rappeler plus
que jamais la parole de St.Cyprien (un rigoriste!): «Donner la
paix a ceux qui la demandent, ce n’est pas les énerver, mais les
armer pour la guerre, »

V. Le cas des anciens-catholiques.

Quelques théologiens orientaux ont prétendu que les anciens-
catholiques, ayant appartenu a une Eglise hérétique, doivent, comme
tous les hérétiques, implorer le pardon de la véritable Eglise, qui,
selon ces théologiens, est la seule Eglise d'Orient; et qu'ils ne

1y Voir la Revue, avril 1903, p. 340-356, et juillet, p. 405-426: Quelgues docu-
ments orthodoxes sur lunion des FEglises,



— 305 —

peuvent étre réintégrés dans I'Eglise qu’aux conditions que 1'Eglise
orientale leur imposeral).

Les anciens-catholiques repoussent les erreurs de doctrine et de
fait contenues dans ces prétentions.

Nous avons déja démontré que, si Rome est tombée dans |'hérésie,
elle a été combattue, en Occident, par de nombreux catholiques
{antiultramontains), qui sont restés fideles aux dogmes de I'an-
cienne Eglise indivisée. Donc il est faux, de fait, que /' Eglise
occidentale ait prévariqué, puisqu’elle a en tres grande partie pro-
testé contre les erreurs de la papauté romaine; et, par conséquent,
il est faux, de fait, que I'Eglise orientale soit /a sex/e Eglise chré-
tienne véritable.

Nous avons démontré que les anciens-catholiques, qui n’étaient
pas hérétiques avant 1870 (puisqu’ils rejetaient toutes les erreurs
ultramontaines), ne le sont pas devenus en 1870, en repoussant le
faux dogme de linfaillibilité papale et en s’organisant ecclésiasti-
quement contre la suprématie romaine manifestement hérétique et
schismatique. Avant 1870, les anciens-catholiques, comme catho-
liques occidentaux antiultramontains, avaient un baptéme valide,
un sacerdoce valide, un sacrifice valide, en un mot tous les sacre-
ments valides; ils professaient le symbole de foi cecuménique; ils
reconnaissaient le critérium orthodoxe ou catholique. Donc ils
étaient manifestement orthodoxes; donc ils le sont encore, et cela,
non par le bon plaisir de telle Eglise particuliére qui veut bien
en convenir, mais uniquement par le fait de leur incorporation au
Christ méme et a son Eglise universelle. Ils professaient et pro-
fessent encore la vraie foi; donc, ils sont unis au Christ: justzficat:
ex fide, pacem habearmus (Rom. V, 1),

Il est vraiment étonnant que des théologiens puissent vouloir
réintégrer eux-mémes dans 'Eglise une Eglise qui, de leur aveu,
possede un baptéme valide, un sacerdoce valide, tous les sacre-
ments valides; une Eglise qui professe le symbole de Nicée-Cons-
tantinople, qui reconnait les sept conciles cecuméniques, etc. Que
pourraient-ils lui donner qu’elle ne possédat déja? Rien. Donc la
réintégration qu'ils révent est complétement inutile, la proclama-
tion de l'union n’étant pas une réintégration. Quand on n’est
jamais sorti de I'Eglise universelle, on n’a pas besoin d'y rentrer.
Si les anciens-catholiques étaient du parti d’Apollo ou de Céphas,
il leur faudrait, il est vrai, l'approbation d’Apollo ou de Céphas.
Mais n’étant ni de l'un ni de l'autre, ils se passent de 'un et de
Pautre. Ils sont du Christ et du Christ seulement; donc I'appro-
bation du Christ leur suffit, et ils 'ont par le fait méme qu’ils
sont fidéles a4 tous ses enseignements et A tous ses préceptes.

) Voir précédemment p, 282.

Revue intern. de Théologie, Heft 50, 1905, 20



— 306 —

Nous avons démontré quel est U'esprit du Christ et quel est
le droit commun, dans cette question, d’aprés la théologie et I'his-
toire. Si nous nous trompons, c’est a nos adversaires a prouver
que leurs exigences sont fondées, a savoir: que I'Eglise ancienne-
catholique est une Eglise hérétique, et que, pour devenir vraiment
chrétienne, elle doit entrer d’abord dans I’Eglise orientale. Telle
est la tache qui leur incombe. Nous avons démontré nos asser-
tions; a eux, de démontrer les leurs. Qu'ils nous permettent de leur
dire qu’ils n’y réussiront pas, et que, s’ils s’obstinent a s’arréter
sur le bord d’'un petit fossé, eux qui autrefois ont passé si lége-
rement (je veux dire par une politique si légere) sur de grands
abimes; s'ils s’obstinent, dis-je, a renouveler les chicanes, les pointilles,
les méticulosités des chrétiens de Constantinople de 1453, aujourd’hui
que des ennemis autrement puissants que le sabre turc, le matéria-
lisme, l'athéisme, l'antichristianisme sous mille formes, cherchent a
saper les fondements de I'Eglise universelle, ils assumeront sur eux
et sur leurs Eglises particuliéres une responsabilité terrible.

Nos adversaires nous répliquent qu’ils sont habitués de longue
date a considérer /' Occedent comme hérétique, et qu’ils ne peuvent
pas renoncer a ce point de vue. Ils ont tort de ne pas chercher
a apercevoir les choses religieuses d’'Occident telles qu’elles sont
réellement, en les regardant de plus prés, dans les documents
authentiques et non dans les documents frelatés de 'ultramontanisme..

Qu’ils nous permettent encore une simple remarque. Trop sou-
vent on juge les personnes d'aprés leur figure: on a I'habitude de
regarder la téte plutét que le corps. Clest ainsi qu'on agit en
politique : lorsqu’un gouvernement ou une administration commet
une faute, les étrangers l'attribuent a la nation et déclarent la na-
tion coupable de cette faute, méme quand elle proteste contre
elle. On a procédé et raisonné ainsi en matieére ecclésiastique, soit
en Occident, soit en Orient. En Occident, on a vu de loin les
erreurs et les fautes des patriarches orientaux, et on a considére
IEglise orientale comme schismatique et hérétique. De méme, en
Orient, on a vu de loin les erreurs et les fautes du patriarche
d'Occident, et on s’est écrié: Donc toute I'Eglise occidentale est
hérétique! De part et d’autre, on s'est trompé gravement. Nous,
Occidentaux anciens-catholiques, nous réagissons contre ce faux
jugement des Occidentaux romanistes, et nous reconnaissons l'or-
thodoxie persévérante de I’Eglise orientale (malgré les erreurs de
nombreux évéques). Que les théologiens orientaux prennent donc
la peine de faire sur I'Occident la méme étude que nous avons
faite sur I'Orient: mieux regarder pour mieux connaitre.

Bref, les Orientaux ont vu la papauté romaine enseigner et
décréter a tort et a travers. L’Eglise gallicane et ses nombreux



partisans en Allemagne, en Angleterre, etc., ont protesté et réfuté.
N’importe. Les Orientaux en question n’ont pas tenu compte de
ces dénégations des antiultramontains. Ils n’ont vu que la téte
administrative et non le corps de I'Eglise, et ils ont dit: Rome
est hérétique, donc / Occident est hérétique! Clest biffer d’un trait
I’Eglise gallicane et toute I'opposition orthodoxe occidentale. Donc
c’est avec raison que nous, anciens-catholiques, nous protestons
contre tous les théologiens, soit orientaux soit occidentaux, qui
identifient 1'Occident avec Rome, qui nient le catholicisine anti-
ultramontain pour ne voir que l'ultramontanisme anticatholique,
et qui se méprennent ainsi completement sur la vie religieuse et
ecclésiastique de 1'Occident.

Enfin, dissipons encore un autre malentendu. Richelieu, dans
ses discussions avec les protestants et en vue de les réunir & Romne,
avait imaginé une «habileté» qui devait servir a sauver I’honneur
de la religion romaine: c’était qu'il fallait rendre les réformés so/-
lecitenrs, afin que dans la réunion z/ls parussent reuntrev dans les
bras de leur wmcre et se remelire dans leur devoir?).

Ce procédé, tres naturel d'ailleurs a l'orgueil humain et a tout
orgueil hiérarchique, a eu des imitateurs. De ce que nous avons,
nous anciens-catholiques, proposé et dészvé 'union des Eglises en
vue d’une sinceére réforme de tous les abus existants dans toutes
les Eglises particuli¢res, certains membres des autres Eglises en
ont conclu que nous étions des solliciteurs, et ils se sont immé-
diatement érigés en juxges, avec droit de nous faire subir des exa-
mens, a leur gré, de omni re scibz/t, On comprendra aisément
que cette méprise ne saurait se prolonger. FPro Chresto legatione
Jungemur (I Cor. V, 20); nous aussi, nous sommes des envoyés,
des légats du Christ, et non des candidats a un diplome d’ortho-
doxie quelconque. ILes juges en question ont abusé de leur judi-
cature, et il est devenu nécessaire de rétablir la sainte égalité de
tous les enfants de Dieu devant le Christ, qui est le seul Maitre
de tous; devant les Ecritures, qui sont les mémes pour tous;
devant les documents de l'histoire, qui sont aussi la propriété de
tous. Il en est de l'amitié comme de la science: invenit pares aut
facit. Il s’agit, dans une question de vérité et de religion, de I’éga-
lité de tous dans la foi, égalité éminemment spirituelle, et non
d'une égalité de nombre. Donc, petite ou grande, notre Eglise
réclame tous ses droits, en toute confraternité : vos omnes, membra

de membro (11 Cor. XII, 27).
(A contznuer.) E. MICHAUD.,

) Voir Rabaut le jeune, Recueil des projets de réunion, p. 88.




	Notes sur l'Union des Églises

