
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 50

Artikel: Notes sur l'Union des Églises

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403621

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


273

NOTES SUR L'UNION DES ÉGLISES.

II. L'Union à rétablir entre les Eglises orientales et les
Eglises anciennes-catholiques.

Cinq paragraphes: 1° Remarques préliminaires; 2° La
division; 3° Les tentatives d'union; 4° Les conditions de l'union;
50 Le cas des anciens-catholiques.

I. Remarques préliminaires.
Après avoir indiqué le plan d'un Traité de l'union des Eglises

chrétiennes1), réalisons-le, sinon complètement (il me paraît trop
vaste pour pouvoir être publié en entier dans cette Revue), du
moins partiellement. Et d'abord, quelques remarques préliminaires
nécessaires.

i° L'union religieuse et l'union ecclésiastique. On peut concevoir

une union simplement religieuse, qui ne serait pas ecclésiastique

: c'est l'union spirituelle des âmes qui se disent sincèrement
chrétiennes, toutes attachées au même Christ Sauveur, dans quelque
Eglise particulière que ce soit, ou même en dehors de toute Eglise
particulière. C'est ce qu'on appelle, dans l'Eglise catholique, « l'âme
de l'Eglise > ou «l'Eglise invisible», invisible, bien qu'il s'en
manifeste toujours quelque chose extérieurement; mais ce quelque
chose d'extérieur n'est pas assez considérable pour la rendre
visible ; aussi faut-il la compléter par l'union ecclésiastique.

Nous entendons ici par c union ecclésiastique » l'union des

Eglises chrétiennes entre elles. Toutes sont particulières, et c'est

par leur collectivité (quand elles sont réellement chrétiennes) qu'elles
constituent l'Eglise universelle et complète. On comprend que
l'union ecclésiastique, qui suppose évidemment l'union religieuse,
implique, en outre, d'autres conditions : car on ne traite pas d'Eglise
à Eglise comme on traite d'âme à âme ou d'individu à individu.
C'est de la seule union des Eglises qu'il s'agit ici.

2° Les Eglises chrétiennes à unir. Les Eglises qui se disent
chrétiennes, et qui veulent l'être, sont, par ordre chronologique,

') Voir la Revue, janvier I905, p. 1-33,

Revue intern, de Théologie. Heft 50, 1905. 18



— 274 —

les Eglises orthodoxes (appelées aussi orientales), l'Eglise romaine,
les Eglises protestantes, l'Eglise anglicane (qui porte aussi le titre
officiel de « protestante >), les Eglises anciennes-catholiques. Ces

Eglises sont malheureusement séparées : séparation entre l'Orient
et l'Occident au IXe siècle; séparation entre Rome et les Eglises
protestantes et anglicane, au XVIe ; séparation entre Rome et les

Eglises anciennes-catholiques, au XIXe. C'est à leur réunion qu'il
faut travailler. Pour cela, il importe, avant tout, de les bien
connaître (voir les Traités relatifs à chacune en particulier).

Leur séparation s'étant faite d'une manière plus ou moins
violente, il est resté entre elles des attitudes hostiles. Cette hostilité
n'est plus fondée aujourd'hui que sur leurs oppositions réciproques.
Au moment où ces oppositions se sont produites et où ces
séparations violentes se sont opérées, chacune croyait avoir exclusivement

raison et donnait absolument tort à l'Eglise adverse. Mais
le temps qui calme les passions, ouvre aussi les yeux et fait rendre
justice même à un adversaire. Les Eglises séparées se jugent aujourd'hui

plus exactement qu'elles ne l'ont fait lors de leur rupture ;
elles en comprennent mieux les causes, elles en apprécient plus
équitablement les effets et elles reconnaissent généralement que
chacune d'elles a quelque raison d'être, non d'être séparée et hostile,
mais d'être. Qu'elles continuent donc d'être, dans la mesure où elles
ont une raison d'être, mais qu'elles répudient toute hostilité et même
qu'elles s'unissent pour la gloire de leur maître commun, le Christ,
tel est le but à atteindre.

Ce changement de point de vue conduit à des appréciations
nouvelles. Au lieu d'envisager les Eglises en question comme des
armées ennemies, rangées en bataille et toujours prêtes à lancer
leurs anathèmes les unes contre les autres, ne serait-il pas plus
exact et plus chrétien de voir en chacune les qualités qui s'y
trouvent, de chercher à rétablir l'union de toutes par le moyen
des qualités de chacune, et de travailler ainsi à faire disparaître les

erreurs et les défauts de toutes et de chacune? Au lieu de ne voir
que les défauts, voyons davantage les qualités, non pour
sanctionner les défauts, mais pour mieux les corriger. Une Eglise séparée

peut se corriger difficilement; réunie à d'autres, elle trouve
dans celles-ci des aides et s'améliore plus facilement. La charité et
la justice sont plus utiles qu'on ne pense, même pour la correction
de l'erreur et pour le rétablissement de la vérité.

Au lieu de la comparaison traditionnelle et en quelque sorte
classique des Eglises « ennemies », je proposerais celle des Eglises
« sœurs », ou encore, pour éclairer les choses ecclésiastiques par
une chose d'ordre purement naturel, celle de la montre à trois.



— 275 —

aiguilles. Elle a, du reste, été employée par A. de Vigny à propos
de la marche des esprits dans le domaine littéraire, dans sa lettre
du Ier novembre 1829 à propos du 2\lore de Venise. Les trois
aiguilles parcourent le même cadran, mais d'une marche très
inégale: «L'une, bien grosse, bien large, bien forte, dont la tête
ressemble à un fer de lance et le corps à un faisceau d'armes, s'avance
si lentement que l'on pourrait nier son mouvement; l'œil le plus
sûr, le plus fixe, le plus persévérant, ne peut saisir en elle le moindre
symptôme de mobilité ; on la croirait scellée, vissée, incrustée à

sa place pour l'éternité, et pourtant, au bout d'une grande heure,
elle aura décrit la douzième partie du cadran. Cette aiguille ne

vous représente-t-elle pas la foule des peuples dont l'avancement
s'accomplit sans secousse et par un entraînement continuel mais

imperceptible? L'autre aiguille, plus déliée, marche assez vite pour
qu'avec une médiocre attention on puisse saisir son mouvement;
celle-ci fait en cinq minutes le chemin que fait la première en une
heure, et donne la proportion exacte des pas que fait la niasse
des gens éclairés au delà de la foule qui les suit. Mais au-dessus
de ces deux aiguilles, il s'en trouve une bien autrement agile et
dont l'œil suit difficilement les bonds: elle a vu soixante fois l'es- '

pace avant que la seconde y marche et que la troisième s'y traîne.
Jamais, non jamais, je n'ai considéré cette aiguille des secondes,
cette flèche si vive, si inquiète, si hardie et si émue à la fois, qui
s'élance en avant et frémit comme du sentiment de son audace
ou du plaisir de sa conquête sur le temps.» Je pense que c'est
faire plaisir aux Eglises protestantes de les comparer à cette
aiguille agile des secondes, car elles ont la prétention de devancer
les siècles et de courir, comme la poésie, à la tète du progrès. Je

pense que les Eglises orientales n'auront pas moins de plaisir de

se voir comparées à l'aiguille des heures, qui avance si lentement
et si prudemment. Reste la troisième, l'aiguille des minutes, que
nous acceptons volontiers, nous anciens-catholiques, comme aiguille
du milieu, ni si lente que celle des heures, ni si précipitée que
celle des secondes. Quant à l'Eglise romaine, c'est l'aiguille détraquée,

qui va tantôt trop vite, tantôt trop lentement, qui recule au
lieu d'avancer, qui voudrait faire rebrousser le temps selon ses

caprices et ses intérêts à elle, donnant à l'humanité de fausses
indications et cherchant à la tromper sur sa propre marche. De même

que la montre bien réglée n'a qu'un seul ressort, un seul balancier,

un seul centre de mouvement, duquel dépendent les trois
aiguilles, ainsi l'Eglise du Christ n'a qu'une seule force d'impulsion,

le Christ, qui se sert également, quoique diversement, de

chaque Eglise pour donner aux hommes des indications différentes,
indications toutes exactes dans leur diversité, à la fois concordantes



— 276 —

et utiles, et concourant finalement, chacune à sa manière, à un sage
emploi du temps. Aucune des trois aiguilles n'a à jalouser ses
voisines, ni à les empêcher d'accomplir la tâche distincte que le
Maître leur a marquée. Plus une Eglise sera intelligente et
comprendra la sagesse infinie de la Providence, plus elle sera d'accord
avec les autres Eglises-sœurs.

Autre comparaison. Les naturalistes et les philosophes
affectionnent la théorie des milieux, d'après laquelle les différents peuples
ont des missions différentes suivant les influences diverses qu'exercent

sur eux le sol. le climat, la nourriture, les traditions. Acceptons

cette comparaison et appliquons-la aux Eglises, qui sont, elles
aussi, des sociétés humaines vivant sur la terre et dans lesquelles
l'action du Christ ne détruit pas l'action des disciples. On a dit
que l'Orient, avec ses vastes steppes dans le nord et ses immenses
déserts dans le centre, avec son extrême froid et son extrême
chaleur, favorise la vie contemplative, poussée quelquefois jusqu'à
l'immobilité et à la torpeur, par conséquent aussi le conservatisme
excessif qui répugne à tout changement. On a dit que l'Occident,
au contraire, représente et favorise davantage l'activité et le
travail, activité quelquefois mesurée, mais quelquefois aussi démesurée,

agitée, passant d'un extrême à l'autre, tantôt progressive, tantôt
subversive. Il y a du \'rai dans ces comparaisons; et si on les

applique aux Eglises d'Orient et d'Occident, il sera facile de voir
les qualités et les défauts des unes et des autres. La perfection
serait de concilier les qualités de l'Orient et de l'Occident, de

compléter ces deux grandes fractions de l'Eglise universelle l'une
par l'autre, et de marcher ensemble dans la même lumière du
Christ, le Maître unique : celle d'Orient vivant comme on vit en

Orient, celle d'Occident comme on vit en Occident, toutes deux
professant la même doctrine du Christ et vivant de la même grâce
du Christ. Si les climats sont différents, la terre est la même, l'air
le même, le soleil le même. Si les théologies sont diverses, la
foi est la même; si les cérémonies sont diverses, le Dieu auquel_
elles s'adressent est le même; si les hommages rendus à la croix
sont divers, les sentiments de piété sont les mêmes, comme le

Crucifié est le même.

Considérer les choses et les Eglises dans cet esprit, c'est se

pénétrer de respect pour chacune. Le respect et l'affection ne
valent-ils pas mieux que l'hostilité ou l'ironie? Saint-Saëns a écrit
en décembre 1897: «L'Occident se gausse volontiers de l'immobilité

orientale; l'Orient pourrait bien lui rendre la pareille et se

moquer de son instabilité, de l'impossibilité où il est de conserver
quelque temps une forme, un style, de sa manie de chercher le



— 277 —

nouveau à tout prix, sans but et sans raison. » Mais ce qui est

encore mieux que l'ironie et la récrimination, c'est l'intelligence
des droits et des devoirs de chacun, le respect de la vocation de

chacun, l'égalité de tous devant le Christ. « Que nul d'entre vous
ne s'appelle maître, car vous n'avez qu'un Maître, le Christ...
Que celui qui voudra être le premier parmi vous soit votre
serviteur... »

3° Attitude des anciens- catholiques envers les autres Eglises.
Nés d'un mouvement de protestation contre les faux dogmes de

Rome, les anciens-catholiques voient toujours avec sympathie ceux
des théologiens des autres Eglises qui luttent, eux aussi, contre
Rome ; et, par contre, ils ne peuvent que se méfier et s'éloigner
lorsqu'ils en A'oient qui semblent chercher à se rapprocher de Rome,
qui font des avances conscientes ou inconscientes à Rome, qui
prennent sa défense, la défense de ses doctrines et de ses rites, qui
votent en sa faveur, etc.

C'est ainsi que, tout en étant plus près des protestants
conservateurs à cause de beaucoup de doctrines chrétiennes qui leur
sont communes, les anciens-catholiques se méfient cependant
lorsqu'ils les voient favoriser le parti ultramontain dans des questions
très graves. Et, au contraire, tout en étant plus éloigné des
protestants libéraux à cause de la répulsion de ces derniers contre
toute espèce de dogmes (point de vue absolument opposé à celui
des anciens-catholiques), les anciens-catholiques ne peuvent que les

approuver vivement de lutter contre Rome.
Mêmes sentiments envers les Anglicans, dont les uns (l'Eglise

basse et l'Eglise large) sont hostiles à Rome, et d'autres (les ritualistes

romanisants) semblent vouloir copier les rites et les explications

théologiques de Rome. Entre ces deux courants se tiennent
les Anglicans qui se disent catholiques non romains, et pour lesquels
les anciens-catholiques ne peuvent ressentir que de la sympathie.
L'attitude diverse des anciens-catholiques envers les diverses
fractions de l'Eglise établie d'Angleterre, est donc très facile à

comprendre.

Mêmes sentiments envers les théologiens de l'Eglise orientale.
Si l'on ne considérait que les dogmes, il n'y aurait aucune
difficulté entre les deux Eglises, qui officiellement n'admettent que les

dogmes de l'ancienne Eglise indivisée, définis par les sept conciles
œcuméniques. Mais il y a des théologiens orientaux qui veulent
interpréter ces dogmes dans le sens des explications romaines, et,
de plus, qui \7eulent imposer ces explications sous le prétexte
erroné qu'elles sont inséparables des dogmes eux-mêmes. Ces mêmes



— 278 —

théologiens, au lieu de défendre et de glorifier l'orthodoxie de leur
propre Eglise en étudiant le vrai sens des documents de leur
Eglise, étudient les documents de l'Eglise romaine et semblent
dire: «Voilà ce qu'enseigne Rome et ce que pratique Rome. Or,
c'est aussi ce que notre Eglise orthodoxe enseigne et pratique.
Donc, notre Eglise orthodoxe est vraie. » Ils ne voient pas qu'ils
font de l'Eglise de Rome la norme de la leur. Ils ne voient pas
qu'ils abaissent et injurient la leur (oh! sans s'en douter), en ne
la défendant pas et en ne la glorifiant pas par elle-même. Ils ne
voient pas que la mineure de leur syllogisme (or le dogme orthodoxe

et le dogme romain sont identiques), est fausse ; car, de fait,
autre est le vrai dogme de l'ancienne Eglise, et autre est le dogme
de l'Eglise romaine.

Si les anciens-catholiques les prenaient au mot, ils leur diraient:
« Vous affirmez l'identité actuelle, dogmatique et liturgique, de votre
Eglise et de l'Eglise romaine. Or, il est démontré par l'histoire des

dogmes et des liturgies que l'Eglise romaine actuelle est hérétique,
parce qu'elle a altéré les dogmes de l'ancienne Eglise. Donc, si l'on
vous croyait, il faudrait dire que votre Eglise est hérétique comme
l'Eglise romaine. »

Heureusement, les anciens-catholiques ne confondent pas ces

théologiens erronés et maladroits avec l'Eglise orthodoxe elle-
même. Ils savent qu'il en est d'autres, dans cette Eglise, qui
connaissent mieux la véritable exégèse, la patrologie et l'histoire; qui
sont plus au courant des évolutions et des contradictions de l'Eglise
romaine; et qui, loin de l'approuver, la condamnent. De là la
sympathie des anciens-catholiques envers ces derniers, et leur
vénération sincère envers l'Eglise orthodoxe elle-même, restée
fidèle à elle-même, malgré les éléments romanistes qu'elle souffre
et dont elle souffre. La situation, au fond, est donc très claire1).

4° Procédé à suivre dans la tractation de Iunion. Je l'ai déjà
indiqué dans la Revue internationale de Théologie1'), où j'ai
démontré que l'union des Eglises ne peut malheureusement pas se

réaliser simultanément entre toutes, mais seulement successivement;
et que, dans cet état de choses, étant donnée une plus grande
proximité entre l'Eglise orientale et l'Eglise ancienne-catholique,
c'est à l'union entre ces deux Eglises qu'il faut viser d'abord. Je

prie le lecteur de vouloir bien se reporter à cette étude et de la
compléter par les réflexions suivantes :

1) Voir le Catholique national du 27 janvier 1900.
2) Janvier 1901. 33e livraison, p. 179-182: Les anciens-catholiques et l'union

des E iflises.



— 279 —

Les sciences physiques nous font connaître, entre autres, la
loi des affinités réciproques, d'après laquelle les affinités finissent
toujours par triompher des obstacles, ce qui permet aux Eglises
de même foi et de mêmes aspirations d'avoir confiance dans la
réalisation de l'union, quelque éloignée qu'elle puisse leur paraître
actuellement; ensuite, la loi du moindre effort, d'après laquelle les
forces suivent la ligne qui permet la moindre dépense. «Traduisez,
dit Fouillée, la géométrie mécanique dans le langage de la sensibilité,

vous remplacerez la ligne de la moindre résistance par la

ligne de la moindre peine, le maximum d'effet par le maximum
de plaisir, le plus court chemin d'un point à un autre par le plus
agréable chemin, la simplicité des voies par leur facilité, la symétrie

par l'équilibre le plus commode, le parallélogramme des forces

par le parallélogramme des désirs, la résultante en diagonale par
la moyenne des intérêts, l'ordre par la plus grande co-existence de
satisfactions possibles, l'harmonie par la mutualité des services et
-conséquemment des jouissances1).» Bref, les Eglises qui, tout en
étant fidèles aux éléments vraiment divins du christianisme, seront
fraternelles, aimables, bonnes, et qui, au lieu de repousser les frères

par l'étroitesse des idées et des sentiments, leur faciliteront la
réalisation de l'union, ce sont celles-là qui, par leur moindre
résistance, entraîneront les autres dans leur courant; tandis que les
méticuleuses et les rébarbatives, qui, toutes à leur désir de dominer,

se croient parfaites et ne sont en réalité que désagréables et
hargneuses, seront finalement écartées et délaissées. C'est du simple
bon sens pratique.

Là où l'union n'est pas encore possible à cause des oppositions

dogmatiques, il est conforme à l'esprit chrétien de faciliter,
autant que possible, l'alliance amicale. Pourquoi l'amitié ne serait-
elle pas possible, même là où la foi est différente Ce que le monde
fait, par une simple cordialité naturelle, pourquoi la religion
chrétienne ne le ferait-elle pas? Les enfants de la lumière seraient-ils
moins bons et moins puissants que les enfants des ténèbres La
politique et l'intérêt qui unissent chaque jour des nations de
constitutions différentes et de religions opposées, seraient-ils plus
efficaces à rapprocher les hommes que ne le sont les intérêts du

royaume de Dieu et de l'Eglise? Ne suffit-il pas qu'il soit plus
avantageux pour la cause du Christ que les Eglises se coalisent
entre elles contre le matérialisme, l'athéisme et l'indifférentisme,
pour qu'elles soient tenues de le faire, même si elles ont, sur
certains points, des croyances diverses? Sans aucun doute.

') Le mouvement idéalisfe. p. 141; 1896.



— 280 —

Donc la saine raison dit que les Eglises qui veulent assurer
la victoire du christianisme sur l'incrédulité, doivent s'unir entre
elles dès qu'elles professent la même foi; et que, en attendant, elles
doivent se rapprocher et même s'allier par le sentiment, par des

rapports fraternels, au lieu de s'anathématiser et de se haïr. Que
l'on réfute les erreurs, que l'on éclaircisse les obscurités, mais que
l'on montre de la charité aux personnes. Ce qui est difficile à

comprendre, c'est que des chrétiens d'Eglises différentes, qui, dans le
commerce ordinaire de la vie, se réunissent et se donnent cordialement

la main, se séparent et se fuient comme des ennemis, dès

qu'il s'agit de religion et de prière envers leur Père commun et
leur commun Rédempteur. Du Dieu qui devrait les réunir et les
réconcilier, ils font un Dieu qui les divise et les excite les uns
contre les autres! Est-ce bien là un vrai christianisme

On nous objecte : Pourquoi les anciens-catholiques, au lieu de
témoigner ces sentiments fraternels aux catholiques-romains, sont-
ils, au contraire, contre ces derniers, agressifs jusqu'à l'intransigeance?

Réponse. Les anciens-catholiques ne sont agressifs contre
personne et ils ne se permettent aucune personnalité dans les questions

de doctrine. Ce qu'ils combattent jusqu'à l'intransigeance,
c'est l'erreur en général, quelle qu'elle soit, et c'est le système
papiste en particulier, parce qu'il est néfaste. Dès que les romanistes

acceptent la discussion sur le terrain scientifique, les
théologiens anciens-catholiques s'empressent de l'accepter aussi, non
en vue de leur propre triomphe, mais uniquement en vue du

triomphe de la vérité. On le reconnaîtra, les romanistes de cette
école sont rares1); mais lorsque nous les rencontrons, c'est une
joie pour nous de leur rendre justice et de leur témoigner la plus
sincère fraternité; nos articles sur les ouvrages des Batiffol, des

Houtin, des Lagrange, des Turmel, etc., en font foi.

c," De l'union entre les Eglises orientales et les Eglises
anciennes-catholiques. La conclusion de ce qui précède est que nous
devons commencer cette étude sur l'union des Eglises par
l'exposé des relations entre les Eglises orientales et les Eglises
anciennes-catholiques. Tel sera, en effet, l'objet de cet article et
des suivants.

Je suppose établis les points étudiés dans les trois Traités :

i° de l'Eglise chrétienne en général; 2° de l'Eglise orthodoxe;
3° de l'Eglise ancienne-catholique. Cette triple base est indispensable,

si l'on veut se rendre compte exactement de ce qui a séparé
les orthodoxes d'Orient et les orthodoxes d'Occident (ceux-ci géné-

') Voir la Revue d'octobre 1901, p. 773-783, et de janvier 1902, p. 147-1541
De la discussion avec les théologiens romanistes ; — etc.



— 281 —

ralement appelés « catholiques >), et de ce qui peut les réunir. Je
suppose également connue la triple position, théologique,
ecclésiastique et religieuse, des deux Eglises en question 1).

Nous entendons par « orthodoxes orientaux » les chrétiens qui
sont compris dans les quatre patriarcats de Constantinople, d'Alexandrie,

d'Antioche et de Jérusalem. Nous distinguons particulièrement

l'Eglise russe et l'Eglise du royaume de Grèce, ainsi que
les autres Eglises autocéphales. On ne saurait oublier l'Eglise
arménienne, l'Eglise copte d'Abyssinie, l'Eglise nestorienne de
Perse. Les uniates sont des romanistes de second degré et non des
orthodoxes.

Nous entendons par « anciens-catholiques » les chrétiens qui
font partie des Eglises anciennes-catholiques de Hollande,
d'Allemagne, de Suisse, d'Autriche, de Fiance, des Etats-Unis. Les
groupes qui portent le titre d'anciens-catholiques en Espagne, en
Italie, au Mexique, n'ont pas encore d'évêque, ou, s'ils en ont, ces
évêques ne font pas partie de l'union des évêques anciens-catholiques,

et par conséquent n'ont pas de lien officiel avec les Eglises
anciennes-catholiques. D'autres groupes sont en voie de formation.

Parmi les malentendus à éclaircir entre les deux Eglises
susdites, il faut dès maintenant noter les points suivants :

i° D'une part, les Orientaux affirment n'avoir pas changé dans
la foi depuis la division entre l'Orient et l'Occident. D'autre part,
les anciens-catholiques reconnaissent qu'en effet les Orientaux
professent aujourd'hui comme autrefois le symbole de Nicée-Constantinople,

ainsi que les définitions dogmatiques des sept conciles
œcuméniques ; mais ils ajoutent en même temps que certains
théologiens orientaux enseignent et imposent à tort comme des dogmes
certaines doctrines qui, loin d'être des dogmes, ne sont que des

opinions puisées pour la plupart dans la scolastique romaine. Et
c'est sur le travail de délimitation entre les vrais dogmes et les
simples spéculations théologiques que porte la difficulté. Les uns
et les autres acceptent, pour la résoudre, le critérium dogmatique
de l'ancienne Eglise; mais les anciens-catholiques reprochent à

leurs adversaires de ne pas i'appliquer exactement. C'est donc entre
eux une simple question de fait, c'est-à-dire de critique historique
et philologique.

2° Ces mêmes théologiens orientaux accusent « de protestantisme

» les anciens-catholiques qui rejettent leurs théologoumènes.
Les anciens-catholiques leur répliquent qu'ils s'en tiennent à la

') Sur la position théologique des anciens-catholiques, voir la Revue d'octobre
1904, p. 619-631. Sur leur position ecclésiastique et religieuse, voir la prochaine livraison.



- - 282 —

stricte dogmatique de l'Eglise indivisée des huit premiers siècles;
qu'en cela ils ne sauraient être suspects de protestantisme; qu'ils
sont aussi loin des protestants qui changent les dogmes en opinions,
que des ultramontains qui changent les opinions en dogmes. Les
anciens-catholiques insistent sur ce double fait qu'ils distinguent
essentiellement, par l'application du critérium catholique, ce qui
est dogme et ce qui n'est que spéculation théologique, et, de plus,
qu'ils ne confondent pas le dogme avec la formule dogmatique :

le dogme (idée) ne change pas, étant l'enseignement même du
Christ; la formule (mots) peut changer, étant chose humaine et
changeante.

3° En outre, les théologiens orientaux dont nous parlons
considèrent les anciens-catholiques comme d'anciens ultramontains,
c'est-à-dire comme d'anciens hérétiques, qui doivent être réintégrés

dans l'Eglise orthodoxe par l'Eglise même, et, à leur point
de vue, il n'y a pas d'autre Eglise que la leur; donc ils veulent
que l'Eglise ancienne-catholique entre d'abord dans leur Eglise;
après quoi ils la déclareront autocéphale, et ils la traiteront comme
sont traitées les Eglises autocéphales des quatre patriarcats orientaux.

Les anciens-catholiques rejettent entièrement ce point de vue
et démontrent que, tout en étant Occidentaux et compris par
conséquent dans le patriarcat de Rome, ils n'ont jamais été ultramontains,

mais gallicans; que, comme tels, ils ont rejeté toutes les

erreurs ultramontaines; que leur gallicanisme était orthodoxe; que,
si quelques-uns1) ont admis la primauté romaine de droit divin, c'était
dans le sens d'une simple primauté d'honneur et non dans le sens
d'une primauté d'autorité ou de juridiction; qu'il n'y avait en cela
aucune hérésie; qu'ils n'ont donc jamais été hérétiques, et qu'ils
n'ont pas, par conséquent, à subir le traitement réservé aux
hérétiques; que leur Eglise n'a donc rien à rétracter en fait de dogmes
stricts; que ceux-ci sont orthodoxes, sa morale orthodoxe, sa liturgie
orthodoxe ; qu'elle est autonome comme toute autre Eglise orthodoxe,

et que c'est sur ce terrain seul qu'elle peut contracter une
alliance et rétablir l'union.

Telles sont les principales difficultés actuellement pendantes.
Quant aux divergences d'explication sur les questions trinitaire,
eucharistique, ecclésiologique, eschatologique, etc., elles sont
discutées dans les Traités spéciaux relatifs à ces matières.

Résumons maintenant l'histoire de la séparation entre l'Orient
orthodoxe et l'Occident catholique, ainsi que l'histoire des tentatives

pour le rétablissement de l'union.

') Je dis quelques-uns : car bon nombre n'ont enseigné que la primauté de droit
ecclésiastique, par exemple, encore au XVIIIe siècle, le janséniste Pinel. Voir, dans

cette livraison, p. 229-232, 234-237.



283

II. La division.
I. La division entre l'Orient orthodoxe et l'Occident catholique

n'a commencé qu'au IXe siècle; selon les uns, elle a été
définitive au XIe siècle, à la suite des débats entre le pape Léon IX
et le patriarche Michel Cérulaire; selon d'autres, elle n'a été complète

qu'au XIIIe siècle, lorsque le pape Innocent III a établi dans
les patriarcats d'Orient une hiérarchie romaine.

Effectivement, il n'y a pas eu de division proprement dite
entre les deux grandes Eglises pendant les huit premiers siècles,
mais seulement des troubles et des malentendus, qui ont été vite
dissipés. L'Orient et l'Occident, malgré ces troubles, ont professé,
pendant cette première période, le même symbole de foi, admis
les mêmes conciles œcuméniques, pratiqué le même critérium
dogmatique, administré les mêmes sacrements. Donc, de fait, ils ont
été unis. Les deux Eglises particulières n'étaient qu'une seule et
même Eglise, l'Eglise orthodoxe ou catholique (universelle); les

divergences de théologie, de rite et de discipline n'altéraient en rien
l'unité de la foi et de la charité.

Il y eut, il est vrai, soit en Occident, soit surtout en Orient,
des hérésies et des schismes; mais ni les hérésies ni les schismes
n'ont rompu le lien de la paix entre les deux Eglises.

Par exemple, le différend qui eut lieu entre Polycarpe de

Smyrne et Anicet de Rome (157-168), au sujet de la Pâque, ne
jeta aucun froid entre l'Orient et l'Occident; les usages différents
furent maintenus et les sentiments de charité aussi. Il n'en fut pas
de même à l'époque du pape Victor (193-202), qui, n'ayant pu
déterminer les Eglises de Smyrne et d'Ephèse à renoncer à leur
usage de célébrer la Pâque en même temps que les Juifs célébraient
la leur, « essaya », comme dit Eusèbe, de les excommunier. Mais
outre que Polycrate, évêque d'Ephèse, dénia ce droit à l'évêque
de Rome, Irénée, évêque de Lyon, tout en suivant l'usage
occidental (qui était contraire à celui d'Ephèse et de Smyrne), écrivit
à Victor « qu'il ne devait pas séparer de la communion des Eglises
de Dieu qui conservaient les traditions de leurs anciens ». Plusieurs
Eglises conservèrent la tradition des Eglises de Smyrne et d'Ephèse,
et ne furent nullement tenues pour schismatiques, malgré
l'excommunication du pape Victor1].

La plupart des grandes hérésies furent d'origine orientale;
mais elles furent condamnées et réfutées à la fois par l'Orient et
par l'Occident, de sorte que, loin d'ébranler l'union des deux
Eglises, elles la fortifièrent plutôt. Lorsque des papes (par exemple

') Guettée, La papauté schismatique, p. 31-36.



— 284 —

Honorius) ont été condamnés comme hérétiques par des conciles
tenus en Orient, il n'y a pas eu pour cela rupture entre les deux
Eglises, le pape n'étant pas l'Eglise d'Occident. Le pape n'était
qu'évêque et patriarche; or un évêque, un patriarche même, n'est
pas l'Eglise. Donc les hérésies des papes n'ont pas été considérées
comme imputables à l'Eglise occidentale, et l'union entre les deux
Eglises n'en a pas été altérée.

C'est pour ce motif que les prétentions et les abus d'autorité
de certains papes, des Calixte, des Damase, des Sirice, des Innocent Ier,

des Sozime, des Léon Ier, des Félix, des Gélase, etc., n'ont pas non
plus rompu l'union; car les protestations contre ces abus ont eu lieu
en Occident non moins qu'en Orient. L'Orient a très bien compris
que ces papes et leurs partisans, en prétendant à une juridiction
sur les patriarcats d'Orient aussi bien que sur celui d'Occident, ne
représentaient pas l'Eglise d'Occident, et que celle-ci était toujours
orthodoxe malgré les erreurs de son patriarche; et l'Orient, même
durant ces époques plus ou moins troublées, est resté uni à

l'Occident.
La rupture, comme il a été dit, ne s'est faite qu'au IXe siècle,

lorsque la papauté romaine est devenue intolérable par son orgueil
et par ses erreurs, et lorsqu'elle a voulu transformer sa primauté
d'honneur en autorité souveraine et absolue, au mépris de la
constitution de l'Eglise. C'est donc la papauté romaine qui a causé
la division entre ies deux Eglises. Guettée, qui a étudié la papauté
à fond, a mis ce fait en pleine lumière. « Ce sont les prétentions de

l'évêque de Rome à la souveraineté de droit divin sur toute l'Eglise
qui ont été, a-t-il dit, la vraie cause de la division1)... Il est hors de
doute que c'est la papauté qui a provoqué la division en voulant
imposer à l'Eglise entière sa souveraineté, inconnue aux huit
premiers siècles de l'Eglise2).» Toutefois, l'équité oblige à dire que,
si la papauté est la vraie cause du schisme, le patriarcat de

Constantinople a considérablement contribué à le provoquer. Plusieurs
patriarches de Constantinople ont été non moins vaniteux et ambitieux

que celui de Rome, et plusieurs empereurs d'Orient n'ont que
trop favorisé cette vanité et cette ambition3).

') Ouvr. cité, p. 3.
2) P- 333- Voir aussi p. 362.
3) Guettée a dit excellemment: «L'empire romain d'Occident était tombé sous

les coups des barbares; Rome passait successivement entre les mains de peuplades
diverses qui détruisaient jusqu'aux signes de sa grandeur passée. Constantinople était
devenu le centre unique de l'empire et croissait en splendeur à mesure que Rome
était humiliée. D'un autre côté, les empereurs donnaient chaque jour aux évêques de

Constantinople de nouvelles prérogatives qui augmentaient leur influence, tandis que
ceux de Rome étaient comme oubliés par eux. Il était donc naturel que les évêque>



— 285 —

Bref, la rupture n'a éclaté qu'au IXe siècle, et l'on peut dire

que les deux Eglises particulières n'ont été jusque là qu'une seule

et même Eglise orthodoxe et universelle. L'attitude prise par les

anciens-catholiques est donc correcte, et ils ont raison de chercher
à rétablir l'union des deux Eglises d'après l'union qui a existé entre
l'Orient et l'Occident pendant les huit premiers siècles.

Toutefois on leur objecte qu'une union sur le terrain des huit
premiers siècles est actuellement impossible, soit parce que depuis
lors le monde a marché, les idées ont gagné en lumière, des progrès

ont été réalisés, soit parce que l'Eglise des huit premiers
siècles a été remplie d'imperfections, d'agitations, d'intrigues, de
théories erronées, de systèmes puérils, de scolastique inacceptable,

etc., toutes choses qui sont loin de constituer un idéal; et que
la société actuelle, au lieu de rétrograder vers un passé aussi
défectueux, doit s'en éloigner et marcher de progrès en progrès pour
étendre vraiment le royaume de Dieu et pour perfectionner réellement

l'Eglise du Christ.
Réponse: I° Les anciens-catholiques ne répudient aucun des

progrès qui ont été accomplis depuis le neuvième siècle, et, plus
que personne, ils désirent que de nouveaux progrès, religieux
surtout, se réalisent pour le triomphe du vrai christianisme et de l'Eglise
chrétienne universelle. — 2° Les anciens-catholiques sont trop
respectueux de l'histoire pour ne pas avouer toutes les misères, disons
même toutes les hontes dont un trop grand nombre de chrétiens
se sont rendus coupables pendant les huit premiers siècles. Eux
aussi, ils déplorent et condamnent l'étroitesse des opinions et des

mœurs de cette époque, le défaut de science véritable, l'abus qu'on
a fait de cette prétendue science dans les écoles de théologie, les
subtilités et l'esprit de système qui font tache dans la scolastique
de cette époque; la déplorable immixtion de l'Etat non seulement
dans l'administration ecclésiastique, mais encore et surtout dans les
choses théologiques, immixtion qui a produit en particulier les
documents théologiques de Justinien, l'Hénotique de Zenon, l'Ecthèse

romains se montrassent jaloux des prérogatives et des honneurs de leurs frères de

Constantinople, et que cette jalousie se fit jour dans les relations nécessaires qu'ils
devaient conserver avec eux. Il était naturel aussi que les évêques de Constantinople
se montrassent fiers à l'égard de celui de Rome, qui n'avait plus que les apparences
de la primauté et les souvenirs d'une gloire qui s'éclipsait de jour en jour. Tellefut
l'origine des luttes qui eurent lieu entre les sieges de Rome et de Constantinople pendant

les 6*-, 7e et 8e siècles, et la cause qui détermina les évêques romains à seconder
l'établissement d'un nouvel empire occidental dans lequel ils pourraient, grâce aux
nouveaux empereurs, donner à leur primauté des développements qui surpasseraient
ceux du siège de Constantinople. Il ne faut pas perdre de vue ces considérations
générales, si l'on veut comprendre l'histoire de la papauté et les luttes qui ont amené
la rupture des Eglises d'Orient et d'Occident. > (Ouvr. cité, p. 182.)



— 286 —

d'Héraclius, le Type de Constant, etc. ; et encore, les intrigues des

évêques courtisans, les disputes souvent subtiles des théologiens
dans les conciles, l'absolutisme excessif que quelques-uns ont
manifesté dans la rédaction de certaines formules dogmatiques et de
certains canons disciplinaires; de plus, les abus de la hiérarchie,
les excès du monachisme et du mysticisme, les restes de
paganisme et de théurgie payenne, comme aussi de légalisme phari-
saïque et de littéralisme rabbinique, qui ont été maintenus; etc.,
etc. L'idéal religieux et ecclésiastique des anciens-catholiques est
non seulement exempt de tous ces éléments défectueux, mais encore
aussi pur, aussi élevé que le comporte l'esprit chrétien, suivant
cette parole du Christ: Mes paroles sont «esprit et vie». —
3° Les anciens-catholiques ne se bornent pas à voir les défauts,
ils voient aussi les qualités positives de l'ancienne Eglise : son
esprit de foi vivante, la grande liberté théologique des Pères, les
infinies variétés qui régnaient dans les Eglises particulières sans

rompre l'unité de la foi et de la charité, l'éminente sainteté d'un
grand nombre de chrétiens, leur héroïsme dans les persécutions,
l'admirable esprit de pénitence qui a attaché tant d'âmes à la croix
du Sauveur, etc., etc. Ce sont là des faits que l'on ne saurait rayer
de l'histoire. Les anciens-catholiques croient avoir raison, en
soutenant que ces faits constituent une base solide d'union religieuse
et ecclésiastique, un patrimoine domestique et traditionnel dont ils
ont droit d'être fiers, et qui n'est pas de trop pour ennoblir les
âmes et pour assurer les progrès de l'avenir.

IL Les évêques de Rome du IXe siècle furent plus ambitieux
que les précédents, et ils s'arrogèrent sur l'Eglise universelle une
autorité qui provoqua entre l'Orient et eux des excommunications
réciproques. Selon Guettée, c'est Adrien Ier ''772-795) qui fut « le

premier pape», « le vrai créateur de la papauté moderne»1'. Selon
d'autres historiens, ce fut Nicolas Ier (858-867). Les différends qui
provoquèrent la division furent surtout la question de la juridiction

sur l'Eglise de Bulgarie, le filioque et les débats entre les

deux patriarches de Constantinople, Ignace et Photius. Photius,
qui dans toutes ces affaires déploya beaucoup de subtilités et ne

reproduisit pas toujours exactement les doctrines de ses adversaires,

formula encore d'autres griefs. « Il prétendait, dit Guettée,

que l'Eglise romaine blessait les règles apostoliques de la discipline

sur trois points : I° en imposant le jeûne et l'abstinence du

samedi; 2° en faisant du célibat ecclésiastique une loi générale;
30 en regardant comme nulle la confirmation donnée par les prêtres

après le baptême. L'évêque romain envoyé aux Bulgares avait

') Ouvr. cité, p. VI et 262.



— 287 —

transgressé les principes de l'orthodoxie au point de réitérer le
sacrement de confirmation à ceux qui l'avaient reçu des prêtres
grecs. Cette violation était tellement flagrante qu'on en convient
même chez les Romains» (p. 343). Nicolas, de son côté, ne pouvait

tolérer que le patriarche « œcuménique -> de Constantinople
exigeât des légats romains une profession de foi dans laquelle
seraient anathematises les articles incriminés par les Orientaux
'p- 346).

Il est à considérer qu'Adrien Ier avait affecté vis-à-vis de

l'empereur et des Eglises d'Orient une grande hauteur; que ceux-ci
avaient été plus indisposés encore par Léon III, lorsqu'il avait sacré
Charlemagne empereur d'Occident. Toutefois comme plusieurs
empereurs d'Orient favorisaient les iconoclastes et persécutaient leurs
sujets orthodoxes, ceux-ci se voyaient dans la nécessité d'en appeler
à Rome et d'entretenir ainsi des relations toujours pacifiques avec
Rome. A vrai dire, ce furent les disputes entre Ignace et Photius
qui donnèrent le plus occasion à Nicolas I01' de poser vis-à-vis
d'eux en arbitre suprême et d'accroître ainsi son autorité
ecclésiastique. Nicolas ordonna à tous les métropolitains de réunir des
conciles provinciaux, de répondre aux accusations de Photius et
d'adresser le résultat de leurs délibérations à Plincmar de Reims,
qui les lui transmettrait. Les évêques de France s'assemblèrent en
effet. Plusieurs d'entre eux entrèrent en lice contre les Orientaux,
en particulier Enée de Paris. Ce fut un moine de Corbie, Ratramne,
qui composa l'ouvrage le plus savant. (Guettée, ouvr. cité, p. 346.)
Adrien II (867-872), Marin (882-884), Formose (891-896), etc.,
continuèrent cette attitude et cette politique, et ainsi éclata la division
entre Rome et l'Orient.

Pendant le Xe siècle, les relations ecclésiastiques entre Rome
et Constantinople furent rares.

« En 1024, dit Guettée, le patriarche Eustathe essaya de se
faire reconnaître à Rome comme chef ecclésiastique de l'Orient au
même titre que le pape l'était de l'Occident. Ses envoyés étaient
sur le point de réussir, grâce à l'argent dont la cour de Rome était
fort avide; mais l'intrigue transpira au dehors et excita du tumulte,
principalement en Italie. La cour de Rome n'osa aller plus avant.
Ce fait prouve du moins que les évêques de Rome et de
Constantinople n'étaient pas en lutte. Ceux de Rome étaient pour la
plupart fort peu dignes de leur siège ; les préoccupations politiques
et les luttes qui régnaient dans la plupart des ïiglises occidentales
suffisaient pour les absorber, et ils ne s'occupaient point des Eglises
orientales où leur souveraineté rencontrait toujours des obstacles.
Les luttes recommencèrent en 1053. Léon IX était alors évêque de
Rome» (p. 358).



— 288 —

Ses démêlés avec le patriarche de Constantinople, Michel
Cerularius, sont connus. Il faut avouer que c'est Michel qui
commença l'attaque1): Léon lui répliqua non seulement avec orgueil,
mais aussi en remplissant sa lettre d'erreurs contraires à la saine
tradition 2j. Michel ayant refusé de les accepter et de se mettre en
communication avec les légats de Léon, ceux-ci l'excommunièrent,
à Constantinople même. Toute l'Eglise d'Orient prit parti pour Michel
contre Léon.

C'est dans ces circonstances que furent inaugurées les
Croisades, la première de 1096 à 1099. Guettée les a ainsi appréciées:
«L'idée de ces expéditions était grande; elle eut pour l'Occident
quelques résultats utiles, nous ne le contestons pas; mais l'impartialité

historique exige que l'on avoue en même temps que la
papauté, qui provoqua ces expéditions, ne sut pas leur imprimer le
caractère de grandeur qu'elles auraient eu, si au lieu de les
circonscrire à l'Occident, elle eût uni dans une étreinte fraternelle les
chrétiens d'Orient avec les croisés. Elle sacrifia tout à ses antipathies

contre l'Eglise orientale» (p. 352). Donc les croisades ne
firent qu'augmenter l'antipathie qui existait depuis longtemps entre
l'Orient et l'Occident; et, si on chercha à les unir, l'initiative de
ces projets appartint toujours aux empereurs, qui n'y travaillèrent
que par politique et par intérêt (p. 365).

Il est constaté qu'Innocent III (1198-1216) voulait, à la prière
de Baudouin, empereur latin de Constantinople, fonder une Eglise
latine en Orient, et que, dans ce but, il y établit des évêques
latins. C'était vraiment la consommation du schisme. Thomas Mo-
rosini, Vénitien, fut le premier patriarche latin de Constantinople
(p. 375-376). Le pape lui envoya les instructions suivantes : «Vous
me demandez comment vous devez régler les évêchés dans les pays
où il n'y a que des Grecs, et dans ceux où ils sont mêlés avec
des Latins. Dans les premiers, vous devez ordonner des évêques
grecs si vous en trouvez qui vous soient fidèles et qui veulent
bien recevoir de vous la consécration. Dans les évêchés mêlés,
vous ordonnerez des Latins et vous les préférerez aux Grecs... Si
vous ne pouvez ramener les Grecs au rite latin, vous devez les
souffrir dans le leur jusqu'à ce que le Saint-Siège en ordonne
autrement. » Sur quoi Guettée fait la remarque suivante : « Telle
fut la règle constamment suivie par la papauté à l'égard des
Grecs-unis : les supporter jusqu'à ce qu'on pût les soumettre. A
dater de cette époque, on vit en Orient, par autorité papale, deux
Eglises catholiques opposées l'une à l'autre. Le schisme fut dès

*) Guettée avoue que plusieurs de ses accusations étaient «exagérées». Ouvr.
cité, p. 363.

2) Ibid., p. 360 et suiv.



— 289 —

lors un fait accompli (1206). Comme l'écrivait très bien l'évêque
de Thessalonique au pape Adrien IV, le schisme n'existait pas
réellement avant cette époque; il y avait simplement protestation
de l'Eglise orientale contre les innovations romaines » (p. 378).
Donc ni Photius, ni Michel Cerularius ne furent les vrais auteurs
du schisme; l'auteur véritable fut Innocent III.

Vint ensuite Thomas d'Aquin, qui systématisa et propagea
dans l'Ecole les prétendus principes ecclésiologiques et dogmatiques

d'après lesquels l'Eglise orientale devait être tenue pour
schismatique, vivant en dehors de la véritable Eglise. C'est dans

ce but qu'il écrivit son Contra errores Grœcorum. Qu'en pense-
t-on aujourd'hui, même dans l'Eglise romaine? M. l'abbé Turmel
a signalé les références «inexactes» qui remplissent sa Somme

théologique : fausses Décrétales, Pseudo-Denis, etc. «Je crois, dit-il,
que le P. Gardeil (un défenseur de Thomas d'Aquin) a réduit
considérablement le chiffre des citations apocryphes qui s'étalent dans
le Contra errores Grœcorum. Il avoue à la suite de Launoi que le

chapitre de ce livre relatif à la primauté du pape contient dix-
huit attestations erronées sur dix-huit que j'ai comptées; mais mettons

qu'il y en ait vingt. Qu'il relise le livre entier, et je crains
bien qu'il ne puisse y relever qu'un très petit nombre de textes
authentiques1)». Et c'est par ces erreurs de Thomas d'Aquin,
l'Ange de l'Ecole, que toute la scolastique fut infectée et que les
malentendus se consolidèrent. Ceci est très important à noter.

III. Les tentatives d'union.
Les tentatives d'union qui eurent lieu du XIIe au XVe siècle

furent rares et presque toutes inspirées par des motifs
politiques. De là leur échec.

Ce fut en effet la politique qui poussa l'empereur Manuel
Comnène à chercher à s'entendre, en 115 5, avec le pape Adrien IV,
en 1166 et 1169 avec le pape Alexandre III. Manuel aurait voulu
«la couronne de tout l'empire romain», et il offrait en retour au

pape la réunion des Eglises grecque et latine. Alexandre envoya
à Constantinople le cardinal Jean pour négocier l'affaire ; mais
Manuel n'était pas approuvé par les Grecs, qui détestaient les

Latins, non plus seulement pour des motifs religieux, mais à cause
des violences que les croisés avaient exercées contre eux. A
peine Manuel fut-il mort que les Latins furent impitoyablement
massacrés à Constantinople (1182), et le cardinal Jean fut une des

victimes2).

') Histoire de la théologie positive. Voir Revue, octobre 1904, p. 696-697; etc.
3) Guettée, ouvr. cité, p. 366-367.

Ee-vue intern, de Théologie. Heft 50, 1905. 19



— 290 —

Les tentatives de l'empereur Alexis L'Ange avec le pape
Innocent III, en 1198, furent de même nature et réussirent moins
encore. Alexis détermina le patriarche de Constantinople, Jean
Camatère, à se joindre à lui pour gagner à sa cause Innocent III.
Alexis allait, pour obtenir les secours de l'Occident, jusqu'à «

reconnaître humblement le pontife romain pour chef ecclésiastique
de toute la chrétienté et pour successeur de St. Pierre J) ». Mais
Alexis était aussi détesté des Grecs; il fut détrôné. Son successeur
fut un aventurier que les croisés écartèrent. Ceux-ci s'emparèrent
de Constantinople et mirent sur le trône Baudouin, comte de Flandres.

L'union était donc aussi compromise que possible.

Toutefois une nouvelle tentative eut lieu en 1232. A la prière
de l'empereur Jean Vatace, le patriarche Germain écrivit au pape
Grégoire IX une lettre très chrétienne: «Cherchons, lui dit-il, avec
tout le soin possible, quels ont été les auteurs de la division. Si
c'est nous, montrez-nous le mal que nous avons commis, et appli-
quez-y le remède. Si ce sont les Latins, nous ne pouvons croire
que votre intention soit de rester en dehors de l'héritage du
Seigneur, par ignorance ou par une criminelle obstination... Tout le
monde est témoin que nous demandons, d'une manière suppliante,
à nous réunir dans la vérité, après un examen approfondi qui en

sera fait, afin que de part et d'autre on ne se jette plus l'accusation

de schisme... Je sais que de part et d'autre nous croyons
avoir raison et ne pas nous tromper. Eh bien rapportons-nous-en
a HEcriture et aux Peres!-» Grégoire IX, au lieu d'accepter cette
tâche, reprocha à l'Eglise grecque d'être trop soumise au pouvoir
temporel, compara le schisme des Grecs à celui de Samarie,
s'attribua comme chef de l'Eglise les deux pouvoirs, même celui du
glaive, sous prétexte que J.-C. aurait conféré la puissance temporelle

à St-Pierre lorsqu'il lui a dit : « Remets ton épée dans le
fourreau. » Puis, Grégoire IX attaquait le pain levé des Grecs, disant
qu'il figure le corps corruptible du Christ, tandis que le pain
azyme figure son corps ressuscité et glorieux Il envoya quatre
moines à Nicée en 1233; ceux-ci y discutèrent avec le clergé grec
sur la procession du St. Esprit et sur l'eucharistie, et déclarèrent
finalement aux Grecs que, s'ils voulaient l'union, ils n'avaient qu'à
«admettre la croyance de l'Eglise romaine et se soumettre à

l'autorité du pape». Germain réunit un synode à Nymphée pour y
examiner de nouveau les points de dissidence. Ce fut toujours la
même obstination de la part des nonces romains; la seule concession

qu'ils firent fut que l'on n'obligerait pas les Grecs à chanter

') P. 372.



— 291 —

le symbole avec l'addition latine, laquelle toutefois serait maintenue

comme doctrine *).

En 1269, Michel Paléologue reprit Constantinople et mit fin
à l'empire latin, qui ne dura que 57 ans. Comme le pape Urbain IV
cherchait à soulever l'Occident pour rétablir l'empire latin de

Constantinople, Michel lui envoya des ambassadeurs, des présents et
des promesses. Ce fut la politique des Paléologue, qui n'était au
fond que celle des Comnène, qui donna lieu aux nouvelles tentatives

des conciles de Lyon et de Florence. Je ne saurais ici en
faire l'histoire ni entrer dans les détails des discussions. Qu'il suffise
de savoir qu'au deuxième concile de Lyon (1274) la tentative échoua

par la faute évidente du pape Grégoire X.
Le prédécesseur de Grégoire X avait été Clément IV (1265-

1268). Celui-ci avait envoyé à l'empereur Michel Paléologue quatre
Franciscains, qui posèrent avant tout, comme condition de l'union,
la soumission à l'autorité suprême et universelle du pape. Le pape,
en outre, sommait l'empereur d'user de sa puissance pour forcer le
clergé grec à la soumission. La question était donc posée aussi
mal que possible.

Michel, craignant une invasion de la part de Charles, roi de

Sicile, consentit à reprendre la négociation avec Grégoire X
(1271-1276J. Ce fut sous ce pape que se tint le second concile de

Lyon. Guettée résume ainsi cette affaire : « Michel n'agit que dans

un but politique; il abusa de son autorité impériale pour décider
quelques évêques à seconder ses projets; il persécuta ceux qui lui
résistèrent; des évêques, traîtres par des motifs intéressés, firent
toutes les concessions qu'exigea le pape; ils furent désavoués par
les autres, malgré les atroces persécutions que ce désaveu leur
attira; enfin, l'union, au lieu d'être établie par ces intrigues et ces
violences, n'en devint que plus difficile. Telle est, en résumé,
l'histoire de ce qui eut lieu au IIe concile de Lyon par rapport à

l'union des Eglises, et de ce qui eut lieu, après le concile, au sein
de l'Eglise grecque. Tout y est politique et n'a aucun caractère
religieux. Grégoire X promulgua à Lyon la paix sur les bases

posées par Clément IV. Seulement cette union ne fut conclue
qu'avec Michel Paléologue et quelques hommes sans conviction.
EEglise d'Orient n'y fut pour rien. Rome elle-même en fut si

persuadée que Martin IV excommunia Michel Paléologue pour
s'être joué de la papauté, sous prétexte d'union (1281). Andronic,
qui fut empereur après Michel (1283), renonça à une politique
aussi peu sincère. Mais elle fut reprise par Jean Paléologue pour
le concile de Florence > (p. 385).

J) P- 383-



— 292 —

Il serait trop long d'esquisser ici, même simplement, les
tentatives d'union du XIVe siècle; bornons-nous à dire qu'elles furent
à peu près exclusivement politiques, soit de la part des papes, soit
de la part des Orientaux.

Avant le concile de Florence, il est nécessaire de rappeler le
concile de Bàie (1431-1443). A la dix-neuvième session, on traita
de l'union avec les ambassadeurs de Jean Paléologue. Eugène IV
consentit à ce que l'union fût signée dans un concile qui se
tiendrait à Constantinople ; il espérait qu'elle serait ainsi ratifiée par
toute l'Eglise orientale et non seulement par des délégués impériaux.

Mais le concile de Bâle s'y opposa, et Eugène IV décida
que la réunion projetée aurait lieu en Italie, ce que les Pères de
Bâle n'acceptèrent pas davantage. Bref, on voit comment la question

était de nouveau mal posée et à la merci du pape et de

l'empereur; aussi échoua-t-elle.
M. Vlasto, membre de l'Eglise grecque, a ainsi exprimé son

« immense tristesse » au sujet de cet échec, et il n'a pas craint
d'avouer la faute commise par les Grecs. « Si l'empereur Jean VIII,
dit-il, avait eu assez de discernement pour embrasser, dès le principe,

le parti du concile de Bàie, les Grecs auraient porté un coup
mortel aux prétentions de la domination papale ; ils auraient servi
du moins les véritables intérêts du monde et de leur patrie même.
En se rangeant du côté sage et libéral du concile qui voulait
imposer à l'Eglise des réformes reconnues indispensables, ils
auraient débarrassé l'Orient et l'Occident du cauchemar qui pèse
jusqu'à nos jours sur les consciences1). Il était hors de doute qu'en
récompense d'un pareil secours, les Pères du concile auraient
accepté les conditions qu'auraient proposées les prélats byzantins
pour arriver à une union loyale et sincère des deux Eglises, et nul
doute qu'elles eussent été honorables pour l'Eglise d'Orient. Il est
possible que, même en ce cas, Constantinople n'eût pu être sauvé
et que ses jours fussent fatalement comptés; l'union cependant
n'aurait pas été faite comme elle a été réglée à Florence; c'est là
ce qui a perpétué la scission et approfondi l'abîme d'antipathies
et de haines qui ont depuis séparé l'Orient et l'Occident. Il faut
croire, au contraire, qu'on aurait rétabli les anciens et bons

rapports d'amitié et de considération réciproque, qui avaient
longtemps existé avant la séparation des deux Eglises. Les Byzantins,

') « Dans les premiers siècles de son existence, on sait que l'Eglise chrétienne
était instituée en t-publique, et que, dans le seul but d'arriver à la domination
universelle, le papisme amena et consomma le déchirement de l'Eglise du Christ. Par
son ambition orgueilleuse, il a toujours été un principe de trouble et de désorganisation.

» Note de M. Vlasto.



— 293 —

succombant quelques années après sous l'invasion musulmane, ne
seraient pas restés, durant de longs siècles, abandonnés par l'Occident

et regardés comme des schismatiques dignes de leur malheureux

sort. Par contre, la réforme de l'Eglise romaine, conduite
avec sagesse et prudence par les conciles qui devaient périodiquement

se réunir d'après la décision du concile de Constance, aurait
prévenu l'œuvre passionnée et violente de Luther et de Calvin,
empêché le nouveau déchirement de l'Eglise chrétienne, les guerres
de religion, auxquelles furent dus pendant des siècles les désastres
sans nom qui pour longtemps enrayèrent les progrès chez les
nations de l'Europe, et facilitèrent les succès et les conquêtes des
Ottomans. Depuis longtemps déjà, les Turcs auraient cessé de
souiller de leur présence le berceau de la civilisation; depuis
longtemps les chrétiens de l'Orient se seraient trouvés libres ; depuis
longtemps Orientaux et Occidentaux ne formeraient qu'un seul
troupeau sous un seul pasteur, et pourraient célébrer en commun
leur culte dans ce temple magnifique de la Divine sagesse l). »

J'ai tenu à citer au long cette page aussi sensée qu'éloquente,
que les compatriotes et les coreligionnaires de l'auteur feraient bien
de méditer chrétiennement.

Au concile de Florence (1437-1445), les Orientaux furent
représentés surtout, dans les discussions, par Marc d'Ephèse,
Bessarion de Nicée, Isidore de Kiew ; les Latins, par les cardinaux
Césarini et Albergati, André archevêque de Rhodes, Jean évêque
de Forli, le provincial des dominicains. On discuta sur le filioque,
la primauté de l'Eglise romaine, les azymes, le purgatoire, la
béatitude des saints dans le ciel avant la résurrection. L'histoire des
débats montre qu'on discuta sans méthode objective et qu'on
oublia le critérium orthodoxe. Il était donc impossible de distinguer
nettement le dogme et la simple spéculation théologique, ce qui
était cependant le point capital. Citons encore Guettée expliquant
pourquoi il y a eu échec :

«Pourquoi? Parce que le pape et l'empereur d'Orient eurent
recours à toutes les ressources de leur despotisme pour dompter
la résistance des Grecs; parce que le pape, malgré ses engagements

formels, laissait mourir de faim les Grecs qui n'obéissaient
pas à ses exigeances, et que l'empereur d'Orient, en même temps,
leur rendait impossible tout retour dans leur patrie; parce que la
papauté sut gagner à sa cause quelques hommes ambitieux dont
elle récompensa la trahison par le chapeau de cardinal et d'autres
honneurs. Malgré tous ces moyens, la papauté ne put réussir à

') 1453, les Derniers jours de Constantinople, p. 39-40. Voir la Revue, juillet
1895, P. S78-580.



— 294 —

faire reconnaître clairement sa prétendue souveraineté par le concile
de Florence. Car cette assemblée, en même temps qu'elle
proclamait cette souveraineté de droit divin, insérait dans son décret
une clause qui l'annulait et la déclarait une usurpation sacrilège.
En effet, cette souveraineté ne peut être qu'une usurpation dès

qu'on en appelle aux conciles œcuméniques pour en déterminer le
caractère. L'iniquité s'est donc menti à elle-même, dans cette
fameuse assemblée, qui ne fut qu'une conjuration contre la saine
doctrine; qui ne promulgua sous le nom d'union qu'une transaction

mensongère, rompue avant d'être conclue; dont l'Eglise d'Orient
anathématisa les fauteurs; dont l'Eglise d'Occident, représentée
pour la plus grande partie par le concile de Bâle, condamnait le

principal auteur, le pape Eugène, comme hérétique, schismatique
et rebelle a IEglise. Depuis le triste drame de Florence, la papauté
n'a plus tenté de soumettre l'Eglise orientale. Elle a préféré
travailler à la désorganiser peu à peu, afin d'arriver progressivement
à l'asservir. Sa politique fut celle-ci : respecter en apparence la
doctrine et les rites orientaux; profiter de toutes les circonstances
et surtout des conflits entre les nationalités, pour s'insinuer et
donner son autorité comme un appui, comme une sauvegarde des

droits nationaux; se contenter d'abord d'une reconnaissance vague
et indéterminée cle cette autorité; puis, par toute espèce de moyens
hypocrites, dissimulés, affermir cette autorité, pour en abuser ensuite
contre la doctrine et les rites qu'elle avait feint d'abord de respecter.

Telle est l'explication des bulles contradictoires promulguées
par les papes au sujet des unis de toutes les Eglises, des Grecs-
unis d'Orient et de Russie, des Arméniens-««/.!', des Bulgares-z/ww,
des Maronites-?««^, etc., etc. »

Donc il est constaté que Rome a été pour l'Orient une force
désorganisatrice, et que, par conséquent, ceux des Orientaux qui
sont entrés dans le courant dit romanisant, sont pour leur propre
Eglise des éléments de désorganisation. Cette conséquence est aussi

importante qu'évidente.

IV. Les conditions de l'union.

Avant de continuer cette étude (car nous n'avons pas encore
touché à l'époque dite moderne, qui s'étend du XVIe au XXe siècle),
une question s'impose, question à la fois de principe et de fait,
sur les conditions de l'union. S'il n'y a pas eu, jusqu'à présent, de
rétablissement solide de l'union, il y a eu des réconciliations momentanées,

la « réconciliation » en soi étant un des éléments les plus impor-

>) P. 386-387.



— 295 —

tants de la vie chrétienne et ecclésiastique. Demandons-nous donc
comment ont été réconciliés ou réintégrés dans l'Eglise les individus

ou les groupes qui, après s'être rendus coupables d'hérésie ou
de schisme, et après avoir encouru officiellement l'anathème et
l'excommunication de l'Eglise, voulaient rentrer dans l'unité de

l'Eglise.
En présence d'une question aussi grave et aussi délicate, le

premier devoir du penseur chrétien est de se demander si J.-C, le

Maître, nous a renseignés sur ce point, si les apôtres ont laissé
des conseils y relatifs, si les Pères et les Saints se sont exprimés
à ce sujet et si l'histoire peut nous fournir une tradition. Voyons
donc ce que le N. T., les Pères, les docteurs, les conciles, l'histoire

peuvent avoir dit au sujet de la réconciliation entre frères,
ou du rétablissement de l'union et de la paix là où il y avait
séparation.

1° Jésus-Christ. Le Maître, lorsqu'il a voulu guérir un
paralytique, s'est borné à lui dire, en voyant la foi de ceux qui le lui
présentaient : Aie confiance, tes péchés te sont remis. N'est-ce
pas un symbole de la guérison des pécheurs de toutes sortes, des

hérétiques, des schismatiques? Donc, on doit les tenir pour guéris,
dès qu'on voit leur foi (videns fidem illorum). Matth. IX, 2. —
Dans une autre circonstance, Jésus a enseigné que les impôts
doivent être payés par les étrangers et non par les fils : ergo liberi
sunt filii (Matth. XVII, 25). N'est-ce pas une indication de la
façon dont on doit traiter les enfants de la maison Or celui-là
est enfant de la maison qui a reçu la foi et le baptême. Dès lors
il est libre, il n'a pas d'impôt à payer. — Dans le cas d'une
dispute entre frères, J.-C. dit qu'en dernière instance il faut en appeler
à l'assemblée des frères : die Ecclesice. Et l'Eglise doit décider
lequel des deux a tort, et si celui qui a tort n'écoute pas l'Eglise,
on doit le considérer comme un payen et un publicain. Donc, le
coupable doit simplement reconnaître son tort. L'Eglise n'a pas
reçu l'autorisation de l'humilier, de le punir, etc. Elle n'a qu'à
dire: Voilà le mal, voilà le bien; et celui qui s'obstine dans le
mal lui devient étranger. Rien de plus (Matth. XVIII, 17). — Dans
l'Evangile de Marc, il est dit que Jésus, après avoir guéri un
lépreux, lui recommanda de se montrer au prêtre et de faire
l'offrande ordonnée par Moyse pour la purification (I, 44). Le prêtre
n'a aucune autorité pour imposer quoi que ce soit au lépreux
guéri. Le guéri obéit à la loi de Moyse, et c'est tout. — Il est dit
aussi que le Christ, après avoir guéri une femme malade, lui a dit
simplement: «Ta foi t'a sauvée, va en paix» (V, 34). Donc
quiconque croit est sauvé; et s'il est sauvé, quel est le chrétien qui



— 296 —

oserait lui imposer un fardeau quelconque? — Dans l'Evangile de
Luc, on voit les anges chanter à la naissance du Christ: paix sur
la terre. A quelles conditions? Bonne volonté parmi les hommes.
Rien de plus (II, 14). — En outre, J.-C. a dit à la femme pécheresse

: « Tes péchés te sont remis, ta foi t'a sauvée, va en paix »

(VII, 48-50). Donc, dès qu'on professe la vraie foi, on a droit à

la paix. Ainsi l'a ordonné le Christ même, en plusieurs circonstances.

— Dans l'Evangile de Jean, nous voyons le Christ dire à

ses disciples: «Je vous laisse ma paix» XIV, 27). Quelle condition

y met-il? Ut cum factum fuerit, credatis (29). La foi fait le disciple
et donne droit à la paix du Christ. L'Eglise n'a pas le droit d'exiger
autre chose.

2° Les apôtres. Dans le discours du martyre de St. Etienne, il
est dit que Dieu réconciliait ceux qui étaient en contestation,
condamnant celui qui faisait injure à l'autre et lui disant : Quis te
constituit principem et judicem super nos? (VII, 27). Nous
pouvons le redire encore. Au chapitre XV, une leçon du même genre
nous est donnée. D'aucuns prétendaient qu'on ne devait pas
admettre dans l'Eglise des individus venus de la gentilité sans les
soumettre auparavant à la condition de la circoncision et à la loi
mosaïque. C'est pour discuter cette prétention que s'assembla le
concile de Jérusalem. Pierre la combattit et montra qu'on n'avait
pas ce droit (v. 10). Jacques parla dans le même sens : ego judico
non inquietali eos qui ex gentibus convertuntur ad Deum (19). Le
concile tout entier jugea de ne rien imposer (nihil ultra imponere),
si ce n'est de s'abstenir de ce qui a été sacrifié aux idoles, du

sang, des chairs étouffées et de la fornication. Et le concile ne
s'adjuge en cela aucune autorité; il dit simplement: A quibus vos
custodientes, bene agetis (29). — St.Paul veut qu'on laisse à Dieu
le soin de juger ceux qui sont dehors; et quant aux frères mêmes,
ils doivent simplement enlever le mal d'eux-mêmes (auferte malum
ex vobis ipsis; I Cor. V, 13/. Dans son épître à Tite (III, 10),
St. Paul ordonne d'éviter l'hérétique; quant à l'hérétique qui a

renoncé à son hérésie, il n'y a aucune prescription contre lui ; il
est frère par la foi, donc il doit être traité en frère.

30 Les Pères. Certains d'entre eux ont été très durs contre
les hérétiques, mais tant que ceux-ci restaient hérétiques. Dès que
leur hérésie était abjurée et que leur foi était notoire, ils
reprenaient leurs droits de frères. Nous parlons ici de l'hérésie et du schisme,
et non de l'apostasie. — Citons quelques textes. St. Grégoire
de Nazianze s'est borné à ce qui suit et n'a rien exigé de plus :

« La paix que nous désirons n'est pas celle qu'on obtiendrait au
détriment de la vraie doctrine, celle où l'on consentirait à certains



— 297 —

relâchements pour s'acquérir une réputation de douceur et de
condescendance; car ce n'est point par le mal que le bien doit s'opérer.

Nous aimons la paix, mais c'est celle qui s'obtient par des

combats légitimes, celle ou, en se contenant dans la regle tracée

par le St. Esprit, on ne s'écarte jamais de son devoir » (Orat. 42,
n. 13). Donc, aussitôt que la vraie doctrine est admise, la paix doit
être proclamée.

St.Basile a dit (Epist. il3): « Quant aux incidents qui peuvent
être survenus dans le cours de la division, il faut s'accommoder à

la faiblesse des plus faibles, tout accorder à leur infirmité, dès qu'on
peut le faire sans nuire a la vérité. » Donc, dès que la vérité est
affirmée, la paix est rétablie.

St. Augustin disait aux donatistes {Serm. 357, de laudib. Pac.) :

«Mes frères, nous avons assez disputé, assez plaidé; enfants par le
saint baptême du même père de famille, finissons enfin nos procès.

Vous êtes nos frères, bons ou mauvais; voulez-le, ne le voulez

pas, vous êtes nos frères. Pourquoi voulez-vous ne le pas être?
Il ne s'agit pas de partager l'héritage, il est à vous comme à

nous; possédons-le en commun tous ensemble. Pourquoi voulez-
vous demeurer dans le partage? Le tout est à vous. »

Et encore (Ep. 185 à Boniface, n. 45) : « Dans les causes où,
vu la violence et l'étendue des divisions, il ne s'agit pas seulement

du salut de quelques individus, mais où l'on doit travailler à

ramener des peuples entiers, il faut qu'une charité sincère puisse
apporter de grands remèdes à de grands maux. La charité a des
lois plus fortes que les canons. Elle couvre la faute, qui en cela

peut être commise contre la sévérité des règles. On doit espérer
que, par une dispense utile, les prêtres et les évêques du parti de
Donat. rentrés dans le sein de l'Eglise, y seront pour la paix ce
qu'ils ont été contre elle dans leur schisme, et qu'enfin l'unité doit
être préférable à tout. » Toutefois, Augustin ne voulait pas dire
que l'unité est préférable à la vérité; mais que, celle-ci sauvegardée,

l'unité est préférable à tout. — Nous reviendrons plus loin
(n. 4) sur les donatistes et sur la manière dont St. Augustin s'est
efforcé de les réunir à l'Eglise. Nous verrons qu'il y avait donatistes

et donatistes; que si les donatistes circoncellions ont été
traités sévèrement à cause de leurs violences et de leurs crimes, les
autres l'ont été autrement.

Sans aucun doute, il y a eu, parmi les théologiens, des caractères

violents qui avaient besoin de tirer l'épée ou d'appeler le feu
du ciel sur ceux qu'ils croyaient coupables. Mais le Christ les a
condamnés : Nescitis cujus spiritus estis (Luc IX, 55).

Sans doute aussi il y a eu, parmi les Pères et les confesseurs,

des consciences très rigoristes qui refusaient d'admettre à la



— 298 —

penitence et qui abandonnaient à la miséricorde de Dieu les
pécheurs coupables de péchés particulièrement graves. Mais cette
rigueur, loin d'avoir fait loi dans l'Eglise, a été toujours de plus
en plus délaissée pour faire place à la condescendance et au

pardon 1J.

En somme, le fond de l'enseignement des Pères a été celui-ci :

— Le Christ n'a jamais posé, pour l'entrée des brebis dans son
bercail, d'autre condition que celle de la foi et du baptême: Qui
credidcritetbapti-zatusfuerit,salvus erit (Marc, XVI, 16;. C'est donc

par la foi et le baptême que l'on reçoit la filiation divine et que
l'on devient brebis du Christ. Aucune prescription humaine ne
saurait prévaloir contre la parole du Maître; aucune exigence
humaine ne saurait enchaîner l'Esprit de Dieu, qui souffle où il
veut et qui nous a parlé par le Christ. Que l'on vienne du judaïsme
ou de la gentilité, du schisme ou de l'hérésie, l'entrée dans le bercail

est la même: quiconque professe la vraie foi et a été baptisé,
est fils de Dieu. Tel est l'esprit du Christ.

Bossuet a encore enseigné cette doctrine. Dans sa Lettre aux
protestants pour les engager à l'union avec Rome, Lucet a remarqué,

en effet, que Bossuet n'exigeait d'eux aucune rétractation du
moment qu'ils reviendraient à Rome2) : « Il établit donc qu'on
n'exigerait point de rétractation positive, puisqu'on y répugnait, mais
une simple déclaration par laquelle on ferait la même profession
de foi que celle dressée sous Pie IV, d'après le concile de Trente,
et que font généralement tous les évêques catholiques. » Le P.

Tabaraud, de l'Oratoire, dans son « Histoire critique des projets de
réunion» (1824), a approuvé (p. 91-92) cette opinion de Bossuet:
qu'il n'est pas nécessaire d'exiger une rétractation formelle-, qu'il
suffit que la vérité soit reconnue par forme de déclaration et

d'explication.

40 L'histoire. C'est un fait que, dans l'ancienne Eglise, les

Eglises particulières qui avaient été séparées pour une raison
quelconque et qui voulaient rétablir l'union entre elles, s'envoyaient
simplement l'une à l'autre, par leurs évêques, des lettres de
communion. Elles récitaient ensemble le même symbole, s'assuraient
de leur charité fraternelle, et l'union était rétablie.

Lorsqu'il s'agissait d'hérétiques dont le baptême était invalide
ou douteux, on le renouvelait et on imposait les mains, l'imposi-

') « C'est la pratique constante de l'Eglise, au IVe siècle, de condamner à la

pénitence publique les chrétiens coupables d'idolâtrie, d"adultère et d'homicide.» Bol-
landiana, T. XXIII, n. 4, p. 426.

2) Détails historiques et recueil de pièces sur les divers projets de réunion de toutes

les communions chrétiennes, par Rabaut le jeune; in-8°, 1806.



— 299 —

tion des mains étant le geste commun de la prière, le signe de
la communication de la grâce et de la confirmation dans la grâce.

C'est ainsi que l'imposition des mains est devenue une sorte
de coutume, dans certaines Eglises, pour indiquer la réconciliation
des pécheurs avec l'Eglise. C'est ainsi que le pape Etienne écrivit
à St. Cyprien : « Si quelqu'un vient à nous (dans l'Eglise de Rome),
de quelque hérésie que ce soit, que l'on garde, sans rien innover,
la tradition, qui est de lui imposer les mains pour la pénitence»
(voir le Conc. de Carthage, de 256). Mais il est à considérer que
cette coutume n'a pas été toujours suivie; en outre, que l'imposition

des mains, cérémonie très fréquente clans le judaïsme et
acceptée par les chrétiens, n'a été rendue obligatoire ni par le
Christ, ni par les apôtres. Le concile d'Arles, de 314, semble, il
est vrai, l'avoir ordonnée dans son huitième canon relatif aux
Africains qui rebaptisaient les hérétiques. Mais, outre que ce concile
n'était pas œcuménique, cette mesure n'était relative qu'aux
Africains en question.

Mais ne nous bornons pas à ces indications sommaires. C'est
d'abord et surtout en Afrique que l'on trouve des faits plus précis.
Au concile d'Afrique de l'an 251, rien de fixe n'apparaît, sauf le

principe qu'il faut régler la pénitence d'après la gravité de la
culpabilité : ainsi, des lapsi qui ont simplement accepté des billets
portant qu'ils ont apostasie, seront reçus à la communion, s'ils ont
fait pénitence après leur chute; mais ceux qui ont sacrifié positivement,

doivent être traités plus sévèrement, sans toutefois les exposer
à un désespoir qui les rendrait pires. Quant aux ecclésiastiques
«tombés», ils pourront être admis à la pénitence, mais devront
renoncer à leurs fonctions ecclésiastiques. L'auteur du «Dictionnaire

des conciles» de Migne dit: «On voit par cette dernière
disposition... que, dans les trois premiers siècles, les évêques et les

prêtres pouvaient être soumis à la pénitence publique, quoique cela
ait été défendu dans les siècles postérieurs » (T. I, col. 17). On

rapporte aussi, dans ce concile, qu'un évêque, Thérape, accorda la

paix à un prêtre, Victor, qui était tombé et qui n'avait pas fait
une pénitence suffisante; et que le concile, tout en blâmant l'évêque

de sa condescendance, déclara que la paix, une fois accordée

par un évêque, de quelque manière qu'elle l'ait été, ne doit pas être
retirée. Et le concile de 252 étendit à tous les pénitents l'indulgence

de Thérape envers Victor, « tant il est vrai que les canons
pénitentiaux, dont ceux du concile de 251 sont des premiers, ont
rarement été appliqués dans toute leur rigueur» (col. 18). Donc,
on voit : que chaque évêque est libre de régler la pénitence
ecclésiastique ou les conditions de la réhabilitation des lapsi; et, de plus,



— 300 —

que les décisions conciliaires en cette matière peuvent varier,
surtout en ce qui concerne les ecclésiastiques.

Le concile d'Afrique de 252 étendit à tous les pénitents le

jugement de miséricorde rendu en faveur des trois lapsi de Capse;
il adoucit donc la discipline du concile de 251, et la raison qu'en
donna St. Cyprien lui-même, c'est que donner la paix à ceux qui
la demandent, ce n'est pas les énerver, mais les armer pour la

guerre (col. 19). St. Cyprien, si rigide d'autre part, a voulu cependant

qu'on péchât plutôt par excès de bonté que par excès de

sévérité, pour ouvrir la porte de l'Eglise à quiconque se repentait
humblement]). Il disait que c'était au Maître seul d'arracher l'ivraie
et de briser les vases sans honneur; et que, quant à nous, nous
n'avions qu'une chose à faire : nous efforcer d'être froment en
présence de l'ivraie, et vases d'or ou d'argent malgré la présence
des vases d'argile -').

On sait que le schisme donatiste commença en 311, à l'occasion

de l'ordination de Cécilien, successeur de Mensurius, évêque
de Carthage. Les donatistes déposèrent Cécilien et nommèrent à

sa place Majorin, sous prétexte que Cécilien avait été ordonné par
un évêque «traditeur». Le concile de Rome, de 313, se borna à

condamner Donat, l'auteur du schisme, et il conserva leurs fonctions

aux prêtres ordonnés par Majorin; il établit aussi que, dans
les localités où se trouveraient deux évêques, le plus jeune céderait

la place au plus ancien et serait envoyé dans une autre
église. Et plus tard, Augustin, approuvant cette conduite du pape
Miltiade, s'écrie: « O l'excellent homme, ô le vrai enfant de la paix,
ô le vrai père du peuple chrétien! »

Au concile d'Arles de 314, on renouvela les dispositions du
concile de Rome à l'égard des ordinations faites par Majorin, et
on porta deux canons qui décidaient : i° qu'à l'avenir les
ecclésiastiques seraient exclus du clergé, mais après la constatation du
crime dans les registres publics; 2° que l'ordination faite par un
évêque traditeur était valable3].

Avant d'aller plus loin dans l'exposé de cette question, il
importe de remarquer qu'aucun conçue œcuménique n'a statué sur
ces matières ni d'une manière générale, ni d'une façon absolue.
Lorsque, dans un concile œcuménique, on a traité de la réconciliation

de certains hérétiques ou de certains schismatiques. la
mesure prise à leur égard était toujours relative à leur hérésie
spéciale, notamment à leur doctrine sur les sacrements et à leur

') Voir Revue internationale de Théologie, I905, p. 35.
') Ibid., p. 50-51.
3) L'Afrique chrétienne, par Dom Leclercq, T. I, p. 339.



— 301 —

manière de les administrer. Par exemple, le huitième canon du
concile de Nicée, de 325, est relatif aux novatiens : il exige, pour
leur réintégration, qu'ils promettent par écrit de suivre tous les

dogmes de l'Eglise, de communiquer avec les bigames et avec
ceux qui, étant tombés pendant la persécution, avaient fait les
pénitences prescrites par les lois de l'PLglise. Donc la mesure générale
était que l'on professât la vraie foi; puis, si l'hérétique ou le

schismatique, par un rigorisme outré (comme c'était le cas chez les

novatiens), avait violé la morale du Christ, on l'obligeait à une
retractation spéciale sur ce point. Les novatiens ne conférant pas
la confirmation, le concile ordonna qu'on leur imposerait les mains.

Dom Leclercq mentionne un concile donatiste qui se serait
tenu à Carthage vers 330 ou quelques années plus tard, et qui,
malgré l'étroitesse habituelle du point de vue donatiste, se serait
déclaré « contre la rebaptisation » des catholiques passant au dona-
tisme1).

Le concile tenu en 362 à Alexandrie, sous St. Athanase, a
donné la prescription suivante aux commissaires chargés d'aller
terminer le schisme d'Antioche: «Dès que vous aurez réuni les
deux partis dans la profession de la foi orthodoxe, n'hésitez point
à faire la paix. » Ce concile a même consenti à ce qu'on
n'imposât pas le mot «consubstantiel» à ceux à qui il répugnait,
pourvu qu'ils confessassent la vérité exprimée par ce mot (Athanas.
de Synod, n. 41).

Le 3e concile de Carthage, de 397, a établi dans son 31e
canon : que c'est à l'évêque de régler le temps de la pénitence, selon
la grandeur et la différence des péchés. — Le concile de
Carthage, du 16 juin 401, prit aussi le parti de l'indulgence envers
les hérétiques et les schismatiques. — Dans la conférence de
Carthage, du Ier au 26 juin 411, entre catholiques et donatistes, il fut
décidé que les évêques donatistes qui reviendraient à l'Eglise catholique,

garderaient leur dignité episcopale et leur église2).
Dom Leclercq, qui reproche à St. Augustin d'avoir suivi

quelquefois une politique violente3), reconnaît cependant qu'il «paraît
fort débonnaire en ce qui concerne les Manichéens... Il avait d'ailleurs

une indulgence, presque un faible, pour les sectaires dans

x) Ouvr. cité, I, 344.
2) Dom Leclercq, T. II, p. 108.

3) « U semble que St. Augustin n'ait jamais cherché à approfondir le problème
de la politique des empires. De là ce qu'il y a d'idéologie et d'imperfection dans
ses idées. Plus préoccupé des droits de l'autorité que des droits des sujets, soucieux
d'ordre, de paix et de modération, mais sans principes tout à fait précis et sans méthode
bien nette sur leur application.» P. 105.



— 302 —

les rangs desquels il s'était trouvé jadis1)». C'est Augustin qui,
pensant que le meilleur moyen d'en finir avec les hérétiques était
de leur faire signer des propositions détaillées, poussa le pape
Innocent Ier à traiter ainsi Pelage et Célestius. Mais cette solution
rapide ne termina rien2).

Les ariens d'Afrique étaient punis lorsqu'ils ne se convertissaient

pas3), mais non ceux qui « renonçaient à leurs actes et
pratiques4)». «Notre piété laisse une voie ouverte à l'indulgence en
faveur de ceux qui condamneront leur erreur. » Plus tard (fin du
Ve siècle), les Africains revinrent à des mesures de sévérité,
surtout envers les ecclésiastiques qui avaient accepté le baptême
arien5); mais ce ne fut qu'une sévérité de circonstance.

Au concile œcuménique d'Ephèse A31)' Eustathe, évêque
d'Attalie en Pamphilie, fut rétabli dans la communion de l'Eglise
avec le maintien de son titre d'évêque, à la seule condition qu'il
ne ferait ni ordination, ni aucune autre fonction episcopale de sa

propre autorité.
En 519, dans un concile tenu à Constantinople, les deux Eglises

d'Orient et de Rome se réconcilièrent par une simple profession de

foi, dans laquelle étaient rejetées, d'une manière très sommaire, les

erreurs que plusieurs patriarches de Constantinople et d'Alexandrie
avaient enseignées.

En 787, au septième concile œcuménique, l'évêque d'Ancyre,
qui avait partagé l'erreur des iconoclastes, se présenta devant le
concile pour faire sa profession de foi, et il la formula par ces
paroles : « C'est la loi de l'Eglise que ceux nui se convertissent de

quelque hérésie en fassent par écrit l'abjuration, en confessant la
foi catholique. C'est pourquoi moi, Basile, évêque d'Ancyre, voulant

m'unir à l'Eglise... je fais cette présente profession par écrit et
je vous la présente6). »

Au concile de Constantinople de 869, à la seconde session,
dix évêques qui avaient prévariqué sous Photius, demandèrent
pardon de leur faute; le concile les reçut sans autre condition, et
ils prirent séance avec les autres. Onze prêtres, qui étaient dans
le même cas, furent reçus de même. — Dans tous les débats qui
eurent lieu entre Photius et Rome, on voit que l'Orient ne posait
à Rome qu'une seule condition pour la réconciliation, à savoir :

que Rome renonçât à ses prétentions illégitimes et se contentât de
la primauté qui lui avait été octroyée par les conciles7). — Au
concile de Constantinople, de 878, à la quatrième session, on
condamna les conciles tenus à Rome et à Constantinople contre Pho-

J) P. 117-118. 2) P. 123. 3) P. 193. 4) P. 194. 5) P. 200. 6) Guettée,
ouvr. cité, p. 264-265. 7) Ibid., p. 334.



— 303 —

tius. Cet article (qui était le quatrième) fut reçu avec l'applaudissement

de tout le concile, de même que le cinquième, qui portait
excommunication contre tous ceux qui ne voulaient pas reconnaître
Photius. Le légat Pierre dit que la paix et la concorde étaient
rendues à l'Eglise, et qu'il faliait « célébrer » avec le patriarche
Photius; c'était l'heure de l'office et tous y assistèrent.

Au XIe siècle, le pape Léon IX écrivit à Michel Cerularius
qu'« on aurait la paix s'il ne voulait pas passer les bornes posées

par les Pères1) ». Il n'y avait pas d'autre condition.
En 1155, le pape Adrien IV ayant envoyé des légats à

l'empereur Manuel Cornitene et les ayant chargés pour Basile, archevêque

de Thessalonique, d'une lettre dans laquelle il exhortait cet
évêque à procurer la réunion des Eglises, Basile lui répondit qu'il
n'y avait pas de division entre les Grecs et les Latins, puisqu'ils
avaient la même foi et qu'ils offraient le inème sacrifice2). On
voit par ces dernières paroles quelles étaient et quelles doivent
être les conditions de la paix entre les Eglises, d'après cet archevêque.

Au XIIIe siècle. Innocent III n'exigeait du patriarche de

Constantinople, pour le tenir en sa communion, qu'une seule chose:

que le patriarche fût soumis à l'Eglise romaine. Le patriarche refusa3).
Au XV6 siècle, au concile de Florence, il ne fut jamais question

entre les deux Eglises, pour le rétablissement de la communion,

que d'être d'accord sur les points en litige. M. Kiréeff a
même remarqué que, si Rome alors avait consenti à déclarer que
le filioque n'est pas un dogme et à l'éliminer du credo, « l'union
aurait été rétablie et les Orientaux n'auraient pas demandé autre
chose que cette déclaration*)».

En 1408, les évêques de Lithuanie ayant déposé Fozey que
le patriarche Cyrille de Constantinople y avait envoyé, Fozey se
rendit à Moscou, où, protégé par le grand-duc Basile, il sépara
cette Eglise de l'Eglise romaine. Sous Clément VIII (1592-1605),
les évêques russes ouvrirent une négociation avec ce pape,
négociation dont le résultat fut un traité d'union des deux Eglises.
Comme on répandit le bruit que Rome avait exigé la renonciation

à la discipline et à la liturgie particulières, Fie V démentit
ce bruit et déclara que l'intégrité du dogme suffit à la réunion.
Benoît XIV, en juillet 1755, confirma cette doctrine2). — Etc.

Bref, la liste des déclarations de ce genre serait longue, s'il
fallait la faire complète. Rappelons que des patriarches, des

métropolitains, des théologiens de l'Eglise orthodoxe orientale, en
1862, etc., ont enseigné expressément cette doctrine, à savoir :

*) P. 362. 2) P. 366. 3) P. 370. 4) Revue internationale de Théologie,
octobre 1904, p. 598.

2) Voir Tabaraud, Histoire critique, etc., p. 229-230.



— 304 —

que, pour le rétablissement de la paix et de l'union entre les deux
Eglises d'Orient et d'Occident, il suffit de professer, de part et
d'autre, la même foi orthodoxe, telle qu'elle a été définie dans les

conciles œcuméniques v). Sans doute il n'est pas difficile de trouver

dans l'histoire de l'Eglise des hommes étroits, impérieux,
cassants, qui veulent faire acte d'autorité en religion comme en toutes
choses, et qui croient que leurs titres hiérarchiques leur donnent
le pouvoir de dicter des conditions au St. Esprit même. On peut
recueillir les cas où, étant en majorité, ils ont abusé de l'anathème
et du rigorisme, et on peut même faire de ces cas une sorte de
tradition. Mais on peut aussi recueillir les cas contraires et en
faire une tradition qui vaut certainement celle-ci. In dubiis libertas.

Conclusions : i° Le dogme ne consistant que dans les

enseignements du Christ, il ne saurait exister d'autres conditions
dogmatiques pour le rétablissement de l'union entre les Eglises séparées,

que la pratique de ses enseignements. Lui seul est la voie,
la vérité et la vie. Donc nécessité absolue pour toutes les Eglises
d'être avec lui, c'est-à-dire de marcher dans la voie de ses

préceptes, d'accepter ses doctrines et de vivre de sa vie. Si on l'a
quitté par le péché, par l'hérésie, par le schisme, il faut revenir à

lui. Les bras du Père céleste sont toujours ouverts à ses enfants
égarés, qui reviennent à lui. Il n'y a donc pas d'autres conditions
dogmatiques que le retour aux enseignements et aux préceptes du
Christ. — 2° Quant aux conditions ecclésiastiques, elles ne sont
que disciplinaires et non dogmatiques. Il a été constaté clairement
qu'elles ont varié, non seulement entre les Eglises, mais même
dans le sein de la même Eglise: dans l'Eglise d'Afrique, par
exemple, la discipline a été sévère à certaines époques et douce à

d'autres (notamment de 393 à 411)- C'est donc aux Eglises
particulières à s'inspirer de l'esprit du Christ, Sauveur de tous les

hommes; à se pénétrer de la nécessité de l'union pour combattre
avec plus de force les combats du Seigneur; à se rappeler plus
que jamais la parole de St. Cyprien (un rigoriste!): «Donner la
paix à ceux qui la demandent, ce n'est pas les énerver, mais les

armer pour la guerre. »

V. Le cas des anciens-catholiques.
Quelques théologiens orientaux ont prétendu que les anciens-

catholiques, ayant appartenu à une Eglise hérétique, doivent, comme
tous les hérétiques, implorer le pardon de la véritable Eglise, qui,
selon ces théologiens, est la seule Eglise d'Orient; et qu'ils ne

') Voir la Revue, avril 1903, p. 340-356, et juillet, p. 405-426 : Quelques
documents orthodoxes sur l'union des Eglises.



— 305 —

peuvent être réintégrés dans l'Eglise qu'aux conditions que l'Eglise
orientale leur imposera1).

Les anciens-catholiques repoussent les erreurs de doctrine et de
fait contenues dans ces prétentions.

Nous avons déjà démontré que, si Rome est tombée dans l'hérésie,
elle a été combattue, en Occident, par de nombreux catholiques
(antiultramontains), qui sont restés fidèles aux dogmes de
l'ancienne Eglise indivisée. Donc il est faux, de fait, que l'Eglise
occidentale ait prévariqué, puisqu'elle a en très grande partie
protesté contre les erreurs de la papauté romaine; et, par conséquent,
il est faux, de fait, que l'Eglise orientale soit la seule Eglise
chrétienne véritable.

Nous avons démontré que les anciens-catholiques, qui n'étaient
pas hérétiques avant 1870 (puisqu'ils rejetaient toutes les erreurs
ultramontaines), ne le sont pas devenus en 1870, en repoussant le
faux dogme de l'infaillibilité papale et en s'organisant ecclésiasti-
quement contre la suprématie romaine manifestement hérétique et
schismatique. Avant 1870, les anciens-catholiques, comme catholiques

occidentaux antiultramontains, avaient un baptême valide,
un sacerdoce valide, un sacrifice valide, en un mot tous les sacrements

valides; ils professaient le symbole de foi œcuménique; ils
reconnaissaient le critérium orthodoxe ou catholique. Donc ils
étaient manifestement orthodoxes; donc ils le sont encore, et cela,
non par le bon plaisir de telle Eglise particulière qui veut bien
en convenir, mais uniquement par le fait de leur incorporation au
Christ même et à son Eglise universelle. Ils professaient et
professent encore la vraie foi; donc, ils sont unis au Christ : justificati
ex fide, pacem habeamus (Rom. V, 1).

Il est vraiment étonnant que des théologiens puissent vouloir
réintégrer eux-mêmes dans l'Eglise une Eglise qui, de leur aveu,
possède un baptême valide, un sacerdoce valide, tous les sacrements

valides; une Eglise qui professe le symbole de Nicée-Constantinople,

qui reconnaît les sept conciles œcuméniques, etc. Que
pourraient-ils lui donner qu'elle ne possédât déjà? Rien. Donc la
réintégration qu'ils rêvent est complètement inutile, la proclamation

de l'union n'étant pas une réintégration. Quand on n'est
jamais sorti de l'Eglise universelle, on n'a pas besoin d'y rentrer.
Si les anciens-catholiques étaient du parti d'Apollo ou de Cephas,
il leur faudrait, il est vrai, l'approbation d'Apollo ou de Cephas.
Mais n'étant ni de l'un ni de l'autre, ils se passent de l'un et de
l'autre. Ils sont du Christ et du Christ seulement; donc l'approbation

du Christ leur suffit, et ils l'ont par le fait même qu'ils
sont fidèles à tous ses enseignements et à tous ses préceptes.

') Voir précédemment p. 282.

Revue intern, dt Théologie. Heft 50, 1905. 20



— 306 —

Nous avons démontré quel est l'esprit du Christ et quel est
le droit commun, dans cette question, d'après la théologie et
l'histoire. Si nous nous trompons, c'est à nos adversaires à prouver
que leurs exigences sont fondées, à savoir : que l'Eglise ancienne-
catholique est une Eglise hérétique, et que, pour devenir vraiment
chrétienne, elle doit entrer d'abord dans l'Eglise orientale. Telle
est la tâche qui leur incombe. Nous avons démontré nos assertions;

à eux, de démontrer les leurs. Qu'ils nous permettent de leur
dire qu'ils n'y réussiront pas, et que, s'ils s'obstinent à s'arrêter
sur le bord d'un petit fossé, eux qui autrefois ont passé si
légèrement (je veux dire par une politique si légère) sur de grands
abîmes; s'ils s'obstinent, dis-je, à renouveler les chicanes, les pointillés,
les méticulosités des chrétiens de Constantinople de 1453, aujourd'hui
que des ennemis autrement puissants que le sabre turc, le matérialisme,

l'athéisme, l'antichristianisme sous mille formes, cherchent à

saper les fondements de l'Eglise universelle, ils assumeront sur eux
et sur leurs Eglises particulières une responsabilité terrible.

Nos adversaires nous répliquent qu'ils sont habitués de longue
date à considérer l'Occident comme hérétique, et qu'ils ne peuvent
pas renoncer à ce point de vue. Ils ont tort de ne pas chercher
à apercevoir les choses religieuses d'Occident telles qu'elles sont
réellement, en les regardant de plus près, dans les documents
authentiques et non dans les documents frelatés de l'ultramontanisme.

Qu'ils nous permettent encore une simple remarque. Trop souvent

on juge les personnes d'après leur figure: on a l'habitude de

regarder la tête plutôt que le corps. C'est ainsi qu'on agit en
politique : lorsqu'un gouvernement ou une administration commet
une faute, les étrangers l'attribuent à la nation et déclarent la
nation coupable de cette faute, même quand elle proteste contre
elle. On a procédé et raisonné ainsi en matière ecclésiastique, soit
en Occident, soit en Orient. En Occident, on a vu de loin les

erreurs et les fautes des patriarches orientaux, et on a considéré
l'Eglise orientale comme schismatique et hérétique. De même, en
Orient, on a vu de loin les erreurs et les fautes du patriarche
d'Occident, et on s'est écrié : Donc toute l'Eglise occidentale est

hérétique! De part et d'autre, on s'est trompé gravement. Nous,
Occidentaux anciens-catholiques, nous réagissons contre ce faux
jugement des Occidentaux romanistes, et nous reconnaissons
l'orthodoxie persévérante de l'Eglise orientale (malgré les erreurs de
nombreux évêques). Que les théologiens orientaux prennent donc
la peine de faire sur l'Occident la même étude que nous avons
faite sur l'Orient: mieux regarder pour mieux connaître.

Bref, les Orientaux ont vu la papauté romaine enseigner et
décréter à tort et à travers. L'Eglise gallicane et ses nombreux



— 307 —

partisans en Allemagne, en Angleterre, etc., ont protesté et réfuté.
N'importe. Les Orientaux en question n'ont pas tenu compte de

ces dénégations des antiultramontains. Ils n'ont vu que la tête
administrative et non le corps de l'Eglise, et ils ont dit : Rome
est hérétique, donc l'Occident est hérétique! C'est biffer d'un trait
l'Eglise gallicane et toute l'opposition orthodoxe occidentale. Donc
c'est avec raison que nous, anciens-catholiques, nous protestons
contre tous les théologiens, soit orientaux soit occidentaux, qui
identifient l'Occident avec Rome, qui nient le catholicisme anti-
ultramontain pour ne voir que l'ultramontanisme anticatholique,
et qui se méprennent ainsi complètement sur la vie religieuse et
ecclésiastique de l'Occident.

Enfin, dissipons encore un autre malentendu. Richelieu, dans
ses discussions avec les protestants et en vue de les réunir à Rome,
avait imaginé une «habileté» qui devait servir à sauver l'honneur
de la religion romaine : c'était qu'il fallait rendre les réformés
solliciteurs, afin que dans la réunion ils parussent rentrer dans les
bras de leur mère et se remettre dans leur devoirx).

Ce procédé, très naturel d'ailleurs à l'orgueil humain et à tout
orgueil hiérarchique, a eu des imitateurs. De ce que nous avons,
nous anciens-catholiques, proposé et désiré l'union des Eglises en
vue d'une sincère réforme de tous les abus existants dans toutes
les Eglises particulières, certains membres des autres Eglises en
ont conclu que nous étions des solliciteurs, et ils se sont
immédiatement érigés en juges, avec droit de nous faire subir des

examens, à leur gré, de omni re scibili. On comprendra aisément

que cette méprise ne saurait se prolonger. Pro Christo legationc
fungimur (II Cor. V, 20) ; nous aussi, nous sommes des envoyés,
des légats du Christ, et non des candidats à un diplôme d'orthodoxie

quelconque. Les juges en question ont abusé de leur
judicature, et il est devenu nécessaire de rétablir la sainte égalité de
tous les enfants de Dieu devant le Christ, qui est le seul Maître
de tous; devant les Ecritures, qui sont les mêmes pour tous;
devant les documents de l'histoire, qui sont aussi la propriété de
tous. Il en est de l'amitié comme de la science: mvtmtpares aut
facit. Il s'agit, dans une question de vérité et de religion, de l'égalité

de tous dans la foi, égalité éminemment spirituelle, et non
d'une égalité de nombre. Donc, petite ou grande, notre Eglise
réclame tous ses droits, en toute confraternité : vos omnes, membra
de membro (II Cor. XII, 27).

(A continuer.) E. MlCHAUD.

') Voir Rabaut le jeune, Recueil des projets de réunion, p.


	Notes sur l'Union des Églises

