Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 50

Artikel: L'ecclésiologie de Tertullien

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403620

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tertullien a été un grand adversaire des hérésies; c'est
dans le but de les réfuter qu'il a écrit son De Prescriptione
hareticorume, son Scorpiace (contre le Gnostique Scorpiacus),
etc. Il a ainsi défendu l'unité doctrinale de I'Eglise, et il l'a
défendue en insistant surtout sur son apostolicité. Mais 'unité
de I'Eglise n'empéche pas la multiplicité, et il va méme jus-
qu'a parler de «sociétés d'Eglises» (societates Ecclesiarum
defende !). C’est que toutes doivent étre liées et unies par
I'unité de la doctrine apostolique et avant tout par 'unité du
méme Dieu et du méme Christ: car c’'est le Christ, Fils du Dieu
vivant et inséparable de son Pere, qui est le fondement et le
lien de I'Eglise.

Mais, d'abord, les adversaires de l'unité de 1'Eglise cbjec-
tent que Tertullien a été excessif danssa sévérité contre les spec-
tacles payens ?), sévérité que personne n'oserait approuver
aujourd’hui, et que, par conséquent, il ne peut pas étre approuvé
davantage dans son rigorisme contre les hérétiques et dans
sa défense de l'unité. Nous répondons qu'on peut étre excessif
dans les choses de l'ordre moral et de la vie pratique sans
I'étre nécessairement dans les choses de l'ordre intellectuel;
que, d’ailleurs, la sévérité de Tertullien, disons méme plusieurs
erreurs doctrinales graves, ne rendent que plus précieuses la
doctrine et la modération qu’il a enseignées dans maints pas-
sages sur la constitution méme de I'Eglise et sur les droits des
chrétiens en tant que chrétiens.

Tertullien appelle 'Eglise «la maison de Dieu?)». Etablis-
sant un contraste entre Dieu et César, entre 'Eglise et 1'Etat,

Y De Spectaculis, n. 29.

%) Par exemple quand il dit que fréquenter les spectacles payeas, c’est pour
des chrétiens, passer de I'Eglise de Dieu a I'Eglise du démon: « Quale est enim de
Ecclesia Dei in diaboli Ecclesiam tendere® de celo (quod aiunt) in cenum? illas
manus quas ad Deum extuleris, postmodum laudendo histrionem fatigare?...»

%) De Pudicitia, n. 6 Domum Dei Ecclesiam...



— 263 —

il dit que I'Eglise du Christ a aussi ses ordres, ses magistrats,
sa cour, sa pourpre (qui est le sang du Seigneur), etc.!). Il
I'appelle 'épouse du Christ ?). Expliquant comment le chrétien
est baptisé ou purifié dans la foi au Peére, au Fils et au St.
Esprit, il dit que toute la parole (sans doute toute la doctrine
chrétienne) repose sur ces trois témoins; et il ajoute que «la
ou sont ces trois, le Pere, le Fils et le St. Esprit, 14 est I'Eglise,
qui est le corps des trois?)».

I1 dit ensuite que I'Eglise est l'arche figurée*). Quelques
lignes plus loin, il rappelle le déluge, dont ont été sauvés ceux
qui étaient dans l'arche, et il revient au baptéme, qui purifie
et qui sauve en nous faisant entrer dans l'arche ou U'Eglise.
C'est 1a qu'il dit que /e Christ est la pierre de laquelle découle
I'eau, l'eau de la grace: «Heec est aqua, qua de comite petra
populo defluebat. Si enim petra Christus, sine dubio aqua in
Christo baptismum videmus benedici. Quanta aquee gratia
penes Deum et Christum ejus est ad baptismi confirmatio-
nem... Nunquam sine aqua Christus. Siquidem et ipse aqua
tinguitur» (n. 9).

Tertullien montre le Christ vivant dans I'Eglise, et les chré-
tiens ainsi unis dans le Christ: Non potest corpus de unius
membri vexatione laetum agere: condoleat universum, et ad
remedium conlaboret necesse est. In uno et altero Ecclesia
est, Ecclesia vero Christus. Ergo cum te ad fratrum genua
protendis, Christum contrectas, Christum exoras. Aeque illi
cum super te lacrymas agunt, Christus patitur, Christus patrem
deprecatur. Facile impetratur semper quod filius postulat ?).
C'est ainsi que le Christ est aussi le pontife de 1'Eglise, celui
qui interceéde pour les chrétiens auprés de son Pére, et qui
obtient de lui pour eux les grices dont ils ont besoin,

1Y D¢ Corona, n. 12: Sed tui ordines, et tui magistratus, et ipsum curiz nomen,
Ecclesia est Christi... Illic purpur® tuz, sanguis Domini...

%) Zbid., n. 14: Vir Ecclesice Christus Jesus.

%Y De Baptismo, nu. 6 et 7: «..Ablutione delictorum, quam fides impetrat,
obsignata in Patre et Filio et Spiritu sancto. Nam si in tribus testibus stabit omne
verbum, quanto magis, dum habemus per benedictionem eosdem arbitros fidei, quos
et sponsores salutis, sufficit ad fiduciam spei nostre etiam numerus nominum divi-
norum? Cum autem sub tribus et testatio fidei, et sponsio salutis pignerentur, neces-
sario adjicitur Ecclesiz mentio : quoniam ubi tres, id est Pater, et Filius, et Spiritus
sanctus, ibi Ecclesia, que trium corpus est.»

%) Zbid., n. 8: Ecclesia est arca figurata.

%) De Penitentia, n. 10.



— 264 —

Il appelle 'Eglise la mere des chrétiens; et quoiqu'elle
ne soit pas mentionnée dans !'Oraison dominicale, cependant
il I'y voit implicitement!). Un commentateur du De Ovratione
de Tertullien remarque a ce propos que, d'aprés Tertullien,
I’Eglise est fondée sur le Pere, le Fils et le St.Esprit, et prin-
cipalement sur le St.Esprit?). Dans son allocution ad Marityres,
il revient sur ce titre: domina mater Ecclesia.

Dans son De Virginibus velandis, il s'exprime ainsi sur la
nécessité de l'unité dans I'Eglise: «Eas ego Ecclesias propo-
sui, quas et ipst apostoli vel apostolici viri considerant, et puto
ante quosdam. Habent igitur et ille eamdem consuetudinis
auctoritatem:, tempora et antecessores opponunt magis quam
postera istze... Non possumus respuere consuetudinem, quam
damnare non possumus, utpote non extraneam, quia non extra-
neorum, cum quibus scilicel communicamus jus pacis et nomen
fraternitatis. Una nobis et illis fides, unus Deus, idem Christus,
eadem spes, eadem lavacri sacramenta. Semel dixerim, una
Ecclesia sumus. Ita nostrum est, quodcumque nostrorum est.
Caterum, dividis corpus.» On voit que 'Eglise est un fait, une
institution positive, remontant aux apétres et devant porter le
caractere d’apostolicité: aposiolicité dans la doctrine, qui est
transmise toujours la méme, donc toujours une; et c'est par
cette unité de la doctrine transmise que I'Eglise est une. Il
n’est pas question d'un homme qui serait le centre et le fon-
dement de l'unité de I'Eglise.

Dans le Livre de la Frescription, Tertullien développe
cette doctrine de l'unité de 1'Eglise, unité fondée sur l'unité de
la doctrine du Christ transmise par les apotres. Clest cette
doctrine qui est la premiere; les doctrines autres ne viennent
qu’ensuite; il y a prescription non en faveur des nouvelles
venues, mais en faveur de l'ancienne, de la premiére, qui est

'Y De Oratione, nn. 2 et 3: Pater noster... In patre filius invocatur: Ego enim,
inquit, et pater unum sumus. Ne mater quidem Ecclesia preteritur. Si quidem in
filio et patre mater recognoscitur, de qua constat et patris et filii nomen.

) «Ecclesiam eam intelligit quam in Patre, Filio et Spiritu sancto pluribus
locis constitutam esse affirmat (ut de Bapt. et de Pud., c. 21). Quibus locis existimat
Tertull. ecclesiam esse in Patre, Filio et Spiritu sancto, sed preecipue in Spiritu
sancto; unde councludit hoc loco mentionem fieri Spiritus et Ecclesiz in Oratione
dominica, quando dicimus Paser noster; qui enim invocat Patrem, Filii quoque et
malris Ecclesie sive Spiritus sancti numen implorare videtur; atque ita uno nomine,
Patris videlicet, tres personz recensentur.» Albaspineus.



265 —

la seule authentique. Tertullien donne le résumé de cette doc-
trine: c'est le symbole de la foi, qu’il appelle «la régle de la
foi!)». Cette regle de la foi, 'Eglise en est la gardienne et la
protectrice, Mais on remarquera que dans ce symbole de la foi,
I'’Eglise n'est méme pas mentionnée comme institution. Ter-
tullien déclare permises toutes les explications et les recherches
sur les vérités de la foi; mais il ne les confond pas avec
celles-ci. Celles-ci restent ce qu'elles sont, et c'est a celles-ci
qu'il faut se tenir. «Fides, inquit Christus, tua te salvum fecit,
non exercitatio Scripturarum.» Tous les développements dans
lesquels entre Tertullien (n. 14) montrent trés clairement en
quoi I'Eglise doit étre une, et en quoi elle peut n’étre pas une.
C'est de cette doctrine que sortira plus tard la formule céle-
bre: In necessariis (on pourrait dire /n divinis) unitas, in
dubiis (on pourrait dire 7n humanis) libertas, in omnibus caritas,
Dans les n°* 20 et 21, Tertullien en appelle au témoignage
des Eglises apostoliques, qui déclarent ce qu’'elles ont recu des
apotres. Il parle de tous les apoétres (n. 22); puis, il mentionne
Pierre et Jean en particulier, Pierre qui a été appelé la pierre
de I'Eglise (Petrum edificandee Ecclesize petram dictum), et
Jean «dilectissimum Domino, pectori ejus incubantem, cui solz
Dominus Judam traditorem preemonstravit, quem loco suo filium
Marize demandavit». Mais il ne fait pas d'eux des chefs de
I’Eglise. Il cite méme a leur suite, comme aussi privilégiés,
Moyse et Hélie «quibus etiam gloriam suam exhibuit». Clest
sur tous que le St.Esprit est descendu, dit encore Tertullien.
Puis il parle de Pierre et de Paul, de Pierre qui a été repris
par Paul, mais qui a été égalé a Paul, méme dans le martyre
(bene quod Petrus Paulo et in martyrio adsequatur); il parle
du dépot qui a été confié a tous et préché par tous (nn. 23-25);
de la doctrine universelle et unanime, qui est ainsi la vraie:
« Ceterum quod apud multos tunum invenitur, non est erratum
sed traditum. Audeat ergo aliquis dicere illos errasse qui tra-
diderunt?» (nn. 28-29). Et encore (n. 31): «Ita ex ipso ordine
manifestatur, id esse Domunicum et verum quod sit prius tra-
ditrem ) id autemextraneum et falsum, quodsit posteriusimmissum.»

On voit ainsi clairement quelle est la mission de 'Eglise:
transmettre intégralement et fidelement, de génération en gé-

') N. 13, d’aprés l'édition de Paris, de 1664; p. 206-207.



— 266 —

nération, le dépot de la doctrine, dépdt qu'elle a recu des
apotres et, par les apotres, du Christ méme. Et ce devoir
incombe a toute I'Eglise; et, dans cette Eglise et pour ce de-
voir, tous les fréres sont égaux. Les apdtres ont eu le privi-
lege de voir et d'entendre personnellement le Christ; mais
Tertullien ne songe nullement a transformer ce privilege en
autorité. Aucun apdtre n’a recu une autorité quelconque sur
un autre apotre ni sur I'Eglise. Et n. 35: «Si negant veri-
tatem ejus (nostrze disciplina), debent probare illam quoque
heeresin esse... Posterior nostra res non est, imo omnibus prior
est: hoc erit testimonium wveritaiis, ubique occupantis princi-
patum.» Par principat, Tertullien entend la primauté ou la
priorité de la doctrine apostolique par rapport a la doctrine
hérétique. Il ajoute: « Ab apostolis utique non damnatur, imo
defenditur : koc erit indiciumm proprietatis... Percurre Ecclesias
apostolicas apud quas ips@& adhuc cathedraz apostolorum suis
locis preaesident, apud quas ipsee authentice littera eorum
recitantur. » Certes, voila bien le témoignage apostolique dans
toute sa clarté, témoignage rendu par foules les Eglises apos-
toliques: donc témoignage unanime, par conséquent universel
et constant. On voit comment Vincent de Lérins n'a fait que
formuler au V° siécle ce que Tertullien a déja enseigné
au IIl°; et en cela il n’innovait pas, il n'était que 1’écho de la
tradition.

Et la premiere des Eglises apostoliques qu’il nomme est
celle de Corinthe, pour I'Achale; puis, celle de Philippes, pour
la Macédoine; puis celle de Thessalonique, celle d’Ephése;
ensuite celle de Rome, pour I'ltalie: « Si awuten ltalie adjaces,
habes Romam.» Il remarque que le témoignage de Rome fait
aussi autorité (unde nobis guoqie auctoritas preesto est). Toute
T'autorité ne vient donc pas du seul témoignage de Rome, mais
I'autorité¢ de Rome n'est qu'une partie de 'autorité universelle.
Et il glorifie cette heureuse Eglise. Pourquoi heureuse: Serait-
ce parce qu'elle serait supérieure en autorité? Nullement, mais
uniquement parce qu'elle a été honorée du martyre de plusieurs
apotres: «ubi Petrus passioni Dominicee adaequatur, ubi Paulus
Joannis exitu coronatur, ubi apostolus Joannes posteaquam in
oleum igneum demersus, nihil passus est, in insulam relegatur. »

Tertullien insiste sur la régle de I'Eglise (n. 37): Si heec
ita se habent, ut veritas nobis adjudicetur, quicumque 7 ea



— 267 —

regula incedimus, quam Ecclesia ab apostolis, apostoli a Christo,
Christus a Deo tradidit, constat ratio propositi nostri. Tertul-
lien ne dit pas que 1'Eglise a regu sa régle de Pierre, mais
de tous les apotres, qui tous l'ont regue du Christ. Tous sont
égaux entre eux, et tous sont subordonnés au Christ. Quoi de
plus clair? Et au n. 44, Tertullien dit que I'Eglise doit étre
unie (et Ecclesia unita); et comment? Unie en rendant raison
non des opinions des hommes, mais de la fo: du Christ, et en
la transmettant aussi pure qu'elle l'a regue du Christ: «Red-
dentes rationem in primis ipsius fidei. Quid ergo dicent qui
illam stupraverint adulterio heretico, virginem traditam «o
Chiisto? »

Dans le Ve livre contre Marcion, Tertullien rappelle que
nous sommes fils non de la femme esclave, mais de la femme
libre, c'est-a-dire non de l'ancienne alliance, ol dominait l'es-
prit de légalité et de servitude, mais de la nouvelle alliance,
ot domine l'esprit de liberté des enfants de Dieu, liberté avec
le Christ et par le Christ (n. 4).

Dans le De Fuga in persecutione (n. 14), Tertullien explique
comment on doit se conduire lorsqu’on se sent dans la nuit et
qu'on ne peut s'adresser a tous pour recueillir la lumiere:
alors on a la lumiere du Christ, on a I'Eglise avec soi et avec
trois autres fréres éclairés, qui valent mieux que les foules:
« Postremo, si colligere interdiu non potes, habes noctem, luce
Christi luminosa adversus eam. Non potes discurrere per sin-
gulos, sit tibi et in tribus FEcclesia. Melius est turbas tuas ali-
quando non videas, quam addicas.» Tertullien n'était pas pour
le grand nombre; sa norme était ailleurs, et il disait: «Qui
non capit, discedat. Non potest qui pati timet, ejus esse qui
passus est.» Il réclamait toutes les vérités, mais aussi toutes
les tolérances, et cela au nom du St. Esprit: «Et ideo Paracletus
necessarius deductor omnium veritatum, exhortator ommniumn
tolerantiarvum. »

Tertullien a employé plusieurs fois cette expression: «In
tribus Ecclesia», et il ne lui a pas toujours donné la méme
signification. Tantédt il a compris par 1a trois fréres, d’aprés
cette parole du Christ: «La ol deux ou trois sont réunis en
mon nom, je suis au milieu d'eux.» Clest ce sens qu’il a suivi
dans cet autre passage de '« Exhortation a la chasteté» (De
FExhortatione castitatis, n. 7). «Sed ubi tres, ecclesia est, licet



— 268 —

laici. Unusquisque enim sua fide vivit, nec est personarum
acceptio apud Deum; quoniam non auditores legis justificantur
a Deo, sed factores, secundum quod et apostolus dicit.» Mais,
dans le De Pudicitia (n. 21), Tertullien dit: «Ecclesia proprie
et principaliter ipse est Spiritus in quo est trinitas unius divi-
nitatis, Pater et Filius et Spiritus sanctus. Illam Ecclesiam
congregat, quam Dominus in tribus posuit... Ecclesia Spiritus
per spiritalem hominem, non Ecclesia numerus episcoporum.
Domini enim, non famuli est jus et arbitrium; Dei ipsius, non
sacerdotis.» Donc 1'Eglise est constituée sur la Trinité, sur le
Pere, sur le Fils, sur le St. Esprit; le vrai chrétien est 'homme
spirituel qui est conduit par le St.Esprit, qui est fidéle au droit
et au jugement de Dieu, et non a celui des prétres et des
¢évéques, dont le nombre n'importe pas. Telle est la doctrine
de Tertullien. Qui n'en voit la trés grande gravité?

Quelques critiques ont cru voir dans ce passage une allu-
sion & Montanus, a Prisca et 4 Maximilla, qui seraient la Tri-
nité dont parlait Tertullien. C'est une erreur puérile que rien
n'autorise. On a voulu discréditer Tertullien dans certains cer-
cles, parce qu’il attaque, dans ce livre, 1'évéque de Rome,
lequel était accusé de pardonner les péchés d'impureté trop
facilement, étant lui-méme coupable d'impudicité. L’attaque de
Tertullien contre I'évéque de Rome était fondée, tandis que
l'interprétation en question ne 1'est pas.

Tertullien, parlant de Pierre, enseigne (De Pudicitia, n. 21)
que I'Eglise a été construite en lui, c'est-a-dire par lui: «/n
ipso Ecclesia extructa est, 7d est per ipsum.» Comment cela?
Parce que c’est Pierre qui le premier a fait usage de la clef:
«ipse clavem imbuit, vide quam.» Et il montre que c'est Pierre
qui le premier «in Christi baptismo reseravit aditum ccelestis
regni», et qui «Ananiam vinxit vinculo mortis, et debilem
pedibus absolvit vitio valetudinis», et qui le premier précha
les Gentils. Et voila pourquoi Pierre fut désigné par le Christ.
Ecoutons donc Pierre. Qu’enseigne-t-il? Il enseigne ceci: «Et
nunc, cur tentastis Dominum de imponendo jugo fratribus, quod
neque nos neque patres nostri sufferre valuerunt? Sedenim
per gratiam Jesu credimus nos salutem consecuturos sicut et
illi. Heec sententia et solvit quae omissa sunt legis, et alligavit
qua reservata sunt. Adeo wnihil ad delicta fidelium capitalia
potestas solvendi et alligandi Petro emancipata.» Donc le pou-



— 269 —

voir de lier et de délier qui a ¢té confié a Pierre, n'a pas pour
objet les péchés des fideles, mais la prédication du salut par
la grace du Christ. Combien grave aussi, cette déclaration!

Tertullien ajoute qu'un frére peut pardonner soixante-dix
fois & un frére qui a péché contre lui, mais qu'on n’en saurait
conclure qu'il puisse pardonner les péchés conire Dieu (praeju-
dicatur enim non dimittenda in Deum delicta, cum in homine
admissa donantur).

Dans son Scorpiace, il revient sur cette question et l'ex-
plique plus clairement encore (n. 10): «Memento claves cceli
hic Dominum Petro et per eum FEcclesie reliquisse, quas hic
unusquisque interrogatus atque confessus feret secum.» Donc,
selon Tertullien, le pouvoir des clefs appartient & I'Eglise et a
tout chrétien qui confesse que J.-C. est le Fils du Dieu vivant
et qu'il a les paroles de la vie éternelle. Et si c’est par 'apotre
Pierre que le Christ a transmis ce pouvoir a I'Eglise et aux
chrétiens, Pierre n’est nullement pris ici pour 'évéque de Rome.
Tertullien ne se rend aucunement coupable de cette méprise.
Il a, du reste, parlé plusieurs fois de l'évéque de Rome, et
jamais il ne Iui a attribué les privileges personnels de 'apotre
Pierre. C'est dans ce livre que Tertullien enseigne que la tra-
dition se transmet dans I'Eglise par tous les fideles: «sed et
fratres nostros, et patres, et filios, et socrus, et nurus et
domesticos nostros ibidem exhibere debebis, per quos traditio
disposita est. »

Conclusion génévale. — L'ecclésiologie de Tertullien peut
sc résumer ainsi: L’Eglise doit étre une, et il faut condamner
les hérésies et les schismes, qui rompent cette unité, Cette
unité consiste dans la profession de la doctrine de J.-C., dans
la pratique de ses préceptes, dans la réception de ses sacre-
ments, et non dans les explications humaines de ces choses
divines. Nous connaissons positivement et exactement cette
doctrine, ces préceptes, ces sacrements, par le témoignage des
Eglises apostoliques. Toutes ces choses ont été confiées a 'Eglise,
c'est-a-dire a tous les chrétiens, par le Christ. Les vrais chré-
tiens ne sont ni les hérétiques, ni les matériels (qu'il appelle
aussi psychiques), mais les spirituels, L'Eglise n'a qu'un chef
et qu'un fondement, le Christ. Aucune Eglise particuliére n'a
autorité sur les autres; elles sont toutes ¢égales dans le Christ.



— 270 —

Conclusions particulieres: 1° Donc la doctrine romaine
sur le pape comme fondement infaillible de I'Eglise et comme
dépositaire de l'autorité divine et absolue du Christ, est fausse
et antichrétienne.

Cette proposition paraitra trés claire a quiconque fera les
trois remarques suivantes:

a) Tertullien a attaqué avec une parfaite indignation et une
trés grande violence le pape Calliste, et n'a pas craint de le
traiter de «funambule de la chasteté?)». Il a pleinement rompu
avec lui. C'est dire qu'il ne lui a reconnu ni infaillibilité, ni
autorité spéciale, ni sainteté.

b) L'interprétation que Tertullien a donnée des paroles du
Christ a Pierre: «Sur cette pierre je batirai mon Eglise, je
te donnerai les clefs du royaume des cieux...», prouve qu'il ne
reconnaissait a 1'évéque de Rome aucune autorité sur les
autres Eglises particuliéres, encore moins sur 'Eglise chrétienne
universelle 2).

¢) La notion que Tertullien avait de la hiérarchie ecclé-
siastique était tout autre que la notion romaine. Il enseignait
que l'¢re des apdtres était passée?); qu’il y avait bien des
prétres et des évéques, lesquels peuvent réconcilier avec 'Eglise
les pécheurs coupables de fautes légeéres; mais que le pouvoir
de remettre les péchés les plus graves étaient entre les mains
des prophétes et non entre celles des évéques; que les pro-
phetes étaient les hommes inspirés par Dieu, et qu'il fallait
obéir a leurs oracles, attendu que le Paraclet qui les inspire
conduit ses fideles dans les voies de la tradition catholique*).
Le catholicisme, a4 ses yeux, c'est l'universalisme qui remonte
jusqu'aux apodtres; Tertullien ne sépare pas la catholicité de
I'apostolicité. S'il admet l'inspiration prophétique, ce n’est nul-
lement contre la tradition apostolique; ce point est capital et
doit étre pris en considération par les partisans du nouveau
« Développement » romaniste des Newman, des Loisy et autres.

) Je citerai, dans ces Conclusions, les textes mémes et les aveux de M. I'abbé
Turmel, auménier & Rennes, afin qu’elles ne puissent étre suspectées par aucun catho-
lique-romain. Voir son volume sur 7erful/ien, Paris, Bloud, 19o§; p. 217.

?) P. 215-218, et 282,

3) P. 218,

4) P. 266 et 280,



— 271 —

2° Donc la doctrine romaine sur les simples fideles comme-
sujets du pape, sujets dépourvus de tout droit dans 1'Eglise,
absolument soumis en tout et pour tout aux injonctions de
la hiérarchie (prétres, évéques et pape), est fausse et anti-
chrétienne.

Tertullien a relevé la dignité chrétienne des simples fideles
et le role actif qu'ils doivent jouer dans I'Eglise. Dans le De
Pudicitia, il a enseigné que le pouvoir de remettre les péchés
que Pierre a regu, a €té transmis aux hommes spirituels que
Pierre représentait?!). Dans 1'Exhortatio, il a dit expressément:
« Est-ce que nous ne sommes pas prétres, méme quand nous
sommes laiques?... Ce qui constitue la différence entre la hié-
rarchie et le peuple, c'est lUinstitution de I'Eglise et la prc-
séance dans les réunions. Aussi, la ou il n'y a pas de clergé,
tu offres, tu baptises, tu es ton propre prétre a toi-méme;
avec trois membres, méme laiques, I'Eglise est constituée (2bi
tres, FEcclesia est, licet laici®)». Dans le De Monogamia:
«Quand nous nous élevons contre le clergé, nous sommes tous
prétres, parce que, selon 'expression de I'Apocalypse, le Christ
nous a faits prétres de Dieu le Pére. Mais quand on nous de-
mande de nous soumettre a la discipline sacerdotale, alors
nous renonc¢ons a notre dignité et nous déclarons étre au-des-
sous des prétres.»

Sur quoi M. Turmel fait la remarque suivante : «L’'impres-
sion qui résulte de la lecture des textes précédents, c'est que
la hiérarchie est l'ceuvre exclusive de I'Eglise, qu'elle a pu étre
impérieusement réclamée par les nécessités sociales, et donc
qu'elle est légitime; mais qu’elle ne se rattache emn aucune
maniere au Sauveur. Cette impression est-elle juste? Au
XVIIe siécle, Petau chercha a établir que Tertullien n'avait
jamais attribué aux simples fideles le pouvoir de consacrer
leucharistie, et que les textes qui semblaient faire difficulté
¢taient susceptibles d'un bon sens. La theése de Petau fut gé-
néralement admise par les controversistes catholiques. Néan-
moins, on tend aujourd’hui a 'abandonner. Des théologiens de
la plus pure orthodoxie reconnaissent que 1'Exioriatio sup-
prime l'origine divine de la hiérarchie et la raméne au rang

1) P. 216.
%) P. 268 et 141.



des institutions ecclésiastiques?!)». M. Turmel remarque que ce
livre est d'une époque ol son auteur «a cessé d'étre le témoin
de la foi catholique»; mais il ne donne aucune preuve de 1'/ié-
réticit¢ de celui qu'il appelle lui-méme l'un des plus grands
maitres de la pensée chrétienne. Tertullien dit encore dans le
De Fuga:@ «Si vous ne pouvez pas vous rassembler, sachez
que trois membres suffisent pour constituer une Eglise (in tribus
Ecclesia ) ».

Priére aux lecteurs de remarquer qu’il ne s'agit, dans cet
article, que de V'ecclésiologie de Tertullien. Mais c’est une étude
suy toute sa théologie qu'il faudrait faire, afin d'examiner a fond
s'il a réellement enseigné 1'kérésie, ou s'il s’est simplement
trompé en matiere d'opinions théologiques. l.a question est
d'autant plus importante que les catholiques-romains qui le
traitent d’hérétique sont les premiers a le glorifier et a faire
usage de ses ceuvres, méme de celles qui sont de la période
dite « montaniste » : contradiction manifeste. Le dernier mot sur
Tertullien n'a pas encore été dit, pas méme par M. Turmel.

E. MicHauD.

') P. 269-270. V. aussi p. 195-196.
%) P. 162.




	L'ecclésiologie de Tertullien

