
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 50

Artikel: L'ecclésiologie de Tertullien

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403620

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


262 -

L'ECCLÉSIOLOGIE DE TERTULLIEN.

Tertullien a été un grand adversaire des hérésies ; c'est
dans le but de les réfuter qu'il a écrit son De Prœscriptione
hccrelicorum, son Scorpiace (contre le Gnostique Scorpiacus),
etc. Il a ainsi défendu l'unité doctrinale de l'Eglise, et il l'a
défendue en insistant surtout sur son apostolicité. Mais l'unité
de l'Eglise n'empêche pas la multiplicité, et il va même
jusqu'à parler de « sociétés d'Eglises » (societates Ecclesiarum
defende ¦). C'est que toutes doivent être liées et unies par
l'unité de la doctrine apostolique et avant tout par l'unité du
même Dieu et du même Christ : car c'est le Christ, Fils du Dieu
vivant et inséparable de son Père, qui est le fondement et le
lien de l'Eglise.

Mais, d'abord, les adversaires de l'unité de l'Eglise objectent

que Tertullien a été excessif dans sa sévérité contre les
spectacles payens2), sévérité que personne n'oserait approirver
aujourd'hui, et que, par conséquent, il ne peut pas être approuvé
davantage dans son rigorisme contre les hérétiques et dans
sa défense de l'unité. Nous répondons qu'on peut être excessif
dans les choses de l'ordre moral et de la vie pratique sans
l'être nécessairement dans les choses de l'ordre intellectuel ;

que, d'ailleurs, la sévérité de Tertullien, disons même plusieurs
erreurs doctrinales graves, ne rendent que plus précieuses la
doctrine et la modération qu'il a enseignées dans maints
passages sur la constitution même de l'Eglise et sur les droits des

chrétiens en tant que chrétiens.
Tertullien appelle l'Eglise «la maison de Dieu3)». Etablissant

un contraste entre Dieu et César, entre l'Eglise et l'Etat,

') De Spectaculis, n. 29.
-) Par exemple quand il dit que fréquenter les spectacles payens, c'est pour

des chrétiens, passer de l'Eglise de Dieu à l'Eglise du démon: «Quale est enim de

Ecclesia Dei in diaboli Ecclesiam tenderer de cselo (quod aiunt) in ccenumr illas
manus quas ad Deum extuleris, posimodum laudendo histrionem fatigare?... »

3) De l'udicitia, n. 6: Domum Dei Ecclesiam...



— 263 —

il dit que l'Eglise du Christ a aussi ses ordres, ses magistrats,
sa cour, sa pourpre (qui est le sang du Seigneur), etc. '). Il
l'appelle l'épouse du Christ3). Expliquant comment le chrétien
est baptisé ou purifié dans la foi au Père, au Fils et au St.

Esprit, il dit que toute la parole (sans doute toute la doctrine
chrétienne) repose sur ces trois témoins; et il ajoute que «la
où sont ces trois, le Père, le Fils et le St. Esprit, là est l'Eglise,
qui est le corps des trois3)».

11 dit ensuite que l'Eglise est l'arche figurée *). Quelques
lignes plus loin, il rappelle le déluge, dont ont été sauvés ceux
qui étaient dans l'arche, et il revient au baptême, qui purifie
et qui sauve en nous faisant entrer dans l'arche ou l'Eglise.
C'est là qu'il dit que le Christ est la pierre de laquelle découle
l'eau, l'eau de la grâce: «Haec est aqua, quae de comité petra
populo defluebat. Si enim petra Christus, sine dubio aquas in
Christo baptismum videmus benedici. Quanta aquas gratia
penes Deum et Christum ejus est ad baptismi confirmatio-
nem... Nunquam sine aqua Christus. Siquidem et ipse aqua
tinguitur» (n. 9).

Tertullien montre le Christ vivant dans l'Eglise, et les chrétiens

ainsi unis dans le Christ : Non potest corpus de unius
membri vexatione lastum agere : condoleat universum, et ad
remedium conlaboret necesse est. In uno et altero Ecclesia
est, Ecclesia vero Christus. Ergo cum te ad fratrum genua
protendis, Christum contrectas, Christum exoras. Aeque illi
cum super te lacrymas agunt, Christus patitur, Christus patrem
deprecatur. Facile impetratur semper quod filius postulat5).
C'est ainsi que le Christ est aussi le pontife de l'Eglise, celui
qui intercède pour les chrétiens auprès de son Père, et qui
obtient de lui pour eux les grâces dont ils ont besoin.

') De Cerona, n. 12 : Sed tui ordines, et tui magistratus, et ipsum curiœ nomen,
Ecclesia est Christi... lllic purpuree ture, sanguis Domini...

*) Ibid., n. 14: Arir Ecclesia Christus Jesus.
3) De Baptismo. nn. 6 et 7 : « ...Ablutione delictorum, quam fides impetrat,

obsignata in Patre et Filio et Spiritu sancto. Nam si in tribus testibus stabit omne
verbum, quanto magis, dum habemus per benedictionem eosdem arbitros fidei, quos
et sponsores salutis. sufficit ad fiduciam spei nostrce etiam numerus nominum divi-
norum? Cum autem sub tribus et testatio fidei, et sponsio salutis pignerentur, necessario

adjicitur Ecclesias mentio : quoniam ubi très, id est Pater, et Filius, et Spiritus
sanctus, ibi Ecclesia, quœ trium corpus est. »

*) Ibid., n. 8 : Ecclesia est arca figurata.
a) De Pœnitentia, n. 10.



— 264 —

Il appelle l'Eglise la mère des chrétiens; et quoiqu'elle
ne soit pas mentionnée dans l'Oraison dominicale, cependant
il l'y voit implicitementx). Un commentateur du De Oratione
de Tertullien remarque à ce propos que, d'après Tertullien,
l'Eglise est fondée sur le Père, le Fils et le St. Esprit, et
principalement sur le St. Esprit2). Dans son allocution ad Martyres,
il revient sur ce titre : domina mater Ecclesia.

Dans son De Virginibus velandis, il s'exprime ainsi sur la
nécessité de l'unité dans l'Eglise: «Eas ego Ecclesias propo-
sui, quas et ipsi apostoli vel apostolici viri considérant, et puto
ante quosdam. Habent igitur et illse eamdem consuetudinis
auctoritatem, tempora et antecessores opponunt magis quam
posteras istae... Non possumus respuere consuetudinem, quam
damnare non possumus, utpote non extraneam, quia non extra-
neorum, cum quibus scilicet communicamus jus pacis et nomen
fraternitatis. Una nobis et Ulis fides, unus Deus, idem Christus,
eadem spes, eadem lavacri sacramenta. Semel dixerim, una
Ecclesia sumus. Ita nostrum est, quodcumque nostrorum est.
Caeterum, dividis corpus. » On voit que l'Eglise est un fait, une
institution positive, remontant aux apôtres et devant porter le
caractère d'apostoliche : apostolicité dans la doctrine, qui est
transmise toujours la même, donc toujours une; et c'est par
cette unité de la doctrine transmise que l'Eglise est une. Il
n'est pas question d'un homme qui serait le centre et le
fondement de l'unité de l'Eglise.

Dans le Livre de la Prescription, Tertullien développe
cette doctrine de l'unité de l'Eglise, unité fondée sur l'unité de
la doctrine du Christ transmise par les apôtres. C'est cette
doctrine qui est la première; les doctrines autres ne viennent
qu'ensuite ; il y a prescription non en faveur des nouvelles
venues, mais en faveur de l'ancienne, de la première, qui est

') De Oratione, nn. 2 et 3 : Pater noster... In patre filius invocatur: Ego enim,
inquit, et pater unum sumus. Ne mater quidem Ecclesia prœteritur. Si quidem in
filio et patre mater recognoscitur, de qua constat et patris et filii nomen.

2) «Ecclesiam earn intelligit quam in Patre, Filio et Spiritu sancto pluribus
locis constitutam esse affirmât (ut de Bapt. et de Pud., c. 21). Quibus locis existimat
Tertull. ecclesiam esse in Patre, Filio et Spiritu sancto, sed prœcipue in Spiritu
sancto; unde concludit hoc loco mentionem fieri Spiritus et Ecclesise in Oratione
dominica, quando dicimus Pater noster; qui enim invocai Patrem, Filii quoque et
main's Ecclesiœ sive Spiritus sancti numen implorare videtur; atque ita uno nomine,
Patris videlicet, très persona; recensentur. » Albaspineus.



— 265 —

la seule authentique. Tertullien donne le résumé de cette
doctrine: c'est le symbole de la foi, qu'il appelle «la règle de la

foi1)». Cette règle de la foi, l'Eglise en est la gardienne et la

protectrice. Mais on remarquera que dans ce symbole de la foi,
l'Eglise n'est même pas mentionnée comme institution.
Tertullien déclare permises toutes les explications et les recherches
sur les vérités de la foi; mais il ne les confond pas avec
celles-ci. Celles-ci restent ce qu'elles sont, et c'est à celles-ci

qu'il faut se tenir. «Fides, inquit Christus, tua te salvum fecit,
non exercitatio Scripturarum. » Tous les développements dans

lesquels entre Tertullien (n. 14) montrent très clairement en

quoi l'Eglise doit être une, et en quoi elle peut n'être pas une.
C'est de cette doctrine que sortira plus tard la formule célèbre

: In necessariis (on pourrait dire in divinis) imitas, in
dubiis (on pourrait dire in humanis) libertas, in omnibus Caritas.
Dans les n0' 20 et 21, Tertullien en appelle au témoignage
des Eglises apostoliques, qui déclarent ce qu'elles ont reçu des

apôtres. Il parle de tous les apôtres (n. 22); puis, il mentionne
Pierre et Jean en particulier, Pierre qui a été appelé la pierre
de l'Eglise (Petrum asdificandœ Ecclesise petram dictum), et

Jean « dilectissimum Domino, pectori ejus incubantem, cui soli
Dominus Judam traditorem praemonstraAit, quem loco suo filium
Marise demandavit». Mais il ne fait pas d'eux des chefs de

l'Eglise. Il cite même à leur suite, comme aussi privilégiés,
Moyse et Hélie «quibus etiam gloriam suam exhibuit». C'est
sur tous que le St. Esprit est descendu, dit encore Tertullien.
Puis il parle de Pierre et de Paul, de Pierre qui a été repris
par Paul, mais qui a été égalé à Paul, même dans le martyre
(bene quod Petrus Paulo et in martyrio adasquatur); il parle
du dépôt qui a été confié à tous et prêché par tous (nn. 23-25);
de la doctrine universelle et unanime, qui est ainsi la vraie :

« Casterum quod apud multos unum invenitur, non est erratum
sed traditum. Audeat ergo aliquis dicere illos errasse qui tra-
diderunt?» (nn. 28-29). Et encore (n. 31): « Ita ex ipso ordine
manifestatur, id esse Domlnicum et verum quod sit prius tra-
ditum;id autem extraneum et falsum, quod sit posterius immissum.»

On voit ainsi clairement quelle est la mission de l'Eglise:
transmettre intégralement et fidèlement, de génération en gé-

') N. 13, d'après l'édition de Paris, de 1664; p. 206-207.



— 266 —

nération, le dépôt de la doctrine, dépôt qu'elle a reçu des

apôtres et, par les apôtres, du Christ même. Et ce devoir
incombe à toute l'Eglise; et, dans cette Eglise et pour ce
devoir, tous les frères sont égaux. Les apôtres ont eu le privilège

de voir et d'entendre personnellement le Christ; mais
Tertullien ne songe nullement à transformer ce privilège en
autorité. Aucun apôtre n'a reçu une autorité quelconque sur
un autre apôtre ni sur l'Eglise. Et n. 35 : « Si negant
veritatem ejus (nostras disciplina), debent probare illam quoque
haeresin esse... Posterior nostra res non est, imo omnibus prior
est: hoc erit testimonium veritatis, ubique occupantis princi-
patum. » Par principat, Tertullien entend la primauté ou la
priorité de la doctrine apostolique par rapport à la doctrine
hérétique. Il ajoute : « Ab apostolis utique non damnatur, imo
defenditur : hoc erit indicium proprietatis... Percurre Ecclesias
apostolicas apud quas ipsas adhuc cathedrae apostolorum suis
locis prsesident, apud quas ipsas authenticas litterse eorum
recitantur. » Certes, AToilà bien le témoignage apostolique dans
toute sa clarté, témoignage rendu par toutes les Eglises
apostoliques : donc témoignage unanime, par conséquent universel
et constant. On voit comment Vincent de Lérins n'a fait que
formuler au Ve siècle ce que Tertullien a déjà enseigné
au IIIe; et en cela il n'innovait pas, il n'était que l'écho de la
tradition.

Et la première des Eglises apostoliques qu'il nomme est
celle de Corinthe, pour l'Achaïe ; puis, celle de Philippes, pour
la Macédoine; puis celle de Thessalonique, celle d'Ephèse;
ensuite celle de Rome, pour l'Italie : « Si autem Italiœ adjaces,
habes Romani. » Il remarque que le témoignage de Rome fait
aussi autorité (unde nobis quoque auctoritas prassto est). Toute
l'autorité ne Aient donc pas du seul témoignage de Rome, mais
l'autorité de Rome n'est qu'une partie de l'autorité universelle.
Et il glorifie cette heureuse Eglise. Pourquoi heureuse? Serait-
ce parce qu'elle serait supérieure en autorité? Nullement, mais

uniquement parce qu'elle a été honorée du martyre de plusieurs
apôtres : « ubi Petrus passioni Dominicas adasquatur, ubi Paulus
Joannis exitu coronatur, ubi apostolus Joannes posteaquam in
oleum igneum demersus, nihil passus est, in insulam relegatur. »

Tertullien insiste sur la règle de l'Eglise (n. 37) : Si hase

ita se habent, ut Veritas nobis adjudicetur, quicumque in ea



— 267 —

régula incedimus, quam Ecclesia ab apostolis, apostoli a Christo,
Christus a Deo tradidìt, constat ratio propositi nostri. Tertullien

ne dit pas que l'Eglise a reçu sa règle de Pierre, mais
de tous les apôtres, qui tous l'ont reçue du Christ. Tous sont
égaux entre eux, et tous sont subordonnés au Christ. Quoi de

plus clair? Et au n. 44, Tertullien dit que l'Eglise doit être
unie (et Ecclesia unita); et comment? Unie en rendant raison
non des opinions des hommes, mais de la foi du Christ, et en
la transmettant aussi pure qu'elle l'a reçue du Christ: « Red-
dentes rationem in primis ipsius fidei. Quid ergo dicent qui
illam stupraverint adulterio hseretico, virginem traditam a
Christo? »

Dans le Ve livre contre Marcion, Tertullien rappelle que
nous sommes fils non de la femme esclave, mais de la femme

libre, c'est-à-dire non de l'ancienne alliance, où dominait l'esprit

de légalité et de servitude, mais de la nouvelle alliance,
où domine l'esprit de liberté des enfants de Dieu, liberté avec
le Christ et par le Christ (n. 4).

Dans le De Fuga in persecutione (n. 14), Tertullien explique
comment on doit se conduire lorsqu'on se sent dans la nuit et
qu'on ne peut s'adresser à tous pour recueillir la lumière :

alors on a la lumière du Christ, on a l'Eglise avec soi et avec
trois autres frères éclairés, qui valent mieux que les foules :

« Postremo, si colligere interdiu non potes, habes noctem, luce
Christi luminosa adversus earn. Non potes discurrere per sin-

gulos, sit tibi et in tribus Ecclesia. Melius est turbas tuas
aliquando non videas, quam addicas. » Tertullien n'était pas pour
le grand nombre; sa norme était ailleurs, et il disait: «Qui
non capit, discedat. Non potest qui pati timet, ejus esse qui
passus est. » Il réclamait toutes les vérités, mais aussi toutes
les tolérances, et cela au nom du St. Esprit : « Et ideo Paracletus
necessarius deductor omnium veritatum, exhortator omnium
tolerantiarum. »

Tertullien a employé plusieurs fois cette expression : « In
tribus Ecclesia», et il ne lui a pas toujours donné la même
signification. Tantôt il a compris par là trois frères, d'après
cette parole du Christ: «Là où deux ou trois sont réunis en

mon nom, je suis au milieu d'eux. » C'est ce sens qu'il a suivi
dans cet autre passage de 1'« Exhortation à la chasteté» (De
Exhortatione castitatis, n. 7) : « Sed ubi très, ecclesia est, licet



— 268 —

laici. Unusquisque enim sua fide vivit, nec est personarum
acceptio apud Deum ; quoniam non auditores legis justifìcantur
a Deo, sed factores, secundum quod et apostolus dicit. » Mais,
dans le De Pudicitia (n. 21), Tertullien dit: « Ecclesia proprie
et principaliter ipse est Spiritus in quo est trinitas unius
divinitatis, Pater et Filius et Spiritus sanctus. Illam Ecclesiam
congregat, quam Dominus in tribus posuit... Ecclesia Spiritus
per spiritalem hominem, non Ecclesia numerus episcoporum.
Domini enim, non famuli est jus et arbitrium; Dei ipsius, non
sacerdotis. » Donc l'Eglise est constituée sur la Trinité, sur le
Père, sur le Fils, sur le St. Esprit; le vrai chrétien est l'homme
spirituel qui est conduit par le St. Esprit, qui est fidèle au droit
et au jugement de Dieu, et non à celui des prêtres et des

évêques, dont le nombre n'importe pas. Telle est la doctrine
de Tertullien. Qui n'en voit la très grande gravité?

Quelques critiques ont cru voir dans ce passage une allusion

à Montanus, à Prisca et à Maximilla, qui seraient la Trinité

dont parlait Tertullien. C'est une erreur puérile que rien
n'autorise. On a A'oulu discréditer Tertullien dans certains
cercles, parce qu'il attaque, dans ce livre, l'évêque de Rome,
lequel était accusé de pardonner les péchés d'impureté trop
facilement, étant lui-même coupable d'impudicité. L'attaque de

Tertullien contre l'évêque de Rome était fondée, tandis que
l'interprétation en question ne l'est pas.

Tertullien, parlant de Pierre, enseigne (De Pudicitia, n. 21)

que l'Eglise a été construite en lui, c'est-à-dire par lui : « Pn

ipso Ecclesia extructa est, id est per ipsum. » Comment cela
Parce que c'est Pierre qui le premier a fait usage de la clef:
« ipse clavem imbuit, vide quam. » Et il montre que c'est Pierre
qui le premier « in Christi baptismo reseravit aditum cœlestis
regni», et qui «Ananiam vinxit vinculo mortis, et debilem
pedibus absolvit vitio valetudinis», et qui le premier prêcha
les Gentils. Et voilà pourquoi Pierre fut désigné par le Christ.
Ecoutons donc Pierre. Qu'enseigne-t-il? Il enseigne ceci: «Et
nunc, cur tentastis Dominum de imponendo jugo fratribus, quod
neque nos neque patres nostri sufferre valuerunt? Sedenim

per gratiam Jesu credimus nos salutem consecuturos sicut et
illi. Haec sententia et solvit quae omissa sunt legis, et alligavit
quse reservata sunt. Adeo nihil ad delieta fidelium capitalia
potestas solvendi et alligandi Petro emancipata. » Donc le pou-



— 269 —

voir de lier et de délier qui a été confié à Pierre, n'a pas pour
objet les péchés des fidèles, mais la prédication du salut palla

grâce du Christ. Combien grave aussi, cette déclaration
Tertullien ajoute qu'un frère peut pardonner soixante-dix

fois à un frère qui a péché contre lui, mais qu'on n'en saurait
conclure qu'il puisse pardonner les péchés contre Dieu (prasju-
dicatur enim non dimittenda in Deum delicta, cum in homine
admissa donantur).

Dans son Scorpiace, il revient sur cette question et
l'explique plus clairement encore (n. 10): «Memento claves cœli
hic Dominum Petro et per eum Ecclesiœ reliquisse, quas hic
unusquisque interrogatus atque confessus feret secum.» Donc,
selon Tertullien, le pouvoir des clefs appartient à l'Eglise et à

tout chrétien qui confesse que J.-C. est le Fils du Dieu vivant
et qu'il a les paroles de la vie éternelle. Et si c'est par l'apôtre
Pierre que le Christ a transmis ce pouvoir à l'Eglise et aux
chrétiens, Pierre n'est nullement pris ici pour l'évêque de Rome.
Tertullien ne se rend aucunement coupable de cette méprise.
Il a, du reste, parlé plusieurs fois de l'évêque de Rome, et
jamais il ne lui a attribué les privilèges personnels de l'apôtre
Pierre. C'est dans ce livre que Tertullien enseigne que la
tradition se transmet dans l'Eglise par tous les fidèles: «sed et
fratres nostros, et patres, et filios, et socrus, et nurus et
domesticos nostros ibidem exhibere debebis, per quos traditio
disposila est. »

Conclusion générale. — L'ecclésiologie de Tertullien peut
se résumer ainsi : L'Eglise doit être une, et il faut condamner
les hérésies et les schismes, qui rompent cette unité. Cette
unité consiste dans la profession de la doctrine de J.-C, dans
la pratique de ses préceptes, dans la réception de ses
sacrements, et non dans les explications humaines de ces choses
divines. Nous connaissons positivement et exactement cette
doctrine, ces préceptes, ces sacrements, par le témoignage des
Eglises apostoliques. Toutes ces choses ont été confiées à l'Eglise,
c'est-à-dire à tous les chrétiens, par le Christ. Les vrais chrétiens

ne sont ni les hérétiques, ni les matériels (qu'il appelle
aussi psychiques), mais les spirituels. L'Eglise n'a qu'un chef
et qu'un fondement, le Christ. Aucune Eglise particulière n'a
autorité sur les autres; elles sont toutes égales dans le Christ.



— 270 —

Conclusions particulières : 1° Donc la doctrine romaine
sur le pape comme fondement infaillible de l'Eglise et comme
dépositaire de l'autorité divine et absolue du Christ, est fausse
et antichrétienne.

Cette proposition paraîtra très claire à quiconque fera les
trois remarques suivantes :

a) Tertullien a attaqué avec une parfaite indignation et une
très grande violence le pape Calliste, et n'a pas craint de le

traiter de « funambule de la chasteté1)». Il a pleinement rompu
avec lui. C'est dire qu'il ne lui a reconnu ni infaillibilité, ni
autorité spéciale, ni sainteté.

b) L'interprétation que Tertullien a donnée des paroles du

Christ à Pierre : « Sur cette pierre je bâtirai mon Eglise, je
te donnerai les clefs du royaume des cieux... », prouve qu'il ne
reconnaissait à l'évêque de Rome aucune autorité sur les

autres Eglises particulières, encore moins sur l'Eglise chrétienne
universelle3).

c) La notion que Tertullien avait de la hiérarchie
ecclésiastique était tout autre que la notion romaine. Il enseignait
que l'ère des apôtres était passée3); qu'il y avait bien des

prêtres et des évêques, lesquels peuvent réconcilier avec l'Eglise
les pécheurs coupables de fautes légères; mais que le pouvoir
de remettre les péchés les plus graves étaient entre les mains
des prophètes et non entre celles des évêques; que les
prophètes étaient les hommes inspirés par Dieu, et qu'il fallait
obéir à leurs oracles, attendu que le Paraclet qui les inspire
conduit ses fidèles dans les Aboies de la tradition catholique4).
Le catholicisme, à ses yeux, c'est l'universalisme qui remonte
jusqu'aux apôtres; Tertullien ne sépare pas la catholicité de

l'apostolicité. S'il admet l'inspiration prophétique, ce n'est
nullement contre la tradition apostolique; ce point est capital et
doit être pris en considération par les partisans du nouveau
« Développement » romaniste des NeAvman, des Loisy et autres.

') Je citerai, dans ces Conclusions, les textes mêmes et les aveux de M. l'abbé
Turmel, aumônier à Rennes, afin qu'elles ne puissent être suspectées par aucun
catholique-romain. Voir son volume sur Tertullien, Paris, Bloud, 1905; p. 217.

2) P. 215-218, et 282.

3) P. 218.

*) P. 266 et 280.



— 271 —

2° Donc la doctrine romaine sur les simples fidèles comme
sujets du pape, sujets dépourvus de tout droit dans l'Eglise,
absolument soumis en tout et pour tout aux injonctions de
la hiérarchie (prêtres, évêques et pape), est fausse et
antichrétienne.

Tertullien a relevé la dignité chrétienne des simples fidèles
et le rôle actif qu'ils doivent jouer dans l'Eglise. Dans le De
Pudicitia, il a enseigné que le pouvoir de remettre les péchés
que Pierre a reçu, a été transmis aux hommes spirituels que
Pierre représentait*). Dans VExhortâtio, il a dit expressément :

« Est-ce que nous ne sommes pas prêtres, même quand nous
sommes laïques?... Ce qui constitue la différence entre la
hiérarchie et le peuple, c'est l'institution de l'Eglise et la
préséance dans les réunions. Aussi, là où il n'y a pas de clergé,
tu offres, tu baptises, tu es ton propre prêtre à toi-même;
avec trois membres, même laïques, l'Eglise est constituée (ubi
très, Ecclesia est, licet laici2)». Dans le De Monogamia:
« Quand nous nous élevons contre le clergé, nous sommes tous
prêtres, parce que, selon l'expression de l'Apocalypse, le Christ
nous a faits prêtres de Dieu le Père. Mais quand on nous
demande de nous soumettre à la discipline sacerdotale, alors
nous renonçons à notre dignité et nous déclarons être au-dessous

des prêtres. »

Sur quoi M. Turmel fait la remarque suivante : «L'impression

qui résulte de la lecture des textes précédents, c'est que
la hiérarchie est l'œuvre exclusive de l'Eglise, qu'elle a pu être
impérieusement réclamée par les nécessités sociales, et donc
qu'elle est légitime ; mais qu'elle ne se rattache eu aucune
manière au Sauveur. Cette impression est-elle juste? Au
XVIIe siècle, Petau chercha à établir que Tertullien n'avait
jamais attribué aux simples fidèles le pouvoir de consacrer
l'eucharistie, et que les textes qui semblaient faire difficulté
étaient susceptibles d'un bon sens. La thèse de Petau fut
généralement admise par les controArersistes catholiques.
Néanmoins, on tend aujourd'hui à l'abandonner. Des théologiens de

la plus pure orthodoxie reconnaissent que YExhortatio
supprime l'origine divine de la hiérarchie et la ramène au rang

') p. 216.
s) P. 268 et 141.



— 272 —

des institutions ecclésiastiques 1) >. M. Turmel remarque que ce
livre est d'une époque où son auteur « a cessé d'être le témoin
de la foi catholique > ; mais il ne donne aucune preuve de
Vhérêticité de celui qu'il appelle lui-même l'un des plus grands
maîtres de la pensée chrétienne. Tertullien dit encore dans le
De Fuga: «Si vous ne pouvez pas vous rassembler, sachez

que trois membres suffisent pour constituer une Eglise (in tribus
Ecclesia 3) ».

Prière aux lecteurs de remarquer qu'il ne s'agit, dans cet
article, que de Y ecclésiologie de Tertullien. Mais c'est une étude
sur toute sa théologie qu'il faudrait faire, afin d'examiner à fond
s'il a réellement enseigné Yhérésie, ou s'il s'est simplement
trompé en matière d'opinions théologiques. La question est
d'autant plus importante que les catholiques-romains qui le
traitent d'hérétique sont les premiers à le glorifier et à faire
usage de ses œuvres, même de celles qui sont de la période
dite < montaniste » : contradiction manifeste. Le dernier mot sur
Tertullien n'a pas encore été dit, pas même par M. Turmel.

E. Michaud.

P. 269-270. V. aussi p. 195-196.
2) P. 162.


	L'ecclésiologie de Tertullien

