
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 50

Artikel: Romanisierende Tendenzen in neutestamentlichen Einleitungsfragen
[Schluss]

Autor: Mülhaupt, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 247 —

ROMANISIERENDE TENDENZEN
IN

NEUTESTAMENTLICHEN EINLEITUNGSFRAGEN.

(Schluss.)

II.
Weit kürzer als in dem vorstehenden Abschnitte, der sich

mit der Verwertung des Markus-Evangeliums (bezw. Apg. 12,17)
und seiner Geschichte für das „Etwas" Belser'sbeschäftigte, können
wir uns bei der Erörterung jener B.'schen Darlegungen fassen,
die sich, Adelfach auf dem Vorstehenden fussend, auf das
andere für unser Thema bedeutsame Stück der neutestamentlichen

Literatur beziehen: auf den Römerbrief.
So Aveit zurück Avie das Markus-Evangelium — oder eigentlich

musste man noch vor das Jahr 42, das Ankunftsjahr Petri
in Rom, zurückgreifen — \rersucht B. nun den Römerbrief doch
nicht zu verlegen, um z. B. den Mangel des Namens Petri inj..
16. Kapitel des Romerbriefes~zïï~el^aFéhANein, B. hält
dieselbe Abfassungszeit, die auch wir als richtig annehmen, nämlich

das Jahr 58, für dieses wichtigste Schreiben des grossen
Weltapostels fest (S. 507). Auch den vorwiegend heidenchrist-
lichen Charakter der römischen Christengemeinde infolge des

Verbannungsediktes durch Claudius, das sich auf Juden und
Judenchristen erstreckte, nimmt B. als zweifellos nachgeAAdesen
an (S. 511); es ist dies ja für unsere Frage insofern v^on

Bedeutung, als eben dadurch Paulus, der àrcóoxoXoc xwv slfocov,

um so eher sich berechtigt fühlen durfte, obAvohl vielen
persönlich noch unbekannt, ein Schreiben von diesem vielsagenden
Inhalte an die Christen Roms zu richten, und Rom als
„Operationsbasis" (atpoQixr't) für seine projektierte Tätigkeit im Westen
ins Auge zu fassen, eben Aveil die römische heidenchristliche



— 248

Gemeinde „für paulinische Denk- und Handlungsweise reges
Interesse und Abolies Verständnis" hatte (S. 513).

So weit also stehen Avir mit B. auf demselben Boden.
Ganz anders aber liegt Aviederum die Sache bei der Beant-
Avortung der Kapitalfrage: Wer hat die Gemeinde in Rom,
deren Organisation Paulus in seinem Schreiben bestimmt genug
\7oraussetzt und betont, eben organisiert? Wie entstand sie

''überhaupt? Wer stand im Jahre 58 an der Spitze? u. s. w.
Diese rein historische Frage wird, Avie schon eingangs der

Besprechung des Markus-EATangeliums unter Nennung
zahlreicher Autoritäten betont Avurde, von der
objektiven^Geschichtsforschung, die kein bestimmtes „Etwas" kennt, einstimmig

dahin beantwortet, dass keinesfalls.„Petrus...als Gründer
anzusehen sei. Selbst der katholische Fachgenosse B.'s, der
Èxeget A. Maier, erklärt klipp und klar: „Der Römerbrief
schliesst so geAviss eine seiner Abfassung vorausgehende
Anwesenheit Petri in Rom aus, als er eine Schrift Pauli ist." B.
aber glaubt, in seiner Untersuchung über das Markus-Evangelium

(bezw. über Apg. 12, 17) dieses Ergebnis der Geschichtsforschung

„gänzlich beseitigt" und die Ankunft Petri in Rom
im Jahre 42 zur Gründung der römischen Gemeinde vortrefflich

bewiesen zu haben (S. 513); das erkläre es auch, dass

eigentlich Petrus zu Rom Adel „inniger- stehe (S. 694) als
Paulus

Ausser den schon früher erwähnten Zeugen zitiert B. hierfür

auch den ersten Clemensbrief, namentlich cap. 5, 44, 47,
avo Clemens \'on einem besonderen Verhältnis der Apostel
Petrus und Paulus zu den beiden Gemeinden Rom und Korinth
redet; daraus folgert nun B.: Also ist Paulus Gründer der
Gemeinde von Korinth, Petrus Gründer der atoii Rom Hat
Clemens das so einfach und klar ausgesprochen? Sicherlich
nicht in obigen Worten, noch anderswo. Schrieb doch Clemens

von Rom diesen seinen ersten Brief gegen Ende der
Regierungszeit Domitians, also um das Jahr 95, mithin rund 30 Jahre
nach dem Martyrium der beiden Apostel ; er konnte also sehr
wohl ATon „unsern (d. h. durch ihr Martyrium für Rom besonders

ehrwürdigen) Aposteln" (cap. 44) sprechen, ohne deshalb
im entferntesten den Petrus allein als Gründer der römischen
Christengemeinde bezeichnen zu wollen. — Von demselben
Standpunkte aus dürfte B.'s BeAveisführung nach den Schriften des Ire-



— 249 —

näus angesehen Averden. Eine ähnliche diesbezügliche Stelle wurde
ZAvar schon oben besprochen ; allein es mutet einen doch gauz
besonders eigentümlich an, wenn bei der Erörterung dieser
Stelle in bezug auf den Römerbrief B. die Irenäus-Worte :

Romana ecclesia a gloriosissimis duobus apostolis Petro et
Paulo fundata et constituta (Advers. hseres. III, 3, 2, vgl. III,
1, 1) total „unrichtig" nennt, soweit sie sich nämlich auf Paulus
beziehen, dagegen die halbe Aussage, dass Petrus (allein) die
Gründung Arollzogen, als „vollkommen Glauben verdienend"
hinstellt.

Ist etwa ein solches Zerreissen des Irenäuszeugnisses durch
irgend einen Punkt der früher erörterten B.'sehen Beweisführung

zu gunsten Petri als begründet und erlaubt, oder durch
irgend ein anderes Irenäus-Wort als irgendwie gerechtfertigt
anzusehen? Keineswegs. Viel eher liesse sich das Gegenteil
aus den Schriften dieses Kirchenvaters erweisen — eine
Aufgabe, die uns aber weit über die Grenzen unseres Themas
hinausführen würde, Avofern wir dieselbe hier erledigen
Avollten. Vollends der neuerliche Himveis auf die Stelle Apg.
12, 17 (s. o.) kann für ein solches Verfahren ebensowenig
als Stütze dienen, als jenes erst A^on Eusebius erwähnte Zeugnis

der angeblichen Papias-Tradition. Wie oft beruht ja diese

„Tradition" nur auf subjektiA^en Vermutungen und Wünschen,
bei Avelchen es gar nicht darauf ankommt, ob sie bei den
Alten oder Neueren ihren Ursprung haben, denen AÜehnehr
immer nur so viel Wert zukommt als den Gründen, auf die
sie sich stutzen. Sicherlich hat z. B. Zahn mit Recht betont,
class er jede altkirchliche Angabe daraufhin prüfe, ob dieselbe
eine zuverlässige zeitgenössische Nachricht sei, da „blosse
Reflexionen und Vermutungen der Theologen der alten Kirche
als solche keinen höheren Wert haben können, als Meinungen
theologischer Zeitgenossen".

Ganz folgerichtig haben nun Seyerlen, Langen und viele
andere den nachstehenden Schluss gezogen : Wäre Petrus zur
Zeit der Abfassung des Römerbriefes — oder aber auch nur von
42—44 als Gründer der Gemeinde — in Rom geAvesen, so hätte
Paulus diese Tatsache in seinem Briefe irgendwie berühren
müssen. Alle seine Bekannten in Rom lässt er namentlich
grüssen, aber den Petrus, den er sonst nirgends zu nennen
vergisst, dessen er vielmehr stets mit Vorliebe und Nachdruck



— 250 —

gedenkt, erwähnt er nicht einmal mit der leisesten Andeutung.
Wiederholt (1, 8 ff.; 15, 14; 16, 19) preist der Apostel den in
der ganzen christlichen Welt bekannten starkmütigen Glauben
der Christen in Rom und ihre christliche Erkenntnis, kraft deren
sie selbst einander zu ermahnen fähig seien und seiner
Ermahnungen eigentlich nicht bedürften. Aber dass dies die Folge
ihrer zeitigen oder früheren Unterweisung durch Petrus sei,
oder dass sie gegenwärtig noch unter dessen geistlicher
Leitung stünden, daATon sagt er nicht eine Silbe. Letzteres ist
sogar geradezu ausgeschlossen durch die erwähnte Bemerkung,
dass die römischen Christen einander selbst zu ermahnen
vermöchten. Dies ist so entscheidend, dass selbst Baronius (j 1607),
ein Schüler des Philippus Neri und Verfasser der gegen die
protestantischen „Magdeburger Centurien" gerichteten „Annales
ecclesiastici a Christo nato ad annum 1198", gestehen muss1):
Queenam subesse potuit causa, ut ad Romanos Paulus scribens,
nullam prorsus de Petro habuerit mentionem At multa quidem :

sed ea potissimum creditur, Petrum scilicet edicto Claudii cum
Judasis semel Roma pulsimi, ad externas Orbis oras pracdi-
cationem EA'angelii convertisse, et in his hactenus laborasse.

Hätte Baronius, als er diese Worte schrieb, bedacht, dass

die im Briefe Pauli an die Römer envähnten Missstände,
Irrlehren, Vorurteile und Streitigkeiten niemals in dem Masse
hätten entstehen können, wenn Petrus in Rom das Evangelium
gepredigt und als Vorsteher die Gemeinde geleitet hätte, so

Avurde ihm ohne Zweifel klar geworden sein, dass^rordem
Jahre_58, dem Abfassungsjahr des Römerbriefes,

' kein Apostel
Jn der Kaiserstadt gewirkt haben könne.

Wie stellt sich nun B. zu allen diesen, sein „EtAvas" ge-
Avaltig erschütternden Bedenken? Er sagt (S. 515) wörtlich:
Eine solche „Argumentation ist genau so Adel Avert als die

ähnliche: Würde Petrus die römische Kirche gestiftet haben,
so hätte Lukas in der Apostelgeschichte ausdrücklich die
römische Kirche als Gründung des Petrus vorführen müssen.
Lukas hat es nicht getan, und doch getan (wiederum Apg. 12, 17

zitiert!), genau so wie Paulus im Römerbriefe." — Nach unsrer
früheren Darlegung über den Wert eines Beweises für obige
Behauptung aus den Worten des Lukas (Apg. 12, 17) „stioqsvII^

') a. a. 58 N. LI.



— 251 —

Piç k'xsQov xónov" glauben wir von einer nochmaligen Exegese
dieser Stelle absehen zu können. An Avelcher Stelle des Römerbriefes

aber „führt uns Paulus die römische Kirche als Gründung

des Petrus vor" Darauf antwortet B. : „Mit besonderen
Worten erwähnt Paulus die Gründung durch Petrus nicht, weil
jedes Glied der römischen Gemeinde dies wusste, er nennt ihn,
ohne ihn zu nennen, er rühmt ihn, ohne ihn zu rühmen." Den
Beleg für diese Behauptung sieht B. in Rom. 1, 8: üqo'xov (lèv
sv%ceoiGx(iï xiò D-siò /xov âicè T^trov Xqkttov txsqì ndvxiav vfiwv, ori
rj niotiq v/xoSv xaxayysXsxai sv oXy xtTi xóG/ito und ebenso in 1, 11 :

smuoitto yàg ìòsìv v/.iàç Es entspricht nun allerdings der
modernen vatikanischen Richtung in der katholischen Kirche,
indirekt Avenigstens in den genannten Worten des Römerbriefes
ein Zeugnis für die Infallibilität zu sehen ; denn Avenn Rom
nicht den allein echten Glauben hätte (und man dort also in
Glaubensstreitigkeiten nur um das richtige Urteil nachzusuchen
brauchte), Avie könnte Paulus Rom um seines Glaubens willen
rühmen?! Wer aber hätte, selbst Avenn Paulus nach B.'s
Ansicht hier stillscliAveigend auf die Person des Petrus hinweisen
Avollte, diejjühnheit, angesichts der so Adel Schatten zeigenden
Papstgeschichte dieses einmalige Lob des Weltapostels auf alle
späteren Jahrhunderte anzuwenden Und Aver kann überhaupt
beweisen, dass Paulus hier auch nur im entferntesten an Petrus
gedacht haben sollte? Selbst ein in katholisch-theologischen
Kreisen so gut empfohlenes und deshalb Aveit verbreitetes
Handbuch wie der Kommentar Bisping's zum Römerbriefe1)
sagt über die Stelle 1, 8: „Das Moüa' seines (des Apostels)
Dankes ist: Aveil der Glaube der römischen Gemeinde
verkündet, d. i. gepriesen Avird in der ganzen Welt, ihr starker
Glaube überall bekannt ist und gerühmt wird. Wir sehen aus
diesen Worten des Apostels, Avie blühend damals schon, als er
diesen Brief schrieb, die christliche Gemeinde in Rom Avar."

Keineswegs also an Petrus, sondern lediglich an die als
Ganzes zu fassende Christengemeinde der Welthauptstadt und
ihre hohe Bedeutung aauII Paulus hier erinnern, Aveil so vieler
Augen sich nach ihr Avenden und sie berufen Avar, damals allen
Christengemeinden, die im Westen noch zu gründen Avaren
oder schon existierten, als „eine Stadt auf dem Berge" durch

]) 2. Aufl. Münster I860, S. 82 f.



— 252 —

ihre Glaubensfestigkeit sich vorbildlich zu bewähren in allen
Verfolgungen, so wie sie in Rom sich schon abgespielt hatten
und nach dem prophetischen Blicke des Völkerlehrers noch
eintreten sollten. Darum freut sich der Apostel dieser Festigkeit

und dieser echten, auf unerschütterlicher Überzeugung von
der christlichen Wahrheit fussenden Treue, darum drängt es
ihn auch, bald zu diesen Getreuen zu kommen und geistliche
Gaben mitzuteilen, aber auch sich selbst an jenen, an ihrer
Festigkeit im wahren Christentum aufzurichten mitten in so

\ielen Wechselfällen seines Apostelberufes, Avie er sie z. B
2. Kor. 11, 23 ft*, einmal so anschaulich und teilnahmeerregend
schildert

Und wenn Arollends B. die zuletzt angedeuteten Apostelworte,

Röm. 1, 11: snirxo&ii) yÙQ lâsîv vfxàç, Iva xi fisxaòù %àçiG-

fxct vfüv m'svfiaxixòv. xovxo äs sanv OvfiiTixQaxXvd-fjvai sv vfxïv
u. s. av., glaubt als eine Anerkennung der bisherigen Wirksamkeit

Petri in Rom auslegen zu sollen, so richtet diese Waffe
sich geradezu gegen B.'s Tendenz selbst; ja B. beweist eigentlich

das Gegenteil A*on dem, was er gerne beweisen möchte.
Denn gerade die, wie in anderen Briefen (z. B. 2. Kor. 10, 16),

so auch im Römerbrief ausdrücklich gegebene Erklärung des

Apostels, class es sein heiliger Grundsatz sei, nicht „auf fremdem

Boden zu bauen" (Röm. 15, 20 f.), schliesst, in Verbindung
mit 1, 11 gebracht, ja jede Möglichkeit aus, dass die römische
Gemeinde von Petrus oder sonst atoii einem der Zwölfe, oder
auch nur durch einen a-oh ihnen entsandten EArangelisten
gestiftet Avorden sei. Wie also Avili B. jenes Verlangen Pauli : in
Rom „geistlich zu wirken", mit diesem Aviederholt betonten
Prinzip des Apostels in Einklang bringen?

Und dasselbe Prinzip des Völkerlehrers ist es hinAviederum,
das uns die folgende Erörterung B.'s unannehmbar, ja völlig-
verfehlt erscheinen lässt. „Auch die fortwährende Leitung durch
eine sichere Hand, durch einen erprobten Hirten setzt der
Apostel in seinem Schreiben voraus;" „Wer ist der A~on Paulus
so deutlich angezeigte erste Lehrer, Gründer und Leiter der
römischen Gemeinde? Petrus!" (S. 516^ Wie sollen wir es

da AAieder verstehen, dass trotz dieser „festen Hand", trotz
„dieses erprobten Hirten", d. i. Petrus, dennoch Paulus im
Gebete mit seinem Gott unablässig ringt (Röm. 1, 10), dass es ihm
doch einmal vergönnt sein möge, hin nach Rom zu gehen und



— 253 —

die Gemeinde noch zu stärken, die doch in diesem Falle seiner

gar nicht bedurfte '? sollte es ihn trotzdem drängen, seinem
obenerwähnten Grundsatze plötzlich untreu Averdend „zu ernten",
wo nach B.'s eigener Aussage seit 16 Jahren — A'on 42 bis
58, dem Abfassungsjahre des Römerbriefes — ein andrer, nämlich

Petrus, gesät hatte, selbst wenn er, Paulus, später auch
nach Spanien zu ziehen (15, 24) beabsichtigte?!

Und wenn der Apostel, allerdings erst am Schlüsse des

Briefes (16, 17 f.), die Angehörigen der römischen
Christengemeinde glaubt warnen zu sollen vor Leuten, welche
Spaltungen und Ärgernisse durch falsche Lehren stifteten, und
jene zum treuen Festhalten am empfangenen Glauben ermahnt,
Avenn er sie auffordert, sich selbst untereinander zu ermahnen,
— sollte es da für Paulus nicht das Allernächstliegende
geAvesen sein, sie in erster Linie auf ihren Hirten und Bischof
Petrus hinzuweisen und zum Gehorsam, zur Befolgung seiner
apostolischen Lehre aufzumuntern? Wären solche Wirrnisse,
ob gegenwärtige oder beArorstehende, nicht Anlass genug
geAvesen dazu, dass Paulus auch den Petrus als den Hort der
Gemeinde erwähnt hätte mit Namen Freilich spricht Paulus auch
in Vers 19 atoii einem Gehorsam (vnaxoif) der römischen Christen
in sehr lobendem Tone ; aber nicht von einem Gehorsam unter
den Hirtenstab des Petrus und seine bischöfliche, päpstliche Autorität,

sondern von ihrem „Glaubensgehorsam", A"on einem
Festhalten an der christlichen Lehre, die für jene zur Norm eines
Glaubenslebens — denn das ist die Paulinische tcîgtiç — sich
ausgestalten solle und sich erfreulicherAveise schon Aielfach
ausgestaltet habe. B. meint nun (S. 515) : Allerdings nennt
(umgekehrt einmal) Petrus (2. Petr. 3, 15, nicht 16) „den
geliebten Bruder Paulus" ; allein er war dazu durch die Verhältnisse

veranlasst ; Paulus seinerseits hatte eine ähnliche
Veranlassung zur Nennung des Petrus in seinem Briefe an die Römer
nicht (sie!). Und dann fährt B. fort: „Wenn er (Paulus) den
Petrus nicht in die grosse Zahl der begrüssten Personen
einreihte, so bekundet sich darin nur seine Klugheit und sein
feines Zartgefühl, welche ihm die Ausrichtung eines Grusses
an das Oberhaupt der Kirche durch die Presbyter der
römischen Gemeinde, denen ja sicher sein Brief behufs Mitteilung
an die Gläubigen eingehändigt wurde, verboten!"—Fürwahr,
man kann sich bei erstmaligem Lesen dieser Worte wohl kaum



— 254 —

eines Lächelns envehren: Also Ehrfurcht, Bescheidenheit,
Ängstlichkeit, das „Oberhaupt der Kirche" durch Einfügung
seines Namens kränken und die geziemende Ehrerbietung ver-
letzen zu können, dessen Namen durch gleichzeitige Erwähnung

mit andern zu profanieren, zu degradieren u. dgl., das
alles habe den Paulus beseelt Wie vatikanisch, beinahe
byzantinisch das gedacht sein möchte! Aber leider gar so wenig
dem feurigen Temperament, dem ganzen Charakter eines Paulus
entsprechend. Abgesehen daATon, dass Avir in der Übermittelung

eines Grasses zugleich mit andern und durch andere
keineswegs etwas Despektierliches erblicken — Paulus hätte ja
nach Art unsrer Ranglisten den Namen Petri an die Spitze stellen
können —, abgesehen auch davon, dass nach B.'s eigener
Angabe (S. 130) die Christen einander als „äosXipoP anredeten,
also die Apostel dies wohl erst recht gerne taten : Paulus hätte
sicherlich bei dem bekannten Auftritte in Antiochien (Gal. 2, 11 ff.)
weit eher Anlass gehabt, dem Petrus und der Stellung
desselben als des „Fürstapostels" gegenüber Rücksicht zu üben
und „feines Zartgefühl" an den Tag zu legen, anstatt ihm „in
Gegemvart aller (I'lmooGD-sr nâvxcav) ins Angesicht zu Avider-
stehen" und ihm den sclrweren Vonvurf der Hypokrisie zu
machen —, wenn er jemals in Petrus seinen A'orgesetzten
Oberbischof erblicken zu sollen geglaubt hätte, dem er demütige
Ergebenheit schuldig sei! Nein, die einzige, aber auch die
edelste Demut, die den grossen Völkerapostel zierte, die ihn
freilich auch als Diener der ganzen Menschheit, vorab der
christlichen Gemeinden erkennen liess, das war seine Demut
vor Gott, das Bewusstsein : durch Gottes Gnade bin ich, was
ich bin, und seine Gnade ist an mir nicht vergeblich gewesen
— ich habe mehr geleistet als alle, doch nicht ich, sondern
die Gnade Gottes, die mit mir ist (1. Kor. 15, 10).

Aus keiner der neutestamentlichen Schriften, am aller-
Avenigsten aber aus den Paulinischen Briefen wird es sich, Avie

schon oft gezeigt, jemals erweisen lassen, dass Petrus von
seinen Mitaposteln als „Fürstapostel" und nach der Himmelfahrt

des Herrn als dessen alleiniger „Nachfolger und
Statthalter Christi auf Erden" angesehen worden Aväre. Oder glaubt
vielleicht B., der u. a. auch die Parteibildung in Korinth
(1. Kor. 1, 12), speziell die Partei des „Petrus", auf das dorthin
gedrungene Gerücht zurückführt, dass „Petrus das Haupt der



— ZOO

Apostel und der Kirche" sei (S. 478), durch oftmalige Wiederholung

ein und derselben Epitheta nicht bloss bei der
Besprechung des Römerbriefes, sondern auch an vielen andern
Stellen seiner umfangreichen „Einleitung" den Petrus schliesslich

doch in einer auch andere für sein „Etwas" überzeugenden
Weise zum „Haupt der Kirche", „zum Felsenapostel,
Fürstapostel u. s. w." gestempelt zu haben nach dem schon früher
erwähnten Horazischen Rezepte? Schwerlich. Gerade die von
B. (S. 697 u. a.) angegebenen Stellen aus den beiden Briefen
Petri atmen nichts Aveniger als ein solch unapostolisches
Gefühl der Überordnung über die andern. Schreibt doch Petrus
(1. Petr. 5, 1), ausdrücklich sich den andern coordinierend :

„IlQsaßvcs'Qovc ovv sv vfitv nciQaxaX.iS ô GvjxnQsaßvxsQoc; dadurch
ferner, dass er sich als uccqxvç xwv xov XgiUiov nad-rj/.idxwv, ó xcà

xijç fisX.XovGrjç dnoxuXvnxsGllai Sôh]ç xoiviovoç" bezeichnet, kann
er unmöglich einen ihm allein zustehenden Vorrang
beanspruchen Avollen, indem ja mit ihm dasselbe erhebende
Bewusstsein auch fast alle anderen unmittelbar ATon Christus
berufenen Jünger teilen; folglich liegt es ihm sicherlich auch
ganz fern, „sein Hirtenamt als auf die ganze Christenheit sich
erstreckend" charakterisieren zu Avollen, Avie B. (S. 693), uns
ATöllig unverständlich, aus 1. Petr. 5, 9 herauslesen will.

Auch der von B. (S. 709) zitierte hervorragende protestantische

Theologieprofessor Haupt Avird bei der Erörterung des

gegenseitigen Verhältnisses von Judasbrief und zweitem Petrusbrief

sicherlich nicht an einen jurisdiktioneilen Primat des
Petrus gedacht haben, Avenn er letztern auch als eine „grosse
Autorität"*) bezeichnet.

Wenn schliesslich B. mit noch so grossem Nachdruck
(S. 686) hervorhebt : Recht und Pflicht, sich an die Leser jener
— Aron Paulus für das Christentum geAvonnenen — Provinzen
(1. Petr. 1, 1) mittels eines Briefes zu Avenden, floss aus der
Stellung des Petrus „als Apostel Jesu Christi und als Haupt
der ganzen Kirche" 2), so können wir uns mit dieser Auffassung
eines „rechtlichen" Vorgehens ebensoAvenig einverstanden
erklären Avie damit, dass der erste Petrusbrief zu einem „Ponti-
fikalschreiben" gestempelt werden dürfe, Avas, allerdings ten-

J) Studien und Kritiken. 1900, S. 149.
2) B. zitiert hierzu die altbekannten «Beweis »stellen Matth. 16, 18;

Joh. 21, 15 ff.



— 256 —

denziös folgerichtig B. (S. 701), vor ihm schon Hundhausen1),
JanAier*) und andere vatikanische Theologen getan haben.
Wohin diese römische Konsequenz führt, zeigt die Tatsache,
dass die beiden petrinischen Briefe nun gar für die ersten
päpstlichen Bullen ausgegeben Averden!3)

III.
Zum Schlüsse unseres Referates sei es noch gestattet, auf

einen Punkt der B.'sehen Ausführungen hinzuweisen, der zwar
weniger eine Frage der Einleitungskunde als vielmehr der
kirchlichen Verfassungsgeschichte, also, je nachdem man die

Frage auffasst, ein Kapitel der Dogmatik oder der
Kirchengeschichte berühren mag: B. spricht nämlich wiederholt von
dem bischöflichen Amte, das Petrus zuerst in Antiochien,
sodann von 42 bis zu seinem Märtyrertode unter Nero in Rom

innegehabt habe. S. 131 z. B. lesen wir wrörtlich: „Petrus
nahm von dem Bischofsstuhl in Antiochien Avohl um das Jahr
36 Besitz Evodius Avurde im Jahre 42 (als Nachfolger des

hl. Petrus) als Bischof von Antiochien eingesetzt." Ja, kurz
vorher wird sogar die Behauptung aufgestellt, „dem Petrus sei

von allem Volke (in Antiochien) eine cathedra episcopalis
errichtet Avorden" (S. 130), so dass er eben „von da ab bis
Ostern 42 den bischöflichen Stuhl einnahm" (S. 74).

Auf Avelche historischen Zeugnisse gründet sich nun diese

Aussage? B. nennt hier als „nicht \~erächtliche Zeugen":
1. Eusebius (H. E. III, 22), der aber nach den Ergebnissen

der neueren Forschung durchaus nicht die historische
Zuverlässigkeit beanspruchen kann, die man früher glaubte ihm Aindi-
zieren zu dürfen. Selbst ein Bardenhewer muss in seiner

„Patrologie"4) von Eusebius zugestehen, dass Avohl „hin und
wieder Gunst oder Ungunst den Blick des Erzählers trüben
oder seinen Gesichtskreis A'erengen" mochte.

2. Das Martyrium Ignatii (II, 1 ; III, 1), das von den
Begleitern des hl. Ignatius auf seinem Leidenswege A'on Antiochien

1) Das erste Pontifikalschreiben des Apostelfürsteil Petrus ; Mainz 1873.

2) Leben des hl. Petrus, des Apostelfürsten und ersten Papstes;
Einsiedeln 1879.

3) Vgl. Langen, Gesch. d. röm. Kirche, I, 19.

l) Freiburg- 1894, S. 228.



— 257 —

nach Rom verfasst sein soll; durch mannigfache Widersprüche
aber, in welche dasselbe zu den Briefen des Ignatius selbst

tritt, offenbart es sich als eine Fälschung und kann als solche
nur beschränktes Vertrauen geniessen, Aveshalb auch die streng
historische Glaubwürdigkeit von fast allen Kritikern heutzutage
aufgegeben Avird1).

3. Die „Apostolischen Konstitutionen" (VII, 46), ein grosses
Sammelwerk, das~äb~erim 4. oder zu Beginn des 5. Jahrhunderts
überarbeitet wurde, wodurch der historische Wert sehr wesentlich

beeinträchtigt ist.

Immerhin könnte vielleicht die B.'sche Darstellung, weil
eventuell einen richtigen Kern aus den obigen, teilweise
legendenhaften Zeugnissen enthaltend, auf historische Richtigkeit
Anspruch erheben, wenn sich nicht vor allem die Frage in
den Vordergrund drängte: Existierte überhaupt in der apostolischen

Kirche um das Jahr 36 bezw. 42 eine solche
Episkopalverfassung mit räumlich abgegrenzten „Bistümern", Avie

dieselbe von B. als selbstverständliche Grundlage für den Episkopat
Petri in Antiochien und später in Rom vorausgesetzt Avird?

Sowohl an der Hand des N. T. als auch der unmittelbar
nachapostolischen Schriften, glauben Avir diese Frage mit gutem
Grunde ATerneinen zu dürfen. Die „Apostel" hatten vielmehr
ein Amt für die ganze Kirche inne — das allerdings B. nach
seiner Suprematstheorie auch dem ersten Bischof ATon Rom,
sonst aber keinem andern der Apostel zuerkennt ; nur Jakobus
der Jüngere war daneben und tatsächlich Arorzugsweise
Vorsteher der Muttergemeinde zu Jerusalem. Die Vorsteher aber,
welche die Apostel iii den Gemeinden bestellten, wurden
zunächst promiscue bald rrgsoßthsgoi, bald snioxonoi genannt;
allem Anschein nach war in den ywdeMchristlichen Gemeinden
der aus dem Judentume herübergenommene Name „Älteste"
A'orherrschend, in den ÄezdeMchristlichen dagegen der Name
„Vorsteher", weil diese Bezeichnung sich in der Alexandrinischen

Übersetzung des A. T. in der Bedeutung von kirchlichen
und bürgerlichen Beamten vorfand. Petrus und Jakobus
gebrauchen nur den ersteren Namen ; der zweite kommt im N. T.
überhaupt nur viermal als Amtsbezeichnung vor. Im Philipperbriefe

Averden die Gläubigen „nebst den Episkopen und Dia-

') Siehe Langen, Gesch. d. röm. Kirche, I, 92.

Revue in Lern, do ThCologie. Heft 50, 1905. 17



— 258 —

konen"1) angeredet; und dieselben Männer, die Lukas in der
Apostelgeschichte „Älteste" nennt, redet Paulus als „Episkopen"
an. Die Presbyter oder Episkopen waren nun in den grösseren
Städten und Gemeinden zu einem Kollegium vereinigt, so z. B.
in Ephesus, Jerusalem, Philippi u. s. w. ; darum empfiehlt auch
Jakobus den Kranken, die Presbyter der Kirche zur Vornahme
der Salbung und Abhaltung des Gebetes zu sich rufen zu
lassen.

Anderseits zeigen aber auch namentlich die Pastoralbriefe
wenigstens insofern unter den Kirchenvorstehern einen
Unterschied, als einer derselben den andern übergeordnet erscheint,
sie anstellt und leitet. Da indessen dieser Unterschied im
N. T. selbst kaum bemerkbar wird, so machte sich mitunter
auch innerhalb der Kirche die Ansicht geltend, dieser Unterschied

sei erst später nach menschlicher Andeutung und
Anordnung in die apostolischen Schriften hineingetragen worden;
so äusserten sich z. B. Augustinus, Hieronymus, Hilarius u. a.
Wenn die Apostel einzelne Männer, Avie Paulus den Timotheus
und Titus, den KircheiiA_orstehern überordneten, so wurden diese
damit in ein ganz anderes Verhältnis zu ihnen gesetzt, als es die
Bischöfe zu den Presbytern später einnahmen. Sie erhielten
ein ähnliches Wächteramt über eine ganze Reihe A"on Gemeinden,
AAie die Apostel es bisdahin selbst geübt hatten, Avährend jede
einzelne Gemeinde ihre Episkopen oder Presbyter für sich
besass. Sie waren also in anderer Weise Nachfolger der Apostel,
als nach der späteren Ausdrucksweise die Bischöfe. Sie
besässen kein bestimmtes, bleibendes, allgemein einzurichtendes
Kirchenamt, sondern sollten gleichsam in den ihnen
anvertrauten Distrikten die Stellvertreter der Apostel sein. Darum
gewahren wir auch nur einzelne apostolische Männer, Gehülfen
der Apostel, in dieser ausserordentlichen Stellung2). Selbst in
dem Falle aber, dass in den Pastoralbriefen Avenigstens die
Keime der späteren, sogenannten Episkopah^erfassung gegenüber

den Presbytern angenommen werden dürfen, so ist damit
immer noch nicht bewiesen, dass schon in der frühesten Apostelzeit

dies ebenfalls der Fall Avar : die Gemeinde Avard eben
geleitet und repräsentiert durch das Kollegium der Kirchenvor-

') Vgl. ebenso in der Jiôayfi, 15, 1 f.
*) Vgl. u. a. Langen, Gesch. d. röm. Kirche, I, 79.



— 259 —

steher, die Verfassung war also im Zeitalter der Apostel die

kollegialische.
B. gibt dieses selbst zu, wenn er (S. 262) in betreff des

Johannesevangeliums sagt: „Jedenfalls enthält seine (d. i. des

vorhergenannten Muratorischen Fragmentes) Erzählung eine
Andeutung von der relatiAr späten Entstehung des Aierten
Evangeliums in den Worten: Cohortantibns episcopis suis...; bis

der geschilderte Zustand — vollkommene Organisation der
asiatischen Christenheit mittelst Einsetzung von Bischöfen — eintreten

konnte, musste eine namhafte Zeitfrist vergangen sein."
Da nun die Pastoralbriefe nachgewiesenermassen erst in

den Jahren 63 und 64, also kurz vor dem Tode der beiden
Hauptapostel Petrus und Paulus — B. denkt sogar an das

Jahr 65 und 66 (S. 618, 624, 627), weil er Petri Tod erst nach
dem „25jährigen Episkopate" im Jahre 67 eintreten lässt —
verfasst sind, so dürften sie schwerlich einen Beweis dafür bilden,
dass Petrus bereits 36—42 in Antiochien eine „cathedra epis-
copalis" und von da an eine solche 25 Jahre lang in Rom
besessen habe.

Es würde indessen hier zu Aveit führen, ein Gesamtbild der
christlichen Kirchenverfassung aus den einzelnen Perioden des

ersten und zweiten Jahrhunderts zu entwerfen, aus Avelchem

Bilde sich allerdings weit deutlicher als aus diesen wenigen
Schlussnotizen erweisen liesse, dass atoii einem Episkopate Petri
in der heutigen Bedeutung dieses Wortes keine Rede sein kann.
Vielmehr sei hier das Ergebnis einer streng Avissenschaftlichen
und gelehrten, ganz objektiven Untersuchung über diesen

streitigen Punkt wiedergegeben, die der Professor der
neutestamentlichen Exegese an der katholisch-theologischen
Fakultät der Universität Bern und Bischof der christkatholischen
Kirche der Schweiz, Dr. Eduard Herzog, uns auf Grund
tiefgehender, exegetischer Studien1) zurzeit geboten hat:

1. Die eigentlichen kirchlichen Beamten stehen noch ganz
im Hintergrund ; an ihrer Stelle erscheinen dagegen die durch
charismatische Gaben ausgezeichneten Gläubigen: Erste Zeit
des Bestandes christlicher Gemeinden.

2. Allmählich tritt in jeder einzelnen Gemeinde ein
Kollegium ATon kirchlichen Vorstehern, Avelche direkt von den

') Über die Abfassungszeit der Pastoralbriefe, S. 20.



— 260 —

Aposteln eingesetzt sind, immer deutlicher hervor. Sie Averden

zuerst Diakonen, dann Presbyter, aber gleichzeitig auch
Episkopen genannt.

3. In den letzten Jahren der in der Apostelgeschichte
beschriebenen Wirksamkeit des Apostels Paulus wird ZAvischen
dem Presbytérat (Episkopat) und Diakonat unterschieden ; aber
noch gibt es kein Mittelglied zwischen diesen Ämtern und dem

eigentlichen Apostolat.
4. Am Ende des 7. Dezenniums kennt man direkte \'on

den Aposteln ernannte Träger des Apostolates, welche den

Presbytern (Episkopen) und Diakonen übergeordnet sind,
dagegen noch keine förmlichen Ortsbischöfe.

5. Gegen Ende des ersten und Anfang des ZAveiten
Jahrhunderts besitzt jede Gemeinde ein Haupt in der Person eines

ständigen Bischofs, und fortan wird genau unterschieden ZAvischen

stcîGxotcoç, ngsoßvrsgoc, âidxovoç.

Wir sind am Ende unserer Darlegungen angelangt. Wenn
seinerzeit der Rezensent1) des B.'sehen Buches, der dasselbe
trotz der völlig römischen Tendenz auf die gleiche Höhe der
Isagogik Avie „Hugs seit fast 50 Jahren stets berücksichtigte
und noch heute beachtensAverte Arbeit" glaubt stellen zu sollen,
bemerken muss: „sein anfängliches Vorhaben, alle ihm in B.'s
Einleitung nicht einleuchtenden Be.Aveisführungen wenigstens
anzudeuten, habe sich doch als unausführbar erwiesen, da
deren Zahl zu gross sei", — so gilt mutatis mutandis dies
auch A'on unsrer Abhandlung. Auch wir sind uns im Rückblick

auf die Anstehenden Ausführungen Avohl beAvusst, nicht
alle und jede Einzelheiten aus dem umfangreichen Werke B.'s

herangezogen zu haben, die bald lauter, bald leiser jenes
„Etwas" zu stützen Avohl berufen waren; dazu war es eben
des Stoffes zu Aiel. Indessen Avar dies auch keineswegs
beabsichtigt ; vielmehr sollte dieser bescheidene Versuch, den Massstab

einer sachlichen Kritik an manche B.'sehen Ausführungen,
speziell an seine Besprechung des MarkuseArangeliums und des

Römerbriefes anzulegen, nur einen neuen Beleg dafür bieten,
dass eine strenge Objektivität in der wissenschaftlichen
Forschung auch in neutestamentlichen Einleitungsfragen nicht zu-

') Theolog. Literaturblatt, XXIII. Jahrgang, Nr. 11, vom 14. März 1902.



— 261 —

gleich auch Roms Bestrebungen gerecht werden kann, dass
weit eher alle romanisierenden Tendenzen jeden, der
Avissenschaftlich arbeiten will, \ron vornherein in ein Prokrustesbett
ZAvängen, Avelches alle wahrhaft freie BeAvegung unmöglich
macht1). Will also der römische Katholizismus nicht dauernd
auf allen Gebieten des Wissens ins Hintertreffen geraten, so

muss er mit der Knebelung der Wissenschaft durch jegliche
Berufung und Rücksichtnahme auf die vatikanischen Dogmen
von einem „Universalepiskopate" etc. vollständig brechen —
auch selbst dann, Avenn er glaubt, für sich den vielversprechenden

Namen „Reform-Katholizismus" wählen nnd auf seine
Wirksamkeit amvenden zu dürfen

Bonn. Prof. Dr. F. Mülhaupt.

') Treffend sagt z. B. auch Harnack: «AVer der Wissenschaft die
Ergebnisse, zu denen sie gelangen soll, A'orschreibt, der löst sie damit auf. »

(Vergi. «Reden und Aufsätze», Berlin 1904, II. Bd., S. 136.)


	Romanisierende Tendenzen in neutestamentlichen Einleitungsfragen [Schluss]

