
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 50

Artikel: Sur la papauté : un ouvrage du XVIIIe siècle à rééditer

Autor: Thiel, J.J. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403617

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


225

SUR LA PAPAUTE.
UN OUVRAGE DU XVIIP SIÈCLE A RÉÉDITER.

Nul ne voudra contester à ces dignes prêtres de l'Eglise
gallicane du XVIIme et du XVIIIm0 siècle, défenseurs éclairés
et intrépides de la foi et de la morale de l'Eglise chrétienne
et catholique, les hauts mérites que les amis de la vérité leur
ont reconnus depuis longtemps et qu'ils leur reconnaissent
encore de nos jours. Dans un temps malheureux où des vérités
fondamentales, aussi pratiques que spéculatives, se trouvaient
dans un obscurcissement déplorable ou étaient sapées et
attaquées par un puissant parti au sein même de l'Eglise, ce sont
eux qui, jaloux de la gloire de la maison de Dieu et soigneux
du salut des fidèles, les ont remises en lumière, découvrant
l'ignorance et la ruse de l'adversaire. Aussi versés dans les
écrits des saints Pères que nourris de la doctrine de l'Ecriture
sainte, ils ont su ramener la science théologique à sa source,
faisant revivre l'amour et l'étude de la sainte antiquité. Dans
le combat continuel qu'ils ont dû livrer contre le parti jésuitique

et ultramontain, ils ont souvent dû et su aussi s'opposer
à la Cour de Rome qui le protégeait ou lui servait d'instrument.

Ainsi, luttant contre l'empiétement de cette Cour sur
l'autorité de l'Eglise et sur les droits épiscopaux, ils ont repoussé
la prétention du pape à l'infaillibilité et les extraA^agances de

son absolutisme. Cependant, tout en leur reconnaissant ce

mérite, il faut avouer, que, fils de leur temps et imbus d'une
doctrine qui, de longue main s'étant insinuée dans la théologie,
semblait enfin revêtue du caractère traditionnel, ils se sont
arrêtés à mi-chemin, ne coupant pas le mal à la racine. Prenant
le pape pour le successeur de St. Pierre, le chef visible de

l'Eglise et le centre de l'unité, ils ont poussé trop loin leurs
égards envers lui ainsi que leur soumission à son autorité

Revno intern, de Théologie. Heft 50, 1905. 15



— 226 —

prétendue, et ils n'ont pas su éviter parfaitement les
conséquences néfastes que les partisans de l'absolutisme papal n'ont
pas manqué d'en tirer. C'est bien là un des défauts du
système gallican, et l'une des causes aussi de l'insuccès de ses
efforts pour prémunir l'Eglise de France contre les machinations

des jésuites.

Cela établi, on sera sans doute surpris qu'un de ces gallicans

pur sang, pénétrant plus avant dans la matière, ait réussi
à reconnaître la véritable croyance de l'Eglise touchant la
position de l'évêque de Rome. Cependant tel est le cas. C'est
au XVIIIme siècle qu'un ancien prêtre de l'Oratoire, N. Pinel,
publia un ouvrage sur la «Primauté du pape», dans lequel,
faisant preuve d'autant de science que de courage, il renversa
les fondements sur lesquels on croyait inébranlablement établi
le système régnant, montra du doigt les suites funestes qu'il
aurait d'un jour à l'autre, et professa sur ce point une
doctrine tout à fait analogue à celle, si bien fondée et documentée,

des anciens-catholiques. Sa voix cependant paraît avoir
été comme une voix dans le désert. Rome mit l'ouvrage à

l'index1), et l'auteur des N. N. eccl. (du 21 mars 1770) s'indigna

de l'auteur inconnu et de sa publication, n'y faisant toutefois
que quelques objections, du reste peu fondées. Puis l'ignorant,
ou probablement tâchant même d'en effacer toute trace, on a

réussi à l'ensevelir dans l'oubli. Du moins, aujourd'hui, Pinel
est presque inconnu et son livre à peu près introuvable. C'est
seulement parmi les fidèles de la « Petite Eglise de Lyon »

(v. la Revue de janvier 1905, p. 121-124) et parmi leurs
coreligionnaires du Dauphiné, que la mémoire en est conservée
fidèlement. Ce prêtre Pinel y est en haute vénération et son

ouvrage sur la primauté du pape, servant à quelques-uns
d'entre eux comme de vade mecum, y est très estimé ; c'est
bien à lui qu'il faut attribuer leurs idées éclairées sur ce sujet
et leur ferme opposition contre les erreurs du jour.

*) Voir: Reusch, «Der Index der verbotenen Bücher», II, S. 939: Als 1770
verb, steht im Index : De primatu papa, et in adversa pagina : De la primauté du

pape. In 4. latine et gallice. — Si on y ajoute que le livre de Pinel a rapport à

une Lettre sur la papauté de St. Pierre et de ses successeurs de Fr. Dom. Mégenck,
doyen du chapitre d'Utrecht, contre Phil, le Clerc, ce n'est pas tout à fait exact,
c'est plutôt à la Relation du même, sur le sujet indiqué au concile d'Utrecht de

1763, qu'il a rapport.



— 227 —

Si donc je crois rendre service aux lecteurs de notre
Revue en fixant leur attention sur cette affaire, ce n'est pas
simplement parce qu'ils ne peuvent que s'intéresser à un fait
si remarquable, mais encore et surtout parce qu'on ne saurait
assez souvent faire ressortir que notre doctrine, à nous
anciens-catholiques, bien loin de présenter une innovation, comme
nos adversaires aiment le faire accroire aux simples, est bien
vraiment la doctrine ancienne, parfaitement conforme à la
vraie tradition ; et que, quelque obscurcissement qu'ait subi la
vérité, aucun siècle n'a passé sans que brillât au moins un

rayon de lumière, sans qu'un témoin élevât la voix pour la
défendre contre l'erreur. Notons encore la valeur de cet
ouvrage, lequel, plein d'érudition, présente dans une ample
discussion approfondie et bien suivie de la question, une
argumentation solide et irréfutable, de manière que sans hésitation
on peut le placer à côté des excellents ouvrages contemporains

qui traitent la même matière.
Avant d'entrer dans quelques détails sur cet ouvrage, il

paraît convenable de faire d'abord connaître son auteur.
Le Père Pinel naquit à la Martinique, de parents possédant

des biens considérables. Envoyé en France pour ses
études, il fut en 1724 reçu dans la congrégation de l'Oratoire et
passa chez ses confrères pour un homme droit et sincère.
Très opposé au Formulaire et à la Bulle Unigenitus, il n'en
refusa pas seulement l'acceptation, malgré le général qui la
recommandait, mais il proposa un acte formel de réprobation.
Ce fut là l'occasion de sa sortie de la congrégation. Quand
l'auteur des N. N. E. E. (1746 p. 186) le blâma, prétendant
qu'il s'était exclu lui-même et qu'il avait donné un exemple
contagieux, Pinel remarqua que cela n'était pas exact. «J'écrivis,
dit-il, au P. Général que comme je n'étais nullement disposé à

rétracter l'acte que j'avais fait, je prenais pour un ordre
d'exclusion ce qu'il avait chargé le P. Franc de me signifier
(l'ordre de sortir de la maison de St. Honoré) et qu'en
conséquence je quittais la congrégation.»

Pinel, qui jouissait d'une grande fortune — laquelle s'accrut
considérablement à la mort de son père (1760), de qui, au dire
de M. Desfours de Génetière, il avait hérité d'un million à

titre de légitime — se distinguait par une grande charité et
une prodigieuse libéralité. Chaque année, il envoyait 6000 fr.



— 228 —

à Auxerre, parce qu'il avait été agrégé au clergé de ce
diocèse, et encore une somme considérable au couvent de YAve
Maria qui était pauvre, quoique les religieuses fussent dévouées
à la Bulle et aux jésuites. Il poussa même la libéralité
jusqu'à l'excès, distribuant en entier dans le courant de l'année
les cent mille francs que dans les dernières années de sa vie
on lui enA'oyait d'Amérique. Enfin, avant d'avoir pu dépenser
tout, Dieu l'appela à Lui le 25 décembre 1775.

Après sa sortie de l'Oratoire, Pinel paraît s'être rangé du
côté des convulsionnaires, dont il a été un des partisans les
plus résolus, prenant une part active à ce qu'on appelle
«l'œuArre». C'est bien là encore une des causes pour lesquelles
ces fidèles de Lyon et du Dauphiné, qui en étaient aussi
partisans, font tellement honneur à sa personne. Lui-même, comme
tel, a publié un « Recueil des pretwes qui démontrent la divinité

de l'œuvre», et «l'Horoscope des temps » ou «Conjectures
sur l'aArenir». De ce dernier écrit, contenant les prétendues
prophéties d'une convulsionnaire, la Père Lambert a composé,
pour la majeure partie, son «Exposition des prédictions et
des promesses faites à l'Eglise pour les derniers temps de la
gentilité». Je n'ai nullement dessein d'entrer dans ces matières.
On sait bien que, si des hommes illustres ont approuvé l'œuvre,

sans ou avec réserve, beaucoup d'autres l'ont rejetée.
Pour moi, je \reux m'arrêter à l'ouvrage signalé «De la
primauté du pape», au sujet duquel on convient aisément, avec
l'abbé Grégoire, que, parmi ces conA'ulsionnaires, « il est des
hommes qui ont des A'ertus, des lumières, un sens droit sur
toute autre chose».

Ce qui a donné lieu à l'auteur de composer l'ouArrage en
question, est que le concile d'Utrecht, de 1763, dont on venait
de publier les Actes et les Décrets, aArait érigé en dogme de

foi l'opinion de la suprématie diAdne des papes. Les Pères de

ce concile, adoptant, aussi bien que leurs amis français, le

préjugé alors régnant de la suprématie papale, et espérant,
par une profession non équivoque de leur croyance, se
prémunir contre les accusations et les attaques du parti ennemi,
avaient condamné comme fausses, schismatiques, contraires à

la parole de Dieu et à la doctrine constante de la Tradition,
erronées et même hérétiques, diverses propositions de M. le
Clerc, parce qu'il y est enseigné que St. Pierre et les papes



— 229 —

ses successeurs n'ont pas reçu de J.-C, notre Seigneur, une
primauté d'honneur et d'autorité dans l'Eglise.

Le Père Pinel, tout convaincu que cette assertion du
concile n'était appuyée ni sur l'Ecriture sainte ni sur la
Tradition, se crut en devoir de le démontrer et de réveiller l'attention

sur les conséquences pernicieuses qu'elle devait entraîner
avec elle, et il le fit par un traité sur la Primauté du pape.

Une première publication, dont un exemplaire se trouve
dans la bibliothèque du séminaire d'Amersfoort, inexact en

quelques endroits, en a été faite sans la participation de l'auteur

et même contre son intention à Londres (la Haye) en
1769, in-4° p. 207, en latin et en français. En 1770, elle fut
suivie d'une seconde édition — Londres, in-12 p. LXXVII,
312 — dont je dois la lecture à notre ami M. Termos, du

Dauphiné ; elle est précédée d'un long aA'is de l'éditeur, qui
n'est autre que l'auteur même, pour répondre à la critique
qui avait été faite de son ouvrage dans les N. N. E. E. du 21

mars 1770. Puis il s'en est fait, en 1782, une édition latine à

Vienne, dédiée à l'empereur Joseph II, sans l'avis de l'éditeur
et sans la préface de la précédente édition française. On a

(V. Barbier, Diet.) publié ce même traité en latin et en français,

sous le titre suivant: « Traité de la primauté du pape,
dans lequel on démontre que celle de l'évêque de Rome n'est
qu'une primauté de rang et d'honneur, qu'elle n'est ni d'institution

divine ni de juridiction, et que les souverains peu\'ent
faire dans leurs Etats toutes les réformes qu'ils croient
convenables, pourvu qu'elles ne soient pas contraires aux dogmes
de la foi et à l'essence de la religion. Ouvrage conforme
aux nouvelles vues de S. M. I. Vienne 1782, in-8°».

En 1829, on en a même publié une traduction allemande1).
Dans sa préface le traducteur l'appelle: «ein Werk, Avorin, Avas

Hontheim als Bischof nicht wagen durfte, mit gänzlicher
Unbefangenheit und seltener Gründlichkeit die Lehre vom
Primat untersucht und dargestellt ist». Ce qu'il y ajoute est
d'actualité encore aujourd'hui. «Die Bekanntmachung — dit-il

*) Pinel, Priester der vormaligen Congrégation des Oratoriums in Frankreich,
«Über den Primat des römischen Papstes.» Frei aus den Lateinischen übersetzt und
vermehrt mit einer Einleitung, Bemerkungen und Schlussbetrachtungen' von Dr K.
E. V. Breidenstein. Stuttgart und Tübingen 1829. — La Bibliothèque des Menno-
nites à Amsterdam en possède un exemplaire.



— 230 —

— dieses seither aus sehr begreitlichen Ursachen im Dunkeln
gehaltenen Buches erscheint jetzt um so mehr dem Bedürfnis
gegenAvärtiger Zeit zu entsprechen, als diese, wie mancherlei
Veranlassungen, Erscheinungen und Erfahrungen kund tun,
für eine verstärkte Papstgewalt und erneuerten Jesuitismus
geneigt gemacht zu Averden scheint. Mag ein solches Bestreben
aus Mangel an gründlicher Kenntnis des Christentums und
seines Avahren, reinen Geistes, oder aus Rücksichten auf ausserhalb

des Christentums liegende ZAvecke hervorgehen, so kann
die ZurückAveisung auf die echt ursprünglichen reinen Grundsätze

der Christusreligion nicht anders als sehr nützlich, ja
sogar notAvendig sein, damit selbst die Lehrgrundsätze der
Religion in ungetrübter Reinheit und Klarheit erhalten Averden,
ähnlich dem Charakter des Stifters, Avelcher jede Nebenansicht
von sich entfernt hielt. Auch mag die Himveisung auf die
Verirrungen, welche die von der StaatsgeAvalt selbst
unvorsichtig hervorgerufene EinAvirkung der PapstgeAA^alt in die im
Innern des Staates entzündeten und von der Jesuiten-Partei
recht lebhaft zur Flamme angefachten Religionsstreitigkeiten
angerichtet hat, gerade jetzt Avohl dazu dienlich sein, um als
Wink zur Vorsicht zu dienen. »

Mais écoutons maintenant l'auteur lui-même. « On a, dit-il
dans sa Préface, beaucoup écrit sur les affaires présentes de

l'Eglise. On a mis dans le plus grand jour les Arices de la
Bulle Unigenitus, et l'importance des vérités qu'elle condamne.
Malgré cela, ce funeste décret s'est accrédité de plus en plus.
Ceux qui ne l'avoient d'abord accepté que par politique, le
révèrent ajourd'hui comme une loi de l'Eglise, ou même comme
une règle de foi. Ceux qui lui avoient déclaré une guerre
éternelle, le tolèrent, et consentent de s'en taire. Les ennemis
de la Aderite blasphèment ouvertement; pendant que ses amis
se réduisent à un honteux silence : Et les choses en sont
venues à un tel point de confusion et de désordre, que les

fidèles s'estiment heureux, lorsque les prévaricateurs veulent
bien communiquer avec eux, et leur accorder les sacremens.

» Si l'on examine d'où peut venir un renversement si déplorable,

on en trouvera plusieurs causes. Mais la principale, à

mon avis, est la fausse idée qu'on s'est faite de l'autorité de

l'Evêque de Rome. On le révère comme le Chef et le Fondement

de l'Eglise par l'institution de J.-C. On s'attache à lui



— 231 —

comme au centre de l'unité catholique. On lui accorde un
pouvoir presque sans bornes, et une jurisdiction divine'sur les
autres Evêques. Comment avec de tels préjugés pourroit-on ne

pas accepter, ou du moins tolérer une Bulle que cinq ou six
Papes ont scellée de leur autorité? L'autorité vraie ou fausse
est la boussole et le guide de ceux qui la respectent, des

savans comme des simples : tôt ou tard ils se rangent sous
ses loix.

» Il est donc visible que l'idée qu'on a conçue dans ces
derniers tems de l'autorité papale, a dû amener les choses au point
déplorable où nous les voyons ; et que, pour éAÙter une ruine
entière, il faut nécessairement rabattre de cette idée. C'est à

quoi tendra cet Ecrit, où je me propose de montrer que la
Primauté de l'Evêque de Rome n'est ni divine, ni de jurisdiction,

mais une simple primauté de rang, fondée sur l'ancienne
grandeur de la A'ille de Rome, et sur la concession des autres
Evêques.»

Voici la disposition de l'ouvrage : « Les Ultramontains et
les François qui attribuent aux Papes une Primauté d'honneur
et de juridiction sur toute l'Eglise, fondent leur opinion sur
divers passages de l'Ecriture et des Sts. Pères. C'est à quoi
il faut d'abord répondre, pour dissiper le nuage du préjugé.
Je tâcherai ensuite d'établir la vérité oposée, par des
raisons tirées des mêmes sources. »

Suit donc une explication ample, claire et tout approfondie

des célèbres textes: Matth. 16: 18. 19; Jean 21: 17 et
Luc. 22: 31. 32, puis de quelques autres encore que les
ultramontains allèguent, prétendant qu'ils servent à confirmer la
primauté d'autorité. Et l'auteur croit avoir suffisamment montré
que l'opinion de la primauté juridictionnelle de St. Pierre n'a
aucun fondement dans l'Ecriture. «Est-elle, demande-t-il, plus
autorisée par la tradition? C'est ce qu'il faut présentement
examiner. »

Les Pères dont à ce dessein il discute les textes, sont
ceux que l'orateur du concile d'Utrecht aA^ait cités, St. Irénée,
Origene, Tertullien, St. Cyprien, St. Basile, St. Ambroise, St.

Cyrille de Jérusalem, St. Jérôme, St. Chrysostome, St. Optât,
St. Augustin, St. Epiphane et St. Fulgence. «Voilà certainement,

dit-il, des témoins bien respectables, mais attestent-ils
que St. Pierre a eu autorité sur les autres Apôtres, ou que sa



— 232 —

juridiction a été plus étendue que la leur? Ils en sont si
éloignés qu'ils ne parlent seulement pas de ces questions qu'on
allègue d'eux. » C'est ce qu'il s'efforce de mettre en évidence.

Quant à la dénomination de Chef de l'Eglise, il démontre
que ni l'Ecriture ni les Pères ne l'ont donnée à St. Pierre ;

que c'est une expression nouvelle, qui n'est propre qu'à
enorgueillir les papes et à aveugler les simples sur leurs
entreprises et leurs décisions antichrétiennes. Mais, dit-on, il faut
nécessairement un chef visible, qui ait une autorité supérieure;
sans cela l'Eglise serait livrée à une anarchie pernicieuse. «Il
me semble, remarque sur ce point l'auteur, entendre les Juifs
demander un roi, comme si Dieu ne leur eût pas suffi. Mais
Jésus-Christ, quoique invisible aux yeux de la chair, n'est-il donc
plus présent à ceux de notre foi? Est-il moins attentif aux
dangers et aux besoins de son Eglise, que lorsqu'il vivait sulla

terre, ou moins puissant pour y pourvoir?... Oh! que ce qui
vous paroit propre à causer la ruine de l'Eglise lui seroit
avantageux! Qu'elle seroit heureuse, tranquille et florissante
si Dieu rétablissoit ses Juges, comme ils étoient d'abord et ses
Conseillers comme dans l'antiquité *) Si, revenant à sa
première discipline, elle étoit gouvernée, non par un seul homme,
dont les lumières sont toujours bornées et les forces insuffisantes

pour une si grande œuvre; mais le Sénat de ses Pontifes,
dont les conseils et les forces réunis feroient sa gloire et sa

sûreté. ««Plût à Dieu (dit St. Grégoire de Nazianze2) qu'il
n'y eût parmi nous aucun siège privilégié, aucune place
distinguée, aucune prééminence tyrannique, et que nous ne
fussions connus que par la vertu seule Mais la différence des
Trônes ecclésiastiques, degrés supérieurs et inférieurs, la
precedence et la concomitance, nous ont causé une infinité de

maux. » »

» En effet, qui peut compter les plaies que les Evêques de
Rome ont faites à l'Eglise, depuis que l'ambition du Trône les

a séduits Quelle indiscrétion, quelle amertume dans le zèle
de Victor et d'Etienne, qui ne tendoit à rien moins qu'à
retrancher de la société des fidèles les florissantes Eglises de

l'Asie et de l'Afrique Quelles perfidies dans Libère, dans

') Isaïe I: 26.

a) Greg. Naz. Or. 28 circa finem.



— 233 —

Vigile et dans Honorius! Quelles étourderies, pour ne rien
dire de plus, dans Zosime! Que d'entreprises sur l'autorité
des Evêques dans le même Zosime, dans Célestin I, dans Léon
dit le grand et dans St. Grégoire même! Et depuis le Pontificat

de ce dernier, de quels maux les Papes n'ont-ils pas été
les auteurs ou les fauteurs On les a vus s'élever avec
insolence au dessus des Rois et des Empereurs, s'arroger le droit
de les déposer, les déposer en eflet, et causer par là une
infinité de meurtres et de ravages. On les a vus traiter les Evêques

comme leurs vicaires, ou plutôt comme leurs valets ; se
donner eux-mêmes pour les seuls vicaires de J.-C, les seuls
juges de la foi, les seuls oracles de l'Eglise, et en conséquence
y parler en maîtres et y régler tout selon leur fantaisie....
Après cela comment n'a-t-on pas honte de dire qu'ils sont
nécessaires à l'Eglise en qualité de Chefs, et qu'elle ne peut
se passer d'eux?

» On revient néanmoins à cette assertion par un autre
prétexte. C'est qu'ils sont, dit-on, le centre de l'unité; et que
ce centre est nécessaire pour réunir et fixer les fidèles dans
une même communion, et pour empêcher les schismes.

» Mais l'expérience est encore contraire à ce préjugé,
puisqu'il est certain par l'histoire, que les Papes ont eu grande
part aux schismes qui ont déchiré l'Eglise depuis plusieurs
siècles. Qu'est-ce qui a en effet indisposé les Grecs contre
l'Eglise Latine, sinon la hauteur des Papes, leurs prétentions,
leurs entreprises et leur inflexible oposition aux privilèges
accordés à l'Eglise de Constantinople? Cela n'y a-t-il pas du
moins beaucoup contribué? Qu'est-ce qui a été l'unique cause
de la division qu'on appelle le grand schisme de l'Occident?
N'est-ce pas la dignité Papale et l'ambition de ceux qui s'en
disoient revêtus Et si le soin de terminer cette division leur
eût été laissé, en auroit-on jamais vu la fin? Qu'est-ce qui
a donné à Luther le moyen et le tems de séparer de l'unité
une grande partie de la Chrétienté? N'est-ce pas les
indulgences, les simonies, et la mauvaise conduite des Papes
d'une part, et de l'autre, la négligence excessive de Léon X
à remédier au mal, et les obstacles que lui et ses successeurs
mirent, soit à la tenue du concile, soit à la réformation solide
qu'on y vouloit faire? N'est-ce pas aussi l'indigne domination
que les Papes exerçoient depuis longtemps sur l'Eglise d'An-



— 234 —

gleterre qui l'a disposée au schisme? et l'impertinente conduite
de Paul IV et de Pie V envers la Reine Elizabeth, n'a-t-elle
pas beaucoup contribué à rendre ce schisme irrémédiable?

» Que si nous tournons nos regards vers l'Eglise catholique

d'Hollande, à qui attribuerons-nous le schisme qui la

ravage, sinon à Clément XI et à ses successeurs, qui pour
dominer plus absolument sur cette partie du troupeau du
Seigneur en ont destitué les légitimes Pasteurs, et ont travaillé
par eux-mêmes, et par leurs émissaires, à détacher d'eux les
brebis qui leur étoient confiées; qui méprisant les larmes et
les supplications de ces Pasteurs affligés, les ont traités avec
d'autant plus de hauteur et de dureté qu'ils en ont été plus
recherchés; et qui non contents d'excès si contraires à l'esprit
d'unité et de charité, ont mis le comble à l'injustice et au
schisme, en déclarant nulles et sacrilèges les élections faites,
quoique canoniquement, dans cette portion de l'Eglise, et en
privant de leur communion et les électeurs et leurs élus?

Enfin, quelle est la source des divisions qui déchirent l'Eglise
entière depuis cent soixante ans? N'est-ce pas la protection
marquée que Paul V et ses successeurs ont accordée aux
nouveaux Pelagiens? Et si nous voyons aujourd'hui ces
divisions aller jusqu'au refus des sacremens, n'est-ce pas la Bulle
Unigenitus qui en est la cause? Benoit XIV consulté par les

Evêques de France sur ces refus schismatiques, pouvoit y
mettre fin très facilement. L'a-t-il fait? Au contraire, il a représenté

l'opposition à ladite Bulle comme un crime, et ceux qui
refusent de s'y soumettre comme indignes des sacremens.
Comment, après tant d'exemples de plaies faites à l'unité
par les Papes, est-on assez simple pour croire qu'elle ne peut
être maintenue sans eux, et qu'ils en sont le centre?»

Revenant à son sujet, dont il a dû s'écarter, l'auteur
remet en mémoire que des principaux textes de l'Ecriture et
des Pères, qu'on a coutume d'alléguer pour prouA^er que
St. Pierre a eu une autorité supérieure dans le Collège
apostolique, il n'y en a pas un seul qui soit convaincant, même

pas un seul qui en fasse mention. Par conséquent il serait
ridicule d'en faire un objet de foi, quand même aucune raison ne
militerait contre. Mais il y a plus ; cette autorité supérieure est démentie

par les saintes Ecritures, par les sentiments des Pères et par les
décisions des conciles. Car, en réfléchissant sur le silence remar-



— 235 —

quable de J.-C. sur la prétendue suprématie de St. Pierre, et
sur quelques paroles et quelques faits rapportés dans l'Ecriture
sainte, l'auteur ne peut qu'y reconnaître l'égalité des apôtres;
et puis, discutant soigneusement les textes de certains Pères
et les décisions de quelques conciles, c'est la même conclusion
à laquelle il revient.

Mais, accordant pour un moment, que J.-C, pour récompenser

la foi de St. Pierre, l'a établi supérieur des autres
apôtres et lui a donné autorité sur eux, l'auteur, dans cette
supposition, demande si J.-C. a promis que ce privilège de
St. Pierre passerait à d'autres après lui. Selon lui, l'Ecriture
et la Tradition gardent sur cela un profond silence, ce qui n'est
pas surprenant, car ce prétendu privilège étant inconnu à

l'antiquité, elle n'a pas dû savoir s'il serait conservé.
Encore, supposé que J.-C. ait promis de perpétuer dans

son Eglise les droits de St. Pierre, il faudra convenir qu'il a
dû indiquer ceux qui en hériteraient. Qui donc seront ses
successeurs? Les évêques de l'Eglise qu'il a fondée? Mais il
en a fondé plusieurs; ainsi on se trouvera embarrassé. Non,
disent les partisans de la primatie papale, mais c'est évidemment

l'évêque de Rome, où St. Pierre en dernier lieu a établi
le siège episcopal et où il est mort. Mais cette prétention-
là, que St. Pierre ait fondé l'Eglise de Rome et qu'il en
ait été le premier évêque, est-elle bien fondée Il y a
plusieurs qui le croyent faute de l'avoir examinée. C'est pourquoi

notre auteur se met en peine de l'examiner de près.
Premièrement, il discute au long les données de M. de
Tillemont, qui, en admettant plusieurs voyages de St. Pierre à

Rome, prétend que cet apôtre a fondé l'Eglise romaine en
l'an 42. Et croyant avoir bien prouvé que cela est mal fondé,
il conclut que de tous ces voyages de l'apôtre à Rome, il n'y
a que celui de l'année 65, ne devançant pas de beaucoup son
martyre qu'il met en 66, qui soit admissible. Puis, il prouve
que c'est bien à tort qu'on en appelle à St. Irénée (Adv. Heer.),
à Tertullien (de Prœscr.) et à l'auteur des Constitutions
Apostoliques comme attestant que St. Pierre a été le fondateur et
le premier évêque de l'Eglise romaine.

«J'ai — c'est ainsi que récapitule Pinel — considéré
jusqu'ici la Papauté par rapport à St. Pierre, de qui elle tire
tout son lustre. Après avoir répondu aux textes de l'Ecriture



— 236 -
et des Pères, sur lesquels on se fonde, pour attribuer à cet
Apôtre une autorité distinguée parmi ses Collègues, et même

sur ses Collègues, j'ai prouvé par l'Ecriture et la Tradition
qu'il y avoit une parfaite égalité entre tous les membres du

Collège apostolique. Supposant ensuite le contraire, pour un plus
grand éclaircissement de la vérité, j'ai montré que les Papes
n'en seraient pas plus avancés; parce qu'il est clair par l'Ecriture

sainte, que St. Pierre n'a été ni le fondateur, ni le
premier Evêque de l'Eglise Romaine. Ainsi le fondement de la
Suprématie Papale est renversé : et s'il me reste encore quelque

chose à faire, pour en désabuse! les personnes prévenues,
c'est de montrer que les Pères et les Conciles des six premiers
siècles n'ont pas reconnu dans les Evêques de Rome cette
juridiction divine qu'on leur attribue présentement sur toute
l'Eglise; qu'ils ont au contraire été persuadés, que l'autorité
divine est la même dans tous les Evêques ; que les prérogatives

du pontife Romain ne sont que d'institution humaine;
qu'elles sont semblables à celles des autres Patriarches, et
qu'elles ne s'étendoient pas dans les premiers siècles au delà
des bornes de son Patriarchat, qui étoit alors fort resserré».

Ensuite, passant en revue quelques passages dans les écrits
des Pères des premiers siècles, de St. Cyprien, de St. Augustin

et surtout de St. Irénée (Adv. Hier. LU, c. 3) et donnant
réponse aux objections, il prouve par leurs paroles et par leur
conduite qu'ils ont cru que l'autorité diAÙne était la même dans
tous les évêques et que celui de Rome n'en avait point une
supérieure et universelle. Après quoi, réveillant l'attention sur
les conséquences pernicieuses que l'opinion contraire entraîne
aA'ec elle, il s'exprime dans les termes suivants: «Ces François,

pour qui j'écris principalement, sont ennemis déclarés
des prétentions ultramontaines. Ils regardent l'Episcopat
universel et l'infaillibilité que les Papes s'attribuent, comme des

erreurs; le droit qu'ils s'arrogent de juger seuls les causes
majeures, comme une chimère; l'indépendance et la supériorité
qu'ils affectent à l'égard des Conciles généraux, comme un
attentat contre l'autorité de l'Eglise. Cependant il n'est pas
difficile de montrer que toutes ces odieuses prétentions coulent,
comme de leur source, de la Primauté divine d'honneur et de

juridiction, dont la plupart des mêmes François gratifient les
Pontifes Romains, et qu'ils mettent même au rang des articles de foi.



— 237 —

«Car c'est être Evêque des Evêques, que d'a\7oir droit de

leur commander et d'exiger leur obéissance, selon cette parole
de St. Cyprien (in Conc. Carth.): «Aucun de nous ne prétend
être Evêque des Evêques, et n'oblige ses Collègues à lui obéir.»
Or celui qui a une juridiction divine sur les Evêques, a droit
de leur commander et d'exiger leur obéissance. Donc il est
Evêque des Evêques. Donc il est Evêque universel. Donc, à

proprement parler, il est seul Evêque. »

Dans la conclusion, à la fin de son écrit, Pinel y revient
dans les termes suivants: «Je crois avoir prouvé, dans cet
Ecrit, que St. Pierre n'avait aucune autorité sur les autres
Apôtres: que d'ailleurs la succession particulière et exclusive
des Papes à St. Pierre est une chimère ; que leur Primauté,
par conséquent, n'est ni divine, ni de juridiction; qu'une telle
Primauté entraînerait après elle des conséquences pernicieuses ;

et que la seule qui convient au Pontife Romain, c'est d'avoir
la première place entre ses égaux, Primus inter pares. Dieu
veuille ouvrir les esprits à ces vérités, qui sont déjà bien
nécessaires par les maux que les Papes ont faits à l'Eglise, et
qui le deviendront encore plus dans la suite par le comble
qu'ils mettront probablement à ces maux en accomplissant
diverses prophéties de l'ancien et du nouveau Testament.»

Certainement on ne se méprendra pas, en supposant que les
lecteurs de la Revue s'intéresseront à l'ouvrage que je Adens

d'esquisser. Autant ils déploreront qu'on ait réussi à le faire
disparaître, autant ils éprouveront le désir de le voir remettre
en lumière. Or, c'est ce que des amis, en Dauphiné, méditent
de faire. Si les moyens leur en sont fournis, ils le feront
réimprimer. On leur a déjà promis d'y pourvoir en partie; puissent

se trouver d'autres amis généreux qui fournissent ce

qui manque Pour la France surtout, cette œuvre serait d'une
grande utilité.

J. J. van Thiel.


	Sur la papauté : un ouvrage du XVIIIe siècle à rééditer

