Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 50

Artikel: Sur la papauté : un ouvrage du XVllle siécle a rééditer
Autor: Thiel, J.J. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403617

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SUR LA PAPAUTE.

UN OUVRAGE DU XVIII* SIECLE A REEDITER.

Nul ne voudra contester a ces dignes prétres de I'Eglise
gallicane du XVII™ et du XVIII™® siecle, défenseurs éclairés
et intrépides de la foi et de la morale de I'Eglise chrétienne
et catholique, les hauts mérites que les amis de la vérité leur
ont reconnus depuis longtemps et qu'ils leur reconnaissent en-
core de nos jours. Dans un temps malheureux ou des vérités
fondamentales, aussi pratiques que spéculatives, se trouvaient
dans un obscurcissement déplorable ou étaient sapées et atta-
quées par un puissant parti au sein méme de 1'Eglise, ce sont
eux qui, jaloux de la gloire de la maison de Dieu et soigneux
du salut des fideles, les ont remises en lumiére, découvrant
lignorance et la ruse de l'adversaire. Aussi versés dans les
écrits des saints Péres que nourris de la doctrine de I'Ecriture
sainte, ils ont su ramener la science théologique a sa source,
faisant revivre 'amour et I'étude de la sainte antiquité. Dans
le combat continuel qu'ils ont da livrer contre le parti jésui-
tique et ultramontain, ils ont souvent df et su aussi s’opposer
a la Cour de Rome qui le protégeait ou lui servait d’instru-
ment. Ainsi, luttant contre 'empiétement de cette Cour sur
l'autorité de I'Eglise et sur les droits épiscopaux, ils ont repoussé
la prétention du pape a linfaillibilité et les extravagances de
son absolutisme. Cependant, tout en leur reconnaissant ce
mérite, il faut avouer, que, fils de leur temps et imbus d'une
doctrine qui, de longue main s’étant insinuée dans la théologie,
semblait enfin revétue du caractére traditionnel, ils se sont
arrétés a mi-chemin, ne coupant pas le mal 4 la racine. Prenant
le pape pour le successeur de St. Pierre, le chef visible de
I’Eglise et le centre de l'unité, ils ont poussé trop loin leurs
égards envers lui ainsi que leur soumission a son autorité

Revue intern. de Théologie. Heft 50, 1803, 15



— 226 —

prétendue, et ils n'ont pas su éviter parfaitement les consé-
quences néfastes que les partisans de l'absolutisme papal n'ont
pas manqué d’en tirer. Cest bien la un des défauts du sys-
teme gallican, et I'une des causes aussi de l'insucces de ses
efforts pour prémunir I'Eglise de France contre les machina-
tions des jésuites.

Cela établi, on sera sans doute surpris qu’'un de ces galli-
cans pur sang, pénétrant plus avant dans la matiere, ait réussi
a reconnaitre la véritable croyance de !'Eglise touchant la
position de 1'évéque de Rome. Cependant tel est le cas. Clest
au XVIII=¢ siecle qu'un ancien prétre de I'Oratoire, N. Pinel,
publia un ouvrage sur la «Primauté du pape», dans lequel,
faisant preuve d'autant de science que de courage, il renversa
les fondements sur lesquels on croyait inébranlablement établi
le systéme régnant, montra du doigt les suites funestes qu'il
aurait d'un jour a l'autre, et professa sur ce point une doc-
trine tout a fait analogue a celle, si bien fondée et documen-
tée, des anciens-catholiques. Sa voix cependant parait avoir
été comme une voix dans le désert. Rome mit l'ouvrage a
lindex?!), et lauteur des N. N. eccl. (du 21 mars 1770) s’indi-
gna de 'auteur inconnu et de sa publication, n'y faisant toutetois
que quelques objections, du reste peu fondées. Puis l'ignorant,
ou probablement tdchant méme d’en effacer toute trace, on a
réussi a l'ensevelir dans l'oubli. Du moins, aujourd’hui, Pinel
est presque inconnu et son livre a peu preés introuvable. C'est
seulement parmi les fideles de la «Petite Eglise de Lyon»
(v. la Revue de janvier 1905, p. 121-124) et parmi leurs core-
ligionnaires du Dauphiné, que la mémoire en est conservée
fidelement. Ce prétre Pinel y est en haute vénération et son
ouvrage sur la primauté du pape, servant a quelques-uns
d’entre eux comme de wvade mecum, y est trés estimé; c’est
bien a lui qu'il faut attribuer leurs idées éclairées sur ce sujet
et leur ferme opposition contre les erreurs du jour.

1) Voir: REUsCH, «Der Index der verbotenen Biicher», II, S. 939: Als 1770
verb, steht im Index: De primatu pape, ct in adversa pagina: De la primauté du
pape. In 4. latine et gallice. — Si on y ajoute que le livre de Pinel a rapport a
une Lettre sur la papauté de St, Pierre et de ses successeurs de Fr. Dom. Mégenck,
doyen du chapitre d’Utrecht, contre Phil. le Clerc, ce n’est pas tout a fait exact,

c’est plutét 2 la Relation du méme, sur le sujet indiqué au concile d’Utrecht de
1763, qu’il a rapport.



Si donc je crois rendre service aux lecteurs de notre
Revue en fixant leur attention sur cette affaire, ce n'est pas
simplement parce qu'ils ne peuvent que s’'intéresser a un fait
si remarquable, mais encore et surtout parce qu'on ne saurait
assez souvent faire ressortir que notre doctrine, 4 nous an-
ciens-catholiques, bien loin de présenter une innovation, comme
nos adversaires aiment le faire accroire aux simples, est bien
vraiment la doctrine ancienne, parfaitement conforme a la
vraie tradition; et que, quelque obscurcissement qu’ait subi la
vérité, aucun si¢cle n'a passé sans que brillat au moins un
rayon de lumiére, sans qu'un témoin é¢levat la voix pour la
défendre contre l'erreur. Notons encore la valeur de cet ou-
vrage, lequel, plein d’érudition, présente dans une ample dis-
cussion approfondie et bien suivie de la question, une argu-
mentation solide et irréfutable, de maniére que sans hésitation
on peut le placer a coté des excellents ouvrages contempo-
rains qui traitent la méme matiere.

Avant d’entrer dans quelques détails sur cet ouvrage, il
parait convenable de faire d’abord connaitre son auteur.

Le Pere Pinel naquit a la Martinique, de parents possé-
dant des biens considérables. Envoy¢ en France pour ses étu-
des, il fut en 1724 recu dans la congrégation de 1'Oratoire et
passa chez ses confréres pour un homme droit et sinceére.
Tres opposé au Formulaire et a la Bulle Unigenitus, il n'en
refusa pas seulement l'acceptation, malgré le général qui la
recommandait, mais il proposa un acte formel de réprobation.
Ce fut 1a loccasion de sa sortie de la congrégation. Quand
l'auteur des N. N. E. E. (1746 p. 186) le blama, prétendant
qu’il s'était exclu lui-méme et qu'il avait donné un exemple
contagieux, Pinel remarqua que cela n’était pas exact. «J'écrivis,
dit-il, au P. Général que comme je n’étais nullement disposé a
rétracter l'acte que j'avais fait, je prenais pour un ordre
d’exclusion ce qu'il avait chargé le P. Franc de me signifier
(ordre de sortir de la maison de St. Honoré) et qu'en consé-
quence je quittais la congrégation.»

Pinel, qui jouissait d'une grande fortune — laquelle s'accrut
considérablement & la mort de son pére (1760), de qui, au dire
de M. Desfours de Génetiere, il avait hérité d’un million a
titre de légitime — se distinguait par une grande charité et
une prodigieuse libéralité, Chaque année, il envoyait 6000 fr.



a Auxerre, parce qu'il avait été agrégé au clergé de ce dio-
cése, et encore une somme considérable au couvent de 1’A4ve
Maria qui était pauvre, quoique les religieuses fussent dévouées
a la Bulle et aux jésuites. Il poussa méme la libéralité jus-
qu'a l'exces, distribuant en entier dans le courant de l'année
les cent mille francs que dans les derniéres années de sa vie
on lui envoyait d’Amérique. Enfin, avant d’avoir pu dépenser
tout, Dieu l'appela 4 Lui le 25 décembre 17753.

Apres sa sortie de I'Oratoire, Pinel parait s’étre rangé du
coté des convulsionnaires, dont il a ¢été un des partisans les
plus résolus, prenant une part active a ce qu'on appelle
«l'ceuvre ». C’est bien 1a encore une des causes pour lesquelles
ces fideles de Lyon et du Dauphiné, qui en étaient aussi par-
tisans, font tellement honneur a sa personne. Lui-méme, comme
tel, a publi¢ un «Recueil des preuves qui démontrent la divi-
nité de l'ceuvre», et «1'Horoscope des temps» ou «Conjectures
sur 'avenir».- De ce dernier écrit, contenant les prétendues
prophéties d’'une convulsionnaire, la Pere Lambert a composé,
pour la majeure partie, son «LExposition des prédictions et
des promesses faites a I'Eglise pour les derniers temps de la
gentilité». Je n’ai nullement desscin d’entrer dans ces matieres.
On sait bien que, si des hommes illustres ont approuvé 1'ceu-
vre, sans ou avec réserve, beaucoup d'autres l'ont rejetée.
Pour moi, je veux m'arréter a l'ouvrage signalé «De la pri-
mauté du pape», au sujet duquel on convient aisément, avec
l'abbé Grégoire, que, parmi ces convulsionnaires, «il est des
hommes qui ont des vertus, des lumigres, un sens droit sur
toute autre chose».

Ce qui a donné lieu a l'auteur de composer l'ouvrage en
question, est que le concile d'Utrecht, de 1763, dont on venait
de publier les Actes et les Décrets, avait érigé en dogme de
foi Topinion de la suprématie divine des papes. Les Péres de
ce concile, adoptant, aussi bien que leurs amis frangais, le
préjugé alors régnant de la suprématie papale, et espérant,
par une profession non ¢équivoque de leur croyance, se pré-
munir contre les accusations et les attaques du parti ennemi,
avaient condamné comme fausses, schismatiques, contraires &
la parole de Dieu et a la doctrine constante de la Tradition,
erronées et méme hérétiques, diverses propositions de M. le
Clerc, parce qu'il y est enseigné que St. Pierre et les papes



— #7) —

ses successeurs n'ont pas recu de J.-C., notre Seigneur, une
primauté d'honneur et d'autorité dans I'Eglise.

Le Peére Pinel, tout convaincu que cette assertion du
concile n'était appuyée ni sur I'Ecriture sainte ni sur la Tra-
dition, se crut en devoir de le démontrer et de réveiller I'atten-
tion sur les conséquences pernicieuses qu'elle devait entrainer
avec elle, et il le fit par un traité sur la Primauté du pape.

Une premiére publication, dont un exemplaire se trouve
dans la bibliothéque du séminaire d'Amersfoort, inexact en
quelques endroits, en a ¢été faite sans la participation de l'au-
teur et méme contre son intention a Londres (la Haye) en
1769, in-4° p. 207, en latin et en francais, En 1770, elle fut
suivie d’'une seconde édition — Londres, in-12 p. LXXVII,
312 — dont je dois la lecture a notre ami M. Termos, du
Dauphiné; elle est précédée d'un long avis de 1'éditeur, qui
n'est autre que l'auteur méme, pour répondre a la critique
qui avait été faite de son ouvrage dans les N. N. E. E. du 21
mars 1770. Puis il s’en est fait, en 1782, une édituon latine a
Vienne, dédiée & l'empereur Joseph II, sans 'avis de l'éditeur
et sans la préface de la précédente édition francaise. On a
(V. Barbier, Dict.) publié ce méme traité cn latin et en fran-
cais, sous le titre suivant: « Traité¢ de la primauté du pape,
dans lequel on démontre que celle de 1'évéque de Rome n’est
qu'une primauté de rang et d’honneur, qu'elle n’est ni d'insti-
tution divine ni de juridiction, et que les souverains peuvent
faire dans leurs Etats toutes les réformes qu'ils croient conve-
nables, pourvu qu'elles ne soient pas contraires aux dogmes
de la foi et 4 l'essence de la religion. Ouvrage conforme
aux nouvelles vues de S. M. I. Vienne 1782, in-8°».

En 1829, on en a méme publié une traduction allemande?).
Dans sa préface le traducteur 'appelle: «ein Werk, worin, was
Hontheim als Bischof nicht wagen durfte, mit génzlicher
Unbefangenheit und seltener Griindlichkeit die Lehre vom
Primat untersucht und dargestellt ist». Ce qu'il y ajoute est
d'actualité encore aujourd’hui. «Die Bekanntmachung — dit-il

) PINEL, Priester der vormaligen Congregation des Oratoriums in Frankreich,
«Uber den Primat des romischen Papstes.» Frei aus den Lateinischen iibersetzt und
vermehrt mit einer Einleitung, Bemerkungen und Schlussbetrachtungen; von Dr K.
E. V. Breidenstein. Stuttgart und Tiibingen 1829. — La Bibliothéque des Menno-
nites 4 Amsterdam en posséde un exemplaire.



— 230 —

— dieses seither aus sehr begreitlichen Ursachen im Dunkeln
¢gehaltenen Buches erscheint jetzt um so mehr dem Bediirfnis
gegenwiirtiger Zeit zu entsprechen, als diese, wie mancherlei
Veranlassungen, Erscheinungen und Erfahrungen kund tun,
fiir eine verstirkte Papstgewalt und erneuerten Jesuitismus
geneigt gemacht zu werden scheint. Mag ein solches Bestreben
aus Mangel an griindlicher Kenntnis des Christentums und
seines wahren, reinen Geistes, oder aus Riicksichten auf ausser-
halb des Christentums liegende Zwecke hervorgehen, so kann
die Zuriickweisung auf die echt urspriinglichen reinen Grund-
siitze der Christusreligion nicht anders als sehr niitzlich, ja
sogar notwendig sein, damit selbst die Lehrgrundsitze der
Religion in ungetriibter Reinheit und Klarheit erhalten werden,
ahnlich dem Charakter des Stifters, welcher jede Nebenansicht
von sich entfernt hielt. Auch mag die Hinweisung auf die
Verirrungen, welche die von der Staatsgewalt selbst unvor-
sichtig hervorgerufene Einwirkung der Papstgewalt in die im
Innern des Staates entziindeten und von der Jesuiten-Partei
recht lebhaft zur Flamme angefachten Religionsstreitigkeiten
angerichtet hat, gerade jetzt wohl dazu dienlich sein, um als
Wink zur Vorsicht zu dienen.»

Mais écoutons maintenant 'auteur lui-méme. « On a, dit-il
dans sa Préface, beaucoup écrit sur les affaires présentes de
I'Eglise. On a mis dans le plus grand jour les vices de la
Bulle Unigenitus, et I'importance des vérités qu'elle condamne.
Malgré cela, ce funeste décret s'est accrédité de plus en plus.
Ceux qui ne l'avoient d'abord accepté que par politique, le
réverent ajourd’hui comme une loi de 'Eglise, ou méme comme
une régle de foi. Ceux qui lui avoient déclaré une guerre
éternelle, le tolerent, et consentent de s’en taire. Les ennemis
de la vérité blasphément ouvertement; pendant que ses amis
se réduisent a un honteux silence: Et les choses en sont
venues a4 un tel point de confusion et de désordre, que les
fideles s'estiment heureux, lorsque les prévaricateurs veulent
bien communiquer avec eux, et leur accorder les sacremens.

» Si I'on examine d'ol peut venir un renversement si déplo-
rable, on en trouvera plusieurs causes. Mais la principale, a
mon avis, est la fausse idée qu'on s'est faite de l'autorité de
I'Evéque de Rome. On le révere comme le Chef et le Fonde-
ment de I'Eglise par linstitution de J.-C. On s’attache a lui



— 231 —

comme au centre de l'unité catholique. On lui accorde un
pouvoir presque sans bornes, et une jurisdiction divine sur les
autres Evéques. Comment avec de tels préjugés pourroit-on ne
pas accepter, ou du moins tolérer une Bulle que cingq ou six
Papes ont scellée de leur autorité? L'autorité vraie ou fausse
est la boussole et le guide de ceux qui la respectent, des
savans comme des simples: tot ou tard ils se rangent sous
ses loix.

» I1 est donc visible que l'idée qu'on a congue dans ces der-
niers tems de l'autorité papale, a dQi amener les choses au point
déplorable ou nous les voyons; et que, pour éviter une ruine
entiere, il faut nécessairement rabattre de cette idée. Clest a
quoi tendra cet Ecrit, oli je me propose de montrer que la
Primauté de 'Evéque de Rome n’est ni divine, ni de jurisdic-
tion, mais une simple primauté de rang, fondée surl’ancienne
grandeur de la ville de Rome, et sur la concession des autres
Evéques.»

Voici la disposition de l'ouvrage: « Les Ultramontains et
les Francois qui attribuent aux Papes une Primauté d’honneur
et de juridiction sur toute 1'Eglise, fondent leur opinion sur
divers passages de I'Ecriture et des Sts. Péres. C'est & quoi
il faut d'abord répondre, pour dissiper le nuage du préjugé.
Je tacherai ensuite d’établir la vérité oposée, par des rai-
sons tirées des mémes sources. »

Suit donc une explication ample, claire et tout appro-
fondie des célebres textes: Matth. 16: 18. 19; Jean 21: 17 et
Luc. 22: 31. 32, puis de quelques autres encore que les ultra-
montains alleguent, prétendant qu'ils servent a confirmer la
primauté d’autorité. Et l'auteur croit avoir suffisamment montré
que l'opinion de la primauté juridictionnelle de St. Pierre n'a
aucun fondement dans I'Ecriture. «Est-elle, demande-t-il, plus
autorisée par la tradition? C’est ce qu'il faut présentement
examiner. »

Les Peres dont a ce dessein il discute les textes, sont
ceux que l'orateur du concile d’Utrecht avait cités, St. Irénée,
Origene, Tertullien, St. Cyprien, St. Basile, St. Ambroise, St.
Cyrille de Jérusalem, St. Jérome, St. Chrysostome, St. Optat,
St. Augustin, St. Epiphane et St. Fulgence. «Voila certaine-
ment, dit-il, des témoins bien respectables, mais attestent-ils
que St. Pierre a eu autorité sur les autres Apdtres, ou que sa



— 232 —

juridiction a été plus étendue que la leur? Ils en sont si éloi-
gnés qu'ils ne parlent seulement pas de ces questions qu'on
allegue d'eux.» C'est ce qu'il s'efforce de mettre en évidence.

Quant a4 la dénomination de Chef de I’Eglise, il démontre
que ni 1'Ecriture ni les Peéres ne l'ont donnée a St, Pierre;
que c'est une expression nouvelle, qui n'est propre qu'a en-
orgueillir les papes et a aveugler les simples sur leurs entre-
prises et leurs décisions antichrétiennes. Mais, dit-on, il faut
nécessairement un chef visible, qui ait une autorité supérieure;
sans cela I'Eglise serait livrée a4 une anarchie pernicieuse. «Il
me semble, remarque sur ce point 'auteur, entendre les Juifs
demander un roi, comme si Dieu ne leur efit pas suffi. Mais
Jésus-Christ, quoique invisible aux yeux de la chair, n’est-il donc
plus présent a ceux de notre foi? Est-il moins attentif aux
dangers et aux besoins de son Eglise, que lorsqu’il vivait sur
la terre, ou moins puissant pour y pourvoir?.. Oh! que ce qui
vous paroit propre a causer la ruine de I'Eglise lui seroit
avantageux! Qu’elle seroit heurecuse, tranquille et florissante
si Dieu rétablissoit ses Juges, comme ils étoient d’abord et ses
Conseillers comme dans lantiquité!)! Si, revenant & sa pre-
miere discipline, elle étoit gouvernée, non par un seul homme,
dont les lumi2res sont toujours bornées et les forces insuffi-
santes pour une si grande ceuvre; mais le Sénat de ses Pontifes,
dont les conseils et les forces réunis feroicent sa gloire et sa
sureté. ««Plit & Dieu (dit St. Grégoire de Nazianze?) qu'il
n'y efit parmi nous aucun siége privilégié, aucune place dis-
tinguée, aucune prééminence tyrannique, et que nous ne
fussions connus que par la vertu seule! Mais la différence des
Trones ecclésiastiques, degrés supérieurs et inférieurs, la pré-
cédence et la concomitance, nous ont causé une infinité de
maux. »»

» En effet, qui peut compter les plaies que les Evéques de
Rome ont faites a I'Eglise, depuis que 'ambition du Trone les
a séduits? Quelle indiscrétion, quelle amertume dans le zele
de Victor et d'Etienne, qui ne tendoit & rien moins qu'a re-
trancher de la société des fideles les florissantes Eglises de
I’Asie et de I'Afrique! Quelles perfidies dans Libére, dans

1) Tsaie I: 26,

%) Greg. Naz, Or, 28 circa finem,



— 233 —

Vigile et dans Honorins! Quelles étourderies, pour ne rien
dire de plus, dans Zoszime! Que d'entreprises sur l'autorité
des Evéques dans le méme Zoszime, dans Célestin 1, dans Léou
dit le grand et dans St Grégoire méme! Et depuis le Ponti-
ficat de ce dernier, de quels maux les Papes n'ont-ils pas été
les auteurs ou les fauteurs! On les a vus s'élever avec inso-
lence au dessus des Rois et des Empereurs, s'arroger le droit
de les déposer, les déposer en efiet, et causer par la une in-
finité de meurtres et de ravages. On les a vus traiter les Evé-
ques comme leurs vicaires, ou plutét comme leurs valets; se
donner eux-mémes pour les seuls vicaires de J.-C., les seuls
juges de la foi, les seuls oracles de 1'Eglise, et en conséquence
y parler en maitres et y régler tout selon leur fantaisie....
Apres cela comment n'a-t-on pas honte de dire qu'ils sont
nécessaires a I'Eglise en qualité de Chefs, et qu'elle ne peut
se passer d'eux?

» On revient néanmoins A cette assertion par un autre
prétexte. Clest qu'ils sont, dit-on, le centre de l'unité; et que
ce centre est nécessaire pour réunir et fixer les fideles dans
une méme communion, et pour empécher les schismes.

» Mais l'expérience est encore contraire a ce préjugé,
puisqu’il est certain par l'histoire, que les Papes ont eu grande
part aux schismes qui ont déchiré 1'Eglise depuis plusieurs
siecles. Qu'est-ce qui a en effet indisposé les Grecs contre
I'Eglise Latine, sinon la hauteur des Papes, leurs prétentions,
leurs entreprises et leur inflexible oposition aux privileges
accordés a 1'Eglise de Constantinople? Cela n'y a-t-il pas du
moins beaucoup contribué? Qu'est-ce qui a été 'unique cause
de la division qu'on appelle le grand schisme de 1'Occident?
N’est-ce pas la dignité Papale et 'ambition de ceux qui s’en
disoient revétus? Et si le soin de terminer cette division leur
elit €té laissé, en auroit-on jamais vu la fin? Qu’est-ce qui
a donné a Luther le moyen et le tems de séparer de l'unité
une grande partie de la Chrétienté? N’est-ce pas les indul-
gences, les simonies, et la mauvaise conduite des Papes
d’'une part, et de lautre, la négligence excessive de Léon X
a remeédier au mal, et les obstacles que lui et ses successeurs
mirent, soit & la tenue du concile, soit a la réformation solide
qu'on y vouloit faire? N'est-ce pas aussi l'indigne domination
que les Papes exercgoient depuis longtemps sur I'Eglise d’An-



— o5 —

gleterre qui l'a disposée au schisme? et I'impertinente conduite
de Paul IV et de Pie V envers la Reine Elizabeth, n’a-t-elle
pas beaucoup contribué a rendre ce schisme irrémédiable?

» Que si nous tournons nos regards vers 1'Eglise catho-
lique d'Hollande, a qui attribuerons-nous le schisme qui la
ravage, sinon a Clément X1 et a ses successeurs, qui pour
dominer plus absolument sur cette partie du troupeau du
Seigneur en ont destitué les légitimes Pasteurs, et ont travaillé
par eux-mémes, et par leurs émissaires, a détacher d'eux les
brebis qui leur étoient confiées; qui méprisant les larmes et
les supplications de ces Pasteurs affligés, les ont traités avec
d’autant plus de hauteur et de dureté qu'ils en ont été plus
recherchés; et qui non contents d’exceés si contraires a l'esprit
d’'unité et de charité, ont mis le comble a l'injustice et au
schisme, en déclarant nulles et sacrileges les élections faites,
quoique canoniquement, dans cette portion de I'Eglise, et en
privant de leur communion et les électeurs et leurs élus?
Enfin, quelle est la source des divisions qui déchirent I'Eglise
entiere depuis cent soixante ans? N'est-ce pas la protection
marquée que Pawul V et ses successeurs ont accordée aux
nouveaux /Pélagiens? Et si nous voyons aujourd’hui ces divi-
sions aller jusqu'au refus des sacremens, n’est-ce pas la Bulle
Unigenitus qui en est la cause? Benozi XIV consulté par les
Evéques de France sur ces refus schismatiques, pouvoit y
mettre fin trés facilement. L’a-t-il fait? Au contraire, il a repré-
senté l'opposition & ladite Bulle comme un crime, et ceux qui
refusent de s’y soumettre comme indignes des sacremens.
Comment, aprés tant d'exemples de plaies faites a l'unité
par les Papes, est-on assez simple pour croire qu'elle ne peut
étre maintenue sans eux, et qu’ils en sont le centre?»

Revenant 4 son sujet, dont il a d s'écarter, 'auteur re-
met en mémoire que des principaux textes de I'Ecriture et
des Péres, qu'on a coutume d'alléguer pour prouver que
St. Pierre a eu une autorité supérieure dans le College apos-
tolique, il n'y en a pas un seul qui soit convaincant, méme
pas un seul qui en fasse mention. Par conséquent il serait ridi-
cule d'en faire un objet de foi, quand méme aucune raison ne mi-
literait contre. Mais il y a plus; cette autorité supérieure est démen-
tie par les saintes Ecritures, par les sentiments des Péres et parles
décisions des conciles. Car, en réfléchissant sur le silence remar-



— 235 —

quable de J.-C. sur la prétendue suprématie de St. Pierre, et
sur quelques paroles et quelques faits rapportés dans I'Ecriture
sainte, l'auteur ne peut qu'y reconnaitre 1'égalité des apotres;
et puis, discutant soigneusement les textes de certains Peres
et les décisions de quelques conciles, c'est la méme conclusion
a laquelle il revient.

Mais, accordant pour un moment, que J.-C., pour récom-
penser la foi de St. Pierre, 'a établi supérieur des autres
apdtres et lui a donné autorité sur eux, l'auteur, dans cette
supposition, demande si J.-C. a promis que ce privilege de
St. Pierre passerait a d’autres aprés lui. Selon lui, I'Ecriture
et la Tradition gardent sur cela un profond silence, ce qui n'est
pas surprenant, car ce prétendu privilege étant inconnu 2
Pantiquité, elle n'a pas di savoir s'il serait conservé.

Encore, suppos¢ que J.-C. ait promis de perpétuer dans
son Eglise les droits de St. Pierre, il faudra convenir qu'il a
di indiquer ceux qui en hériteraient. Qui donc seront ses
successeurs? Les évéques de l'Eglise qu'il a fondée? Mais il
en a fondé plusieurs; ainsi on se trouvera embarrassé. Non,
disent les partisans de la primatie papale, mais c'est évidem-
ment I'évéque de Rome, ot St. Pierre en dernier lieu a établi
le siége épiscopal et ou il est mort. Mais cette prétention-
la, que St. Pierre ait fondé I'Eglise de Rome et qu'il en
ait été le premier évéque, est-elle bien fondée? Il y a plu-
sieurs qui le croyent faute de l'avoir examinée. C’est pour-
quol notre auteur se met en peine de l'examiner de pres.
Premierement, il discute au long les données de M. de Tille-
mont, qui, en admettant plusieurs voyages de St. Pierre a
Rome, prétend que cet apoétre a fondé 1'Eglise romaine en
I'an 42. Et croyant avoir bien prouvé que cela est mal fondé,
il conclut que de tous ces voyages de l'apdtre a Rome, il n'y
a que celui de 'année 65, ne devancant pas de beaucoup son
martyre qu’il met en 66, qui soit admissible. Puis, il prouve
que c'est bien a tort qu'on en appelle a St. Irénée (Adv. Her.),
a Tertullien (de Preescr.) et a 'auteur des Constitutions Apos-
toliques comme attestant que St. Pierre a été le fondateur et
le premier évéque de I’Eglise romaine.

« J'ai — c’est ainsi que récapitule Pinel — considéré jus-
gu'ici la Papauté par rapport a St. Pierre, de qui elle tire
tout son lustre. Aprés avoir répondu aux textes de I'Ecriture



et des Peres, sur lesquels on se fonde, pour attribuer a cet
Apotre une autorité distinguée parmi ses Collegues, et méme
sur ses Collegues, j'ai prouvé par V'Ecriture et la Tradition
qu'il y avoit une parfaite égalité entre tous les membres du
College apostolique. Supposant ensuite le contraire, pour un plus
grand éclaircissement de la vérité, y’ai montré que les Papes
n'en seraient pas plus avaucés; parce qu'il est clair par 'Ecri-
ture sainte, que St. Pierre n'a ¢été ni le fondateur, ni le pre-
mier Evéque de 1'Eglise Romaine. Ainsi le fondement de la
Suprématie Papale est renversé: et s’il me reste encore quel-
que chose & faire, pour en d¢sabuset les personnes prévenués,
c’est de montrer que les Peres et les Conciles des six premiers
siecles n'ont pas reconnu dans les Evéques de Rome cette
juridiction divine qu’on leur attribuc présentement sur toute
I'Eglise; qu'ils ont au contraire été persuadés, que l'autorité
divine est la méme dans tous les Evéques; que les préroga-
tives du pontife Romain ne sont que d'institution humaine;
qu'elles sont semblables a celles des autres Patriarches, et
qu’'elles ne s'étendoient pas dans les premiers siécles au dela
des bornes de son Patriarchat, qui étoit alors fort resserré ».

Ensuite, passant en revue quelques passages dans les écrits
des Peres des premiers siecles, de St. Cyprien, de St. Augus-
tin et surtout de St. Irénée (Adv. Her. LI, c. 3) et donnant
réponse aux objections, il prouve par leurs paroles et par leur
conduite qu’ils ont cru que l'autorité divine était la méme dans
tous les évéques ct que celui de Rome n'en avait point une
supérieure et universelle. Aprés quoi, réveillant l'attention sur
les conséquences pernicieuses que l'opinion contraire entraine
avec elle, il s’exprime dans les termes suivants: «Ces Fran-
¢ois, pour qui j'écris principalement, sont ennemis déclarés
des prétentions ultramontaines. Ils regardent I'Episcopat uni-
versel et linfaillibilité que les Papes s’attribuent, comme des
erreurs; le droit qu'ils s'arrogent de juger seuls les causes
majeures, comme une chimere; l'indépendance et 1a supériorité
qu’ils affectent a V'égard des Conciles généraux, comme un
attentat contre l'autorité de I'Eglise. Cependant il n’est pas
difficile de montrer que toutes ces odieuses prétentions coulent,
comme de leur source, de la Primauté divine d’honneur et de
juridiction, dont la plupart des mémes Francois gratifient les
Pontifes Romains, et qu'ils mettent méme au rang des articles de foi.



— 237 —

«Car c'est étre Evéque des Evéques, que d’avoir droit de
leur commander et d'exiger leur obéissance, selon cette parole
de St. Cyprien (in Conc. Carth.): «Aucun de nous ne prétend
étre Evéque des Evéques, et n'oblige ses Collegues a lui obéir.»
Or celui qui a une juridiction divine sur les Evéques, a droit
de leur commander et d'exiger leur obéissance. Donc il est
Evéque des Evéques. Donc il est Evéque universel. Donc, a
proprement parler, il est seul Evéque. »

Dans la conclusion, & la fin de son écrit, Pinel y revient
dans les termes suivants: «Je crois avoir prouvé, dans cet
Ecrit, que St. Pierre n’avait aucune autorité sur les autres
Apotres: que d'ailleurs la succession particuliere et exclusive
des Papes a St. Pierre est une chimeére; que leur Primauté,
par conséquent, n'est ni divine, ni de juridiction; qu'une telle
Primauté entrainerait apres elle des conséquences pernicieuses;
et que la seule qui convient au Pontife Romain, c'est d'avoir
la premiere place entre ses égaux, FPrimus inter pares. Dieu
veuille ouvrir les esprits a ces vérités, qui sont déja bien né-
cessaires par les maux que les Papes ont faits a I'Eglise, et
qui le deviendront encore plus dans la suite par le comble
qu'ils mettront probablement a4 ces maux en accomplissant
diverses prophéties de l'ancien et du nouveau Testament.»

Certainement on ne se méprendra pas, en supposant que les
secteurs de la Revue s'intéresseront a l'ouvrage que je viens d’es-
quisser. Autant ils déploreront qu'on ait réussi a le faire dis-
paraitre, autant ils éprouveront le désir de le voir remettre
en lumiere. Or, c’est ce que des amis, en Dauphiné, méditent
de faire. Si les moyens leur en sont fournis, ils le feront réim-
primer. On leur a déja promis d'y pourvoir en partie; puis-
sent se trouver d'autres amis généreux qui fournissent ce
qui manque! Pour la France surtout, cette ceuvre serait d'une
grande utilité,

J. J. van THIEL.



	Sur la papauté : un ouvrage du XVIIIe siècle à rééditer

