
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 50

Artikel: Die Gefangennehmung des Apostels Paulus in Jerusalem

Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403616

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 19-

DIE

GEFANGENNEHMUNG DES APOSTELS PAULUS

IN JERUSALEM.

1. Die Reise des Apostels nach Jerusalem. — Zu Pfingsten des
Jahres 58 traf Paulus mit seinen Gefährten in Jerusalem ein.
Im Reisebericht heisst es freilich nur, dass er die Absicht hatte,
„wenn möglich" am Pfingstfest in der heiligen Stadt zu sein
(Apg. 20, 16), und es wird später nicht ausdrücklich gesagt, dass

er das Ziel tatsächlich so früh erreichte. Da der Apostel
gleich nach dem Osterfest von Philippi weggefahren war (Apg.
20, 6), so scheint es an der nötigen Zeit nicht gefehlt zu
haben. Allein er hatte kein direktes Schiff von Philippi nach Ca-

sarea gefunden, oder aus gewissen Gründen kein solches benützen
wollen; daher war er genötigt gewesen, in verschiedenen
Hafenstädten Halt zu machen und jeweilen auf neue Fahrgelegenheit
zu warten. Schliesslich blieb er noch mehrere Tage in Cäsarea
(Apg. 21, 10). Die Kritik hat daher die vom Verfasser der
Apostelgeschichte mit mehr oder weniger Bestimmtheit namhaft
gemachten Tage zusammengerechnet und vielfach gefunden,
dass der Apostel nicht schon am Pfingstfest in Jerusalem habe
sein können. Daran liegt nicht viel. Von einer gewissen
Bedeutung ist nur, dass Paulus die Absicht hatte, „wenn möglich"

zum Pfingstfest nach Jerusalem zu kommen. Damit wird
zum voraus eine Äusserung bestätigt, mit der der Apostel
oder dann doch der Verfasser der Apostelgeschichte der Kritik
beinahe Anlass zu sittlicher Entrüstung gegeben hat. Nach
Apg. 24, 11 sagt nämlich Paulus dem Landpfleger Felix, dass

er vor 12 Tagen nach Jerusalem gekommen sei, „um anzubeten"
(nootjxvvr,am). Lag ihm daran, zu Pfingsten in der hl. Stadt
zu sein, so beabsichtigte er ohne Zweifel, sich an der Festfeier
seines Volkes zu beteiligen, was er dem Heiden gegenüber

Revue intern, de Théologie. Heft 50, 1905. 13



— 194 —

kurz und richtig als ein ngoaxvvsiv bezeichnen konnte. Allein
die Kritik findet auch in ihren massvolleren Vertretern, dass
Paulus diesmal nach Jerusalem gekommen sei, um die Kollekte
zu überbringen, die er auf der dritten grossen Missionsreise
gesammelt hatte; die erwähnte Aussage sei daher eine Unge-
nauigkeit, die „nicht entschuldigt" werden könne. In der Tat
schrieb Paulus einige Wochen früher der Christengemeinde zu
Rom, dass er die Reise unternehme, um den Christgläubigen
zu Jerusalem einen Dienst zu leisten (Röm. 15, 25). Aber er
bezeichnet diesen Dienst gleich darauf als einen Dienst an
Jerusalem selbst (V. 31). Es handelt sich ihm nicht lediglich
um eine Unterstützung armer Christen, sondern um einen Zweck,
der eigentlich ganz Jerusalem angeht und den ich in einem folgenden

Abschnitt näher erörtern werde. Hätten sich die römischen
Christen zu der gleichen schulmeisterlichen Superiorität
emporgeschwungen, die sich die moderne Kritik zur Ehre anrechnet,
so würden sie bei der Vorlesung des apostolischen Briefes
wenigstens gedacht haben : hier erlaubt sich Paulus eine —
Ungenauigkeit ; die Überbringung des Geldes nach Jerusalem
ist nicht der eigentliche Zweck seiner Reise; dieses Geschäft
hätte ja ganz gut von andern zuverlässigen Leuten besorgt
werden können. So verhielt es sich tatsächlich. Diepersönliche

JJberbringung der Kollekte war ein Unternehmen zur
Erreichung eines höheren Zweckes. Ebenso war auch die
Anbetung am Pfingstfest zwar wirklich beabsichtigt, aber zu einem
Zwecke, den der Apostel dem römischen Landpfleger unmöglich

nennen und erläutern konnte. Wie ich später zeigen will,
konnte Paulus die Teilnahme am jüdischen Pfingstfest für ebenso

nötig halten wie die persönliche Überbringimg der Kollekte.
Dass er rechtzeitig nach Jerusalem kam, darf man

vielleicht aus dem Umstände schüessen, dass während seines

dortigen Aufenthaltes immer noch Festpilger aus dem
westlichen Küstenlande Kleinasiens in der hl. Stadt anwesend waren
(Apg. 21, 27 ff.). Es wird zwar kaum zu bestreiten sein, dass
sich das Pfingstfest gesetzlich auf einen einzigen Tag beschränkte
(Lev. 23, 15 f.; Deut. 16, 9 f.; vgl. Deut. 16, 13); allein
Pfingsten gehörte doch auch zu den drei grossen Festen, an
denen die Israeliten vor Jehova erscheinen mussten (Exod. 23,
17 ; vgl. Apg. 2, 5 ff.) ; darum werden wenigstens die aus
entlegenen Ortschaften und aus der Diaspora nach Jerusalem



— 195 —

gekommenen Pilger das ..Wochenfest" tatsächlich ebenso auf
eine Oktave ausgedehnt haben wie das Osterfest und das
Laubhüttenfest. Es ist daher nicht unwahrscheinlich, dass „die sieben
Tage", die bald zu Ende waren, als die Pilger aus der Provinz

Asien den Apostel im Tempel überfielen (Apg. 21, 27),
eben doch die an Pfingsten sich anschliessenden Tage sind.
Indessen hat, wie bereits bemerkt, der Verfasser der
Apostelgeschichte die Frage, ob Paulus wirklich gerade auf das Pfingstfest

in Jerusalem eingetroffen sei, für so nebensächlich gehalten,
dass er darüber keine ganz bestimmte Auskunft gibt.

Wann war Paulus zum letztenmal in Jerusalem gewesen?
Diese Frage hätte keine Berechtigung, wenn der in den text.
ree. Apg. 18, 21 aufgenommene Zusatz: äst /is ndvxwg xrjv soQxr]v

xr)v sQ%ouév7]v noiToca sic 'IsQooóhqw. authentisch wäre. In diesem
Falle stände fest, class der Apostel zwischen der zweiten und
dritten grossen Missionsreise, also wahrscheinlich im Jahr 54,

zu Ostern oder Pfingsten in Jerusalem war. Allein der
angeführte Zusatz fehlt in den besten griechischen Handschriften,
wie auch in der Vulgata, und dürfte zur Erläuterung der in V. 22

folgenden Notiz: dvadàç xcà durcaadfisrog xi]v sxxkrtaiav beigefügt
worden sein. Indessen kann doch mit der Gemeinde, zu der der
Apostel nach dieser Angabe von Casarca „hinaufgegangen" ist
und von der er dann nach Antiochia „hinabging" (xaxißr), wohl
nur die in Jerusalem gemeint sein. Nur die Reise von und nach
Jerusalem wird in solcher Weise als dvaßatvnv und xaxußahsiv
bezeichnet. Aber es ist allerdings auffällig, dass der Name der
Stadt fehlt. Der Besuch kann nur ein ganz kurzer gewesen
sein. Im Galaterbrief wird er gar nicht erwähnt. Der Verfasser
der Apostelgeschichte aber deutet mit danaaâi.i&voç xrjv sxxh,ai'av

an, dass es dem Apostel bei diesem Anlasse lediglich um eine

Begrüssung der Gemeinde zu tun war und class nicht Jerusalem,
sondern Antiochia, von wo aus Paulus seine Missionsreise
unternommen hatte (15, 35 ff.), das Ziel der von Cäsarea ausgehenden
Weiterreise bildete. Der diesmalige Aufenthalt in der heiligen
Stadt kann daher gar nicht in Betracht kommen. Vorher aber
war der Apostel mindestens zwei Jahre lang (vgl. Apg. 18, 11)

von Palästina abwesend gewesen. Seit dem sogenannten Apostelkonzil

im Jahr 51 oder am Anfang des Jahres 52 hatte er in
Jerusalem keinen mehrtägigen Aufenthalt mehr gemacht. Bei
dieser Gelegenheit war er aber nach dem übereinstimmenden



— 196 —

Bericht des Galaterbriefes c. 2 und der Apostelgeschichte c. 15

von den Verhandlungen mit den altern Aposteln und den
Judenchristen von Jerusalem so ausschliesslich in Anspruch genommen,
dass sich für ihn keine Möglichkeit bot, etwa auch mit der
jüdischen Vorsteherschaft in nähere Beziehung zu treten. Diese
würde den Plan, den gottesfürchtigen Heiden zu gestatten, auch
ohne Annahme der Beschneidung mit christgläubigen Juden in
Religions- und Lebensgemeinschaft zu treten, mit solcher
Entrüstung aufgenommen haben, dass es schon aus diesem Grunde
klüger war, einstweilen jede Berührung mit ihr zu vermeiden.
Auch bei den letzten kurzen Besuchen, die Paulus vor dem

Apostelkonzil in Jerusalem gemacht hatte (Apg. 11, 30; 12, 25;
9, 26—30; Gal. 1, 18 f.), kann er mit der jüdischen Bevölkerung

und ihren Vorstehern nicht in nähere Beziehung gekommen
sein. Etwas mehr als zwei Jahrzehnte waren demnach
verflossen, seitdem der Pharisäer Saulus aufgehört hatte, in
Jerusalem und von Jerusalem aus für die strenge Beobachtung des

mosaischen Gesetzes zu eifern. In dieser Zeit hatte sich sein
Verhältnis zum jüdischen Hohenpriester sehr geändert (vgl.
dagegen Apg. 9, 1 f.).

Als er im Begriffe war, seine letzte Reise nach Jerusalem
anzutreten, schrieb er (in Korinth) den Brief an die römische
Christengemeinde. Schon damals wusste er, dass die Reise für
ihn mit grossen Gefahren verbunden sei. Er nimmt die
Fürbitte seiner römischen Leser in Anspruch, „damit er errettet
werde von den Ungläubigen in Judäa" (Röm. 15, 31). Ein Ringen
auf Leben und Tod steht ihm bevor: nicht eindringlich genug
kann der Apostel die Christen zu Rom ermahnen, ihm mit ihren
Gebeten im schweren Kampfe zur Seite zu stehen (ovvaywvioaofrai

(ioi sv xaîç nç/oGsvxaÎç vttsq sjiov). Eine andere Sorge, die auf
ihm lastete, war die, ob er doch wenigstens bei den
Christgläubigen in Jerusalem mit seiner Liebesgabe eine freundliche
Aufnahme finden werde. Wie guten Grund der Apostel schon
in Korinth hatte zu der Befürchtung, dass er in Jerusalem
gefährliche Ausbrüche des jüdischen Hasses zu gewärtigen habe,
erzählt auch die Apostelgeschichte. Nach Apg. 20, 3 hatte
nämlich Paulus zunächst vor, zur Rückreise schon von Korinth
aus ein Schiff zu benutzen. Diesen Vorsatz änderte er jedoch
infolge jüdischer Nachstellungen ; er wählte nun den mühsamem
und viel längern Landweg durch Macédonien. Die inißovlr)



— 197 —

vnò xòiv 'lovôaiiûv, die diese Änderung des Reiseplanes bewirkte,
kann nur von Pilgern ausgegangen sein, die sich ebenfalls von
Griechenland aus ans Pfingstfest nach Jerusalem begeben wollten
und mit denen Paulus nicht das gleiche Schiff benützen konnte,
ohne sich grosser Gefahr auszusetzen. Dass er auch von
Troas bis Assus zu Fuss reisen wollte, während seine Begleiter
den Seeweg wählten (Apg. 20, 13), mag einen ähnlichen Grund
gehabt haben. Der Gedanke an die Nachstellungen der Juden,
die er schon erfahren hatte und die ihm noch bevorstanden,
beschäftigte ihn auf dieser ganzen Reise. Mit einer Erinnerung

an die Prüfungen dieser Art beginnt er auch seine
Abschiedsrede an die ephesinischen Presbyter zu Milet (Apg.
20, 19). Dann sagt er unumwunden, dass er nach Jerusalem,
reise, wie wenn er bereits Fesseln trüge : so bestimmt sieht
er vorher, dass er in Jerusalem wie ein Verbrecher in Bande
gelegt wird (V. 22). AVas ihm sonst etwa bevorsteht, vermag
er nicht zu sagen ; nur ist ihm schon bisher in allen Gemeinden,
in denen er sich aufhielt, durch Personen, denen man besondere

Erleuchtung durch den heiligen Geist zuschrieb,
übereinstimmend kundgetan worden, dass er grossen Trübsalen entgegengehe

(V. 23), ja dass sein Leben in Gefahr stehe (V. 24). In
wachsender Erregung sieht der Apostel schliesslich das, was
ihm anfänglich nur als ungewisse Befürchtung vor der Seele

stand, als bestimmte Tatsache vor sich: „Und nun weiss ich,
dass ihr mein Angesicht nicht mehr sehen werdet" (V. 25).
So gestaltete sich die Rede, ohne dass das anfänglich
beabsichtigt war, zu letzten Mahnungen eines in den Tod gehenden
Vaters an die Söhne. Als Paulus am Schlüsse der Rede niederkniete

und betete, brachen die Gemeindevorsteher von Ephesus
in lautes Weinen aus, insbesondere weil sie darüber betrübt
waren, dass der Apostel gesagt hatte, sie würden sein Angesicht

nicht mehr sehen (V. 38). Die Kritik ist nicht so
weichherzig; sie sieht in der so bestimmt geäusserten Todesahnung
nur einen Beweis dafür, dass der Apostel nicht mehr am Leben

war, als die Apostelgeschichte geschrieben wrurde Aber ähnlich
wie in Milet schwankte der Apostel später in Rom, als er den

Philipperbrief schrieb, zwischen Furcht und Hoffnung; doch
waren diesmal die Verhältnisse so günstig, dass er sich zu der
frohen Zuversicht aufzuraffen vermochte, er werde am Leben
bleiben (Phil. 1, 19—26). Gleichwohl nehmen gewisse Kritiker



— 198 —

an, der Philipperbrief sei unecht und erst nach dem Tode des

Apostels entstanden. Es dürfte richtiger sein, in beiden Fällen
anzuerkennen, dass die augenblickliche Stimmung des Apostels
in so unverfälschter Treue zum Ausdruck gekommen sei, wie
sie nur ein Augenzeuge wiedergeben, beziehungsweise nur Paulus
selbst äussern konnte.

Auch für die Fortsetzung der Reise benützt der Apostel,
trotzdem ihm daran liegt, sein Ziel rechtzeitig zu erreichen,
kein Schiff, das ihn direkt nach der Hafenstadt von Jerusalem,
wie man Cäsarea nennen kann, gebracht hätte. Schon in
Patara an der Küste Lyciens ist das Fahrzeug, auf dem sich
Paulus mit seinen Gefährten befindet, an seinem Bestimmungsorte

angelangt (Apg. 21, 1). Es hatte also offenbar keine
jüdischen Festpilger an Bord, die den Apostel belästigen konnten.
Der Erzähler, der diese Fahrt mitmachte, scheint es auch als

glücklichen Umstand zu betrachten, dass man in Patara ein
Handelsschiff fand, dessen Bestimmungsort Tyrus war (21,
2, 3). Hätte sich keine Gelegenheit geboten, nach dem etwas
südlicher gelegenen und nicht minder frequentierten Hafen von
Cäsarea zu fahren? oder hielt man es für ratsam, die Berührung

mit jüdischen Festpilgern möglichst lang zu vermeiden?
Der Erzähler sagt nur, dass die apostolische Gesellschaft auch
in Tyrus wieder einen siebentägigen Aufenthalt machte und
dass Paulus von den dortigen Gläubigen abermals eindringlich
vor einer Reise nach Jerusalem gewarnt wurde (V. 4). Auch
diesmal wird die Warnung nicht bloss in Form einer
wohlwollenden persönlichen Meinungsäusserung, sondern ia der
Form von Reden gegeben, die man als Offenbarungen des hl.
Geistes betrachtete und die daher dem Apostel eine gewisse
religiöse Verpflichtung hätten auferlegen sollen (è'Xsyov âià xov
Ttvsiqiaxoc). Allein Paulus liess sich auch dadurch nicht bestimmen,

sondern bestieg nach sieben Tagen ein Schiff, das ihn,
langsam der Küste entlang fahrend und in Ptolemais anhaltend,
in drei Tagen nach Cäsarea brachte. Der Abschied in Tyrus
war eben so schmerzlich wie der in Milet. Die ganze kleine
Gemeinde, Männer, Frauen und Kinder gaben dem Apostel das

Geleite und knieten, bevor sie sich von ihm trennten, zum
gemeinschaftlichen Gebete am Ufer nieder (V. 5—6). Man
fürchtete auch hier, einander in diesem Leben nicht wieder
zu sehen.



— 199 -
In Cäsarea, der schönen Residenzstadt des römischen

Prokurators, war keine Gefahr. Hier stand Philippus, der frühere
Diakon von Jerusalem (Apg. 6, 5), seit geraumer Zeit (8, 40)

an der Spitze einer Gemeinde. Bei ihm fand Paulus mit seinen
Gefährten gastfreundliche Aufnahme. Philippus, ein Mann
„voll Geist und Weisheit" (6, 3), hatte vier Töchter, von denen
der Erzähler merkwürdigerweise nur das Eine sagt, dass sie
die Gabe prophetischer Rede besessen hätten (21, 9). Das kann
Lukas, der Reisegefährte des Apostels, nur deswegen für besonders

bemerkenswert gehalten haben, weil die Töchter in der
Form der Offenbarungsrede die Warnung vor der Reise nach
Jerusalem eindringlich wiederholten. Sie wurden unterstützt
von Agabus, einem Jünger aus Jerusalem, der seit 14 Jahren
mit Paulus bekannt war (11, 28) und von jeher als ein Mann
galt, der durch die Gabe des heiligen Geistes zu prophetischer
Rede befähigt sei. Während des mehrtägigen Aufenthaltes des

Apostels zu Cäsarea (21, 10) hatte er von dessen Ankunft
Kenntnis erhalten und war ihm bis hierher entgegengeeilt. Was
er zu berichten hatte, war nur eine Bestätigung dessen, was
dem Apostel nun oft genug kund getan worden war. Er
beschränkte sich aber nicht auf das blosse Wort, sondern suchte
nach Art der alttestamentlichen Propheten seiner Rede durch
eine sinnbildliche Handlung besonderes Gewicht zu verschaffen.
In das Haus des Philippus eingetreten, geht er auf Paulus zu,
löst ihm den Gürtel vom Leib und umschlingt damit die eigenen
Füsse und Hände, indem er sagt: „Das spricht der heilige
Geist : den Mann, dem dieser Gürtel gehört, werden so in
Jerusalem die Juden binden und ihn überliefern den Händen der
Heiden" (21, 11). Das war der Form nach keine Warnung
mehr, sondern eine Weissagung ; Agabus nahm an, dass der
Entschluss des Apostels, sich nach Jerusalem zu begeben,
feststehe. Um so mehr verlegten sich nun die Gefährten des

Apostels gemeinschaftlich mit den anwesenden Christgläubigen
von Cäsarea aufs Bitten, die Reise zu unterlassen (V. 12).
Wiederum vergeblich. „Was machet ihr, dass ihr weinet und
mir das Herz brechet!" entgegnet ihnen Paulus. Die
Vorhersagung, dass ihm an Füsse und Hände Fesseln gelegt werden,
schrecke ihn nicht, er sei auch bereit, „zu sterben in Jerusalem
für den Namen des Herrn Jesus" (V. 13). Aber nach
Jerusalem muss er Worin er die Notwendigkeit dieser gefährlichen



— 200 —

Reise sah, sagt der Erzähler nicht, er bemerkt bloss: „Da er
sich nicht überreden liess, schwiegen wir still und sprachen:
des Herrn Wille geschehe" (V. 14). Jetzt wurde die letzte,
etwa 105 Kilometer lange Strecke der Reise angetreten und
vermutlich in zwei Tagen zurückgelegt.

2. Zweck der Reise. — Nun dürfen wir der Frage nicht
| länger aus dem Wege gehen, warum sich Paulus von seinem
| Reiseplan nicht abwendig machen liess. DieKritikJiat ganz
recht, wenn sie die Teilnahme am jüdischen Pfingstfest nicht
als den eigentlichen Endzweck anerkennen will, der den Apostel
bewogen habe, sich in die offenkundige Lebensgefahr zu begeben.
Pfingsten war zwar als Erntedankfest (Exod. 23, 16) ein sehr
fröhlicher Feiertag (Deut. 16, 11), zu dem sich die Israeliten,
wie ihnen vorgeschrieben war (Exod. 34, 23), auch aus fernen
Ländern zahlreich in Jerusalem einzufinden pflegten (vgl. Jos.
Ant. 14, 13, 4; Bell. 2, 3, 1). Allein auf die Ernte, die für den
Apostel von besonderem Werte war, bezog sich das jüdische
Pfingstfest nicht. Dass Pfingsten auch der Erinnerung an die
erste Gesetzgebung am Sinai gegolten habe, würde zwar der
Zeit ungefähr entsprechen, in der dieser Tag gefeiert werden
musste (vgl. Lev. 23, 15; Exod. 19, 1); aber es lässt sich nicht
nachweisen, dass diese Bedeutung des Festes auch schon im
apostolischen Zeitalter betont worden sei, und auch sie hätte
an und für sich den Apostel kaum bestimmen können, die
Wallfahrt nach Jerusalem zu unternehmen. Dass ihm sehr
daran lag, das Fest gerade in Jerusalem mitzufeiern, darf nach
Apg. 20, 16; 24, 11 nicht in Abrede gestellt werden; aber er

^
muss dabei noch einen andern Zweck im Auge gehabt haben,
einen Zweck, der sich voraussichtlich am ehesten gerade durch
die Teilnahme an Festgottesdiensten erreichen liess.

Man vermutet, Paulus habe Wert darauf gelegt, auf Pfingsten

nach Jerusalem zu kommen, weil er habe hoffen dürfen,
in der Festzeit viele Häupter der Urgemeinde, die sich sonst
auf Missionsreisen befanden, in der hl. Stadt anzutreffen und
ihnen so die Kollekte persönlich überreichen zu können. So

hat sich der Verfasser der Apostelgeschichte die Sache ganz
gewiss nicht gedacht. Für die missionierenden Häupter war
die Kollekte nicht bestimmt, sondern für die Armen der
Gemeinde zu Jerusalem (Röm. 15, 26; Gal. 2, 10; I. Kor. 16, 1 ff.;



— 201 —

II. Kor. 8, 4; 9, 1—13); diese fand der Apostel in jeder Jahreszeit

zu Hause. Richtig ist, dass Paulus mit seiner Reise nach
Jerusalem den Zweck verband, die betreffende, gewiss nicht

" unbeträchtliche Geldsumme dort persönlich zu überreichen.
Er hatte für den Fall, dass ein bedeutender Betrag zusammenkomme,

den Vorschlag gemacht, Delegierte zu bezeichnen, die
als Vertreter der beisteuernden Gemeinden das Geld zu
überbringen oder auch ihn selbst auf der Reise nach Jerusalem
zu begleiten hätten (I. Kor. 16, 3. 4). D^^rwartung des

Apostels ging in Erfüllung. Die Kollekte fiel so reichlich aus,
dass der Apostel es nicht für unangemessen zu halten brauchte,
sich nicht nur selbst mit dem Geschäfte zu befassen, sondern
auch Abgeordnete verschiedener Gemeinden mitreisen zu lassen.
Als solche Gefährten werden genannt Sopator, des Pyrrhus
Sohn, von Beröa, Aristarchus und Sekundus von Thessalonich,
Gaius von Derbe und Timotheus, aus der Provinz Asien
Tychikus und Trophimus (Apg. 20, 4, 5). Ferner wird IL Kor.
8, 19 eines „Bruders" gedacht, der als Vertreter verschiedener
Gemeinden förmlich gewählt (xsiQoiovij&sk) worden ist, aber
nicht genannt wird. Auch wird man den Erzähler, der sich
in Philippi der Reisegesellschaft des Apostels anschliesst und

von da an wieder in der ersten Person Plur. spricht, also den

Apostelschüler Lukas als Delegierten eben der Gemeinde Philippi
anzusehen haben. Es ist auch ganz gut möglich, dass unter
den „Wir" (Apg. 20, 6) noch andere nicht genannte Vertrauensmänner

zu denken sind und dass sich aus den Gemeinden, die
auf der Fahrt von Ephesus bis Cäsarea berührt wurden, neue
Delegierte angeschlossen haben. Dass von Cäsarea selbst

„einige Jünger mit uns gingen", wird ausdrücklich bemerkt
(21, 16).

Das ist eine merkwürdig zahlreiche Gesellschaft, wenn es
sich lediglich darum handelte, eine gewisse Geldsumme zur
Unterstützung armer Leute nach Jerusalem zu bringen! Die
Gesellschaft bestand aus geachteten Vertrauensmännern grosser
und reicher Gemeinden, die ohne die geringste Besorgnis am
hellen Tag nach Jerusalem reisen konnten, — zumal sie Geld
brachten. Nur einer in dieser Gesellschaft hat Grund zu ernsten
Befürchtungen, Paulug__&elhst. Warum bleibt er nicht zurück?
Warum überlässt er das einfache Geschäft nicht seinen
Reisegefährten? Warum achtet er nicht auf die ernsten Mahnungen



— 202 —

und bitteren Tränen derer, die ihm in so unbegrenzter
Verehrung und Liebe zugetan sind? Warum begibt er sich einer
so wenig bedeutenden Sache wegen in so grosse Lebensgefahr,
da es ihm doch selbst das Herz bricht, wenn er da und dort
zum Abschied sagen muss: ihr habt mich zum letztenmal
gesehen? — Wir gelangen zum Schluss: auch _die Überbringung

der Kollekte war nicht der eigentliche Zweck, den der
Apostel mit seiner Pfingstreise nach Jerusalem verfolgte. Paulus
hielt die persönliche Besorgung, beziehungsweise Leitung dieses
Geschäftes wohl für zweckdienlich und nötig; aber er wollte
damit etwas erreichen, was ihm noch wichtiger war. Ich
möchte jedoch mit dieser Vermutung selbstverständlich den

Apostel nicht der Gefahr aussetzen, einer — „Ungenauigkeit"
beschuldigt zu werden, wenn er sagt und schreibt, er müsse
nach Jerusalem reisen, um die Kollekte zu überbringen.

Diesen Vorwurf hat dem Apostel oder doch wenigstens
dem treuen Gefährten des Apostels, der sich in seiner Erzählung

des „Wir" bedient, die Äusserung zugezogen, die in Apg.
24, 17 mitgeteilt wird. Hier erklärt Paulus dem römischen
Landpfleger Felix: „Nach Verlauf mehrerer Jahre bin ich
gekommen, um Liebesgaben für mein Volk und Opfer
darzubringen." Dass mit diesen Worten abermals die Teilnahme an
jüdischen Kultushandlungen (rrnoaipooai), also nach den früheren
Bemerkungen die Teilnahme am Pfingstgottesdienst im Tempel
als Zweck der Jerusalemreise angegeben Avird, sei nur eben
erwähnt. Dazu kommt aber nun, dass auch dem andern
Reisezweck, dem der Überbringung der Liebesgabe, eine spezifisch
jüdische Bedeutung gegeben wird. Paulus bezeichnet nämlich
seine Absicht mit den Worten : sXsr^ioavraç rcoujawr sic xo

è'-th'oç nov, ohne anzugeben, dass die Liebesgaben speziell für
die armen Christgläubigen in Jerusalem bestimmt waren. Die
Verschweigung dieser Beschränkung wird von der Kritik wieder
als eine „Ungenauigkeit" aufgefasst, die schon deswegen nicht
entschuldigt werden könne, weil sie den Zweck gehabt habe,
das Urteil des Landpflegers zu gunsten des Apostels irrezuleiten.

Von einer solchen „Irreleitung" dürfte nun aber doch,
wie mir scheint, nicht gesprochen werden, wenn anzunehmen

wäre, dass für den Apostel der bestimmende Grund, mit reichen
Liebesgaben für die „Heiligen" nach Jerusalem zu kommen,
nicht eigentlich das Mitgefühl mit den notleidenden Glaubens-



— 203 —

genossen in der hl. Stadt (vgl. Gal. 6, 10), sondern die Rücksicht

auf deren Zugehörigkeit zum eigenen Volk gewesen sei.
So verhält sich die Sache ohne ZAveifel. Die Gläubigen in
Jerusalem werden zwar vielfachen ökonomischen Schädigungen
ausgesetzt gewesen sein. Je mehr der jüdische Fanatismus,
der schliesslich zur Erhebung gegen Rom führte, sich steigerte,
desto schwieriger wird in Jerusalem die Lage der Christen,
die mit Unbeschnittenen in religiöser Gemeinschaft standen,
geworden sein. In dem kaum zehn Jahre nach der Ankunft
des Apostels entstandenen Hebräerbrief (10, 34) wird den
palästinensischen Christen das Lob gespendet, dass sie den „Raub
der Güter" mit Freuden hingenommen hätten. Dass aber
schon um das Jahr 58, da Jakobus „der Gerechte" noch an
der Spitze der Gemeinde stand, die Christgläubigen zu
Jerusalem ökonomisch sehr bedrängt gewesen seien, lässt sich nicht
beweisen. Es ist denn auch im Bericht der Apostelgeschichte
von der tatsächlichen Übergabe der gesammelten Almosen, die
doch als der Zweck der Reise hingestellt war, gar keine Rede.
Mit diesen Almosen wollte Paulus, wie es scheint, nicht eine
drückende Not der C?/aM&e«*genossen lindern, sondern den

^J&fcgeno.ssen beweisen, dass er mit ihnen auch in fernen
Ländern und unter den Heiden in Liebe verbunden gewesen
sei. Ist diese Auffassung richtig, so war es nicht „ungenau",
dem römischen Landpfleger, der fürjiie Unterschiede zwischen
Juden und Judenchristen ein noch viel geringeres Verständnis
hatte, als heute viele Leute für die Unterschiede zwischen
römischen und nichtrömischen Katholiken, allgemein zu sagen,
die Liebesgaben seien für das eigene Volk bestimmt gewesen.

Wenn wir nun aber weder die Darbringung der Pfingst-
opfer,AïbcITdie Überreichung der Kollekte als den eigentlichen
Reisezweck anerkennen können, so ist die Tatsache, dass sich
Paulus trotz der drohenden Gefahr nach Jerusalem begab, nur
um so rätselhafter. Zudem darf auch noch erwähnt werden,
dass der Apostel sehr wohl wusste, wie er die Wochen, die
zur Reise von Korinth nach Jerusalem nötig waren, verwenden
könnte. Gerade in den Tagen, in denen er diese Reise antrat,
schrieb er der Christengemeinde zu Rom, er rufe Gott zum
Zeugen an, dass er stets ihrer gedenke und in seinen Gebeten
allezeit um die Gnade flehe, nach Rom reisen zu können (Röm.
1, 9. 10). Er muss von diesem Wunsche schon während seines



— 204 —

Aufenthaltes in Ephesus sehr eindringlich gesprochen haben.
Die Apostelgeschichte meldet (19, 21), class er sich auf der
dritten grossen Missionsreise von Ephesus durch Macédonien
nach Griechenland begab mit dem Vorsatz, zunächst freilich
nach Jerusalem zurückzukehren, dann aber Rom zu besuchen.
Dieses Planes gedenkt er auch am Schlüsse des Römerbriefes
(15, 23). Das ist ein sonderbarer Reiseplan! Von Osten nach
'Westen, von Westen zurück nach der Hauptstadt des Gottesvolkes

im Osten, und wiederum von Osten zurück nach der Hauptstadt

der Heidenwelt im Westen Und bei diesem zeitraubenden
Hin- und Herreisen das sehnsuchtsvolle Verlangen nach dem
so bestimmt ins Auge gefassten Ziel Es können nur
Erwägungen ganz eigener Art und von allergrösster Wichtigkeit
den Apostel gehindert haben, doch gleich von der Hafenstadt
Korinth aus, von der so viele Schiffe nach Italien ausliefen,
nacTTËom zu reisen und damit allen Gefahren zu entgehen,
die für ihn mit einer Pilgerfahrt nach Jerusalem verbunden
waren. Nachdem er vielleicht seit zwanzig Jahren keines der
drei grossen Feste seines Volkes in Jerusalem selbst mehr
mitgefeiert hatte, durfte er auch diesmal Pfingsten vorübergehen
lassen, ohne eine Pilgerfahrt nach der heiligen Stadt zu
unternehmen.

Die Kritik schneidet den Knoten entzwei: was die
Apostelgeschichte über die Stellung des Apostels zum Judentum berichtet,
ist nach ihr tendenziöse Erfindung Lukas, oder wie der
Verfasser, bezw. Schlussredakteur sonst heissen mag, hat das
strahlende Bild des Apostels mit jüdischen Farben so
überstrichen, dass die Judenchristen daran keinen Anstoss mehr
nehmen und die Petrus- und Paulusleute einander die Hände
reichen konnten. Eine „Festreise" hat der Apostel ebensowenig
unternommen, wie er die von ihm in der Apostelgeschichte
erzählten jüdischen Kultusakte vollzogen und sich der erwähnten

bedenklichen „Ungenauigkeiten" schuldig gemacht hat. Alles
kommt auf Rechnung der tendenziösen Apostelgeschichte, deren
Verfasser nun von dem modernen Schulmeister wie ein ob
schlimmen Streichen ertappter Schüler Verdientermassen
abgekanzelt wird.

Eine ganz befriedigende Lösung ergibt sich freilich auch so

nicht. Die Jerusalemreise selbst, deren ja auch in den grossen
paulinischen Briefen gedacht wird, bleibt Tatsache; es fällt



- 205 —

höchstens der eine der beiden Reisezwecke hinweg, die ohnehin
die Reise nicht rechtfertigen, wenn man sie als Endzwecke
und nicht bloss als Formen ansieht, die der Apostel für nötig
hielt, um wichtigere Dinge zu erreichen. Es ist auch
anzuerkennen, dass in neuester Zeit insbesondere der Verfasser der
„Wirstücke", zu denen die meisten der in Frage stehenden
Reiseberichte gehören, wieder mehr zu Ehren gekommen ist.
Sein Ansehen darf als unanfechtbar bezeichnet werden, wenn
sich feststellen lasst, class seine Bemerkungen über die Absicht,
in der Paulus nach Jerusalem kam, mit dem, was wir sonst

vom Apostel selbst hören und wissen, in voller Übereinstimmung

steht.
Wie oben unter Berufung auf Röm. 15, 30. 31 bemerkt

wurde, beunruhigt den Apostel beim Gedanken an die Reise
nach Jerusalem eine doppelte Sorge : er fürchtet, dem
tödlichen Hass der „Ungläubigen in Judäa" anheimzufallen und
nicht einmal den Gläubigen angenehm zu kommen. Wenn er
sich trotzdem nach Jerusalem begibt, so muss er sich so benehmen,

dass er den Hass der „Ungläubigen", wenn immer möglich,

beschwichtigt und das Misstrauen der „Gläubigen"
beseitigt. Dem ersten Zweck diente die Teilnahme am mosai-
schen Kult, worüber in einem folgenden Abschnitt noch
eingehender zu handeln sein wird, dem zweiten die Überbringung
der Kollekte. Warum aber wollte er nach Jerusalem gehen?
Warum wich er dem Hass der Ungläubigen nicht aus, und
warum vertraute er das Geschäft der Geldsendung nicht
einfach den Delegierten der verschiedenen Gemeinden an? Darüber
gibt uns insbesondere der unmittelbar vor der Jerusalemreise '

geschriebene Römerbrief Aufschluss.
Eben noch hatte der Apostel in einem frohlockenden Erguss

der Freude darüber Ausdruck gegeben, dass nun den Christ-
gläubigen Gottes Liebe durch keine irdische Gewalt mehr
geraubt werden könne (Röm. 8, 31—39). Da überfällt ihn tiefe
Betrübnis. Er beteuert, dass sein Herz von unablässigem Weh
erfüllt sei; in bebender Erregung spricht er: ich möchte ein
Anathema, ein den Flammen des göttlichen Zornes
preisgegebenes Fluchopfer sein „um meiner Brüder Avillen, meiner
Verwandten dem Fleische nach" (Röm. 9, 1—3). Was ihn so

bewegt, sagt er nicht ; aber aus den folgenden Äusserungen
ergibt sich, dass der Apostel trauert über die Haltung des



— 206 —

eigenen Volkes gegenüber dem Christentum und dass er sich
selbst allem Verderben anheimgeben möchte, wenn er damit
seine eigene Nation für Christus gewinnen könnte. Und nun
ringt der Apostel in einem langen Abschnitt (Kap. 9—11) nach
Licht und Trost. Dass sich der Mensch unter allen Umständen
dem Ratschlüsse Gottes unterwerfen muss, erkennt er so bestimmt
wie möglich an ; aber damit vermag er die Frage nicht
zurückzudrängen: hat Gott sein Volk Verstössen (11, 1)? Das kann nicht
sein. In Wirklichkeit sind ja doch auch jetzt noch siebentausend
Israeliten, die ihre Kniee nicht beugen vor Baal, sondern Gottes
Willen erkennen und befolgen. Dass nur eine kleine Minderheit

in das Reich Gottes des Neuen Bundes eingetreten ist, war
ein Gewinn für die Heidenwelt (11, 11). Hätte sieh ganz Israel
Christo angeschlossen, so wäre der Mosaismus in die Kirche
des Neuen Bundes herübergenommen worden und für die Heiden
wäre in ihr nicht mehr Raum gewesen als in der alttestamentlichen

Synagoge. Nun aber, da die Heiden eingetreten sind,
denkt der Apostel der Heiden nur um so mehr wieder an sein

eigenes Fleisch und Blut, an seine Volksgenossen. Er möchte
sie eifersüchtig machen, so dass sie das Heil, das doch zunächst
für sie bestimmt ist, nicht länger den Heiden überlassen (11,

14). Segensreich war durch Gottes gnädige Fügung die
Wirkung der bisherigen ablehnenden Haltung Israels; segensreicher
noch wird sein Eintritt in die Kirche des Neuen Bundes sein.

Der Ölbaum der christlichen Kirche wurzelt in der alttestamentlichen

Heilsordnung; auf diesen edeln Baum sind die wilden
Zweige des Heidentums nur aufgepfropft; nicht minderes Anrecht,
wieder aufgepfropft und vom Baume genährt zu werden, haben
die abgeschnittenen edeln Zweige. Dazu wird es Gott zu seiner
Zeit kommen lassen. Wie die Erstlingsbrote, die zu Pfingsten
geopfert werden (Lev. 23, 15—20), die ganze Ernte, und wie
der Anbruch die ganze Teigmasse heiligt, so ist der Teil des

Gottesvolkes, der durch Glaube und Taufe bereits Gott geweiht
ist, Unterpfand dafür, dass dereinst Gesamtisrael in die Kirche
eintreten wird (11, 15—24).

Es bedarf, wie man sieht, nicht erst einer Tendenzschrift,
um den Christgläubigen den grossen Gedanken zum Bewusstsein

zu bringen, dass nach Gottes Ratschluss im Organismus
der Kirche Juden- und Heidenchristen gemeinschaftlich an
Gottes Gnade Anteil haben sollten : Paulus hat diesem Gedanken



— 207 —

bereits in seinem Schreiben an die Gläubigen im heidnischen
Rom den denkbar kräftigsten Ausdruck gegeben. Er zwingt
ja förmlich Sprache und Bild, das zu sagen, was er sagen will,
und scheut sich nicht, das überraschende Gleichnis vom
Aufpfropfen wilder Zweige auf einen edeln Baum anzuwenden.
Hätte ein Petrus oder ein Jakobus ein solches Bild gebraucht,
so würde das ohne Zweifel als Beweis dafür aufgefasst werden,
wie gering doch eigentlich die Judenapostel von den
Heidenchristen gedacht hätten, und wie sehr sie bestrebt gewesen
seien, das Christentum lediglich als ein fortgesetztes Judentum
hinzustellen. Nun ist es aber doch der Heidenapostel, der
gerade unter Berufung auf diese seine Mission (11, 13) den
Heidenchristen die angegebene Stellung anweist. Das hindert
ihn nicht, die universelle Bestimmung des Christentums zu
predigen (11, 25—32) und sowohl den Juden ihr Anrecht auf
das verheissene Heil zu lassen, wie auch den gläubigen Heiden
eine heilsame Rückwirkung auf die Juden zuzuerkennen.

WTährend der Apostel solche Gedanken wie Herolde vor
sich her (1, 13; 15, 24) nach Rom entsendet, steht gleichzeitig-
die hl. Stadt Jerusalem vor seiner Seele. Dahin will er reisen,
um sein Volk, seine „Brüder", sein „eigenes Fleisch" zur Eifersucht

zu reizen. Auch kann der Apostel nur an den Tempeldienst

in Jerusalem gedacht haben, als er sich in dem gleichen
Schreiben als Priester (XsizovQyöv isgovQyovrxa) bezeichnete,
der die Aufgabe habe, Gott ein wohlgefälliges und heiliges
Opfer darzubringen (15, 16). Das Opfer sind die Heiden, die
er als Diener Christi durch die Verkündigung des Evangeliums
für das Reich Gottes gewonnen hat. Im Zusammenhang mit
diesem Gedanken steht die Mitteilung, dass er nun nach
Jerusalem ziehen und dann nach Rom kommen wolle (15, 22 ff.).
Als Priester will Paulus die Pilgerfahrt unternehmen. Pfingsten
naht, das Erntefest. Auch der Apostel hat vorläufig seine Ernte
abgeschlossen; er hat „keinen Raum mehr in diesen Ländern
und trägt Verlangen, nach Rom zu kommen" (V. 23). Will er
aber gute Aufnahme finden in den Synagogen der Welthauptstadt,
so muss er zuvor gute Aufnahme finden in Jerusalem ; will er in
Rom die gottesfürchtigen Heiden erfolgreich einladen, in die christliche

Kirche einzutreten, so muss er zuvor in Jerusalem mit den

Erstlingsgaben seiner priesterlichen Wirksamkeit in der Heidenwelt

freundliche Anerkennung finden. Darum reist er zunächst von

\



— 208 —

Korinth nach Jerusalem und rüstet für diese Reise sich aus
mit reichen Erstlingsgaben. Diese Opfergaben sind die
herrlichen Männer, die er aus den Gemeinden Achaias, Macédoniens
und der kleinasiatischen Küstenländer mit sich nimmt, die
persönlichen Zeugen, wie gesegnet seine Wirksamkeit gewesen
ist. Und da man nach alter Übung nicht ohne Opfergeld nach
Jerusalem reisen darf, hat der Apostel seit geraumer Zeit auch
darauf Bedacht genommen, bei seiner Ankunft in der hl. Stadt
reiche Schenkungen machen zu können. Er konnte das Geld
nicht in die trompetenförmigen Röhren des Opferkastens rollen
lassen (vgl. Mk. 12, 41); das hätte keinen Zweck gehabt. Er
konnte auch nicht hoffen, es zweckentsprechend den Synedristen
überreichen zu können. Diese würden es wohl hingenommen,
aber als das unreine Geld eines Judas für irgend einen unreinen
Zweck, etwa zur Errichtung einer Unterkunfts- oder Begräbnisstätte

für Unbeschnittene verwendet haben. Es blieb
voraussichtlich nichts übrig, als die Kollekte den Glaubensgenossen in
Jerusalem zukommen zu lassen. Der bestimmende Grund, sie zu
bedenken, war aber wohl nicht die Glaubensgemeinschaft mit
ihnen und auch nicht die besondere Notlage, in der sie sich
befanden, sondern ihre Zugehörigkeit zum auserwählten Volke,
dessen Sohn auch der Apostel war. Paulus durfte hoffen, mit
der Schenkung dartun zu können, dass die Liebe der Christen
untereinander auch die entlegensten Gemeinden verbinde und
eine Tatsache sei, die vor Gott grössern Wert habe als die

Darbringung der Opfer im Tempel. Auf andere Art konnte er
die im Römerbrief vorgetragene Lehre, welches die gottgefälligen

Opfer seien (12, 1 ff.) und worin die wahre Erfüllung
des Gesetzes bestehe (13, 10i, in Jerusalem einstweilen nicht
verständlich machen. Warum der Apostel vor seiner Jerusalemfahrt

Liebesgaben sammelte, scheint allerdings Röm. 15, 27

deutlich gesagt zu sein: hier rechtfertigt Paulus die Kollekte
mit der Bemerkung, die Heidenchristen seien die Schuldner
der Gläubigen zu Jerusalem: sie hätten die geistigen Güter,
deren sie teilhaftig geworden seien, mit leiblichen zu vergelten.
Allein das ist wieder eine Bemerkung, die man als „ungenau"
bezeichnen kann, wenn man den Apostel beim Buchstaben
seiner Aussage behaftet. Ist denn etwa der Heidenapostel der
Delegierte der Gemeinde zu Jerusalem gewesen, so dass er
sein Evangelium als ein geistiges Geschenk der dortigen Christ-



— 209 —

gläubigen bezeichnen konnte? Oder haben die Judenchristen
in Jerusalem im allgemeinen Anspruch auf das Lob gemacht,
sie hätten die Güter des christlichen Heils freigebig auch den
Heiden ausgeliefert und verdienten dafür Anerkennung und
Dank? Dass das nicht der Fall war, wusste der Apostel sehr
wohl; sonst hätte er nicht im gleichen Atemzug die Besorgnis
äussern können, den „Heiligen" in Jerusalem nicht einmal mit
den Liebesgaben willkommen zu sein (V. 31). Schuldner der
Christen zu Jerusalem sind die Heiden nur deswegen geworden,
weil die Gläubigen in Judäa das Offenbarungsvolk repräsentieren,

unter dem der Stifter des Neuen Bundes erschienen ist.
Die Wohltat, die Paulus den Glaubensgenossen in der hl. Stadt
erweisen möchte, ist für das Volk bestimmt, dem er angehört
Dieses Volk möchte er für die Sache Christi gewinnen. Wie Jesus
selbst mit leiblichen Wohltaten offenbarte, dass er der Heiland
sei, so sucht auch sein Apostel mit leiblichen Wohltaten sein
Volk für die Botschaft empfänglich zu machen, dass das Heil
an Christi Namen geknüpft sei (vgl. IL Kor. 9, 12 ff.).

Dabei durfte er sich ebensowenig wie Christus von
vornherein selbst exkommunizieren. Sogar in den Briefen, die an
gemischte und der Mehrheit nach aus Heidenchristen bestehende
Gemeinden gerichtet sind, sucht er darzutun, dass die Bekenner
der alttestamentlichen Gottesoffenbarung nun die religiöse Pflicht
hätten, das Evangelium anzunehmen; die Juden, die er gewinnen
will, sind gläubige Anhänger der mosaischen Religion. Diese
musste er in der Diaspora in den Synagogen, in Jerusalem
aber im Tempel aufsuchen, und er musste, um mit ihnen in
erfolgreiche Beziehung zu kommen, sich ihnen nicht bloss als
Volks-, sondern auch als Religionsgenosse nähern. Mit dieser
vorläufigen Bemerkung soll nur gesagt sein, dass Paulus weder
seinem apostolischen Amte, noch seiner apostolischen Lehre
untreu wurde, wenn er als Jude zum Pfingstfest nach
Jerusalem kam und am mosaischen Kult teilnahm. Es ist nicht
„ungenau", sondern vollkommen richtig und den Verhältnissen
entsprechend, dass Paulus es für erspriesslich, ja unerlässlich
halten konnte, nach Jerusalem zu reisen, um, wie er Apg. 24,
17 sagt, „Liebesgaben für mein Volk und Opfer darzubringen".
Der eigentliche Zweck aber, den er verfolgte, war der, die
Aufgabe zu erfüllen, die er als berufener Diener Christi bekommen

hatte, und auch „in Jerusalem das Evangelium von der
Revue intern, de Théologie. Heft 50, 1905. 14



— 210 —

Gnade Gottes zu bezeugen" (20, 24), um, wenn immer möglich,
wenigstens einen Teil seines Volkes für das Christentum zu gewinnen.
So gewiss ihm die christliche Kirche der Ölbaum ist, der im
Boden der alttestamentlichen Theokratie wurzelt (Röm. 11,
16—24), so gewiss war es seine Pflicht, den Schein zu
zerstören, der Baum sei entwurzelt, und der Behauptung der
jüdischen Behörden entgegenzutreten, die Gemeinschaft der
Christgläubigen sei weiter nichts, als eine durch Auflehnung wider
die altheilige Gesetzesordnung entstandene Sekte, „die Sekte
der Nazarener" (Apg. 24, 5, 14), eine „Sekte", von der man
in Rom wie in Jerusalem nur das Eine bestimmt weiss, dass
sie überall in der Welt auf Widerspruch stösst (Apg. 28, 22).
Hat die Jerusalemfahrt den angegebenen Erfolg, dann wird die
Romfahrt von unabsehbarer Bedeutung sein. Als die Hoffnung,
die der Apostel auf die Jerusalemfahrt gesetzt hatte, bereits
zerschellt zu sein schien und Paulus auf der Burg Antonia zu
Jerusalem in Banden lag, betrübte ihn nicht die Vereitelung
der guten Absicht, armen Glaubensgenossen eine Unterstützung
zu verabreichen, auch nicht die Vereitelung des Wunsches,
wieder einmal in Frieden mit seinen Volksgenossen Pfingsten
zu feiern, sondern die Furcht, dass nun auch die Romfahrt
unmöglich geworden sei oder doch keinen Erfolg mehr
verspreche. Allein der Herr erschien ihm in der Nacht und sprach
zu ihm: „Sei getrost! Wie du von mir in Jerusalem gezeugt
hast, also sollst du auch in Rom zeugen" (Apg. 23, 11).

Keine Warnung bewog den Apostel, die Jerusalemfahrt
aufzugeben; er ging nicht ohne Furcht, aber auch nicht ohne

Hoffnung seines Weges. Als er mit seinen zahlreichen Gefährten,
wohl ausgerüstet mit allem, wessen eine grosse und mit
Geldmitteln reich versehene Karawane zu gutem und sicherem
Fortkommen bedurfte (Apg. 21, 15), von Cäsarea gen Jerusalem
hinaufzog, mochte er sich fragen, ob man nicht doch bei seiner
Ankunft in der hl. Stadt der Weissagungen gedenken werde:
„Viele Nationen werden sich aufmachen und sprechen: Auf,
lasst uns hinaufsteigen zum Berge Jehovas und zum Tempel
des Gottes Jakobs, damit er uns lehre seine Wege und wir
wandeln auf seinen Pfaden ; denn von Zion wird ausgehen das

Gesetz und von Jerusalem Jehovas Wort" (Mich. 4, 2). Und
erinnerten diese von Westen herkommenden Griechen nicht
an die Worte, mit denen Gott durch den Mund der Propheten



— 211 —

längst schon sein Volk getröstet hatte: „Meiner harren die
Inseln, und die Tharsisschiffe segeln voran, um deine Söhne
von fernher heimzubringen samt dem Silber und Golde der
Heidenvölker für den Namen Jehovas deines Gottes" (Is. 60, 9)?
Dass die Zeit erfüllt war, konnte der Apostel nicht in Zweifel
ziehen; aber gleichwohl erfuhr auch er, dass es dem Menschen
„nicht gebührt, zu wissen Zeit oder Stunde, welche der Vater
festgesetzt hat nach seiner eigenen Macht" (Apg. 1, 7). Der
Zweck, zu dem Paulus die Reise nach Jerusalem unternommen
hatte, wurde zwar erreicht, aber in anderer Weise und zu
anderer Zeit, als er es sich gedacht.

3. Der missglückte Besänftigiingsversuch. — Am Abend des
zweiten Tages nach dem Aufbruch von Cäsarea wird Paulus
mit seiner Begleitung in Jerusalem eingetroffen sein. Die Christen,
die sich ihm in Cäsarea angeschlossen hatten, brachten ihn „zu
einem gewissen Mnason aus Cypern, einem alten Jünger" (Apg.
21, 16); sie hatten ohne Zweifel das Quartier für die grosse
Gesellschaft zum voraus bestellt. Es wird zwar, insbesondere
auch aus textkritischen Gründen, vermutet, dass Mnason nicht
in Jerusalem, sondern in einem Dorfe auf dem Wege von
Cäsarea nach Jerusalem zu suchen sei. Allein in diesem Falle
würde der Name des Ortes angegeben sein; er war wichtiger als
der Name des Quartiergebers. Die Einwendung, in Jerusalem
selbst habe es genug Häuser gegeben, in denen Paulus mit
seinen Gefährten gastfreundliche Aufnahme finden konnte, ist
nicht zutreffend. „Die Brüder", denen Paulus nach 21, 17

willkommen war, sind nicht die jerusalemitischen Gläubigen im
allgemeinen, sondern die von Cäsarea aus ins Einvernehmen
gezogenen Christen, bei denen der Apostel und seine
zahlreichen Begleiter wohnen sollten, also in erster Linie Mnason
und seine Hausgenossen. Mnason wird als „alter Jünger"
bezeichnet; er war daher als ein zuverlässiger Mann bekannt.
Nachdem sich der Apostel durch keine Warnung von der Reise
nach Jerusalem hatte abschrecken lassen, musste es seinen
Freunden in Cäsarea daran liegen, ihm in der hl. Stadt ein
möglichst sicheres Unterkommen zu verschaffen. In demselben
Interesse liess man die Ankunft des Apostels nur in einem
engen und vertrauten Kreise bekannt werden; es dauerte
mehrere Tage, bis die Juden von Jerusalem erfuhren, dass der



— 212 —

verhasste Mann, der das Volk allenthalben vom mosaischen
Gesetz und vom Tempeldienst abwendig mache, anwesend sei
(21, 22. 27). Auch mag die Vermutung vollkommen richtig
sein, Mnasons Heimat Cypern, die für den Leser sonst gleichgültig

sein könnte, werde ausdrücklich angegeben, weil der
„alte Jünger" zu den Männern von Cypern gehörte, die anlässlich

der stephanischen Verfolgung aus Jerusalem nach Antiochien

geflohen waren und dort den „Griechen das Evangelium
von dem Herrn Jesus" gepredigt hatten (11, 20). So ist vielleicht
der alte Jünger zugleich ein alter Bekannter des Apostels
gewesen. Auf jeden Fall war er ein Mann, der kein Bedenken
trug, unbeschnittenen Heidenchristen gastfreundliche Aufnahme
zu gewähren.

Am Tage nach der Ankunft in Jerusalem machte Paulus
in Begleitung von Gefährten, zu denen auch der Verfasser der
Apostelgeschichte gehörte, seinen ersten Besuch bei Jakobus,
dem Haupte der Gemeinde. Zu dieser ersten Begrüssung
(àonuGunsvoç, V. 19) hatte sich auch das ganze Kollegium der
Presbyter bei Jakobus eingefunden (V. 18i. Unter diesen waren
ohne Zweifel auch solche, mit denen Paulus sieben oder acht
Jahre vorher, anlässlich des Apostelkonzils, in Berührung gekommen

war. Damals hatte er ihnen das Evangelium vorgelegt,
das er unter den Heiden predige (Gal. 2, 2), und daraufhin
unter Handschlag von Jakobus, Kephas und Johannes die Erklärung

erhalten, dass sie mit seiner heidenchristlichen Missionstätigkeit

einverstanden seien (Gal. 2, 9). Diesmal konnte er
sich darauf beschränken, den Vertretern der Muttergemeinde
„eines nach dem andern" zu erzählen, „was Gott unter den
Heiden getan hatte durch seinen Dienst" (Apg. 21, 19).
Insbesondere wird er also, da er auf Einzelheiten einging (s^ysïxo
xa&' iv sxaoxov), die Länder namhaft gemacht haben, die er
seit dem Apostelkonzil durchzogen hatte. Dabei konnte er die
Gemeinden nennen, die da und dort entstanden waren, und die
mit ihm gekommenen Delegierten dieser Gemeinden und Länder
vorstellen. Das war ein Vortrag, der zur Veranschaulichung
des triumphierenden Rufes dienen konnte, den Paulus unmittelbar

vor Antritt seiner Jerusalemreise nach Rom hatte ergehen
lassen : „Das Evangelium ist eine Kraft Gottes, selig zu machen
alle, die daran glauben, die Juden vornehmlich und auch die
Griechen" (Röm. 1, 16). Das empfanden auch tatsächlich die



— 213 —

anwesenden Jerusalemiten : sie nahmen die Mitteilungen des

Apostels mit freudigem Dank gegen Gott entgegen (Apg. 21, 20).
Bei dieser Gelegenheit sind vermutlich die Liebesgaben

überreicht worden. Nach Apg. 24, 17 ist anzunehmen, dass

die Übermittlung reicher Almosen durch Paulus eine eben so

notorische Tatsache war, wie die Darbringung von Opfern, ob
denen der Apostel im Tempel überfallen wurde. Da Delegierte
der verschiedenen Gemeinden mitgekommen waren, werden sie
auch die Schenkungen persönlich übergeben haben (vgl. I. Kor.
16, 3. 4). Indessen geht Lukas über diesen Punkt stillschweigend
hinweg. Allerdings aber ist nach seinem Bericht bei jener
ersten Begrüssung in anderm Zusammenhang von materieller
Unterstützung die Rede gewesen.

Die Jerusalemiten machten Paulus auf die missliche Lage,
von welcher dieser nun schon so oft gehört hatte, in eindringlichen

Worten aufmerksam. Während er von den zahlreichen
Gläubigen in der Heidenwelt gesprochen hatte, reden sie von
den vielen Juden, die zwar das Evangelium ebenfalls
angenommen hatten, aber immer noch eifrige Anhänger der mosaischen

Gesetzesordnung waren. Der Apostel werde wohl bereits
wahrgenommen haben (HswqsTç, V. 20), dass es in der hl. Stadt
von solchen Judenchristen wimmle. Die Worte nóoai fivQictâeç
sind ja freilich nicht mathematisch streng zu nehmen; sie
beweisen aber doch, dass Jakobus und die Presbyter von einer
zahllosen Menge reden wollen. Diese Judenchristen werden
V. 21 von denen in der Diaspora unterschieden und V. 22
indirekt als solche bezeichnet, die in Jerusalem anwesend sind.
Gemeint sind also palästinensische Judenchristen, die wegen
des Pfingstfestes (vgl. S. 193 f.; 200, und Apg. 20, 16) in ausser-
gewöhnlich grosser Zahl nach Jerusalem gekommen sind und
hier, wie sich Paulus leicht überzeugen kann, mit grossem
Ernst und Eifer an den gottesdienstlichen Verrichtungen
teilnehmen. Noch wissen sie nichts von der Anwesenheit des

Apostels; aber „sie werden jedenfalls hören", dass er gekommen
ist (V. 22). Dann hat er nichts Gutes zu gewärtigen. Das
Presbyterium weiss, wie die Leute denken. Von überallher, wo
Paulus in der Heidenwelt das Evangelium verkündet hat, haben
die palästinensischen Judenchristen empörende Nachrichten
erhalten. „Sie haben, sagen die Presbyter, über dich die
Unterweisung bekommen (xaxrixfjlïiqaav nsçl oov), dass du mit deiner



— 214 —

Lehre alle Juden unter den Heiden zum Abfall (dnooxccfftav)
von Moses bringst, indem du sie verleitest, die Kinder nicht
mehr zu beschneiden und sich in ihrem Wandel nicht mehr
an die (gesetzlichen) Gebräuche zu halten." So war die auf
dem Apostelkonzil getroffene Vereinbarung nicht gemeint. Jakobus

und die Presbyter sind nach wie vor damit einverstanden,
dass den Heidenchristen ausser den bekannten vier Verpflichtungen

(V. 25; vgl. 15, 20. 29) keine weitere Last aufgebürdet
werde; aber sie erachteten es als selbstverständlich, dass die
Judenchristen die mosaischen Kultformen und Übungen
beibehielten. „Wie steht es nun?" fragen sie. Die palästinensischen

Judenchristen werden in grosse Aufregung geraten, wenn
sie hören, dass der von der väterlichen Religion abgefallene
Mann nach Jerusalem gekommen ist. Wenn aber der Apostel
sogar in ihren Augen ein Apostat ist, der überall die Apostasie
verbreitet, wie wird dann erst das Urteil der Juden lauten?

Unter solchen Umständen macht das Presbyterium dem
Apostel den folgenden Vorschlag: „Wir haben vier Männer,
die ein Gelübde auf sich haben, diese nimm an; weihe dich
mit ihnen und bestreite die Kosten für sie, damit sie sich das

Haupt scheren lassen. So wird man allgemein erkennen, dass
nichts an der Unterweisung ist, die man über dich erhalten
hat, sondern dass du in deinem Wandel selbst auch das Gesetz
beobachtest" (V. 23. 24). Die vier Männer, deren sich die
Vorsteherschaft der Gemeinde zu Jerusalem in solcher Weise
annimmt, sind als palästinensische Judenchristen (slalv r)iuv)
zu denken, die von irgend woher als Pilger ans- Pfingstfest
gekommen sind. Um die Wallfahrt recht verdienstlich zu machen,
hatten sie das temporäre Nasiräergelübde abgelegt. Dieses

verpflichtete sie zunächst, mindestens dreissig Tage lang auf
jedes berauschende Getränke zu verzichten und „gar nichts von
dem zu essen, was vom Weinstocke gewonnen wird". Auch
durfte während dieser Zeit kein Schermesser auf ihr Haupt
kommen, sondern sie mussten ihr Haupthaar frei wachsen
lassen. Eine weitere Verpflichtung war die, sich während der
Weihezeit vor jeder Berührung einer Leiche zu hüten. Wurde
die Weihezeit unverschuldet durch einen plötzlichen Todesfall
unterbrochen, so war sie nach Darbringung eines Opfers von
neuem zu beginnen (Num. 6, 1 ff.). Diese gesetzlichen
Bestimmungen wurden durch die jüdische Kasuistik in mannigfacher



— 215 —

Weise erweitert. Lästiger jedoch als die Verpflichtungen für
die Weihezeit selbst waren die Opfer, die der Nasiräer nach
Ablauf der dreissig Tage zu entrichten hatte; es waren unter
besonderem Zeremoniell zwei einjährige Lämmer und ein
fehlloser Widder, ein Korb mit ungesäuerten Kuchen, Speis- und
Trankopfer darzubringen. Hierauf hatte sich der Nasiräer das

Haupthaar abschneiden und dieses im Opferfeuer verbrennen
zu lassen (Num. 6, 13—20). Wer mit einem solchen Gelübde
nach Jerusalem kam und die Opfer beim Priester anmeldete,
durfte als strenger Anhänger der mosaischen Religion gelten.
Je verdienstlicher aber die guten Werke eines Nasiräers waren,
desto zulässiger musste es sein, ihm zur genauen Verrichtung
derselben Hülfe zu leisten. Als Agrippa I. im zweiten Jahre
der Regierung des Kaisers Klaudius wieder zu einem Königreich

gelangt war, das ungefähr dieselbe Ausdehnung hatte
wie das seines Grossvaters, bekundete er in demonstrativer
Weise seinen Dank auch dadurch, „class er nichts unterliess,
was im Gesetze geboten ist, und für viele Nasiräer die Kosten
bezahlte, damit sie sich das Haupt scheren lassen konnten"
(Jos. Ant. 19, 6, 1). Selbstverständlich aber hatte sich Agrippa
den übrigen dreissigtägigen Verpflichtungen nicht zu
unterziehen.

In dem Falle nun, um den es sich im angeführten
Vorschlag handelt, beliefen sich die Kosten ziemlich hoch, da eben
für vier Nasiräer die Opfer zu bezahlen waren. Solange das
nicht geschehen war, lastete auf den Betreffenden die Verpflichtung

zu der erwähnten Abstinenz. Paulus ging auf den
Vorschlag ein. Schon am folgenden Tag, dem zweiten nach seiner

"Ankunft in Jerusalem, „weihte er sich mit den vier Männern,
ging in den Tempel und kündigte die Erfüllung der Tage der
Weihe an, bis dass für einen jeden von ihnen die Opfer
dargebracht wurden" (21, 26). Worin das àyvîÇso&ai, das nach
V. 24 dem Apostel zugemutet wurde und dem er sich nach V.
26 vgl. 24, 18 wirklich unterzog, bestanden hat, lässt sich nicht
näher angeben; der Sinn wird aber jedenfalls der sein: er
machte sich selbst zu einem Nasiräer (->>?3, Num. 6, 13 ff., der
Gottgeweihte). Die Verpflichtung, die er damit übernahm, schloss
jedoch nicht eine dreissigtägige Abstinenz, sondern hauptsächlich

nur die Bestreitung der Opferkosten, die zur Darbringung
der Opfer nötigen Tempelbesuche und das Scheren des Haupt-



— 216 —

haares in sich. Der erste Tempelbesuch galt dem Zweck, dem
zuständigen Priester die zum Abschluss der Weihezeit (êxnXf^ixxsiç
TÛV rjfisQwv xov dyviOfxov) der vier Nasiräer nötigen Opferhandlungen

anzumelden (ôiayysXXsiv). Waren die für einen jeden
von ihnen erforderlichen Opfer dargebracht, so konnte die
Scherung des Hauptes vorgenommen werden und „der
Gottgeweihte durfte Wein trinken" (Num. 6, 20).

So weit kam es aber nicht. Der Erzähler lässt V. 27 den
Satz folgen: „Als aber die sieben Tage im Begriffe waren, zu
Ende zu gehen, erblickten ihn die aus Asien gekommenen
Juden im Tempel, brachten die ganze Menge in Aufruhr und
legten Hand an ihn." Nach 24, 18 war Paulus damit beschäftigt,

als Nasiräer (ijnofisvoç) im Tempel Opfer darzubringen.
Schon also hatte er sich einige Tage zu diesem Zwecke im
Tempel eingefunden. Aus der Anwendung des bestimmten
Artikels (al snxà relegai) muss gefolgert werden, dass die in
Frage stehenden sieben Tage, die ihrem Ende nahten (s'fisXXov

awxsXeiodai), nach der Vorstellung des Verfassers eine Zeit
bilden, deren Begrenzung allgemein bekannt war. Viele denken

an die dem Pfingstfest folgenden sieben Tage. Möglich
ist aber auch, dass die Tempelbesuche und Opferhandlungen,
die dem Nasiräer am Schlüsse der Weihezeit oblagen, nach
den Vorschriften der Gesetzeslehrer sieben Tage in Anspruch
nahmen. Die ersten Tage, an denen Paulus im Tempel erschienen

war, hatten niemand veranlasst, ihm feindselig entgegenzutreten.

Offenbar war der Apostel, der sich — von ganz
kurzen Besuchen abgesehen — seit so vielen Jahren nicht
mehr in Jerusalem aufgehalten hatte, gar nicht erkannt worden.
Bevor man den Heidenapostel Paulus kennen lernte, sollte
man den gesetzestreuen Juden Saulus beobachten können. War
dieser sieben Tage hindurch den Tempelbesuchern zu einer
bekannten Erscheinung geworden, so durfte er es auch wagen,
sich als der vielgelästerte Apostat und Apostatenführer zu
erkennen zu geben. Diese Erwägung mochte den Apostel
bestimmt haben, vorerst das Inkognito zu wahren. Tatsächlich

sind es nicht Jerusalemiten, sondern jüdische Pilger aus

Ephesus (V. 29) und andern Städten der römischen Provinze

Asien, die ihn erkennen und das im Tempel versammelte Volk
auf ihn aufmerksam machen. Es war ja erst ein Jahr
verflossen, seitdem Paulus nach mehr als zweijährigem Aufenthalt



— 217 —

von Ephesus geschieden war (I. Kor. 16, 8). In Ephesus, wo
sich dem Apostel „eine grosse und wirksame Türe aufgetan
hatte und der Widersacher viele waren" (V. 9), gab es wohl
keinen einzigen erwachsenen Juden, der den wider „das Gesetz
und den Tempel" predigenden Mann (Apg. 21, 28) nicht
persönlich gekannt hätte. Wie sorgfältig Paulus es vermieden
hatte, auf der Reise von Korinth nach Jerusalem mit
Festpilgern aus dem Westen zusammenzukommen, ist oben (S. 196 ff.)
ausgeführt worden ; er wusste, wie diese gegen ihn gesinnt
waren. In der Tat machte die Wahrnehmung, dass Paulus
Nasiräeropfer bezahle und darbringe, auf die Pilger der Westküste"

Kleinasiens keinen Eindruck: wie sie ihn erschauen
"Cxrsaadpsvoi), erheben sie wildes Geschrei {xqûÇovxsç) und greifen
zur Gewalt. In diesem Moment nimmt die Beteiligung des
Apostels am jüdischen Tëmpëldienst für immer ein Ende. Die
Nasiräeropfer waren die letzten Handlungen gewesen, die er
im Heiligtum der Väter in vorgeschriebener und üblicher Weise
begonnen hatte und zu Ende führen wollte; aber bevor der
Tag gekommen war, an dem er sich das Haupt scheren lassen
durfte, wurde er durch seine Volksgenossen endgültig aus dem
Tempel gestossen.

Diese ganze Nasiräergeschichte wird von der modernen
Kritik als ein Vorfall bezeichnet, „der gar nicht stattgehabt
haben kann". „Eher sei glaublich, dass Calvin auf dem
Todbette der Mutter Gottes einen goldenen Rock gelobt, als dass-

Paulus solche Wege beschritten habe." Der „goldene Rock" zu
Ehren der Mutter Gottes ist sehr hübsch; aber er passt auf
den vorliegenden Fall nicht ganz. Es liesse sich ja doch am
Ende denken, dass ein schriftgemässer und konsequenter
Calvinist voll Ehrfurcht für die Mutter des Heilandes wäre und
in naiver Form an der Erfüllung der Vorhersagung sich beteiligen

möchte: „Von nun an werden mich selig preisen alle
Geschlechter" (Luk. 1, 48). Passender wäre folgendes Exempel:
Würde ein altkatholischer Pfarrer zur Zeit eines päpstlichen
Jubiläums nach Rom pilgern, dort alle Bedingungen erfüllen,
um den vollkommenen Ablass zu gewinnen, dann sich die Tonsur

schneiden lassen und mönchische Gewänder anziehen, so
dürfte man getrost behaupten, dass der Pfarrer dem Altkatholizismus

entsagen wolle. Hiervon die Anwendung auf den Apostel
Paulus zu machen, sei dem Leser anheimgegeben; die Kritik



— 218 —

wird die Vergleichung für vollkommen richtig halten, jedoch
wiederholen, Paulus habe ganz gewiss dem Evangelium nicht
entsagt, also auch keine Nasiräergelübde übernommen.

Die Vergleichung ist aber nicht richtig. So weit, wie
ein altkatholischer Geistlicher von päpstlicher Religionsübung,
war Paulus vom mosaischen Tempeldienst nicht entfernt. Er
betont auch Heidenchristen gegenüber, dass er ein Jude sei
(Röm. 11, 1) und für seine Volksgenossen sich selbst zu einem
Fluchopfer weihen könnte (9, 3), und er lässt sich auch von
Judenchristen die Eigenschaft eines hebräischen Juden nicht
streitig machen (IL Kor. 11, 22). Das auserwählte Volk besitzt
keinen Vorzug, der nicht auch in seinen Augen unschätzbaren
Wert hätte (Röm. 9, 4. 5). Zu diesen Vorzügen rechnet er
auch die Gesetzgebung und den Kultus. Niemals redet er von
einer gesetzlichen Vorschrift oder von einer Kultform, an die
sich der Judenchrist nicht mehr halten dürfte. Vielmehr rühmt
er sich, den Juden ein Jude zu sein, „um die Juden zu gewinnen";

sich freiwillig dem Gesetze zu unterwerfen, „um die zu
gewinnen, die unter dem Gesetze sind" (I. Kor. 9, 20). Obwohl
er ganz gut weiss, dass gewissen Übungen kein verbindlicher
Charakter zukommen kann, macht er sie doch zur Pflicht,
sobald es sich darum handelt, auf schwache Gewissen Rücksicht

zu nehmen und das gute Einvernehmen unter den
Glaubensgenossen zu befestigen (Röm. 14; I. Kor. 10, 14 ff,); er will
lieber ganz auf Fleischgenuss verzichten, als einem Bruder
Ärgernis geben (I. Kor. 8, 13). Auch in den erregten Stunden,
in denen er den Galaterbrief diktierte, sieht er es als völlig
selbstverständlich an, dass die Gläubigen aus dem Judentum
fortfahren, nach Judenart zu leben (Gal. 2, 8 ff.). Nicht darin
bestand die „Heuchelei", deren sich Kephas schuldig machte,
dass er jüdische Satzungen beobachtete, sondern darin, dass

er sich aus Menschenfurcht den Schein gab, er halte diese

Satzungen für verbindlich, und durch sein Verhalten „die Heiden

zwang, nach jüdischer Weise zu leben" (Gal. 2, 13 ff.). Sobald
es sich nämlich um die prinzipielle Frage handelte, ob auch
Heidenchristen das Joch des mosaischen Gesetzes aufzuladen
sei, kannte Paulus allerdings keine Nachgiebigkeit mehr; er
bekämpfte darum auch den obligatorischen Charakter der
Beschneidung (Gal. 2, 3; 5, Iff.; 6, 12 ff.), konnte jedoch aus
Opportunitätsrücksichten, um die Beschnittenen zu gewinnen,
zugeben, dass sich der hervorragendste unter seinen Schülern



— 219 —

und Genossen der Beschneidung unterzog (Apg. 16, 3). Warum
es unter solchen Umständen dem Apostel nicht erlaubt gewesen
sëïfT soli, aus höheren Rücksichten die Verpflichtungen des

Nasiräats auf sich zu nehmen, ist schwer einzusehen. Niemand
bestreitet, dass er in der Diaspora jede Gelegenheit benutzte,
an den Synagogengottesdiensten teilzunehmen. Wie er sich bei
diesen Anlässen an die bestehenden Formen halten musste,
so durfte er das auch im Tempel zu Jerusalem tun. Wenn er
die Juden gewinnen wTollte, so durfte er sich nicht von
vornherein in einen das fromme Gefühl beleidigenden Gegensatz
zu ihnen stellen und nicht als rechthaberischer Schulmeister
zu ihnen kommen, sondern er musste unter ihnen als treuer
und bescheidener Bruder und Volksgenosse auftreten. Paulus
gab aber diesem Gedanken ein Jahr vor seiner Ankunft in
Jerusalem einen noch viel kräftigeren Ausdruck, indem er
schrieb: „Obwohl ich frei bin allen gegenüber, habe ich mich
doch allen zum Knechte gemacht" (I. Kor. 9, 19).

„Um möglichst viele zu gewinnen" (iva xovç rcXsîovaç xsgórjGw),

fügte er bei. Dass das der Zweck war, den der Apostel bei
seiner Reise nach Jerusalem im Auge hatte, ist im zweiten Teil
dieser Abhandlung gesagt worden. Die Überreichung der
Kollektengelder ist dem Verfasser der Apostelgeschichte so sehr
Nebensache, dass er davon gar nicht einmal redet. Dem Apostel
war es nicht eigentlich darum zu tun, Almosen nach
Jerusalem zu bringen, sondern vielmehr darum, einen grossen
Gewinn zu erzielen : der Gewinn, den er im Auge hatte, war das

theokratische Volk oder doch die Aufrechterhaltung und Befestigung

der religiösen Gemeinschaft mit diesem Volk. Er will
den heidenchristlichen Gemeinden „die Fettigkeit des Ölbaumes",
an der sie Anteil bekommen haben (Röm. 11, 18), nicht
verloren gehen lassen. Wo hat man denn die Verheissungen zu
suchen, die in Christo erfüllt siüd, die Typen, die den neuen
Heilsweg vorgebildet haben, die Gebote, in denen Jesus den
lautern Willen Gottes erkennen gelehrt hat, die kirchliche
Ordnung, in der sich Ferne und Nahe zur gemeinschaftlichen
Gottesverehrung' zusammenfinden können, die heiligen Lieder,
mit denen der Fromme auf allen Wegen Gott verherrlicht?
Diese unentbehrlichen Güter sind die alttestamentliche
Heilsordnung; von dieser die neutestamentliche Kirche scheiden
heisst den Baum entwurzeln, auf den die wilden Zweige des

Heidentums aufgepfropft sind (Rom. 11, 18). Zu solcher Schei-



— 220 —

|dung hat der Apostel unabsichtlich gerade durch den grossen
'Erfolg, den er in der Heidenwelt erzielt hat, beigetragen. Auf
ihm lastet der Vorwurf, dass er sich in seiner apostolischen
Wirksamkeit „wider das Volk und das Gesetz und diese Tempelstätte"

auflehne (Apg. 21, 28). Diesem Vorwurf musste er
entgegentreten ; das konnte in wirksamer Weise nur in Jerusalem
selbst geschehen. Etwa fünfzehn Jahre vor der Ankunft des

Apostels hatte König Herodes Agrippa I. als eifriger Jude
seinem Dank gegen Gott dadurch Ausdruck gegeben, dass er
vielen Nasiräern beistand, ihre Gelübde zu entrichten. Das-

rechnet ihm der jüdische Geschichtschreiber Josephus Flavius-
zum Ruhme an. Für Paulus lag gar kein Grund vor, den Rat
von sich zu weisen, mit einer gleichartigen Leistung zu bekunden,

dass er weder ein Feind des Volkes, noch des Gesetzes,
noch des Tempels sei.

Aber der Besänftigungsversuch misslang. Die kleinasiatischen

"Juden, die nun seit Jahren Gelegenheit hatten, die
Wirkung der apostolischen Predigt zu beobachten, konnten von
ihrem Standpunkt aus mit einem gewissen Recht sagen: Das
ist Abfall von Moses! Ihre Synagogen wurden leerer; die mit
den Heidenchristen in religiöser und sozialer Gemeinschaft
stehenden Volksgenossen setzten sich über alle Verordnungen
hinweg, die bisher das heilige Volk von den unreinen Heiden
schieden; es kam immer häufiger vor, dass Knaben jüdischer
Eltern nicht mehr beschnitten wurden. Die wiederholten
Mahnungen des Apostels, die Freiheit nicht zu missbrauchen (GaL
5, 13), die Ängstlichen nicht zu kränken (Röm. 14, 1 ff.),
niemand in Widerspruch mit seinem eigenen Gewissen zu bringen
(I. Kor. 8, 7 ff.), haben zur Voraussetzung, dass auch
Judenchristen nicht selten in recht demonstrativer Weise bekundeten,
dass die mosaischen Vorschriften für sie keine Verbindlichkeit
mehr hatten. Solchen Wahrnehmungen gegenüber beurteilten
die jüdischen Festpilger aus Kleinasien die Nasiräeropfer des

Apostels Paulus gerade so wie die moderne Kritik — als eine
nicht zu entschuldigende Heuchelei.

Dazu kam eine neue schwere Beleidigung des Judentums
in der heiligen Stadt selbst. NichtJuden durften sich nur in
dem äussersten, den ganzen Tempel umgebenden Vorhof
aufhalten ; griechische und lateinische Inschriften verboten ihnen
bei Todesstrafe das Emporsteigen zu den innern Vorhöfen (Jos.
Bell. 6, 2, 4; Ant. 15, 11, 5). Die kleinasiatischen Pilger erheben



— 221 —

aber wider den Apostel den Vorwurf : „Nun hat er auch noch
Griechen in den Tempel gebracht und diesen heiligen Ort
entweiht!" Das war nur eine Vermutung. Paulus, dem sehr daran
lag, die aufgeregten Volksgenossen zu beruhigen, wird sich
wohl gehütet haben, ihnen Veranlassung zu einer neuen
Anschuldigung zu geben. Auf die Vermutung waren aber die
Kleinasiaten gekommen, weil sie vorher in der Stadt ihren
Landsmann Trophimus aus Ephesus beim Apostel gesehen hatten
(riQoswQaxóxsq sv xfj nóXsi Gvv avxiff, V. 29); im Tempel selbst
hatten sie ihn nicht gesehen. Aber griechischredende Leute,
die man für Unbeschnittene halten konnte, werden ohne Zweifel
auch im Tempel an der Seite des Apostels gewesen sein. Der
Hülferuf der Angreifer : Israeliten, zu Hülfe (avâçsç ÌGQagXsìxca,

ßorj&stxs, V. 28), wäre lächerlich gewesen, wenn sie es nur mit
einem einzigen wehrlosen Mann, der gerade mit frommen
Übungen beschäftigt war, zu tun gehabt hätten. Es ist
anzunehmen, dass die judenchristlichen Reisegefährten des Apostels
und die mit ihm bekannt gewordenen jerusalemitischen
Gläubigen, die ja von der gefährlichen Situation unterrichtet waren,
den Apostel täglich in den Tempel begleiteten und gleichsam
die Gemeinde bildeten, die mit den vier Nasiräern und deren
Bekannten und Freunden an den Opferhandlungen teilnahm.
Daraus erklärt sich, dass die Überwältigung des Apostels eine
gewisse Zeit in Anspruch nahm. Trotz V. 27 wird man mit
ihm selbst nicht sogleich handgemein geworden sein. Die Schar
der Christgläubigen wird sich zusammengeschlossen haben ; es
wird zunächst die Tempelentweihung zur Sprache gekommen
und den unbekannten griechischredenden Begleitern der Schimpf
entgegengeschleudert worden sein, dass sie Unbeschnittene seien
und sich durch das Betreten der inneren Vorhöfe die Todesstrafe

zugezogen hätten. Das musste zu einem erregten Streit
führen, von dem man rasch auch in der Stadt Kunde erhielt.
Dass die „ganze Stadt in Aufregung geriet" (sxiv^d-r, y nóX.ig

oXr], V. 30), schliesst der Berichterstatter aus der grossen Zahl
der Leute, die skandalsüchtig rasch im Tempel zusammenströmten,

ohne dass wir die angeführten Worte buchstäblich
zu nehmen hätten. Die wachsende Zahl steigert den Mut und
die Wut der Angreifer. Unbeschnittene, die den Tempel hätten
entweihen können, sind nicht da; um so mehr wird Paulus
selbst das ausschliessliche Opfer der Gewalttätigkeiten. Erst
jetzt bekommt er die Finger und die Fäuste der Angreifer zu



— 222 —

fühlen (smXaßousvoi): man schleppt ihn hinaus und schliesst die
Tore, um sich nicht durch Vergiessen von Menschenblut selbst
einer Tempelentweihung schuldig zu machen. Denn von
Totschlagen wird bereits laut genug gesprochen worden sein.

Dass es in Wirklichkeit dazu nicht kam, war dem Tribun
Klaudius Lysias zu ATerdanken, der von der nahen Burg Antonia
mit Offizieren und Soldaten ausrückte, um dem Tumult rasch
ein Ende zu machen (VV. 31. 32). Sobald er sich nahte, hörte
die Misshandlung des Apostels auf ; man wusste sehr wohl, dass
in solchen Fällen das römische Militär keine Schonung kannte,
sondern Schuldige und Unschuldige niederschlug, sobald es

galt, Ruhe und Ordnung herzustellen (vgl. Luk. 13, 1 ff.). J^ie
Erzählung wird hier sehr anschaulich. Lukas, der als
Unbeschnittener (Kol. 4, 11 ff.) nicht im Tempel selbst war, als der
Überfall stattfand, wird doch die Vorgänge ausserhalb des

Tempels mit eigenen Augen gesehen haben. Der Tribun hielt
den Apostel für einen ägyptischen Pseudopropheten, der nach
Josephus Flavius unter dem Prokurator Felix mit einem Haufen
Sikarier bis auf den Ölberg vorgedrungen Avar und seinen
Anhängern zeigen wollte, wie auf seinen Befehl die Mauern
Jerusalems zusammenstürzen werden (Ant. 20, 8, 6; Bell. 2,13, 5).
Obwohl sich nämlich der in Frage stehende Agitator zunächst
gegen die römische Herrschaft erhoben hatte, war sein regelloser

Anhang doch keineswegs judenfreundlich. Die sogenannten
Sikarier überfielen sogar mit Vorliebe wehrlose jüdische
Festpilger (Ant. 20, 9, 10), und am Kampf wider sie beteiligte
sich auch das „ganze jüdische Volk" (Bell. 2, 13, 5). Vielleicht
war es Klaudius Lysias, der den Sikariern die blutige Niederlage

am Ölberg bereitet hatte, jedoch ohne des Anführers habhaft

werden zu können. Warum er meinte, den gefährlichen
Mann nun in der Person des Apostels erwischt zu haben, meldet
Lukas nicht; dagegen gedenkt dieser der Überraschung, mit
der der Chiliarch wahrnahm, class Paulus der griechischen
Sprache mächtig sei und folglich mit dem ägyptischen Banclen-

führer, von dem man das Gegenteil wusste, nicht identisch sein
könne (37—39).

Für den bereits mit zwei Ketten gefesselten Apostel (V. 33)
bildete die günstige Wirkung, die seine bescheidene griechische
Äusserung auf den Gewalthaber ausgeübt hatte, eine Versuchung,
nun von der Erlaubnis, zum Volke zu reden, ebenfalls in
griechischer Sprache, die ja in Jerusalem und namentlich von den



— 223 —

Festpilgern allgemein verstanden wurde, Gebrauch zu machen.
Allein er wählte dazu das hebräische (aramäische) Idiom. Ein
vollwertiger Jude musste der Sprache seines Volkes mächtig
sein. Hellenisten, die das Hebräische vergessen hatten, standen
im Verdacht, auch sonst vom griechischen Heidentum viel
angenommen zu haben. Wie leicht es zwischen griechischen
und hebräischen Juden zu Zerwürfnissen kam, zeigt der Apg.
6, 1 ff. erzählte Zwist. Von Paulus, der sich seit mehr als zwei
Jahrzehnten nur noch ganz vorübergehend in Palästina
aufgehalten, sonst aber unter Griechen gelebt hatte, Aväre es nicht
zu verwundern geAvesen, wenn er den aramäischen Dialekt
der palästinensischen Juden nicht mehr vollständig beherrscht
hätte. Allein noch einmal will er seinen Volksgenossen dartun,

dass er „ein Hebräer" ist, so gut wie irgend ein Israelite
(IL Kor. 11, 22), „ein Hebräer von Hebräern" (Phil. 3, 5), und
dass er trotz allem seine Herkunft nicht vergessen und die
Zugehörigkeit zu seinem Volke nicht verleugnet hat und nicht
verleugnen will. Oben auf der Treppe, die zur Burg Antonia
hinaufführte, angelangt und \Tor dem Tore der Kaserne stehend,
in der eine dunkle Kammer seiner Avartet, redet er mit
Erlaubnis des Chiliarchen noch einmal zu seinem Volk in
aramäischer Sprache (21, 40; 22, 2). Da_s_war jäine captatio bene-
volentise, die man__mit ebensoAiel, recte : mit ebensowenig^
Grund als Heuchelei bezeichh'ë'n'dafï, wie das Entgegenkom-
mecAdes Apostels in der Form der Nasiräeropfer. Merkwürdigerweise

übten die hebräischen Laute eine grössere Wirkung aus
als die Lämmer und Widder und Kuchen, die er mit schwerem
Geld erworben und in den Tempel hatte schaffen lassen: als
das schreiende Volk hörte, dass Paulus Hebräisch rede, entstand
eine grosse Stille.

Die Ruhe hielt sogar recht lange an. Mit Genugtuung
hörte man den Apostel daran erinnern, wie er, ein Pharisäer,
ein Schüler Gamaliels, „diese Richtung" ehedem verfolgte bis
auf den Tod, Avas ihm auch das Synedrium bezeugen konnte.
Geduldig liess man ihn ausführlich die Geschichte seiner Bekehrung

erzählen, zumal deren Einzelheiten geAAÜss den meisten
Zuhörern völlig neu gewesen Avaren. Eigentlich war es ja auch
nicht der Glaube an Christus, Avas man ihm zum Vorwurf machte ;

Christgläubige gab es auch in Jerusalem in beträchtlicher Zahl
ohne dass man sich darüber — wenigstens in dieser Zeit —
sehr aufregte. Erst als Paulus darauf zu sprechen kam, dass



— 224 —

er nicht habe hoffen dürfen, mit seiner bessern Einsicht auch
in Jerusalem Gehör zu finden, sondern die göttliche Weisung
erhalten habe, rasch fortzugehen (22, 18), entstand Unruhe.
Umsonst kommt der Redner noch einmal einlässlicher darauf
zurück, dass er ein hervorragender jüdischer Zelot gewesen
sei. Sobald er offen erklärt, den göttlichen Befehl erhalten zu
haben: „Gehe, ich will dich zu den Heiden in die Ferne
senden" (V. 21), bricht.die Volkswut ATon neuem los und lässt sich
nicht mehr besänftigen. Das war's ja eben, Avas sie dem
Apostaten vorwarfen : dass er Jerusalem den Rücken gekehrt, den
Heiden zulieb sein Volk, das Gesetz und den Tempel verraten
und allenthalben in der Diaspora die Söhne des auserwählten
Volkes zur eigenen Apostasie verleitet hatte. Fort mit ihm!
Der ist nicht Avert, dass ihn die Erde trägt! So schreit die
tobende Menge. Eben hatte Paulus noch daran erinnert, wie
er sich einst an der Steinigung des Stephanus beteiligt und die
Kleider derer \rerAvahrt hatte, die ihn umbrachten (V. 20).
Daher konnte jetzt das Toben der Menge in ihm nur tiefe
Demut, Reue, Mitleid Avecken. So bin ich geAvesen, musste er
sich sagen, als er von seinem erhöhten Standpunkt aus sah,
wie seine Volksgenossen, für die er sich selbst der Verdammnis

' hätte preisgeben mögen (Röm. 9, 1 ff.), denen er sich trotz aller
Warnung freiwillig ausgeliefert hatte, die er bei seiner
rastlosen und ruhmreichen Tätigkeit in der Heidemvelt stets im
Auge gehabt hatte (Röm. 11, 13 ff.) und die er durch sein
demütiges, brüderliches, schonendes Entgegenkommen hatte
geAvinnen Avollen, nun in unsinniger Raserei die Oberkleider
von sich Avarfen, um sich zu dem gottgefälligen Werk der
Steinigung zu rüsten, und dann nach dem Boden griffen und
mit krampfhaft gekrümmten Fingern zusammenscharrten, was
sich ihnen bot, aber in Ermangelung von Steinen, die hier beim
Aufstieg zur Burg Antonia nicht zu finden Avaren, nur Staub
in die Luft schleudern konnten (V. 22). Um der wüsten Szene
ein Ende zu machen, befahl der römische Chiliarch, den Apostel
ins Innere der Kaserne zu bringen.

Y* Damit hatte eine mindestens fünfjährige Gefangenschaft
\ sj-des Apostels Paulus ihren Anfang genommen.

Eduard Herzoge


	Die Gefangennehmung des Apostels Paulus in Jerusalem

