
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 49

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 110

VARIÉTÉS.

I. — Eine Reminiszenz an den Kardinal Fürsterzbischof
Fürstenberg von Olmütz.

Fünfzig Jahre sind verflossen, seit Landgraf Friedrich Egon
von Fürstenberg den erzbischöflichen Stuhl von Olmütz
bestieg. Ich sah die schöne, intonierende Erscheinung des
Erzbischofs oft in dem dem Publikum offenstehenden fürsterzbi-
schöflichen Schlossgarten zu Kremsier. Ungezwungen bewegte
sich der Erzbischof unter den Besuchern des Gartens und
erwiderte leutselig die Grüsse der Vorübergehenden. Er war
aber nicht in dem Masse beliebt wie sein unmittelbarer
Vorgänger, Freiherr v. Somerau-Beeckh. Diesem rühmte die
Bevölkerung nach, dass er seinem Wahlspruch „virtute clarescunt"
gemäss sich betätigte, mild, gütig und wohltätig. Namentlich
in Kremsier, der schönen Sommerresidenz der Olmützer Erz-
bischöfc, sind die Spuren -seines Wohltäügkeitssinnes noch heute
überall sichtbar. Als er in der Osterwoche des Jahres 1853 die
Augen schloss, da fragte man sich bange : Wer wird sein
Nachfolger sein Domkapitel und Volk hätten am liebsten den Grafen
von Schaffgotsch auf dem Stuhle von Olmütz gesehen. Allein
bei dem Grafen Leo Thun war es anders beschlossen. Dieser
war damals Minister des Kultus und Unterrichts und ein
williges Werkzeug der kirchlichen Reaktion. Ihm passte offenbar
der Landgraf v. Fürstenberg besser in seine Reaktionspläne
als der massvolle Schaffgotsch. Und die Fäden, die er von
Wien bis Olmütz spann, hatten „umstrickende" Gewalt. Landgraf

Fürstenberg wurde Erzbischof.
Der neue Herr trat scharf und schneidig auf. Er verhängte

Exkommunikationen bei Übertritten zum Protestantismus,
verweigerte Nichtkatholiken die Beerdigung auf den Friedhöfen,
begünstigte die Feudalklerikalen, und da sich diesen die tsche-



— Ill —

chische Partei anschloss, unterstützte er auch die tschechische
Propaganda, namentlich in der Errichtung nationaler Schulen.
Im Abgeordnetenhaus wurden so scharfe Klagen und
Beschwerden gegen den Erzbischof erhoben, class Staatsminister
v. Schmerling sich veranlasst sah, ihm Vorstellungen zu machen.
Doch Fürstenberg wies jede Einmischung „in seine kirchliche
Wirkungssphäre" ab mit der stolzen Erklärung, „er kenne
genau das Wort: Gebt dem Cäsar, was des Cäsars ist"1). Ein
eigentümliches Wort im Munde des bischöflichen Eiferers.
Schmerling hat alle Massnahmen, die zum Konkordat führten,
und dieses selbst eine „Verstümmelung der Staatsgewalt"
genannt. Zu dieser Verstümmelung hat dem Konkordats-Grafen
Leo Thun auch Fürstenberg die Hand geboten. Hat er dem
Cäsar gegeben, wras des Cäsars ist?

Die am 25. Mai 1868 über die Ehe, über die Schule und
über die interkonfessionellen Verhältnisse erlassenen Gesetze

veranlassten den Erzbischof Fürstenberg, seinen Klerus „darüber
zu belehren, wie er sowohl in Ehesachen wie betreffs des

sogenannten interkonfessionellen Gesetzes in Zukunft vorzugehen
hat"2). Die von ihm erlassenen „Instruktionen" decken sich
durchaus mit den Verfügungen der übrigen österreichischen
Bischöfe, des Fürsterzbischofs von Wien, der Bischöfe von Linz
und St. Polten, des Fürsterzbischofs von Salzburg, der
Fürstbischöfe von Seckau, Gurk und Lavant, der Fürstbischöfe von
Brixen und Trient, des Fürsterzbischofs von Görz, des Bischofs
von Laibach, des Fürsterzbischofs von Prag, der Bischöfe von
Königgrätz, Budweis, Leitmeritz und Brunn, sowie auch des
Fürstbischofs von Breslau. Wie weit die Animosität des
Olmützer Erzbischofs gegen den Staat ging, beweist der Umstand,
dass er einige Güter des Erzbistums zu einem Fonds stiftete,
aus welchem bedürftigere katholische Seelsorger Aufbesserungen

erhalten sollten, damit sie nicht gezwungen seien, vom
Staate Unterstützungen annehmen zu müssen.

Aber allgemach wurde Fürstenberg fügsamer und milder.
Mit dem Staate fand er einen modus vivendi, und auch den
Deutschen wurde er gerechter. Nicht ohne Einfluss auf diese

Umwandlung mag Graf Belrupt gewesen sein.

') «Neue Freie Presse», August 1892.
2) Hirtenbrief vom 10. Juni 1868.



— 112 —

Da kam das vatikanische Konzil. Über Fürstenbergs
Gesinnung und Stellung auf dem Konzil berichtet Friedrich1).
Danach war Fürstenbergs Meinung, dass kein neues Dekret
zu erlassen, kein neues Joch des Glaubens aufzuerlegen sei.
Er gab der Befürchtung Ausdruck, dass durch Einführung des

neugemachten Dogmas sehr viele Gläubige in Mähren nicht
nur das grösste Ärgernis nehmen, sondern offen Schiffbruch an
ihrem Glauben leiden werden. Ja, er besorgte, dass der in
Böhmen und Mähren noch nicht erloschene Hussitismus wieder
neu aufleben könnte. So stand er denn zur Minorität, stimmte
und unterschrieb mit ihr. Und dann — unterwarf er sich
gleich den andern und verkündete das gefürchtete Dogma.

Auch der preussische Kulturkampf ging an Fürstenberg
nicht still vorbei. Da sich die Olmützer Erzdiözese auch auf
preussisches Gebiet erstreckt, so wurde der Erzbischof von
Olmütz auch in den Kulturkampf hineingezogen. Darüber gibt
d'Elvert2) einige interessante Notizen. Weil Fürstenberg den
Maigesetzen den Gehorsam verweigerte, wurde er zu
Geldstrafen verurteilt, welche sich schliesslich auf 30,000 Mk.
beliefen. Die österreichischen Behörden verweigerten die
Eintreibung der Summe, weshalb die preussische Regierung einen
Steckbrief gegen den Erzbischof erliess. Infolgedessen wagte
Fürstenberg nicht, den preussischen Boden zu betreten. Wohl
aber traf er durch eine Reihe von Jahren während des
Sommers in Gastein mit Kaiser Wilhelm zusammen, der den
Erzbischof und dessen Schwester, die Markgräfin Irma Pallavicini,
öfter zur Tafel zog. Im vorletzten Jahre seines Lebens wurde
Kaiser Wilhelm auf die Kontumazialverurteilung des Erzbischofs
aufmerksam gemacht, was jedoch den greisen Kaiser nicht
hinderte, sobald er wieder nach Gastein kam, seinen alljährlichen

Kurgenossen freundlichst zu begrüssen und zur Tafel zu
laden. Bei einer solchen Gelegenheit sagte der Kaiser launig
zum Erzbischof: „Wissen Sie, Eminenz (Fürstenberg ist 1879
Kardinal gewerden), dass, wenn wir auf preussischem Boden wären,
man uns beide packen möchte; Sie, Eminenz, weil die Gerichtshöfe

an Sie noch eine Geldforderung' stellen und Sie
steckbrieflich verfolgen, und mich, weil ich einen gerichtlich Ver-

') Documenta II, 218.
s) Zur Geschichte des Erzbistums Olmütz. Schriften der histor.-statist.

Sektion. Brunn 1895.



— 113 —

folgten in mein Haus aufgenommen und bewirtet habe." Der
Kardinal lächelte etwas verlegen. Der Kaiser aber meinte:
„Das allerbeste wäre, wenn Ew. Eminenz um Passierung der
von Ihnen geforderten Summe einkommen möchten ; ich werde
jedenfalls das Gesuch beim Ministerium kräftig unterstützen."
Und so geschah es. Nach wenigen Monaten erhielt der
Olmützer Erzbischof den amtlichen Bescheid, dass die gegen ihn
gefällten Strafmandate zurückgenommen seien und er
ungehindert den preussischen Anteil seiner Diözese visitieren dürfe.

Gedenken müssen wir in dieser Reminiszenz der Cyrillo-
Methodeischen Bewegung in Mähren. Wir haben schon öfter in der
„Revue" auf dieselbe hingewiesen1). Die Bewegung hatte
begeisterte und beredte Führer und ein trefflich geleitetes Organ
in dem in Kremsier erscheinenden „Velehrad". Allein der
Klerus stand ihr fremd gegenüber, voran die Bischöfe. Oft
und viel klagten die Führer und Freunde der Bewegung über
die „neuen Wichinge". Deren Vorgehen war ein planmässiges
und zielbewusstes. Dem Sehnen des Volkes kamen sie

entgegen, indem sie die Slavenapostel auf den Schild hoben und
über alles Mass feierten. Sogar in der Agende der
mährischen Kirchenprovinz wird auf sie Bedacht genommen. Darauf
weist die Stelle im „Vorwert" zur Agende hin, welches von
Fürsterzbischof Fürstenberg von Olmütz und von Bischof Nöttig
von Brunn verfasst ist: „Ast jam tempore immemorabili in-
valuerunt in hac provincia ecclesiastica quidam ritus, qui vel
in singulis cum Rituali Romano non concordant, vel in eodem
non occurrunt, hodiedum autem in usu sunt, quosque abrogare
inconsultum censuimus, merito timentes offendiculum grave
populi fidelis"2). Dem Papste rieten sie, die Feier der Apostel
auf die ganze Kirche auszudehnen. „Denique volumus, Vobis
suadentibus et cohortantibus, in universum rogari atque orari
Cyrillum et Methodium", sagt Leo XIIL am Schlüsse seiner
Enzyklika „Grande munus" 3). Und endlich hat Fürsterzbischof
Fürstenberg dem Werke die Krone aufgesetzt, indem er Velehrad,
„den einstigen Sitz unserer heiligen Landespatrone", wie ein die

') Jahrg. VIII, 29, p. 54 ff. ; VIII, 31, p. 553 ff.; IX, 34, p. 368 ff.: XI,
44, p. 761 ff.

s) Agenda provincia ecclesiastic» Moravi». Cremsirii 1873.
3) Leonis XIII. Ep. encyclicaj, Constitutiones et Ap. Litterse. Aug.

Taur. 1892.

Revue intern, de Theologie. Heft 49, 1905. 8



- 114 —

Tat verherrlichender Dithyramben-Artikel rühmte, ankaufte.
„Es war schon lange der innige Wunsch des mährischen Klerus,
ja des ganzen katholischen Volkes in Mähren, Velehrad zu
kaufen" a). Indem Fürstenberg den Wunsch erfüllte, wurde er
aus einem „Wiching" ein „Freund des Volkes". Dann zogen
die Jesuiten in das altehrwürdige Velehrad ein und beherrschen
von dort und von dem Berge Hostein aus, wie von zwei
Zwingburgen, das schöne Land.

Fürsterzbischof Fürstenberg hatte ein reiches Bistum. So

konnte er denn auch für den Peterspfennig etwas tun. Die
Summe, die er jährlich nach Rom sandte, betrug 100,000 Fr.
Leo XIIL hoffte, sein Erbe zu werden. Fürstenberg soll auch
öfter die Absicht kundgegeben haben, zu gunsten des römischen
Stuhles zu testieren. Sein Vermögen wurde auf 25 bis 30
Millionen Gulden geschätzt. Das wäre in der Tat ein schönes
Erbe gewesen. Allein das Testament lautete anders. „Zum
Universalerben meines Vermögens", heisst es da, „bestimme
ich die Armen in der Art, dass meinem Nachfolger im Erzbistum
die Verwaltung dieses Vermögens und die Verteilung der
jährlichen Interessen zusteht. jedoch ist es mein Wille, dass

nur Arme in Mähren beteilt werden, nachdem ja das Kapitel
seinen Ursprung nur von Mähren hat. .." 2).

So war denn das Ende des Fürsterzbischofs Fürstenberg
besser als sein Anfang. Er starb im Jahre 1892, im 80.

Lebensjahre. Pfr. SCHIRMER.

II. — L'ancien-catholicisme et l'ultramontanisme.
Réponse à M. Charles Denis.

Les anciens-catholiques apprendront avec intérêt et plaisir
par quels arguments l'éminent directeur des Annales de

philosophie chrétienne, M. l'abbé Ch. Denis, prétend les réfuter.
Dans le numéro d'août 1904 de sa Revue, traitant « de l'Eglise
catholique, de la Renaissance et du Protestantisme», il s'est

exprimé ainsi. Qu'il me permette de numéroter ses griefs, pour
en faciliter la discussion.

') Mähr.-schles. Korresp., d'Elvert, 1. c.

2) d'Elvert. 1. c.



— 115 —

1. Il dit (p. 622): «Dœllinger, dans son livre La Papauté,
n'a rien compris à cette loi de l'évolution religieuse, loi
impérieuse selon le témoignage de l'histoire, loi d'une évidence
aveuglante pour tout critique que ne retient pas la matérialité

d'un texte ou d'un fait particulier qui semble la
contredire. »

Réponse. — D'abord, quiconque connaît tant soit peu les
travaux d'histoire religieuse publiés par Dœllinger, sera
surpris d'entendre dire qu'il « n'a rien compris » à la loi de

l'évolution religieuse. Pour adresser un tel reproche à un tel
homme, et d'une façon aussi absolue, et d'un ton aussi
tranchant, il faut être bien sûr de sa propre science et de sa propre

autorité en matière d'histoire religieuse. La meilleure
excuse de M. Denis, c'est qu'il n'a pas lu les ouvrages de

Dœllinger, et que, s'il les a lus, il ne les a pas suffisamment
compris. — Ensuite, au lieu de se borner à affirmer «l'évidence

aveuglante » de la loi de l'évolution religieuse, son
adversaire eût peut-être été plus clair en expliquant en quoi
elle consiste. Car il y a évolution et évolution : il y en a une
qu'on appelle floraison, fructification, etc., et une autre qu'on
appelle dégénérescence, corruption et même putréfaction. Je
demande pardon à M. Denis de lui parler de la « matérialité »

de ce fait d'ordre naturel, mais il s'impose. De même, dans
les choses religieuses et ecclésiastiques, il y a une évolution
qui n'est qu'un développement correct, sain, vital, d'une
vérité, et il en est une autre qui est la corruption de cette même
vérité. Reste à savoir si la Papauté est un développement
légitime de l'Eglise chrétienne, ou si elle en est la corruption.
M. Denis tient pour sa légitimité. Dœllinger a fait les preuves du
contraire. Où sont celles de M. Denis? Je les cherche en vain.

2. La Papauté de Dœllinger, dit M. Denis, «laisse
l'impression fâcheuse d'un procès fait à quelqu'un à qui on
reprocherait de grandir selon les lois de sa croissance naturelle,
et à qui on refuserait le droit de devenir un homme sous
prétexte qu'on l'a connu à un moment donné enfant ou
adolescent. »

M. Denis s'abuse ou s'amuse. Car Dœllinger, loin de
reprocher à l'évêque de Rome d'avoir grandi « selon les lois de

sa croissance naturelle», lui reproche précisément d'être sorti
des lois de sa nature, d'avoir violé les conditions de l'épisco-



— 116 —

pat, et d'être devenu, non pas un homme, mais un « vice-Dieu»,
ou plutôt une monstruosité dans l'humanité et dans l'Eglise :

car un homme qui se dit infaillible et détenteur de la
puissance divine, est une monstruosité; rien, dans aucune parole
du Christ, dans aucun fait de l'Evangile, n'autorise une telle
violation des lois de la nature, de la raison et de la grâce.
Au contraire, que de paroles et de faits dans l'Evangile prouvent

la faillibilité et la faiblesse de Pierre, que l'on considère si
gratuitement, à Rome, comme le prédécesseur de l'évêque de
Rome Dœllinger ne s'est jamais opposé à ce que le pape-
enfant devînt homme, mais à ce que, homme, il devînt enfant ;

et c'est malheureusement le triste état dans lequel se trouve
la papauté actuelle. M. Denis n'en convient-il pas lui-même,
lorsque, condamnant la néo-scolastique et les procédés « tout
différents » que la Rome moderne préconise, il reproche à ses

coreligionnaires « de ne pas se douter que c'est principalement

pour ce motif que dans le passé l'Eglise était honorée
en paix, tandis qu'aujourd'hui elle est détestée et qu'on lui
fait la guerre» (p. 617). Pour être exact, M. Denis devrait
dire que si l'Eglise romaine est détestée des uns, elle est
encore plus dédaignée et ridiculisée des autres.

3. «Dœllinger, continue M. Denis, admet que la
reconnaissance de l'autorité morale de l'évêque de Rome existait
déjà pendant les trois premiers siècles... Si Dœllinger et ses

disciples, au lieu de rester fascinés par un historicisme étroit
et purement documentaire, avaient vu dans les faits précédents

le développement d'un principe un et homogène, l'unité
dans la même autorité, l'homogénéité dans son progrès
pratique; si, dis-je, au lieu de juger l'Eglise par son histoire, ils
avaient jugé cette histoire par l'Eglise qui l'a causée et
authentiquée, ils n'auraient pas tant méconnu la papauté. »

Autant d'erreurs que de mots. D'abord, Dœllinger ne
parle que d'autorité morale dans les évêques de Rome, tandis
que M. Denis parle d'autorité gouvernementale, ce qui est
bien différent. Tous les évêques, dans l'ancienne Eglise, avaient
comme tels une autorité morale, car l'épiscopat était un, et
l'évêque d'Eugube n'était pas moins que celui de Rome.
M. Denis oublie la doctrine des Pères du IIIe et du IVe siècle.
Je tombe peut-être dans « un historicisme étroit et purement
documentaire » en le lui rappelant ; mais comment écrire



— 117 —

l'histoire sans tenir un compte exact des faits? M. Denis ne

remarque pas que, lorsque les évêques d'Orient étaient en conflit

(et le fait était fréquent, pour ne pas dire constant), il
n'était que naturel, et nullement surnaturel, d'en appeler au
patriarche d'Occident qu'on supposait impartial. Ce n'était là
reconnaître une autorité gouvernementale spéciale ni dans sa

personne, ni dans son siège. Des faits analogues se passent
continuellement dans l'ordre politique et social, sans que
personne songe à transformer en monarque absolu celui à qui
l'appel a été adressé; pourquoi les théologiens de l'école romaniste

veulent-ils se faire une logique autre que celle du sens

commun, et transformer en principe absolu un simple fait très
ordinaire? Le bon sens dit que c'est l'histoire qui prime le

dogme, parce que c'est le fait positif qui est la réalité. Nier
cette vérité, c'est manquer de sens historique. Rome, si puissante
qu'elle soit, ne détruira pas la critique historique actuelle, qui
est plus forte qu'elle. M. Denis ne veut pas qu'on juge l'Eglise
romaine par son histoire : il se trompe, d'abord comme savant,
parce que la raison veut qu'on juge les personnes par leurs
actes et les causes par leurs effets, ensuite comme chrétien,
parce que le Christ a dit qu'on reconnaît l'arbre à ses fruits.
M. Denis suppose une Eglise chargée de juger l'histoire, même
la sienne, et de nous indiquer ce que nous en devons prendre
(ce qui lui plaît) et ce que nous en devons laisser (ce qui lui
est désavantageux). C'est de la pure fantaisie, et si la papauté
ne peut se maintenir qu'à cette condition, elle est perdue. Je
dis que la supposition de M. Denis est dénuée de tout fondement

historique et même dogmatique: car le Christ n'a jamais
fondé une Eglise dans les conditions qu'imagine M. Denis;
jamais le Christ n'a donné à ses disciples le droit de contredire

l'histoire, de ne pas tenir compte des faits; jamais il ne
leur a donné le droit de transformer en « un principe un et
homogène» ce qui n'est que le produit d'une situation passagère;

jamais il ne leur a donné le droit de transformer son
Eglise essentiellement religieuse et spirituelle, en une institution

de gouvernement temporel et politique, avec un but tout
autre et des moyens tout autres. Une telle transformation
n'est pas un développement un et homogène, niais une falsification

et une corruption de l'institution première. Voilà ce que
Dœllinger et ses disciples ont vu, d'après les principes élé-



— 118 —

mentaires de la science historique; et Rome aura beau faire,
elle ne prévaudra pas contre ces principes et contre cette
science.

Dœllinger et ses disciples diront toujours que les papes
qui ont prévariqué sont nombreux; que les conciles œcuméniques

qui ont anathematise le pape Honorius comme
hérétique avaient autorité pour le faire, etc., etc. Et en rappelant
ces faits que Rome cache, ils ont la conscience d'être dans la
vérité et dans la loyauté, et ils sont persuadés que Rome, en
faussant l'histoire, marche inévitablement à sa ruine. Veritas
liberabit.

4. M. Denis continue : « Cette monarchie (des évêques de

Rome) s'était-elle réalisée par l'astuce, le mensonge et l'ambition?

Oui, répond Dœllinger, et, pour prouver sa thèse, il
montre que les papes ont appuyé leurs prétentions sur des
documents apocryphes, le faux concile tic Sardique, les fausses
décrétales, etc., etc. La critique impartiale donne raison sur ce

point aux adversaires de la papauté, et je regrette que les
catholiques se résolvent si difficilement à reconnaître des mensonges
dans l'histoire de l'Eglise quand ces mensonges sont Incontestables

» (p. 623.)
A la bonne heure! Voilà qui est d'un honnête homme.

Malheureusement, après l'honnête homme reparaît l'écrivain
romaniste. A peine M. Denis a-t-il fait cet aveu qu'il essaie de

l'annuler, en imaginant ceci : que, de même que le fait d'être
l'aîné de la famille « crée naturellement le droit d'aînesse,
c'est-à-dire une prérogative, un privilège, une autorité et un
pouvoir », ainsi le fait de la primauté du pape lui crée
légitimement une monarchie spirituelle et temporelle, infaillible,
omnipotente et absolue! Tirer d'un simple fait un prétendu
droit, et faire de ce prétendu droit une autorité et un pouvoir,
est une parfaite injustice, une illogiche manifeste, une violation

criante des droits individuels. Notre société a fait justice
avec raison du droit d'aînesse, et elle fera de même justice
des prétentions injustes de la papauté.

Ce n'est pas tout. L'honorable adversaire de Dœllinger et
des anciens-catholiques pousse la naïveté jusqu'à essayer de

rendre «en quelque sorte naturelles» la création des
documents apocryphes et la fabrication des faux dont Rome a profité

pour prétendre à une autorité sur toute l'Eglise. Que des



— 119 —

batteurs de monnaie aient poussé le mercantilisme jusqu'à
fabriquer les documents en question, pour en tirer profit, on

ne le conçoit que trop : les faux qui ont été fabriqués à Rome

ou sous l'influence de Rome sont innombrables. Mais ce qu'il
est difficile de concevoir, c'est que des honnêtes gens aient
consenti à se servir de ces titres faux (sachant qu'ils étaient
faux) pour asseoir sur ces titres une autorité quelconque. Or
c'est ce que les évêques de Rome ont fait; et c'est cette autorité

que le parti ultramontain actuel voudrait nous faire accepter

comme une autorité morale, religieuse, sainte, divine, fondée

sur la parole du Christ et sur un légitime développement
de l'Eglise! Non, il n'y arrivera pas. L'histoire aujourd'hui est

trop claire, pour que les sophismes romains puissent faire
longtemps illusion à la conscience publique. Ce qui se développe,
c'est, heureusement, la mentalité générale de notre société
contemporaine; et ce développement scientifique des esprits
finira par mettre à nu le développement mensonger de la

papauté.
5. M. Denis dit encore : « L'infaillibilité s'explique comme

le pouvoir temporel et la monarchie pontificale; elle résulte, dans
le domaine de la certitude doctrinale, des mêmes causes»
(p. 624).

Très bien. Et voilà pourquoi, en effet, le pouvoir temporel
et la monarchie pontificale sont par terre. Et voilà pourquoi
l'infaillibilité pontificale ne tardera pas à y être également;
déjà même maintenant, quatre-vingt-dix-neuf catholiques-romains
sur cent en sourient entre eux, comme les aruspices romains
souriaient des poulets sacrés.

6. Et encore : « Les fidèles ont fini par reconnaître que
les successeurs de Pierre ont été les seuls à défendre la
pérennité du dogme et l'authenticité du dépôt révélé. »

L'histoire démontre, au contraire, que les évêques de
Rome — qui ne sont pas plus les successeurs de Pierre que
ceux d'Antioche — ont fabriqué et imposé à leurs adhérents
des dogmes nouveaux contraires à ce qui avait été cru
auparavant, par exemple, l'immaculée-conception et l'infaillibilité
du pape, qui sont aujourd'hui des dogmes romains, et qui
auparavant étaient niés par d'excellents catholiques comme
des doctrines erronées. L'histoire démontre que la pérennité
du dogme, dans l'Eglise romaine, est un leurre; que, loin



— 120 —

d'avoir maintenu l'authenticité du dépôt révélé, cette Eglise l'a
violé, puisqu'elle y a introduit une quantité d'erreurs. L'histoire

démontre que les papes, loin d'avoir été les seuls défenseurs

de la vérité révélée, en ont été souvent les corrupteurs,
et que plusieurs fois ils ont dû être condamnés et déposés
comme tels. Ces faits crèvent les yeux.

7. M. Denis écrit : « Si l'impiété de celui-ci, le mensonge
de celui-là et l'erreur de cet autre doivent être condamnés,
quelqu'un d'autorisé doit les condamner » (p. 625). Conclusion :

donc le magistère infaillible du pape est nécessaire!
Cette conclusion n'est nullement nécessaire: car, d'abord,

l'Eglise et les conciles suffisent amplement pour condamner
ce qui est à condamner; ensuite, les savants ont aujourd'hui
assez de moyens de démonstration et de publicité pour éclairer
l'opinion publique; c'est l'autorité de la science, et non celle
d'un homme, qui doit désormais condamner l'erreur. Quant
aux vétilles delà scolastique, elles se condamnent d'elles-mêmes,
et pas n'est besoin d'un pape pour cette besogne. Etrange
mentalité, ce besoin de sentir perpétuellement autour de soi
un pédagogue et une férule; ce besoin de réclamer sans cesse
la liberté quand on ne l'a pas, et de se forger des chaînes
quand on l'a. Quand le clergé catholique-romain sortira-t-il
donc enfin de l'enfance et de la servitude, pour n'accepter
d'autre Maître doctrinal que le Christ? Rome l'a tellement
habitué à l'esclavage que, même lorsqu'il le maudit, il le
défend et ne peut s'en passer Serait-il déjà devenu le chien des
Ecritures qui ne sait plus aboyer, et qui lèche la main qui le
frappe?

8. Enfin, dernière attaque : « La Réforme a nié la papauté,
les Vieux-catholiques ont contesté l'infaillibilité; en réalité tous
ont méconnu l'histoire ; ils n'ont pas compris les conditions
d'une Eglise catholique. Les circonstances ont pu leur donner
les apparences du succès et le vertige d'être dans le vrai.
Apparences et vertige 1 II n'y a pas d'Eglise catholique sans
le pape, et il n'y a pas de papauté sans son corollaire
pratique et doctrinal, l'infaillibilité » (p. 626).

A la bonne heure C'est crâne, mais c'est archifaux. Il est
inexact de dire que les Vieux-catholiques ont « contesté »

l'infaillibilité : ils l'ont niée formellement et de toutes manières.
Ils en ont appelé à l'histoire, et ils ont fourni leurs preuves.



— 121 —

N'est-ce pas de l'enfantillage de les accuser d'avoir méconnu
l'histoire, quand on est obligé soi-même de reconnaître tous
les «faux» sur lesquels est établie la papauté actuelle? Le
catholicisme est l'universalisme, tandis que le romanisme n'est
qu'un particularisme. Les conditions de l'Eglise catholique sont
connues, les Pères et les conciles œcuméniques les ont mises
en lumière; or ce sont précisément ces conditions catholiques,
ce critérium catholique, que les ultramontains violent. Quant
au « vertige » dont notre honorable adversaire nous croit
frappés, nous pouvons l'assurer qu'en cette affaire, si quelque
tête tourne, ce n'est pas la nôtre. Il prétend qu'il n'y a pas
d'Eglise catholique sans le pape ; c'est un vieux cliché qui est
en train de disparaître. Nous prouvons, au contraire, par
l'histoire des huit premiers siècles et même par des faits
incontestables du moyen âge et des temps modernes, que la
papauté actuelle est anticatholique, et que, pour être catholique,

il faut, non pas être avec le pape, mais contre le pape.
Si l'infaillibilité est le corollaire de la papauté, comment se
fait-il que, du IXe siècle au XIX5, la papauté ait été tenue
pour faillible, et que, de fait, elle l'ait été si souvent?

Que notre honorable contradicteur y prenne garde, si la
papauté est infaillible, il ne tardera pas à être mis une
seconde fois par elle dans la nécessité de se soumettre ou de

se démettre : car — qu'il ne se fasse pas illusion — il contrecarre,

dans le détail et d'une manière radicale, le développement

historique de la théologie romaniste; or c'est là un point
capital pour Rome, et, s'il était logique avec sa manière erronée

d'entendre le «développement», ce devrait être aussi un
point capital pour lui. Se soumettre à une autorité qu'on
déclare infaillible, et continuer à faire des aveux et à émettre
des doctrines qui la discréditent et la sapent par la base,
c'est un jeu qui, dans le monde de la science et de la
conscience, n'est plus pris au sérieux par personne.

E. MlCHAUD.

III. — La Petite Eglise de Lyon.
M. Sébastien Charléty a publié, dans la « Revue de Paris »

(15 novembre 1904), une très intéressante étude sur La Petite
Eglise de Lyon. Nos lecteurs n'ont certainement pas oublié



- 122 —

l'étude de M. le Dr Chrétien sur Le Centenaire de la Petite
Eglise (v. la Revue de janvier 1904, p. 94-103) ; ils liront avec
intérêt les détails suivants.

D'après M. Charléty, la plupart des membres de la Petite
Eglise de Lyon sont de condition modeste, même pauvres et
occupés des soucis matériels de la vie. Ils n'ont pas de chefs

pour maintenir la discipline, pas de clergé pour conserver les
traditions. Et ces croyants sans prêtres sont immuables dans
leur foi; ces isolés qui ne font pas un adepte ne sont entamés
ni par le rationalisme des savants, ni par les séductions des

Eglises voisines (p. 391). Nous les signalons à ceux des
théologiens orientaux qui s'imaginent que tous les Occidentaux
sont ou des voltairiens ne croyant à rien, ou des ultramontains

ne croyant qu'au pape, ou des protestants ne croyant
qu'à la Bible (et encore Les vrais « catholiques » sont plus
ou moins cachés, plus ou moins nombreux, mais ils existent;
et quand l'heure du réveil sonnera, ils reparaîtront. La Petite
Eglise de Lyon n'en est qu'une très petite fraction.

Elle se distingua d'abord par son opposition contre le
concordat de 1801. On sait que 38 évêques sur 81 refusèrent de

donner au pape la démission qu'exigeait le bref Tarn Multa du
15 août 1801; ils dénièrent à Rome le droit de bouleverser
l'Eglise de France. On les appelait à Lyon et on les appelle
encore «jansénistes». Ils protestent, et s'en réfèrent généralement

à Bossuet ou au Concile de Trente, sans préciser. Au
fond, ce sont des gallicans, à la fois conservateurs et libéraux,
à l'instar de l'évêque Malvin de Montazet, qui combattit la
bulle Unigenitus et qui supprima dans son diocèse la signature

du Formulaire. Voir son Catéchisme, 1767, et son
Bréviaire, 1770. Les livres de Quesnel et de Duguet étaient très
lus chez eux. L'œuvre des « convulsions » y eut même des

partisans. Le successeur de Montazet, l'évêque de Marbeuf,
les combattit. Ils lui résistèrent non moins qu'à la Constitution
civile du clergé. « Pendant la campagne de déchristianisation,
ils donnèrent l'exemple des rendez-vous nocturnes dans les

chapelles abandonnées, des cérémonies secrètes, des messes
dites, à la lueur d'un cierge, dans les granges. Leurs croyances
s'exaltèrent à ces pratiques mystérieuses, et, sans doute, les
liens personnels qui les unissaient en furent resserrés. Ils
avaient, à la fin du Directoire, le sentiment que leur résistance



— 123 —

avait sauvé le dépôt sacré de la religion : cette première
victoire, à leurs yeux, en assurait une autre, celle qui rétablirait
dans leurs pouvoirs et leurs dignités le Roi et l'Eglise »

(p. 394).
Le Concordat de 1801 les bouleversa et les divisa.

Quelques-uns se résignèrent, mais furent toujours tenus pour
suspects par l'administration ecclésiastique. Les autres protestèrent
et préférèrent aux nouvelles églises concordataires « les forêts,
les montagnes, les prisons; » en 1832, ils n'avaient plus d'évêques

ni de prêtres. Ils s'en passèrent, lisant entre eux les
lettres pastorales de leurs ecclésiastiques défunts, et récitant
pieusement leurs anciennes prières. En 1868, quand parut la
bulle Mterni Patris qui convoquait le concile du Vatican, ces
nouveaux appelants réimprimèrent leurs Réclamations de 1803,
et espérèrent que Rome aurait égard « à ces gardiens et à

ces messagers de l'ancien épiscopat». Il n'en fut rien. Qui
songeait à Rome à blâmer Pie VII? En 1892, le cardinal
Foulon réussit à gagner le principal membre de la Petite
Eglise, Marius Duc. Ses anciens coreligionnaires n'eurent pas
un mot de blâme contre lui; mais, loin d'être ébranlés par sa

défection, ils rééditèrent en 1898 les textes fondamentaux de
leur foi « pour l'instruction et l'édification de quelques-uns. »

Lyon compte encore environ 400 membres de la Petite
Eglise, non compris les campagnards. La plupart des Lyonnais

« jansénistes » sont des ouvriers tisseurs de la Croix-
Rousse; quelques-uns sont aisés, même rentiers. Ils n'ont pas
de chapelles; leur culte est domestique. Ils ne font jamais
étalage de leurs croyances. « Leur vie privée est simple et
austère. Ce sont de très honnêtes gens, très scrupuleux. Ils
proscrivent la danse et les distractions « opposées à l'esprit
du christianisme. » — « Le jansénisme leur donne l'inébranlable
conviction qu'ils ont d'être dans la vérité. D'autres se

décourageraient d'être si peu nombreux : eux, persuadés que le grand
nombre sera réprouvé, que bien peu d'âmes feront leur salut,
ne s'étennent pas d'être une poignée, et remercient Dieu de

leur avoir conservé une foi pure (p. 399-401)... On ne s'étonne
pas outre mesure de leur attitude bizarre... On leur reconnaît
tacitement le droit d'être méfiants et ombrageux; des légendes
racontent qu'ils ont jadis beaucoup souffert... Comme ils sont
de relations sûres et qu'ils manquent radicalement de ferveur



— 124 —

prosélytique, ils vivent en paix avec leurs voisins... Ainsi
s'explique que, de notre temps et dans une région plus traversée
et plus agitée que toute autre par les grands courants d'idées
modernes où, pour l'immense majorité, le rationalisme est
généralement la première forme de l'adhésion à ces idées, il
subsiste des îlots où se rencontrent des catholiques ardents,
scrupuleux, dévots, qui naissent et meurent sans entrer à

l'église» (p. 404).
Tout lecteur impartial et attentif devra conclure du fait

de l'opiniâtre persévérance de cette Petite Eglise de Lyon :

qu'il y a des catholiques, voire même — pour employer les
expressions de M. Charléty — des « catholiques ardents,
scrupuleux et dévots», qui le sont sans le pape et même contre le

pape ; que la croyance et la soumission au pape ne sont donc
ni la marque, ni la condition du catholicisme ardent, scrupuleux

et dévot ; que la foi et la piété, la morale, la justice et
la charité peuvent donc s'alimenter dans un culte catholique
autre que celui de Rome; que Rome n'en a donc pas le
monopole; que de tels catholiques, loin d'être des révolutionnaires,

sont des conservateurs, même extrêmes, incapables
d'avoir innové et d'avoir créé une nouvelle conception de
l'Eglise catholique; que, par conséquent, celle qu'ils ont, est
bien réellement celle qu'ils avaient déjà sous l'ancien régime;
que, par conséquent, le catholicisme ultramontain actuel est
bien réellement un catholicisme contraire à l'ancien. Que ceci
suffise pour éclairer les catholiques-romains qui veulent être
fidèles à l'Eglise catholique à laquelle ont appartenu leurs
ancêtres. N'est-il pas évident que leur bonne foi a été surprise?
Le catholicisme « obstiné » de la Petite Eglise n'en est qu'une
preuve entre mille, mais une preuve objective, facile à constater,

à la portée de quiconque veut voir.
E. Michaud.


	Variétés

