Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)
Heft: 49
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 110 —

VARIETES.

I. — Eine Reminiszenz an den Kardinal Fiirsterzbischof
Furstenberg von Olmiitz.

Funfzig Jahre sind verflossen, seit Landgraf Friedrich Egon
von Fiirstenberg den erzbischéflichen Stuhl von Olmiitz be-
stieg. Ich sah die schone, imponierende Erscheinung des Erz-
bischofs oft in dem dem Publikum offenstehenden fiirsterzbi-
schoflichen Schlossgarten zu Kremsier. Ungezwungen bewegte
sich der Erzbischof unter den Besuchern des Gartens und er-
widerte leutselig die Griisse der Voriibergehenden. Er war
aber nicht in dem Masse beliebt wie sein unmittelbarer Vor-
ginger, Freiherr ». Somerau-Beeckh. Diesem riihmte die Be-
volkerung nach, dass er seinem Wahlspruch ,virtute clarescunt®
gemdss sich betiitigte, mild, giitig und wohltdtig. Namentlich
in Kremsier, der schonen Sommerresidenz der Olmiitzer Erz-
bischife, sind die Spuren seines Wohltiligkeitssinnes noch heute
liberall sichtbar. Als er in der Osterwoche des Jahres 1853 die
Augen schloss, da fragte man sich bange: Wer wird sein Nach-
folger sein? Domkapitel und Volk héitten am liebsten den Grafen
von Schaffgotsch auf dem Stuhle von Olmiitz gesehen. Allein
bei dem Grafen Leo Thurn war es anders beschlossen. Dieser
war damals Minister des Kultus und Unterrichts und ein wil-
liges Werkzeug der kirchlichen Reaktion. Ihm passte offenbar
der Landgraf v. Fiirstenberg besser in seine Reaktionsplidne
als der massvolle Schaffgotsch. Und die Faden, die er von
Wien bis Olmiitz spann, hatten ,umstrickende“ Gewalt. Land-
graf Furstenberg wurde Erzbischof.

Der neue Herr trat scharf und schneidig auf. Er verhdngte
Exkommunikationen bei Ubertritten zum Protestantismus, ver-
weigerte Nichtkatholiken die Beerdigung auf den Friedhofen,
begiinstigte die Feudalklerikalen, und da sich diesen die tsche-



— 111 —

chische Partei anschloss, unterstiitzte er auch die tschechische
Propaganda, namentlich in der Errichtung nationaler Schulen.
Im Abgeordnetenhaus wurden so scharfe Klagen und Be-
schwerden gegen den Erzbischof erhoben, dass Staatsminister
v. Schmerling sich veranlasst sah, ihm Vorstellungen zu machen.
Doch Fiirstenberg wies jede Einmischung ,in seine kirchliche
Wirkungssphéire“ ab mit der stolzen Erklarung, ,er kenne
genau das Wort: Gebt dem Casar, was des Cisars ist“?!). Ein
eigentiimliches Wort im Munde des bischoflichen Eiferers.
Schmerling hat alle Massnahmen, die zum Konkordat fiihrten,
und dieses selbst eine ,Verstimmelung der Staatsgewalt“ ge-
nannt. Zu dieser Verstiimmelung hat dem Konkordats-Grafen
Leo Thun auch Fiirstenberg die Hand geboten. Hat er dem
Casar gegeben, was des Céasars ist?

Die am 25. Mai 1868 idiber die Ehe, iiber die Schule wund
ither die interkonfessionellen Verhdltnisse erlassenen Gesetze ver-
anlassten den Erzbischof Fiirstenberg, seinen Klerus ,dariber
zu belehren, wie er sowohl in Ehesachen wie betreffs des so-
genannten interkonfessionellen Gesetzes in Zukunft vorzugehen
hat“ %). Die von ihm erlassenen ,Instruktionen“ decken sich
durchaus mit den Verfligungen der iibrigen osterreichischen
Bischofe, des Fiirsterzbischofs von Wien, der Bischife von Linz
und St. Polten, des Firsterzbischofs von Salzburg, der Fiirst-
bischiéfe von Seckau, Gurk und Lavant, der Firstbischofe von
Brixen und Trient, des Fiirsterzbischofs von Gorz, des Bischofs
von Laibach, des Fiirsterzbischofs von Prag, der Bischofe von
Koniggritz, Budweis, Leitmeritz und Briinn, sowie auch des
Firstbischofs von Breslau. Wie weit die Animositit des Ol-
miitzer Erzbischofs gegen den Staat ging, beweist der Umstand,
dass er einige Giiter des Erzbistums zu einem Fonds stiftete,
aus welchem bediirftigere katholische Seelsorger Aufbesse-
rungen erhalten sollten, damit sie nicht gezwungen seien, vom
Staate Unterstiitzungen annehmen zu miissen.

Aber allgemach wurde Fiirstenberg figsamer und milder.
Mit dem Staate fand er einen modus vivendi, und auch den
Deutschen wurde er gerechter. Nicht ohne Einfluss auf diese
Umwandlung mag Graf Belrupt gewesen sein.

') «Neue Freie Presse», August 1892.
#) Hirtenbrief vom 10. Juni 1868,



— 112 —

Da kam das vatikanische Konzil. Uber Fiirstenbergs Ge-
sinnung und Stellung auf dem Konzil berichtet Friedrich?).
Danach war Firstenbergs Meinung, dass kein neues Dekret
zu erlassen, kein neues Joch des Glaubens aufzuerlegen sei.
Er gab der Befurchtung Ausdruck, dass durch Einfihrung des
neugemachten Dogmas sehr viele Glaubige in Méihren nicht
nur das grosste Argernis nehmen, sondern offen Schiffbruch an
ihrem Glauben leiden werden. Ja, er besorgte, dass der in
Bohmen und Mahren noch nicht erloschene Hussitismus wieder
neu aufleben konnte. So stand er denn zur Minoritit, stimmte
und unterschrieb mit ihr. Und dann — unterwarf er sich
gleich den andern und verkindete das gefiirchtete Dogma.

Auch der preussische Kulturkampf ging an Fiirstenberg
nicht still vorbei. Da sich die Olmiitzer Erzdidzese auch auf
preussisches Gebiet erstreckt, so wurde der Erzbischof von
Olmiitz auch in den Kulturkampf hineingezogen. Dariiber gibt
d’Elvert®) einige interessante Notizen. Weil Firstenberg den
Maigesetzen den Gehorsam verweigerte, wurde er zu Geld-
straten verurteilt, welche sich schliesslich auf 30,000 Mk. be-
liefen. Die osterreichischen Behorden verweigerten die Ein-
treibung der Summe, weshalb die preussische Regierung einen
Steckbrief gegen den Erzbischof erliess. Infolgedessen wagte
Fiurstenberg nicht, den preussischen Boden zu betreten. Wohl
aber traf er durch eine Reihe von Jahren wiihrend des Som-
mers in Gastein mit Kaiser Wilhelm zusamnien, der den Erz-
bischof und dessen Schwester, die Markgrifin Irma Pallavicini,
ofter zur Tafel zog. Im vorletzten Jahre seines Lebens wurde
Kaiser Wilhelm auf die Kontumazialverurteilung des Erzbischofs
aufmerksam gemacht, was jedoch den greisen Kaiser nicht
hinderte, sobald er wieder nach Gastein kam, seinen alljahr-
lichen Kurgenossen freundlichst zu begriissen und zur Tafel zu
laden. Bei einer solchen Gelegenheit sagte der Kaiser launig
zum Erzbischof: ,Wissen Sie, Eminenz (Flirstenberg ist 1879 Kar-
dinal geworden), dass, wenn wir auf preussischem Boden wiren,
man uns beide packen mochte; Sie, Eminenz, weil die Gerichts-
hofe an Sie noch eine Geldforderung stellen und Sie steck-
brieflich verfolgen, und mich, weil ich einen gerichtlich Ver-

1) Decumenta 1I, 218.
%) Zur Geschichte des Erzbistums Olmiitz. Schriften der histor.-statist.
Sektion. Briinn 1895.



— 113 —

folgten in mein Haus aufgenommen und bewirtet habe.“ Der
Kardinal lichelte etwas verlegen. Der Kaiser aber meinte:
,Das allerbeste wire, wenn Ew. Eminenz um Passierung der
von Ihnen geforderten Summe einkommen mochten; ich werde
jedenfalls das Gesuch beim Ministerium kréaftig unterstiitzen.®
Und so geschah es. Nach wenigen Monaten erhielt der Ol-
miitzer Erzbischof den amtlichen Bescheid, dass die gegen ihn
gefillten Strafmandate zuriickgenommen seien und er unge-
hindert den preussischen Anteil seiner Didzese visitieren diirfe.

Gedenken miissen wir in dieser Reminiszenz der Cyrillo-
Methodeischen Bewegqung in Mdhren. Wir haben schon ofter in der
,Revue“ auf dieselbe hingewiesen?!). Die Bewegung hatte be-
geisterte und beredte Fihrer und ein trefflich geleitetes Organ
in dem in Kremsier erscheinenden ,Velehrad“. Allein der
Klerus stand ihr fremd gegeniiber, voran die Bischofe. Oft
und viel klagten die Fiithrer und Freunde der Bewegung tiber
die ,neuen Wichinge“. Deren Vorgehen war ein planmissiges
und zielbewusstes. Dem Sehnen des Volkes kamen sie ent-
gegen, indem sie die Slavenapostel auf den Schild hoben und
iiber alles Mass feierten. Sogar in der Agende der mih-
rischen Kirchenprovinz wird auf sie Bedacht genommen. Darauf
weist die Stelle im ,Vorwort* zur Agende hin, welches von
Flursterzbischof Fiirstenberg von Olmiitz und von Bischof Nottig
von Brinn verfasst ist: ,Ast jam tempore immemorabili in-
valuerunt in hac provincia ecclesiastica gquidam ritus, qui vel
in singulis cum Rituali Romano non concordant, vel in eodem
non occurrunt, hodiedum autem in usu sunt, quosque abrogare
inconsultum censuimus, merito timentes offendiculum grave po-
puli fidelis“?). Dem Papste rieten sie, die Feier der Apostel
auf die ganze Kirche auszudehnen. ,Denique volumus, Vobis
suadentibus et cohortantibus, In universum rogari atque orari
Cyrillum et Methodium®, sagt Leo XIII. am Schlusse seiner
Enzyklika ,Grande munus®3). Und endlich hat Fiirsterzbischof
Firstenberg dem Werke die Krone aufgesetzt, indem er Velehrad,
»den einstigen Sitz unserer heiligen Landespatrone“, wie ein die

) Jahrg. VIII, 29, p. 54 ff.; VIII, 31, p. 5533 ff.; IX, 34, p. 368 ff.; XI,
44, p. 761 ff.

%) Agenda provincie ecclesiasticee Moravie., Cremsirii 1873.

%) Leonis XIII. Ep. encyclicee, Constitutiones et Ap. Littere. Aug.
Taur. 1892.

Revue intern, de Théologie. Heft 49, 1905. 8



— 114 —

Tat verherrlichender Dithyramben-Artikel rithmte, ankaufte.
,Es war schon lange der innige Wunsch des méhrischen Klerus,
ja des ganzen Kkatholischen Volkes in Mihren, Velehrad zu
kaufen“?). Indem Filrstenberg den Wunsch erfiillte, wurde er
aus einem ,Wiching“ ein ,Freund des Volkes“. Dann zogen
die Jesuiten in das altehrwiirdige Velehrad ein und beherrschen
von dort und von dem Berge Hostein aus, wie von zwei Zwing-
burgen, das schone Land.

Fiirsterzbischof Fiirstenberg hatte ein reiches Bistum. So
konnte er denn auch fir den Peterspfennig etwas tun. Die
Summe, die er jahrlich nach Rom sandte, betrug 100,000 Fr.
Leo XIII. hoffte, sein Erbe zu werden. Firstenberg soll auch
ofter die Absicht kundgegeben haben, zu gunsten des romischen
Stuhles zu testieren. Sein Vermogen wurde auf 25 bis 30 Mil-
lionen Gulden geschatzt. Das wire in der Tat ein schones
Erbe gewesen. Allein das Testament lautete anders. ,Zum
Universalerben meines Vermogens®, heisst es da, ,bestimme
ich die Armen in der Art, dass meinem Nachfolger im Erzbistum
die Verwaltung dieses Vermdgens und die Verteilung der jihr-
lichen Interessen zusteht..., jedoch ist es mein Wille, dass
nur Arme in Mihren beteilt werden, nachdem ja das Kapitel
seinen Ursprung nur von Mahren hat...“?2).

So war denn das Ende des Fiirsterzbischofs Fiirstenberg
besser als sein Anfang. Er starb im Jahre 1892, im 80. Le-
bensjahre. Pfr. SCHIRMER,

II. — I’ancien-catholicisme et I'ultramontanisme.
Réponse a M. Charles Denis.

Les anciens-catholiques apprendront avec intérét et plaisir
par quels arguments I'éminent directeur des Annales de phi-
losophie chrétienne, M. 1'abbé Ch. Denis, prétend les réfuter.
Dans le numéro d’aofit 1904 de sa Revue, traitant « de I'Eglise
catholique, de 1la Renaissance et du Protestantisme», il s’est
exprimé ainsi, Qu'il me permette de numéroter ses griefs, pour
en faciliter la discussion.

1) Mihr.-schles. Korresp., d’Elvert, 1. c.
%) d’Elvert, 1. c.



— 115 —

1. I dit (p. 622): «Dcellinger, dans son livre La Papauté,
n'a rien compris a cette loi de I'évolution religieuse, loi impé-
rieuse selon le témoignage de l'histoire, loi d’une évidence
aveuglante pour tout critique que ne retient pas la matéria-
lit¢é d'un texte ou d'un fait particulier qui semble la con-
tredire. »

Réponse. — D’abord, quiconque connait tant soit peu les
travaux d’histoire religieuse publiés par Dcellinger, sera sur-
pris d'entendre dire qu'il «n’a #iew compris» a la loi de
I'évolution religieuse. Pour adresser un tel reproche a un tel
homme, et d'une fagon aussi absolue, et d'un ton aussi tran-
chant, il faut étre bien sQr de sa propre science et de sa pro-
pre autorité en mati¢re d'histoire religieuse. La meilleure
excuse de M. Denis, c’est qu'il n’a pas lu les ouvrages de
Decellinger, et que, s'il les a lus, il ne les a pas suffisamment
compris. — Ensuite, au lieu de se borner a affirmer «1'évi-
dence aveuglante» de la loi de 1'évolution religieuse, son
adversaire efit peut-étre été plus clair en expliquant en quoi
elle consiste. Car il y a évolution et évolution: il v en a une
gqu'on appelle tloraison, fructification, etc., et une autre qu’on
appelle dégénérescence, corruption et méme putréfaction. Je
demande pardon & M. Denis de lui parler de la «matérialité »
de ce fait d’ordre naturel, mais il. s'impose. De méme, dans
les choses religieuses et ecclésiastiques, il y a une évolution
qui n'est qu'un développement correct, sain, vital, d'une vé-
rité, et il en est une autre qui est la corruption de cette méme
vérité, Reste 4 savoir si la Papauté est un développement 1égi-
time de 1'Eglise chrétienne, ou si elle en est la corruption.
M. Denis tient pour sa légitimité. Dcellinger a fait les preuves du
contraire. Out sont celles de M. Denis? Je les cherche en vain.

2. La Papauté de Decellinger, dit M. Denis, «laisse 1'im-
pression facheuse d'un procés fait & quelqu'un a qui on re-
procherait de grandir selon les lois de sa croissance naturelle,
et 4 qui on refuserait le droit de devenir un homme sous
prétexte qu'on l'a connu 4 un moment donné enfant ou ado-
lescent. »

M. Denis s'abuse ou s’amuse. Car Dcellinger, loin de re-
procher a 1'évéque de Rome d’avoir grandi «selon les lois de
sa croissance naturelle », lui reproche précisément d'étre sorti
des lois de sa nature, d’avoir violé les conditions de !'épisco-



— 116 —

pat, et d'étre devenu, non pas un homme, mais un « vice-Dieu »,
ou plutdt une monstruosité dans I'humanité et dans I'Eglise:
car un homme qui se dit infaillible et détenteur de la puis-
sance divine, est une monstruosité; rien, dans aucune parole
du Christ, dans aucun fait de I'Evangile, n'autorise une telle
violation des lois de la nature, de la raison et de la grace.
Au contraire, que de paroles et de faits dans I'Evangile prou-
vent la faillibilité et la faiblesse de Pierre, que 'on considere si
gratuitement, &4 Rome, comme le prédécesseur de l'évéque de
Rome ! Dcellinger ne s’est jamais opposé a ce que le pape-
enfant devint homme, mais a ce que, homme, il devint enfant;
et c'est malheureusement le triste ¢tat dans lequel se trouve
la papauté actuelle. M. Denis n’en convient-il pas lui-méme,
lorsque, condamnant la néo-scolastique et les procédés « tout
différents » que la Rome moderne préconise, il reproche a ses
coreligionnaires «de ne pas se douter que c’est principale-
ment pour ce motif que dans le passé I'Eglise était honorée
en paix, tandis qu'aujourd’hui elle est détestée et qu'on lui
fait la guerre» (p. 617). Pour étre exact, M. Denis devrait
dire que si I'Eglise romaine est ddétestée des uns, elle est
encore plus dédaignée et ridiculis¢e des autres.

3. «Decellinger, continue M. Denis, admet que la recon-
naissance de l'autorité morale de l'évéque de Rome existait
déja pendant les trois premiers siecles... Si Decellinger et ses
disciples, au lieu de rester fascinés par un historicisme étroit
et purement documentaire, avaient vu dans les faits précé-
dents le développement d'un principe un et homogene, 1'unité
dans la méme autorité, I'homogénéité dans son progrés pra-
tique; si, dis-je, au lieu de juger I'Eglise par son histoire, ils
avaient jugé cette histoire par I'Eglise qui 'a causée et au-
thentiquée, ils n'auraient pas tant méconnu la papauté, »

Autant d'erreurs que de mots. D’abord, Dcellinger ne
parle que d'autorité smorale dans les évéques de Rome, tandis
que M. Denis parle d'autorité gowumvernementale, ce qui est
bien différent. Tous les évéques, dans 'ancienne Eglise, avaient
comme tels une autorité morale, car l'épiscopat était un, et
I'évéque d’Eugube n’était pas moins que celui de Rome.
M. Denis oublie la doctrine des Peéres du III® et du IVe siecle.
Je tombe peut-étre dans «un historicisme étroit et purement
documentaire» en le lui rappelant; mais comment d&crire



— 117 —

I’histoire sans tenir un compte exact des faits? M. Denis ne re-
marque pas que, lorsque les évéques d'Orient étaient en con-
flit (et le fait était fréquent, pour ne pas dire constant), il
n’était que naturel, et nullement surnaturel, d'en appeler au
patriarche d’'Occident qu’'on supposait impartial. Ce n’était 1a
reconnaitre une autorité gouvernementale spéciale ni dans sa
personne, ni dans son siége. Des faits analogues se passent
continuellement dans l'ordre politique et social, sans que per-
sonne songe a transformer en monarque absolu celui a qui
I'appel a été adressé; pourquoi les théologiens de 1'école roma-
niste veulent-ils se faire une logique autre que celle du sens
commun, et transformer en principe absolu un simple fait trés
ordinaire? Le bon sens dit que c’est l'histoire qui prime le
dogme, parce que c'est le fait positif qui est la réalité. Nier
cette vérité, c’est manquer de sens historique. Rome, si puissante
qu’elle soit, ne détruira pas la critique historique actuelle, qui
est plus forte qu'elle. M. Denis ne veut pas qu'on juge I'Eglise
romaine par son histoire: il se trompe, d’abord comme savant,
parce que la raison veut qu’on juge les personnes par leurs
actes et les causes par leurs effets, ensuite comme chrétien,
parce que le Christ a dit qu'on reconnait l'arbre a ses fruits.
M. Denis suppose une Eglise chargée de juger l'histoire, méme
la sienne, et de nous indiquer ce que nous en devons prendre
(ce qui lui plait) et ce que nous en devons laisser (ce qui lui
est désavantageux). C'est de la pure fantaisie, et si la papauté
ne peut se maintenir qu'a cette condition, elle est perdue. Je
dis que la supposition de M. Denis est dénuée de tout fonde-
ment historique et méme dogmatique: car le Christ n'a jamais
fond¢ une Eglise dans les conditions qu'imagine M. Denis;
jamais le Christ n’a donné a ses disciples le droit de contre-
dire T'histoire, de ne pas tenir compte des faits; jamais il ne
leur a donné le droit de transformer en «un principe un et
homogene» ce qui n’est que le produit d'une situation passa-
gére; jamais il ne leur a donné le droit de transformer son
Eglise essentiellement religieuse et spirituelle, en une institu-
tion de gouvernement temporel et politique, avec un but tout
autre et des moyens tout autres. Une telle transformation
n’est pas un développement un et homogene, mais une falsifi-
cation et une covvuption de linstitution premidre. Voila ce que
Deellinger et ses disciples ont vu, d'aprés les principes €lé-



— 118 —

mentaires de la science historique; et Rome aura beau faire,
elle ne prévaudra pas contre ces principes et contre cette
science.

Dcellinger et ses disciples diront toujours que les papes
qui ont prévariqué sont nombreux; que les conciles cecumé-
niques qui ont anathématisé le pape Honorius comme héré-
tique avaient autorité pour le faire, etc., etc. Et en rappelant
ces faits que Rome cache, ils ont la conscience d’étre dans la
vérité et dans la loyauté, et ils sont persuadés que Rome, en
faussant 1'histoire, marche inévitablement a sa ruine. Veritas
liberabit.

4, M. Denis continue: «Cette monarchie (des évéques de
Rome) s'était-elle réalisée par l'astuce, le mensonge et 'ambi-
tion? Oui, répond Decellinger, et, pour prouver sa these, il
montre que les papes ont appuyé leurs prétentions sur des
documents apocryphes, le faux concile de Sardique, les fausses
décrétales, etc., etc. La critique impartiale donne raison sur ce
point aux adversaires de la papauié, el je regvelte que les catho-
liques se résolvent si difficilement a reconnaitve des mensonges
dans Uhistoive de I'Eglise quand ces wensonges sont inconles-
tables » (p. 623.)

A la bonne heure! Voila qui est d'un honnéte homme.
Malheureusement, aprés l'honnéte homme reparait 1'écrivain
romaniste, A peine M. Denis a-t-il fait cet aveu qu'il essaie de
I'annuler;, en imaginant ceci: que, de méme que lc fait d'¢tre
I'ainé de la famille «crée naturellement le droit d'ainesse,
c’est-a-dire une prérogative, un privilege, une autorité et un
pouvorr », ainsi le fait de la primauté du pape lui crée légiti-
mement une monarchie spirituelle et temporelle, infaillible,
omnipotente et absolue! Tirer d'un simple fait un prétendu
droit, et faire de ce prétendu droit une autorité et un pouvoir,
est une parfaite injustice, une illogicité manifeste, une viola-
tion criante des droits individuels. Notre société a fait justice
avec raison du droit d’ainesse, et elle fera de méme justice
des prétentions injustes de la papauté.

Ce n'’est pas tout. L’honorable adversaire de Dcellinger et
des anciens-catholiques pousse la naiveté jusqu'a essayer de
rendre «en quelque sorte naturelles» la création des docu-
ments apocryphes et la fabrication des faux dont Rome a pro-
fité pour prétendre a une autorité sur toute 1'Eglise. Que des



— 119 —

batteurs de monnaie aient pouss¢ le mercantilisme jusqu'a
fabriquer les documents en question, pour en tirer profit, on
ne le conc¢oit que trop: les faux qui ont été fabriqués & Rome
ou sous linfluence de Rome sont innombrables. Mais ce qu'il
est difficile de concevoir, c’est que des honnétes gens aient
consenti a se servir de ces titres faux (sachant qu’ils étaient
faux) pour asseoir sur ces titres une autorité quelconque. Or
c’est ce que les évéques de Rome ont fait; et c'est cette auto-
rité que le parti ultramontain actuel voudrait nous faire accep-
ter comme une autorité morale, religieuse, sainte, divine, fon-
dée sur la pavole du Christ et sur uw légitime développement
de I'Eglise! Non, il n'y arrivera pas. L'histoire aujourd’hui est
trop claire, pour que les sophismes romains puissent faire long-
temps illusion a la conscience publique. Ce qui se développe,
c’est, heureusement, la mentalit¢ générale de notre société
contemporaine; et ce développement scientifique des esprits
finira par mettre a4 nu le développement mensonger de la
papaute.

5. M. Denis dit encore: «L’infaillibilité s’explique comme
le pouvoir temporel et la monarchie pontificale; elle résulte, dans
le domaine de la certitude doctrinale, des mémes causes»
(p. 624).

Tres bien. Et voila pourquoi, en effet, le pouvoir temporel
et la monarchie pontificale sont par terre. Et voila pourquoi
I'infaillibilité pontificale ne tardera pas a y étre également;
déja méme maintenant, quatre-vingt-dix-neuf catholiques-romains
sur cent en sourient entre eux, comme les aruspices romains
souriaient des poulets sacrés.

6. Et encore: «Les fideles ont fini par reconnaitre que
les successeurs de Pierre ont été les seuls & défendre la pé-
rennité du dogme et l'authenticité du dépot révélé. »

L’histoire démontre, au contraire, que les évéques de
Rome — qui ne sont pas plus les successeurs de Pierre que
ceux d’Antioche — ont fabriqué et imposé a leurs adhérents
des dogmes nouveaux contraires & ce qui avait été cru aupa-
ravant, par exemple, l'immaculée-conception et I'infaillibilité
du pape, qui sont aujourd’hui des dogmes romains, et qui
auparavant étaient niés par d’excellents catholiques comme
des doctrines erronées. L'histoire démontre que la pérennité
du dogme, dans l'Eglise romaine, est un leurre; que, loin



— 120 —

d’avoir maintenu l'authenticité du dépot révélé, cette Eglise I'a
violé, puisqu’elle y a introduit une quantité d’erreurs. L'his-
toire démontre que les papes, loin d’avoir été les seuls défen-
seurs de la vérité révélée, en ont été souvent les corrupteurs,
et que plusieurs fois ils ont dt étre condamnés et déposés
comme tels. Ces faits crévent les yeux.

7. M. Denis écrit: «Si 'impiété de celui-ci, le mensonge
de celui-la et l'erreur de cet autre doivent étre condamnés,
quelqu'un d autorisé doit les condammner » (p. 625). Conclusion :
donc le magistére infaillible du pape est nécessaire!

Cette conclusion n’est nullement nécessaire: car, d'abord,
I'Eglise et les conciles suffisent amplement pour condamner
ce qui est a condamner; ensuite, les savants ont aujourd’hui
assez de moyens de démonstration et de publicité pour éclairer
opinion publique; c'est 'autorité de la science, et non celle
d'un homme, qui doit désormais condamner l'erreur. Quant
aux vétilles dela scolastique, elles se condamnent d’elles-mémes,
et pas n'est besoin d'un pape pour cette besogne. Etrange
mentalité, ce besoin de sentir perpétuellement autour de soi
un pédagogue et une férule; ce besoin de réclamer sans cesse
la liberté gquand on ne 'a pas, et de se forger des chaines
quand on P'a. Quand le clergé catholique-romain sortira-t-i
donc enfin de l'enfance et de la servitude, pour n'accepter
d'autre Maitre doctrinal que le Christ? Rome 1'a tellement
habitué a l'esclavage que, méme lorsqu’il le maudit, il le dé-
fend et ne peut s'en passer! Serait-il déja devenu le chien des
Ecritures qui ne sait plus aboyer, et qui leche la main qui le
frappe?

8. Enfin, derniére attaque: «ILa Réforme a nié la papauteé,
les Vieux-catholiques ont contesté¢ I'infaillibilité; en réalité tous
ont méconnu l'histoire; ils n'ont pas compris les conditions
d'une Eglise catholique. Les circonstances ont pu leur donner
les apparences du succes et le vertige d’étre dans le vrai.
Apparences et vertige! Il n'y a pas d'Eglise catholique sans
le pape, et il n'y a pas de papauté sans son corollaire pra-
tique et doctrinal, l'infaillibilité » (p. 626).

A la bonne heure! C'est criane, mais c'est archifaux. Il est
inexact de dire que les Vieux-catholiques ont «contesté » 1'in-
faillibilité : ils 1'ont 7nzée formellement et de toutes maniéres.
Ils en ont appelé a l'histoire, et ils ont fourni leurs preuves.



— 121 —

N’est-ce pas de l'enfantillage de les accuser d'avoir méconnu
I’histoire, quand on est obligé soi-méme de reconnaitre tous
les «faux» sur lesquels est établie la papauté actuelle? Le
catholicisme est l'universalisme, tandis que le romanisme n’est
qu'un particularisme. Les conditions de I'Eglise catholique sont
connues, les Peéres et les conciles cecuméniques les ont mises
en lumiére; or ce sont précisément ces conditions catholiques,
ce critérium catholique, que les ultramontains violent. Quant
au «vertige» dont notre honorable adversaire nous croit
frappés, nous pouvons l'assurer qu'en cette affaire, si quelque
téte tourne, ce n’est pas la ndtre. Il prétend qu'il n'y a pas
d'Eglise catholique sans le pape; c'est un vieux cliché qui est
en train de disparaitre. Nous prouvons, au contraire, par
I'histoire des huit premiers siécles et méme par des faits
incontestables du moyen age et des temps modernes, que la
papauté actuelle est anticatholique, et que, pour étre catho-
lique, il faut, non pas étre avec le pape, mais contre le pape.
Si l'infaillibilité est le corollaire de la papauté, comment se
fait-il que, du IX® siecle au XIX® la papaute ait été tenue
pour faillible, et que, de fait, elle 1'ait été si souvent?

Que notre honorable contradicteur y prenne garde, si la
papauté est infaillible, il ne tardera pas a étre mis une se-
conde tois par elle dans la nécessité de se soumettre ou de
se démettre: car — qu'il ne se fasse pas illusion — il contre-
carre, dans le détail et d'une maniere radicale, le développe-
ment historique de la théologie romaniste; or c’est 1a un point
capital pour Rome, et, s'il était logique avec sa maniére erro-
née d’'entendre le «développement», ce devrait étre aussi un
point capital pour lui. Se soumettre a une autorité qu'on dé-
clare infaillible, et continuer & faire des aveux et a émettre
des doctrines qui la discréditent et la sapent par la base,
c'est un jeu qui, dans le monde de la science et de la cons-
cience, n’est plus pris au sérieux par personne.

E. M1CcHAUD.

III. — La Petite Eglise de Lyon.

M. Sébastien Charléty a publié, dansla « Revue de Paris »
(15 novembre 1904), une trés intéressante étude sur La Petite
FEglise de Lyon. Nos lecteurs n'ont certainement pas oublié



— 122 —

I'étude de M. le Dr Chrétien sur Le Centenaire de la Pelite
FEglise (v. la Revue de janvier 1904, p. 94-103); ils liront avec
intérét les détails suivants.

D’apres M. Charléty, la plupart des membres de la Petite
Eglise de Lyon sont de condition modeste, méme pauvres et
occupés des soucis matériels de la vie. 1ls n'ont pas de chefs
pour maintenir la discipline, pas de clergé pour conserver les
traditions. Et ces croyants sans prétres sont immuables dans
leur foi; ces isolés qui ne font pas un adepte ne sont entamés
ni par le rationalisme des savants, ni par les séductions des
Eglises voisines (p. 391). Nous les signalons a ceux des théo-
logiens orientaux qui s'imaginent que tous les Occidentaux
sont ou des voltairiens ne croyant a rien, ou des ultramon-
tains ne croyant qu’au pape, ou des protestants ne croyant
qu'a la Bible (et encore!). Les vrais «catholiques» sont plus
ou moins cachés, plus ou moins nombreux, mais ils existent;
et quand 'heure du réveil sonnera, ils reparaitront. La Petite
Eglise de Lyon n'en est qu'une trés petite fraction.

Elle se distingua d’abord par son opposition contre le con-
cordat de 1801. On sait que 38 évéques sur 81 refuseérent de
donner au pape la démission qu'exigeait le bref Zam Multa du
15 aofit 1801; ils déniérent & Rome le droit de bouleverser
I’Eglise de France. On les appelait a Lyon et on les appelle
encore «<jansénistes ». Ils protestent, et s’en réferent généra-
lement 2 Bossuet ou au Concile de Trente, sans préciser. Au
fond, ce sont des gallicans, 4 la fois conservateurs et libéraux,
a linstar de l'évéque Malvin de Montazet, qui combattit la
bulle Unigenitus et qui supprima dans son diocese la signa-
ture du Formulaire. Voir son Catéchisme, 1767, et son Bré-
viaire, 1770. Les livres de Quesnel et de Duguet étaient tres
lus chez eux. L’ceuvre des «convulsions» y eut méme des
partisans. Le successeur de Montazet, 'évéque de Marbeuf,
les combattit. 1ls lui résistérent non moins qu'a la Constitution
civile du clergé. «Pendant la campagne de déchristianisation,
ils donneérent l'exemple des rendez-vous nocturnes dans les
chapelles abandonnées, des cérémonies secrétes, des messes
dites, a la lueur d'un cierge, dans les granges. Leurs croyances
s’exaltérent a ces pratiques mystérieuses, et, sans doute, les
liens personnels qui les unissaient en furent resserrés. Ils
avaient, 4 la fin du Directoire, le sentiment que leur résistance



123 —

avait sauvé le dépot sacré de la religion: cette premiere vic-
toire, a leurs yeux, en assurait une autre, celle qui rétablirait
dans leurs pouvoirs et leurs dignités le Roi et I'Eglise »
(p. 394).

Le Concordat de 1801 les bouleversa et les divisa. Quel-
ques-uns se résignérent, mais furent toujours tenus pour sus-
pects par 'administration ecclésiastique. Les autres protesterent
et préférérent aux nouvelles églises concordataires «les foréts,
les montagnes, les prisons; » en 1832, ils n’avaient plus d’évé-
ques ni de prétres. Ils s’en passérent, lisant entre eux les
lettres pastorales de leurs ecclésiastiques défunts, et récitant
pieusement leurs anciennes priéres. En 1868, quand parut la
bulle Eterni Patris qui convoquait le concile du Vatican, ces
nouveaux appelants réimprimeérent leurs Réclamations de 1803,
et espérerent que Rome aurait €gard «a ces gardiens et a
ces messagers de l'ancien épiscopat». Il n’en fut rien. Qui
songeait 4 Rome a blamer Pie VII? En 1892, le cardinal
Foulon réussit & gagner le principal membre de la Petite
Eglise, Marius Duc. Ses anciens coreligionnaires n’eurent pas
un mot de blame contre lui; mais, loin d’étre ébranlés par sa
défection, ils rééditerent en 1898 les textes fondamentaux de
leur foi «pour linstruction et 1'édification de quelques-uns.»

Lyon compte encore environ 400 membres de la Petite
Eglise, non compris les campagnards. La plupart des Lyon-
nais «jansénistes» sont des ouvriers tisseurs de la Croix-
Rousse; quelques-uns sont aisés, méme rentiers. Ils n'ont pas
de chapelles; leur culte est domestique. Ils ne font jamais éta-
lage de leurs croyances. «Leur vie privée est simple et
austere. Ce sont de trés honnétes gens, trés scrupuleux. Ils
proscrivent la danse et les distractions «opposées a l'esprit
du christianisme.» — « Le jansénisme leur donne l'inébranlable
conviction qu'ils ont d’étre dans la vérité. D’autres se décou-
rageraient d’étre si peu nombreux: eux, persuadés que le grand
nombre sera réprouvé, que bien peu d'ames feront leur salut,
ne s'étennent pas d'étre une poignée, et remercient Dieu de
leur avoir conservé une foi pure (p. 399-401)... On ne s’étonne
pas outre mesure de leur attitude bizarre... On leur reconnait
tacitement le droit d’étre méfiants et ombrageux; des légendes
racontent qu’ils ont jadis beaucoup souffert... Comme ils sont
de relations sfires et qu'ils manquent radicalement de ferveur



— 124 —

prosélytique, ils vivent en paix avec leurs voisins... Ainsi s’ex-
plique que, de notre temps et dans une région plus traversée
et plus agitée que toute autre par les grands courants d’idées
modernes oli, pour 'immense majorité, le rationalisme est gé-
néralement la premiere forme de I'adhésion & ces idées, il
subsiste des ilots ol se rencontrent des catholiques ardents,
scrupuleux, dévots, qui naissent et meurent sans entrer a
I'église» (p. 404).

Tout lecteur impartial et attentif devra conciure du fait
de l'opinidtre persévérance de cette Petite Eglise de Lyon:
qu'il y a des catholiques, voire méme — pour employer les
expressions de M. Charléty — des «catholiques ardents, scru-
puleux et dévots», qui le sont sans le pape et méme contre le
pape; que la croyance et la soumission au pape ne sont donc
ni la marque, ni la condition du catholicisme ardent, scrupu-
leux et dévot; que la foi et la piété, la morale, la justice et
la charité peuvent donc s’alimenter dans un culte catholique
autre que celui de Rome; que Rome n’en a donc pas le mo-
nopole; que de tels catholiques, loin d'étre des révolution-
naires, sont des conservateurs, méme extrémes, incapables
d'aveir innové et d'avoir créé une nouvelle conception de
I'Eglise catholique; que, par conséquent, celle qu'ils ont, est
bien réellement celle qu'ils avaient déja sous l'ancien régime;
que, par conséquent, le catholicisme ultramontain acfuel est
bien réellement un catholicisme contraire a I'ancien. Que ceci
suffise pour éclairer les catholiques-romains qui veulent étre
fideles a 1'Eglise catholique & laquelle ont appartenu leurs
ancétres. N'est-il pas évident que leur bonne foi a été surprise?
Le catholicisme «obstiné» de la Petite Eglise n'en est qu'une
preuve entre mille, mais une preuve objective, facile & consta-
ter, a4 la portée de quiconque veut voir.

E. MICHAUD.




	Variétés

