Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 49

Artikel: Zur Lehre des hl. Johannes Chrysostomus uber das geistliche Amt
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403614

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUR LEHRE
DES HL. JOHANNES CHRYSOSTOMUS

UBER DAS GEISTLICHE AMT.

1. Das Wort der hl. Schrift: ,Selig seid ihr, wenn sie euch
verfolgen“, hat nicht nur seine Bedeutung fiir das jenseitige
Leben, sondern es erweist sich als wichtig und folgenreich
auch fiir unser irdisches Dasein. Not und Entbehrung, Druck
und Verfolgung, so schwer sie im Augenblick empfunden wer-
den, stellen sich vielfach als Vorbedingung geistiger Kraft und
Gesundheit, als sichere Vorboten in Bilde eintretender Erfolge
dar. Nach erfochtenem Siege beginnt die grossere Schwierig-
keit: stark und gesund zu bleiben. Drei Jahrhunderte lang
hatte die Kirche unter Verfolgungen gelebt. Im vierten Jahr-
hundert frei geworden, weist sie alsbald in ihrem Entwicklungs-
gange sehr unerfreuliche Erscheinungen auf. Heftige und tief-
greifende dogmatische Streitigkeiten erschiittern sie; weltlicher
Sinn und weite Kreise des Klerus und des Volkes erfassende
Sittenverderbnis bringen sie in Gefahr. Die grossen Minner,
die damals Gott seiner Kirche erweckte, waren daher unaus-
gesetzt bemiiht, dem allerwérts einreissenden Verderben ent-
gegenzutreten, den Irrlehren und dem Sittenverfall zu wehren,
rechte Lehre und rechtes Leben zur Geltung zu bringen., Es
erscheint als selbstverstindlich, dass sie in diesem Streben
theoretisch und praktisch besondere Aufmerksamkeit und Fiir-
sorge dem Klerus zuwandten. Gregor von Nazianz schilderte
in seiner Predigt de fuga ausfithrlich Wiirde und Biirde des
Priestertums. Bald nachher bot, im Anschluss an ihn, Jo-
hannes Chrysostomus, spiter sein Nachfolger auf dem Patriar-
chenstuhl zu Konstantinopel, der Mit- und Nachwelt in seinen
sechs Biichern de sacerdotio ein Bild des geistlichen Amtes



. 88 —

dar, welches so vollkommen gezeichnet ist, dass einerseits der
nach Gottes Willen und Wohlgefallen sein Amt verwaltende
Priester darin seine Tugenden erblickt, anderseits der nach-
lissige Geistliche unweigerlich seine Fehler deutlich daraus
erkennen muss.

Uberhaupt hat sich Chrysostomus in seinen iiberaus zahl-
reichen Schriften mit den in dieses Gebiet einschlagenden
Fragen wiederholt beschiftigt, und es moge hier der Versuch
gemacht werden, im Anschluss an diese Ausserungen, unter
Zugrundelegung seines Werkes tiiber das Priestertum, seine
Lehre idiber das geistliche Amt darzustellen. Dabei wird sich
alsbald herausstellen, dass seine Anweisungen, Mahnungen und
Ermunterungen nicht bloss fiir die damalige Zeit passten, son-
dern auch heute noch ihre volle Bedeutung besitzen und aller
Beachtung wert sind. Seiner vorwiegend praktischen Geistes-
richtung und Betiitigung entsprechend, wendet unser Heiliger
seine Aufmerksamkeit hauptsiichlich der Auseinandersetzung
zu, wie der im Amte titige Geistliche seinen Beruf aufzufassen
und auszuiiben habe, wihrend die spekulative und dogmatische
Seite, seiner Kigenart geméss, zuriicktritt.

Besonders kommt also hier in Betracht seine Schrift mspi
ispwovvng, de sacerdotio libri sex, worin er ex professo iiber das
kirchliche Amt handelt?!). Wie Gregor von Nazianz sich durch
die Flucht der Ausiibung des Priesteramtes entzog und durch
die genaunte, wohl spiiter bei der Herausgabe erweiterte
Predigt sich rechtfertigte, so hat des Chrysostomus Schrift
die Form einer Apologie gegeniiber seinem vertrauten Freunde
Basilius. Beide sollten zu Bischofen geweiht werden. Chry-
sostomus entzog sich selber der Weihe und bewirkte durch
eine List, dass der Freund allein die Konsekration empfing.
Seine Unterredungen mit dem bestiirzten und klagenden Freunde
hat er spiter, wahrscheinlich zur Zeit seines Diakonates, in
jenen sechs Biichern zusammengestellt und verdsffentlicht, und
er fand so eine erwiinschte Gelegenheit, sich ausfiihrlich tiber
einen allzeit wichtigen (Gegenstand zu #dussern.

) Im folgenden wird zitiert nach der Maurinerausgabe, welche zu
Paris 1718—1738 in 13 Binden erschienen ist. Das erwihnte, hier zu be-
riicksichtigende Hauptwerk findet sich Tom. I, pp. 362—436. Ist nichts an-
deres bemerkt, so beziehen sich die Zitate auf diese Schrift.



— 89 —

Wenn es sich in seinem Falle auch zunidchst um das
Bischofsamt handelte, so beziehen sich seine Ausfithrungen
auch auf die Priester im engern Sinne. Dies geht schon aus
der Darstellung selber hervor. Ferner erortert unser Heiliger
Hom. XI. in I. Epist. ad Timoth., Tom. VI, pag. 604, die Frage,
warum Paulus, nachdem er ein Charakterbild der Bischofe
entworfen, mit Ubergehung des Standes der Priester auf die
Diakonen zu reden komme. Er erklart dies damit, dass der
Unterschied zwischen ihnen und den Bischéfen nicht bedeutend
sei, indem sie ebenfalls das Lehr- und Vorsteheramt verwalten
und daher das, was lber die Bischofe gesagt ist, auch auf die
Priester passe (cf. Hom. I. in Epist. ad Philipp., Tom. XI, p. 195).

2. Wie fasst unser Heiliger das Priestertum im allgemeinen
auf? Er ist erfiillt von der hohen Wiirde des geistlichen Amtes
und wird nicht miide, mit Aufbietung seiner ganzen Beredsam-
keit in immer neuen Wendungen seine alles Irdische weit tiber-
ragende Herrlichkeit zu preisen. Auch wenn wir zugeben,
dass die orientalische Rhetorik kiihnere Bilder und eine leb-
haftere Darstellung liebt, als man sie bei dem kiihlern Abend-
linder findet, und als wir sie in der Regel gebrauchen, so
bleibt doch bestehen, dass Chrysostomus das Priestertum iiber
alles hochschiitzt.

Diese seine Auffassung griindet er zunéchst auf den Ur-
sprung des Amtes. Es ist eine gdttliche Anordnung. Kein
Mensch, auch kein Engel, noch iiberhaupt irgend ein Geschopf,
hat es eingesetzt, sondern der hl. Geist selber hat es gestiftet,
und Menschen in den Stand gesetzt, des Amtes der Engel zu
walten, so dass dieser Dienst zwar auf Erden ausgelibt wird,
aber den Rang himmlischer Einrichtungen besitzt (382 B, cf.
de resurrectione, Tom. II, p. 436 C).

Eben so erhaben ist die Aufgabe des Priesters, der das
ewige Heil zufolge gottlichen Auftrages und mit gottlicher Hiilfe
den Menschen wvermittel{. Denn wenn niemand in den Himmel
eingehen kann, er sei denn wiedergeboren aus dem Wasser
und dem hl. Geiste (Joh. 3, 5), und wenn derjenige vom ewigen
Leben ausgeschlossen bleibt, der das Fleisch des Herrn nicht
isst und sein Blut nicht trinkt (Joh. 6, 54), so sind die Men-
schen zur Erlangung der Seligkeit auf die Priester hin- und
angewiesen, durch deren heilige Hinde allein dies alles voll-
bracht wird (383 E sq.). Dass hierdurch der Stellung Jesu als



— 90 —

des einen Mittlers zwischen Gott und den Menschen kein Ab-
bruch getan wird, dartber cf. Hom. VII. in 1. Epist. ad Timoth.,
Tom. XI, p. 585 F sqq.

Mit der Notwendigkeit des Priestertums héngt zusammen,
dass die Amtshandlungen auch des personlich wnwiirdigen Prie-
sters objektiv giltig sind. Denn die Segnungen Gottes sind nicht
derart, dass sie sich durch die priesterliche Tugend vollziehen;
vielmehr setzt der Priester nur das &dussere Zeichen, Gott
selber aber wirkt die Hauptsache, er gibt die Gnade, um die
Menschheit zu retten, besonders durch die Taufe und die hl.
Kommunion. — So sind auch die Taufe und das hl. Opfer
(moocyopd, oblatio) der apostolischen Zeit und der Gegenwart
wesentlich einander gleich, und es ist allemal dasselbe Opfer,
ob es nun Petrus und Paulus feiern, oder irgend ein Priester
es darbringt. Wer einen Unterschied machen wollte, der ver-
gisst, dass Christus auch heute noch gegenwiirtig ist und auch
heute noch wirkt (cf. Hom. II. in I. Epist. ad Timoth., Tom. XI,
p. 671 E). '

Der Sitte seiner Zeit entsprechend und unter Aufbietung
seiner ausserordentlichen rhetorischen Begabung erliutert Chry-
sostomus seine Ansicht durch zum Teil weit ausgefiihrte, hy-
perbolisch klingende [Parallelen. Um die Wirde des Priesters
ins helle Licht zu stellen, vergleicht er ihn mit den Eltern,
den weltlichen Fiirsten, den alttestamentlichen Priestern und
den Monchen, um daran zu zeigen, dass Wiirde und Wirksam-
keit, aber auch Aufgabe und Erfordernis dem Priesteramt die
hochste Stufe anweisen.

Von unsern Eltern haben wir das iérdische Leben, die
Priester aber bewirken unsere Wiedergeburt aus Gott fir das
ewige Leben (384 A sq.). Der Unterschied zwischen beiden ist
also so gross, wie der zwischen dem gegenwirtigen und dem
zukinftigen Leben. Ferner sind Eltern manchmal nicht im
stande, eine drohende Krankheit von ihren Kindern abzu-
wehren, jedenfalls kénnen sie sie nicht vom leiblichen Tode
erretten, die Priester aber zeugen nicht nur die Seele durch
die Taufe fiir das neue Leben der Gnade, sondern retten sie
auch, wenn sie nach der Taufe wieder krank geworden und
dem Untergange nahe ist, durch ihre Wirksamkeit, insonder-
heit durch die Kraft ihrer Gebete. Die Eltern konnen ihren
Kindern nicht helfen, wenn dieselben einen Grossen dieser



— 91 -—

Erde beleidigt haben, die Priester versohnen uns nicht mit
Fiirsten oder Konigen, sondern mit dem erziirnten Gotte selber
(385 A sq.).

Wie die Seele vorziiglicher ist als der Leib, so ubertrifft
die Priesterwiirde die des Staatsmannes und des Konigs (388 A).
Als Gottes Beauftragte, die es mit den Seelen der Menschen zu
tun haben, iiberragen sie jeden Bevollmichtigten eines Konigs,
dem dieser seine Herrschergewalt iiber seine Untertanen ab-
getreten hat, in demselben Grade, wie die Seele den Leib tiber-
trifft (383 D sq.). Noch mehr. Weltliche Fiirsten haben zwar
die Macht, zu binden, aber nur die Leiber, das Band der Priester
aber umschlingt die Seele und reicht bis in den Himmel; was
sie hienieden tun, bestiitigt Gott oben, und der Knechte Urteil
bekriftigt der Herr selber (383 C). Noch ausfiihrlicher ist die
Parallele zwischen der weltlichen und der geistlichen Herr-
schaft durchgefiihrt in der 15. Homilie iber den 2. Korinther-
brief, wo in lingerer Darlegung der letztern sowohl in Riick-
sicht auf das Ziel als auch auf die zur Erreichung desselben
zur Verfigung stehenden Mittel der Vorzug eingeriumt wird,
so dass sie als Kunst und Wissenschaft so hoch iiber der welt-
lichen Herrscherfahigkeit steht, wie diese ihrerseits alle andern
Kiinste ubertrifft (Hom. XV. in Epist. II. ad Cor.,, Tom. X,
p. 548 sqq., cf. Hom. V. in illud, Vidi Dominum, Tom. VI, p. 132 sq.).

War schon das alttestamentliche Priestertum erhaben und
ehrfurchtgebietend, so erscheint es unbedeutend im Vergleich
mit der entsprechenden Einrichtung im Neuen Bunde. Denn
auch in diesem Betreff erfillt sich das Wort: Es kann in dieser
Hinsicht nicht mehr glinzend sein, was glinzend war, wegen
des weit iiberstrahlenden Glanzes (2. Kor. 3, 10, ¢f. Hom. VIL
in Epist. II. ad Cor., Tom. X, p. 479 sqq.). Wie die Opfer des
Alten Bundes keinen Vergleich aushalten gegen das des Neuen,
so Ubertreffen die christlichen Priester die jiidischen (382 C sq.).
Diese letztern hatten die Macht, den Leib vom Aussatze nicht
zu reinigen, sondern bloss fiir rein zu erkliren, und erfreuten
sich trotzdem des grossten Ansehens. Um wie viel hoher also
stchen unsere Priester, die die Macht haben, nicht den Leib,
sondern die Seele nicht fiir rein zu erkliaren, sondern tat-
sachlich zu reinigen (384 B).
- Vor seinem Eintritte in den Kirchendienst hatte sich Chryso-
stomus, abgestossen von dem geriuschvollen Treiben der Stadt,



92

dem Zuge seines Herzens zur Einsamkeit folgend, zur Kkloster-
lichen Zuriickgezogenheit auf die antiochenischen Berge begeben
und sich dort der Askese, der Kontemplation und dem Studium
gewidmet. Seitdem war er ein beredter Fiirsprecher des Ménch-
tums seiner Zeit geworden, dessen heilsamen Einfluss an sich sel-
ber erfahren zu haben er iiberzeugt war, und er verteidigte und
empfahl das Klosterleben in seinen drei Biichern mgog rovg wode-
uotvras vols €l 1o povalsw Evdyovow '), — Aber hoher, auch
als der Monch, steht der Priester, dessen Amt viel wichtiger,
umfangreicher und schwieriger ist. Der Unterschied zwischen
beiden ist so gross, wie der zwischen einem Privatmann und
einem Konig. Der Monch sorgt und ist verantwortlich nur fir
sich selber und fiir die eigene Vollkommenheit, dem Inhaber
des Kirchenamtes ist eine grosse Menge anvertraut, er hat iiber
viele unsterbliche Seelen zu wachen und tragt fur sie die Ver-
antwortung. Weil er nun das Vorbild anderer ist, darum muss
seine Tugend noch héher und vollkommner sein, als die des
Monches. Dieser gleicht einem Steuermann, dessen Schiff im
Hafen liegt und dessen Fiahigkeit oder Unfihigkeit kaum zu
Tage tritt, des Priesters Fehler aber sind bald offenbar, denn
er soll das Schitf der Kirche steuern durch die gefihrlichen
Wogen des weiten Meecres. Dazu kommt, dass die Titigkeit
des Einsiedlers, Askese und Kontemplation, sich auf Leib und
Seele verteilt; des Priesters Vollkommenheit aber ist in seiner
Seele beschlossen. Besondere Beachtung aber verdient der
Umstand, dass die Eingezogenheit und Abgeschiedenheit dem
Monche zu Hulfe kommt. Unter solchen Umstdnden kann er
allen Versuchungen viel leichter entgegenwirken. Der Priester
aber wirkt mitten in der Welt, muss iiber alle Lebensverhélt-
nisse der verschiedenen Volksklassen genau unterrichtet sein,
ist durch den seelsorgerlichen Verkehr den mannigfachsten
Schwierigkeiten und Versuchungen ausgesetzt. Welch grosse
Gewandtheit muss er darum besitzen und wie sehr bedarf er
neben der gottlichen Grade der eigenen Seelenstdrke. In der
Welt lebt der Priester, aber doch nicht mét ihr und nicht nach
ihrer Aré. Er muss von allem mehr losgeschilt sein, muss,
trotz der &usserlichen Verbindung, allem Irdischen innerlich

') Ein Idealbild des klosterlichen Lebens entwirft Chrysostomus ad-
versus oppugnatores vitee monasticae I1II, 10, Tom. I, p. 94, und Hom. XIV.
in I. Epist. ad Timoth., Tom. XI, p. 629 sqq.



— 03 __

fremder gegentiberstehen, als die Einsiedler, die in Abgeschie-
denheit auf den Bergen hausen. Es gehort gar vieles dazu,
um das zu leisten und dem Musterbilde zu entsprechen, wel-
ches uns Paulus von dem vollkommnen Priester entworfen hat
(1. Tim. 3, 2, cf. in I. Epist. ad Timoth. Hom. X, Tom. XI,
p- 998 sqq.). Fassen wir das Ergebnis zusammen: Zkleiner ist
der Wirkungskreis des Monches, leichter zu erreichen und zu
behaupten seine Vollkommenheit, geringer seine Verantwortung.
Viel weiter erstreckt sich der Umfang der priesterlichen Titig-
keit, viel schwieriger ist seine Aufgabe, viel grisser die Rechen-
schaft, die er ablegen muss (422 B sqq.).

Eines aber diirfen wir bei diesen und #hnlichen Ausse-
rungen niemals iibersehen. In glinzender Sprache und in ein-
dringlicher Darstellung preist unser Vater das Priesteramt,
aber das 4mt, nicht den T'rdger des Amtes, unterscheidet also
deutlich zwischen der Wirde und dem Werte des Priesters.
Die Schilderung der Wiirde des Priestertums ist ihm die Grund-
lage fir die Darstellung der hohen Pflichten und der grossen
Verantwortlichkeit, die derjenige auf sich nimmt, der dieses Amt
erstrebt und bekleidet. Wenn schon jeder Gabe eine Aufgabe
entspricht, wie sehr wird dies hier der Fall sein, wo es sich
um die Sorge nicht allein fir die eigene Person, sondern fiir
die unsterblichen Seelen der ganzen Gemeinde handelt, tber
die dereinst strenge Rechenschaft wird gefordert werden. Daher
soll — wozu freilich eine grosse Seele notwendig ist — der
Priester sein Amt nicht als Wiirde, sondern als Biirde be-
trachten und durch fortwihrende Selbstpriifung sowie durch
stets rege Wachsamkeit sich und andere vor dem ewigen Ver-
derben bewahren. Paulus sei unser Vorbild! Und wenn selbst
der Mann, der in den dritten Himmel erhoben wurde, der un-
aussprechliche Geheimnisse Gottes schaute, der immer nur fir
andere sich abmiihte und nie an sich selbst dachte, der in
jedem Betracht mehr tat, als ihm Gott befohlen, beim Anblick
eines so erhabenen Amtes stets voll Furcht war, was sollen
dann erst wir tun, die wir so gerne an uns selber zuerst
denken und Christi Gebote nicht nur nicht tberbieten, sondern
so oft iibertreten! (385 B sqq.).

Auf Grund der Angaben des Chrysostomus gewinnen wir
ein dhnliches Bild von den Zustinden im damaligen Klerus,
wie es sich aus der Schilderung des hl. Gregorius von Nazianz



94 __

ergibt!). Die grosste Gefahr fiir geordnete Zustinde in der
Geistlichkeit und damit in der Kirche iiberhaupt bestand in
dem masslosen Ehrgeiz, mit dem ungeeignete und unwiirdige
Bewerber nach kirchlichen Amtern mit Erfolg trachteten, wo-
durch obendrein befihigte Kandidaten zuriickgesetzt oder gar
ausgeschlossen wurden. Dazu kam noch, dass die bei der Be-
setzung der geistlichen Stellen mitwirkenden Faktoren vielfach
sich von ganz und gar verkehrten Riicksichten und Absichten
leiten liessen (393 A sqq.). Chrysostomus wird daher nicht miide,
immer von neuem daran zu erinnern, dass die erste Eigen-
schaft dessen, der sich der Schwelle des Priestertums nihern
will, unerldsslich die sein misse, dass er von allem Ehrgeiz
gianzlich frei sei und das Amt in selbstloser Absicht erstrebe
und bekleide, gegebenen Falles auch niederlege.

Die Ruhmbegierde stellt sich als eine gefiihrliche Klippe
dar fir die geistige Ruhe des Priesters und ist das grosste
Hindernis einer gedeihlichen Amtsfiihrung. Ruhmsucht ent-
ziindet im Herzen die verschiedensten und hisslichsten Leiden-
schaften: Jahzorn, Liige, Verleumdung, Neid, Kriecherei u. dgl.,
ja sogar weiblichem Einflusse beugen sich solche Priester, ge-
raten also unter die Botmiissigkeit derer, denen Paulus in der
Kirche nicht bloss zu lehren, sondern selbst zu reden ver-
boten hat (1. Kor. 14, 34. 386 C sqq.).

Als positive Eigenschaft, neben den verschiedenen sonstigen
geistigen nnd gemiitlichen Veranlagungen, fordert Chrysostomus
zuallermeist, dass die Liebe zum Heiland das herrschende Le-
benselement in der Seele des Priesters sei. Die Frage des
Meisters an den Jiinger (Joh. 21, 15): Petrus, liebst du mich ?
und der Zusatz: Wenn du mich liebst, so weide meine Schafe,
ist uns ein deutlicher Beweis dafiir, wie sehr dem Heiland die
Sorge flir die am Herzen liegt, die er mit seinem eigenen Blute
sich zu Eigentum erworben hat und die er tiber alles liebt.
or will sie nur dem anvertrauen, der wie Petrus seinen Hei-
land und in ihm seine Kirche tiber alles wertschiitzt (371 E sqq.'.
Und diese Liebe muss sich steigern zu jener heroischen Hohe,
die wir an Paulus bewundern, wenn er sagt (Rom. 9, 3): Ich
mochte sogar selbst von Christus hinweg ausgestossen sein

1) Cf. Zur Pastoraltheologie Gregors von Nazianz, Revue intern. de
Théol.,, n° 47, p. 432 sqq.



— 95

fiir meine Briider nach dem Fleische, die meine Volksverwand-
ten sind. Wie schwierig aber und wie selten ist diese sich
selber vergessende Liebe, und wie weit sind wir in der Regel
von solcher Seelengrosse entfernt! (385 D).

-

Wie denkt sich unser Kirchenvater das Verhdltnis zwischen
dem Geistlichen und der Gemeinde? Wohl ist der Priester ein
Beauftragter Gottes und ein Organ Christi, aber er ist dies fiir
die Gemeinde, zur Erbauung der Kirche. Hieraus ergeben sich
die gegenseitigen Pflichten. Immer von neuem scharft unser
Lehrer dem Kkirchlichen Vorsteher seine Verantwortlichkeit ein,
warnt vor Stolz und Herrschsucht, mahnt zur treuen Fiihrung
derjenigen, die ihm anvertraut sind. Mit héufiger Bezugnahme
auf Hebr. 13, 17 zeigt Chrysostomus der Gemeinde ihre Pflich-
ten gegen den Priester. Er &dussert sich hieriiber besonders in
der zweiten Homilie iiber den zweiten Brief an Timotheus.
Das ist die Ursache aller Ubel, so ungefihr lesen wir dort,
dass das richtige Verhiltnis zu den kirchlichen Vorgesetzten
geschwunden ist; man hat keine Achtung und Ehrfurcht mehr
vor ihnen, und darum alsbald auch nicht mehr vor Gott selber,
dessen Gesandte sie sind. Wenn wir also den Priester achten,
so ehren wir in ihm Gott und handeln auf diese Weise in
unserm eigenen Interesse (Hom. II. in II. Epist. ad Timoth.,
Tom. XI, p. 667 E sqq.). Lehrreich ist auch die folgende Ausse-
rung, die wir in demselben Zusammenhang finden: Nicht dem
Priester, ja nicht einmal dem hl. Paulus braucht man zu ge-
horchen, wenn er als blosser Mensch spricht, wohl aber dem
Apostel und Diener Christi.

- Wie aber steht es mit dem Verhalten gegen den unwiir-
digen Priester? Unter Hinweis aut Matth. 23, 2—3, mahnt
unser Heiliger auch hier zur Folgsamkeit, der Gott die Be-
lohnung nicht vorenthalten werde. Lehrt ein solcher das Rich-
tige, so halte man sich nicht an sein Leben, sondern an seine
Worte. Nur in dem Falle, dass der Priester eine falsche Lehre
vortriigt, diirfen wir ihm nicht glauben, und wenn er ein Engel
wire. Im iibrigen aber sollen wir festhalten, dass der Priester
nur die dussere Handlung vollzieht, Gott aber die Hauptsache
wirkt, so dass weder ein boser Priester uns schaden kann,
wenn wir gut sind, noch umgekehrt ein guter uns niitzt, wenn
wir bose sind.



— 96 —

Auch heute noch ist das Geschlecht derer nicht ausge-
storben, die das Leben des Priesters umlauern und fortgesetzt
zum Gegenstand oft unberechtigter, jedenfalls liebloser Kritik
machen, Sie weist er auf den Segen des heiligen Dienstes fiir
die Gldaubigen hin, erinnert sie an das"Gleichnis vom Pharisder
und vom Zéllner und mahnt sie: Priife dein eigenes Tun und
Lassen! (cf. Hom. in locum Pauli: Salutate Prisc. et Aquilam
[Rom. 16, 3] et de colendis Dei sacerdotibus, Tom. III, p. 189 sqq.;
ferner de Anna sermo II, Tom. IV, p. 717 A, B. u. 6.).

Eben so verkehrt aber wire es, wollten die Gemeindemit-
glieder eine falsche Beruhigung fiir ihre eigenen Siinden aus der
mangelnden Wiirdigkeit ihrer Priester schopfen. Denn hier ist
kein Unterschied zwischen Klerus und Volk, jeder empfingt
die verdiente und gebiihrende Strafe, wenn er gefehlt hat;
allerdings wird der Priester hirter gestraft wegen seiner ho-
hern Stellung.

So wichtig und notwendig das Priestertum in der Kirche
ist, so wire es doch eine falsche Folgerung aus der Lehre
unseres Kirchenvaters, wollte man seine hierauf beziiglichen
Ausserungen zu ungunsten der einfachen Gliaubigen oder der
Gemeinde missverstehen, In der Predigt de prophet. obscur.,
Tom. VI, p. 187 sqq., weist er auf das Beispiel des Apostels
Paulus hin, der sich der Firbitte seiner Jinger fiir bedurftig
erklart, und betont den Segen der Gemeinschaft zwischen
Priester und Volk, indem er auf die Einwendung: Kann ich
nicht auch zu Hause beten? antwortet: Das kannst du zwar,
aber das Gebet hat nicht eine so grosse Kraft, als wenn es in
Gemeinschaft mit den zu dir gehérenden Gliedern verrichtet
wird, wenn der ganze Leib der Gemeinde aus einem Herzen
und mit einer Stimme das Gebet zum Himmel emporsendet, in
Gegenwart der Priester, welche die Gebete der versammelten
Menge darbringen. An einer andern Stelle zihlt er zu den
Stiicken, in welchen kein Unterschied zwischen Priestern und
Laien stattfindet, neben der Taufe die Teilnahme an dem
hl. Sakramente des Altares. Denn auf gleiche Weise werden
wir alle des Empfanges desselben gewiirdigt. Es ist nicht wie
in der Ordnung des Alten Testamentes, wo das Volk nicht
dasselbe mit dem Priester essen durfte; jetzt nehmen alle An-
teil an demselben einern Leibe und an demselben einen Kelche
(Hom. XVIII. in Epist. II. ad Cor., Tom. X.).



— 97 —

In unmittelbarem Anschluss hieran schildert er den Anteil,
welchen das Volk an den Gebeten hatte, die bei der hl. Messe
verrichtet wurden. Gemeinsam sind die Firbitten, gemeinsam
die Danksagung. Mitten unter der Weihe der hl. Geheimnisse
betet der Priester fur das Volk und das Volk fiir den Priester.
Wir vernehmen auch den Grund, warum unser Kirchenvater
sich so dussert, denn er fiahrt alsbald fort: Dieses habe ich
deshalb gesagt, damit ein jeder unter uns sich bestrebe, auf-
merksam teilzunehmen, und damit wir lernen, dass wir alle
einen Leib miteinander bilden, und dass wir nur so viel vonein-
ander verschieden sind, wie Glieder von Gliedern, und dass wir
nicht alle Sorge auf die Priester werfen, sondern auch selbst
als Glieder des gemeinsamen Leibes um die gesamte Kirche uns
bekiimmern.

Ferner empfiehlt Chrysostomus nicht bloss den Geistlichen,
sondern auch den Laien das Studium der hl. Schrift, damit
das Wort Christi reichlich in ihnen wohne, sie jederzeit tiber
ihren Glauben konnten Rechenschaft geben, und einer den
andern zu erbauen fahig sei (Kol. 3, 16, ib. 4, 6; 1. Thess. 5, 11,
413 D sqq.; cf. die schonen Ausfiihrungen unseres Lehrers in
den Homilien zu den angefiihrten Stellen).

Ahnlich spricht er sich zu Konstantinopel aus in der
30. Homilie tiber den Hebrierbrief, indem er davor warnt,
alles dem Geistlichen zu iiberlassen; vielmehr solle man die
tiglich sich bietenden Gelegenheiten zu gegenseitiger Trostung,
Belehrung, Aufmunterung und Besserung beniitzen (in Epist. ad
Hebr. Hom. XXX, Tom. XII, p. 281 B sqq.).

Lehrreich und vorbildlich sind in dieser Beziehung auch
die Darlegungen unseres Heiligen iiber das Verfahren des
Apostels Paulus gegentiber dem Siinder von Korinth. Sowohl
bei der Ausschliessung als auch bei der Wiederaufnahme dieses
Mannes ist es Paulus, der die Entscheidung trifft. Er lasst
aber an seiner zweifachen Massnahme die Gemeinde in Korinth
Anteil nehmen, und zwar vorwiegend aus piddagogischen Griin-
den. Er wollte einerseits fiir die allgemeine Anerkennung seines
Urteils sorgen, ohne sich anderseits in den Ruf eines stolzen
und herrischen Auftretens zu setzen. Beides erreicht er auf
die angegebene Art (in Epist. I. ad Cor. Hom. XV, Tom. X,
p- 126 D sqq. Epist. II. ad Cor. Hom. IV, Tom. X, p. 429 sqq.).
Noch entschiedener spricht sich unser Vater an einer andern

Revue intern. de Theéologie. Heft 49, 1905. (



— 08

Stelle aus. In der 18. Homilie tiber den zweiten Korinther-
brief (Tom. X, p. 568 E) betont er als vorbildlich den Umstand,
dass zur apostolischen Zeit das Volk allenthalben Anteil an der
Entscheidung hatte, so bei der Wahl der sieben Diakonen
und des Apostels Matthias.

Es wire also der Auffassung des Chr ysostomus und dem
Geiste der alten Kirche tiberhaupt, zuwider, wollte man den
Unterschied zwischen Klerus und Volk dahin tibertreiben, dass
die Unterscheidung zu einer wunnatirlichen Tremnung fihrte. In
der 30. Homilie tiber den ersten Korintherbrief, namentlich zu
Vers 20: nun sind zwar viele Glieder, aber nur ein Leib, nennt
Chrysostomus unter den Gliedern am Korper der Kirche aus-
driicklich Bischoife, Priester und Diakonen, sie sind also Glieder
an einem und demselben Kirchenkorper zugleich mit den ver-
schiedenen andern Stinden und allen einzelnen Glaubigen und
haben die Aufgabe, zum Nutzen des Gesamtkoérpers zu wirken.

Gerne und oft vergleicht unser Kirchenvater den Geist-
lichen mit einem weltlichen Fiirsten, um jenem vor diesem
den Vorzug zu geben. Er kennt aber auch noch ein anderes
Ergebnis dieser Parallele und spricht sich dariiber in der ersten
Homilie iiber den Brief an Titus (Tom. XI, p. 733 E sqq.) deut-
lich aus, indem er zeigt, wie sehr nicht bloss die einfachen
(Glaubigen, sondern auch die Bischofe ,die Gnade und den
Frieden Gottes® (1, 4) notwendig haben. Man mag den Bischof
einen ., Kirchenfiirsten® nennen. Aber was fiir ein Flirst ist er?
Er hat die grossere Verantwortung. Mag ein Privatmann
hundert Stinden begehen, so hat er doch nur fiir eine einzige
Seele — seine eigene ndmlich — Rechenschaft zu geben. Wer
aber eine hierarchische Wiirde bekleidet, trdgt die Verant-
wortung fur die Gesamtheit. Je hoher die Stellung, desto ge-
fahrlicher sind ferner die Versuchungen zu DMissbrauch der
Macht. zu Geiz u. dgl., desto zahlreicher die Angriffe, die von
Leuten mit den verschiedensten Ansichten und Interessen un-
aufhorlich erfolgen. Statt einen , Fiirsten“ sollte man also viel-
mehr den Bischof einen ,Sklaven“ von tausend Tyrannen
nennen, denn was der eine lobt, tadelt der andere, was dieser
herabsetzt, bewundert jener, was der eine in seinem Interesse
verlangt, widerstrebt dem Vorteil eines zweiten. Was fiir ein
LFirst“ der Bischof ist, sieht man aber besonders aus dem
Umstande, dass ihm keine zwingende Macht zur Seite steht und



. 99

es im freien Willen seiner Untertanen liegt, ob sie ihm ge-
horchen wollen nach der Mahnung (Hebr. 13, 17): Gehorchet
euern Vorstehern und seid ihnen untertan. Und gegen die
Unfolgsamen und Schmiéihsiichtigen kann er sich kaum wehren,
denn es sind ja gleich ihm Glieder am gemeinsamen Kirper
der Kirche, und wie wir an unserm Leibe kein Glied gewalt-
sam abtrennen, so muss der kirchliche Wiirdentrager auch hier
warten, bis der Norgler zur Vernunft kommt. Ist also der
Bischof ein ,Fiirst“, so ist er ein First der Vorbildlichkeit, der
Verantwortlichkeit, der Geduld und der Selbstverleugnuny.

In der 15. Homilie tiber 1. Tim. 5, 17 sq. (Tom. XI, p. 635 E)
weist Chrysostomus darauf hin, dass die Gemeinden verpflichtet
seien, der Geistlichkeit, insbesondere dem Stadtklerus, das zum
Lebensunterhalte Notwendige, nicht ’("Iberﬂﬂssiges, darzureichen.

In welchem Verhiltnis steht der Klerus zur staatlichen
Gewalt? In der 23. Homilie iber den Romerbrief (Tom. IX,
p- 686 B) sagt unser Kirchenvater bei Erliuterung der Stelle:
Jeder Mensch sei untertan der obrigkeitlichen Gewalt, dass
dieses Gebot nicht bloss an die Laien, sondern an alle ohne
Ausnahme gerichtet ist, mag einer Apostel oder Evangelist,
Priester oder Mdnch sein. In diesem Sinne bezeichnet er den
Kaiser als das Haupt aller Menschen auf Erden (Hom. II. de
Statuis, Tom. II, p. 23 A). Umgekehrt aber ist in Kkirchlicher
Hinsicht auch der Kaiser dem Bischofe untergeben (Hom. III. de
Statuis, Tom. II, p. 38 D). — Das gegenseitige Verhiltnis zwi-
schen Staat und Kirche erliutert unser Kirchenvater weitliufig
in der 15. Homilie iiber 2. Kor. (Tom. X, p. 550) und fasst das
Ergebnis seiner Erorterungen dahin zusammen, dass niemand
ein geistliches oder weltliches Amt gehorig verwalten kann,
wenn er nicht zunédchst sich selbst beherrscht und die Gesetze
beider Ordnungen mit aller Genauigkeit erfiillt.

Wie sich Chrysostomus das Verhdltnis des Bischofs zu seinen
Priestern denkt, zeigt er gleich in seiner ersten Predigt, die
er bei Gelegenheit seiner Priesterweihe durch Flavian hielt.
Er schildert seinen Ordinator als den gemeinsamen Vater und
Lehrer des Klerus und des Volkes, der Vaterstadt und dadurch
des ganzen Erdkreises (Hom. cum presb. fuit ordin., Tom. I,
p- 436 sqq.).

Wie damals in den grossern Stiddten die Einrichtung be-
sonderer Pfarrbezirke mit eigenen Geistlichen allméhlich iiblich

-



— 100 —

wurde, so fand auch eine Arbeitsteilung unter den Priestern
je nach deren besonderer Veranlagung statt. Wir erfahren
letzteres aus unseres Kirchenvaters 3. Homilie tber 1. Kor. 1, 17
(Tom. X, p. 19 B). Demnach wurde den besonders Befidhigten
in erster Linie das Predigtamt zugewiesen, die andern wurden
mit der Spendung der Taufe und der Verwaltung der Sakra-
mente tiberhaupt betraut.

3. Gehen wir nun zur Darstellung der einzelnen Aufgaben
des Priesteramtes — dies Wort im weitern Sinne genommen,
so dass es Bischofe und Priester umfasst — iber. Erste und
hochste Aufgabe des Priesters ist der Dienst des Altars und die
Verwaltung der hl. Sakramente. Er ruft den heiligen Geist auf
die vorliegenden Gaben herab (xeragéoe) und vollzieht das
Opfer des Neuen Bundes (383 A). Das Sakrament teilt er aus
an die Gliubigen (384 A). Uber den Anteil des Priesters an
der Konsekration spricht sich unser Kirechenlehrer deutlich
aus in den beiden Homilien de proditione Judee (Tom. II, 384 A sq.,
394 A): Zugegen ist Christus, und auch jetzt bereitet der das
Mahl, der es eingesetzt hat. Denn nicht ein Mensch bewirkt,
dass das Vorliegende I.eib und Blut Christi wird, sondern
Christus selber, der fiir uns gekreuzigt worden ist. Als Stell-
vertreter steht der Priester da und spricht jene Worte; die
Wirkung und die Gnade aber ist von Gott (oxijue minody
Eornxey 0 (epeve, ve fruere @syyousvos Exsive 1 d& Jvveus
xal 7 ycoic Tov @sov oTw). Dies ist mein Leib, spricht er. Dies
Wort verwandelt das Vorliegende (uszagdvduila ta mooxsiusve).
Hiermit stimmt tiberein, was Chrysostomus bemerkt: Wir neh-
men die Stelle von Dienern ein, er aber ist es, der es (das
Vorliegende, die Gaben) weiht und wandelt. Anderwirts (z. B.
383 A, ferner de cecemeterio et cruce, Tom. II, p. 401 D) spricht
er von einer Wirksamkeit des heiligen Geistes bei der Wand-
lung. Fassen wir das Resultat zusammen: Die Konsekration
ist gottliche Wirkung, die Tétigkeit des Priesters ist die, frei-
lich notwendige, Vermittlung.

Noch andere wichtige Dienste verrichten die Priester. Sie
haben die Binde- und Losegewalt (Matth. 18, 18), die Vollmacht,
Sinden zu erlassen und zu behalten (Joh. 20, 23), vom Heiland
empfangen, dem der Vater alle Gewalt tibergeben hat (383 B sqq.).
Sie zeugen uns durch die Taufe zu einem neuen Leben der
Gnade und konnen uns auch nach der Wiedergeburt begangene



— 101 —

Siinden vergeben. Dabei beruft er sich auf Jak. 5, 14 sq. Die
erwihnte Vollmacht bezieht Chrysostomus also auf die Taufe
und die Krankenolung'). Als Firbitter tritt der Priester auf
fiir die Stinden der Lebenden und der Verstorbenen; als Sach-
walter des ganzen Erdkreises bittet er fiir alle und fiir jeden ein-
zelnen um Frieden und Wohlstand, um Abwendung des Krieges
und aller andern Ubel (424 A, B)?2).

Als besondere Aufgabe der Bischdife wird die Ordination be-
zeichnet (405 C, cf. Hom. XIII. in I. Epist. ad Timoth. 4, 14, Tom.
XI, p. 618 B; Hom. L. in Epist. ad Phil.,, Tom. XI, p. 195 A sqq.).

Welche Eigenschaften muss wegen dieser Funktionen der
Priester besitzen? Wer als Vermittler einer Gemeinde — nicht
einer einzelnen Gemeinde, sondern des ganzen Erdkreises —
auftritt und, als ob ihm die ganze Welt anvertraut wire und
er an allen Vaterstelle vertriite, zu Gott fleht, fiir den geziemt
es sich, dass er alle in allem ebensoweit iibertreffe, wie er als
Vorsteher seinen Untergebenen vorangeht. Fordern wir diese
Eigenschaft vom Priester mit Rucksicht auf seine Beziehung
zur (Gemeinde, so verlangt sein Verhiiltnis zu Gott noch eine
viel hohere Stufe der Tugend. Er ruft den heiligen Geist an,
er vollzieht das schaudererregende Opfer (zyr goxwdsorarny
Jvoiar), seine Zunge spricht solche Worte, seine Hinde be-
rithren das Sakrament, Engel des Himmels umringen ihn und
erfiilllen den Altarraum zur Ehre dessen, der (als Opfer) da-
liegt, vor dem sie anbetend niederfallen. Unser Lehrer wird
auch hier nicht mitde, die Erhabenheit und Herrlichkeit des
Sakramentes zu schildern, um daran die Frage zu kntipfen:
Wie muss eine solche Seele beschaffen sein? Welche Behut-
samkeit, Reinheit, Heiligkeit muss die Seele des Priesters zie-
ren, die leuchten soll wie die strahlende Sonne, noch mehr,
die so rein sein muss, als stinde der Priester im Himmel
selber mitten unter den seligen Geistern! (382 B sqq., 424 B sqq.).

Dem Bischofe macht Chrysostomus eine unparteiische, ge-
wissenhafte und griindliche Priifung bei den Ordinationen und
der Besetzung der Kirchendmter zur strengen Pflicht. Er darf

) In betreff seiner Ansicht iiber Beichte und Siindenvergebung cf.
G. Rauschen, Jahrbb. der christlichen Kirche. I'reiburg im Breisgau 1397,
p- 540 sqq.

) Uber die objektive Giiltigkeit der priesterlichen Amtshandlungen ist
oben bereits das Notwendige gesagt.



— 102 —

sich nicht mit der Meinung der Menge, auch nicht mit dem
Ansehen zufrieden geben, welches der Kandidat bei den ausser-
halb der Kirche Stehenden geniesst. Er tragt die Verantwor-
tung, wenn er einen Untauglichen zur Priesterwiirde beférdert,
und hat Teil an dessen Siinden, wie er im andern Falle auch
an seinen Verdiensten Anteil nimmt. Der Bischof muss also,
wenn notig, stark genug sein, dem unverniinftigen Willen und
dem unberechtigten Verlangen des Volkes zu widerstehen, indem
er auch hier, wie in seiner ganzen Amtsfithrung, allein das
Interesse der Kirche im Auge hat (377 A sqq., 393 B sqq.,
395 D). Wenn wir bei irgend einem irdischen Geschiifte grosse
Vorsicht walten lassen, wie viel mehr hier, wo es sich um die
hochste Angelegenheit des Menschen, die Kirche, den Leib
Christi, handelt (Kol. 1, 14, 405 C sqq., c¢f. Hom. XVI. in 1. Epist.
ad Timoth. b, 22, Tom. XI, p. 642 E sq.). Diese Mahnungen
unseres Kirchenvaters hatten unter den damaligen Zustiinden
ibhre besondere Bedeutung. Die Verfolgungen der drei ersten
Jahrhunderte hatten sich naturgemiiss zuerst und am heftigsten
gegen den Klerus gerichtet, ihn aber auch von ungeeigneten
Elementen freigehalten und seine Mitglieder stark und tiichtig
gemacht. Ganz andere Erscheinungen zeigen sich nach dem
Siege des Christentums lber die untergehende Heidenwelt. Die
ehemals Verfolgten waren Minner von grossem Ansehen und
weitreichendem Einfluss geworden. Geistliche Stellen wurden
nun das Ziel, nach dem ehrgeizige Minner mit aller Macht
strebten, wobel sie vor Anwendung verwerflicher Mittel sich
durchaus nicht scheuten. Parteilichkeit des Volkes und Gunst
der Grossen spielten eine wichtige Rolle, weshalb Chrysostomus
mit vollem Recht auf das Wort Pauli hinweisen musste: Lege
niemand zu voreilig die Hinde auf (1. Tim. 5, 22).

Dr. MENN, Freiburg i. B.
(Schluss folgt.)



	Zur Lehre des hl. Johannes Chrysostomus über das geistliche Amt

