
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 49

Artikel: Zur Lehre des hl. Johannes Chrysostomus über das geistliche Amt

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403614

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


87 —

ZUR LEHRE
DES HL JOHANNES CHRYSOSTOMUS

ÜBER DAS GEISTLICHE AMT.

1. Das Wort der hl. Schrift: „Selig seid ihr, wenn sie euch
verfolgen", hat nicht nur seine Bedeutung für das jenseitige
Leben, sondern es erweist sich als wichtig und folgenreich
auch für unser irdisches Dasein. Not und Entbehrung, Druck
und Verfolgung, so schwer sie im Augenblick empfunden werden,

stellen sich vielfach als Vorbedingung geistiger Kraft und
Gesundheit, als sichere Vorboten in Bälde eintretender Erfolge
dar. Nach erfochtenem Siege beginnt die grössere Schwierigkeit:

stark und gesund zu bleiben. Drei Jahrhunderte lang
hatte die Kirche unter Verfolgungen gelebt. Im vierten
Jahrhundert frei geworden, weist sie alsbald in ihrem Entwicklungsgänge

sehr unerfreuliche Erscheinungen auf. Heftige und
tiefgreifende dogmatische Streitigkeiten erschüttern sie ; weltlicher
Sinn und weite Kreise des Klerus und des Volkes erfassende
Sittenverderbnis bringen sie in Gefahr. Die grossen Männer,
die damals Gott seiner Kirche erweckte, waren daher
unausgesetzt bemüht, dem allerwärts einreissenden Verderben
entgegenzutreten, den Irrlehren und dem Sittenverfall zu wehren,
rechte Lehre und rechtes Leben zur Geltung zu bringen. Es
erscheint als selbstverständlich, dass sie in diesem Streben
theoretisch und praktisch besondere Aufmerksamkeit und
Fürsorge dem Klerus zuwandten. Gregor von Nazianz schilderte
in seiner Predigt de fuga ausführlich Würde und Bürde des

Priestertums. Bald nachher bot, im Anschluss an ihn,
Johannes Chrysostomus, später sein Nachfolger auf dem
Patriarchenstuhl zu Konstantinopel, der Mit- und Nachwelt in seinen
sechs Büchern de sacerdotio ein Bild des geistlichen Amtes



— 88 —

dar, welches so vollkommen gezeichnet ist, dass einerseits der
nach Gottes Willen und Wohlgefallen sein Amt verwaltende
Priester darin seine Tugenden erblickt, anderseits der
nachlässige Geistliche unweigerlich seine Fehler deutlich daraus
erkennen muss.

Überhaupt hat sich Chrysostomus in seinen überaus
zahlreichen Schriften mit den in dieses Gebiet einschlagenden
Fragen wiederholt beschäftigt, und es möge hier der Versuch
gemacht werden, im Anschluss an diese Äusserungen, unter
Zugrundelegung seines Werkes über das Priestertum, seine
Lehre über das geistliche Amt darzustellen. Dabei wird sich
alsbald herausstellen, dass seine Anweisungen, Mahnungen und
Ermunterungen nicht bloss für die damalige Zeit passten,
sondern auch heute noch ihre volle Bedeutung besitzen und aller
Beachtung wert sind. Seiner vorwiegend praktischen
Geistesrichtung und Betätigung entsprechend, wendet unser Heiliger
seine Aufmerksamkeit hauptsächlich der Auseinandersetzung
zu, wie der im Amte tätige Geistliche seinen Beruf aufzufassen
und auszuüben habe, während die spekulative und dogmatische
Seite, seiner Eigenart gemäss, zurücktritt.

Besonders kommt also hier in Betracht seine Schrift nsol
tsQioOvvvg, de sacerdotio libri sex, worin er ex professo über das
kirchliche Amt handelt1). Wie Gregor von Nazianz sich durch
die Flucht der Ausübung des Priesteramtes entzog und durch
die genannte, wohl später bei der Herausgabe erweiterte
Predigt sich rechtfertigte, so hat des Chrysostomus Schrift
die Form einer Apologie gegenüber seinem vertrauten Freunde
Basilius. Beide sollten zu Bischöfen geweiht werden.
Chrysostomus entzog sich selber der Weihe und bewirkte durch
eine List, dass der Freund allein die Konsekration empfing.
Seine Unterredungen mit dem bestürzten und klagenden Freunde
hat er später, wahrscheinlich zur Zeit seines Diakonates, in
jenen sechs Büchern zusammengestellt und veröffentlicht, und
er fand so eine erwünschte Gelegenheit, sich ausführlich über
einen allzeit wichtigen Gegenstand zu äussern.

') Im folgenden wird zitiert nach der Maurinerausgabe, welche zu
Paris 1718—1738 in 13 Bänden erschienen ist. Das erwähnte, hier zu
berücksichtigende Hauptwerk findet sich Tom. I, pp. 362—436. Ist nichts
anderes bemerkt, so beziehen sich die Zitate auf diese Schrift.



— 89 —

Wenn es sich in seinem Falle auch zunächst um das
Bischofsamt handelte, so beziehen sich seine Ausführungen
auch auf die Priester im engern Sinne. Dies geht schon aus
der Darstellung selber hervor. Ferner erörtert unser Heiliger
Hom. XL in I. Epist. ad Timoth., Tom. VI, pag. 604, die Frage,
warum Paulus, nachdem er ein Charakterbild der Bischöfe
entworfen, mit Übergehung des Standes der Priester auf die
Diakonen zu reden komme. Er erklärt dies damit, dass der
Unterschied zwischen ihnen und den Bischöfen nicht bedeutend
sei, indem sie ebenfalls das Lehr- und Vorsteheramt verwalten
und daher das, was über die Bischöfe gesagt ist, auch auf die
Priester passe (cf. Hom. I. in Epist. ad Philipp., Tom. XI, p. 195).

2. Wie fasst unser Heiliger das Priestertum im allgemeinen
auf? Er ist erfüllt von der hohen Würde des geistlichen Amtes
und wird nicht müde, mit Aufbietung seiner ganzen Beredsamkeit

in immer neuen Wendungen seine alles Irdische weit
überragende Herrlichkeit zu preisen. Auch wenn wir zugeben,
dass die orientalische Rhetorik kühnere Bilder und eine
lebhaftere Darstellung liebt, als man sie bei dem kühlem Abendländer

findet, und als wir sie in der Regel gebrauchen, so

bleibt doch bestehen, dass Chrysostomus das Priestertum über
alles hochschätzt.

Diese seine Auffassung gründet er zunächst auf den

Ursprung des Amtes. Es ist eine göttliche Anordnung. Kein
Mensch, auch kein Engel, noch überhaupt irgend ein Geschöpf,
hat es eingesetzt, sondern der hl. Geist selber hat es gestiftet,
und Menschen in den Stand gesetzt, des Amtes der Engel zu
walten, so dass dieser Dienst zwar auf Erden ausgeübt wird,
aber den Rang himmlischer Einrichtungen besitzt (382 B, cf.
de resurrectione, Tom. II, p. 436 C).

Eben so erhaben ist die Aufgabe des Priesters, der das

emge Heil zufolge göttlichen Auftrages und mit göttlicher Hülfe
den Menschen vermittelt. Denn wenn niemand in den Himmel
eingehen kann, er sei denn wiedergeboren aus dem Wasser
und dem hl. Geiste (Joh. 3, 5), und wenn derjenige vom ewigen
Leben ausgeschlossen bleibt, der das Fleisch des Herrn nicht
isst und sein Blut nicht trinkt (Joh. 6, 54), so sind die
Menschen zur Erlangung der Seligkeit auf die Priester hin- und
angewiesen, durch deren heilige Hände allein dies alles
vollbracht wird (383 E sq.). Dass hierdurch der Stellung Jesu als



— 90 -
des einen Mittlers zwischen Gott und den Menschen kein
Abbruch getan wird, darüber cf. Hom. VII. in I. Epist. ad Timoth.,
Tom. XI, p. 585 F sqq.

Mit der Notwendigkeit des Priestertums hängt zusammen,
dass die Amtshandlungen auch des persönlich unwürdigen Priesters

objektiv gültig sind. Denn die Segnungen Gottes sind nicht
derart, dass sie sich durch die priesterliche Tugend vollziehen ;

vielmehr setzt der Priester nur das äussere Zeichen, Gott
selber aber wnrkt die Hauptsache, er gibt die Gnade, um die
Menschheit zu retten, besonders durch die Taufe und die hl.
Kommunion. — So sind auch die Taufe und das hl. Opfer
(jTQoçipoQti, oblatio) der apostolischen Zeit und der Gegenwart
wesentlich einander gleich, und es ist allemal dasselbe Opfer,
ob es nun Petrus und Paulus feiern, oder irgend ein Priester
es darbringt. Wer einen Unterschied machen wollte, der ver-
gisst, dass Christus auch heute noch gegenwärtig ist und auch
heute noch wirkt (cf. Hom. IL in I. Epist. ad Timoth., Tom. XI,
p. 671 E).

Der Sitte seiner Zeit entsprechend und unter Aufbietung
seiner ausserordentlichen rhetorischen Begabung erläutert
Chrysostomus seine Ansicht durch zum Teil weit ausgeführte,
hyperbolisch klingende Parallelen. Uni die Würde des Priesters
ins helle Licht zu stellen, vergleicht er ihn mit den Eltern,
den weltlichen Fürsten, den alttestamentlichen Priestern und
den Mönchen, um daran zu zeigen, dass Würde und Wirksamkeit,

aber auch Aufgabe und Erfordernis dem Priesteramt die
höchste Stufe anweisen.

Von unsern Eltern haben wir das irdische Leben, die
Priester aber bewirken unsere Wiedergeburt aus Gott für das

ewige Leben (384 A sq.). Der Unterschied zwischen beiden ist
also so gross, wie der zwischen dem gegenwärtigen und dem
zukünftigen Leben. Ferner sind Eltern manchmal nicht im
stände, eine drohende Krankheit von ihren Kindern
abzuwehren, jedenfalls können sie sie nicht vom leiblichen Tode
erretten, die Priester aber zeugen nicht nur die Seele durch
die Taufe für das neue Leben der Gnade, sondern retten sie

auch, wenn sie nach der Taufe wieder krank geworden und
dem Untergange nahe ist, durch ihre Wirksamkeit, insonderheit

durch die Kraft ihrer Gebete. Die Eltern können ihren
Kindern nicht helfen, wenn dieselben einen Grossen dieser



— 91 —

Erde beleidigt haben, die Priester versöhnen uns nicht mit
Fürsten oder Königen, sondern mit dem erzürnten Gotte selber
{385 A sq.).

Wie die Seele vorzüglicher ist als der Leib, so übertrifft
die Priesterwürde die des Staatsmannes und des Königs (388 A).
Als Gottes Beauftragte, die es mit den Seelen der Menschen zu
tun haben, überragen sie jeden Bevollmächtigten eines Königs,
dem dieser seine Herrschergewalt über seine Untertanen
abgetreten hat, in demselben Grade, wie die Seele den Leib übertrifft

(383 D sq.). Noch mehr. Weltliche Fürsten haben zwar
die Macht, zu binden, aber nur die Leiber, das Band der Priester
aber umschlingt die Seele und reicht bis in den Himmel; was
sie hienieden tun, bestätigt Gott oben, und der Knechte Urteil
bekräftigt der Herr selber (383 C). Noch ausführlicher ist die
Parallele zwischen der weltlichen und der geistlichen
Herrschaft durchgeführt in der 15. Homilie über den 2. Korinther-
brief, wo in längerer Darlegung der letztern sowohl in Rücksicht

auf das Ziel als auch auf die zur Erreichung desselben
zur Verfügung stehenden Mittel der Vorzug eingeräumt wird,
so dass sie als Kunst und Wissenschaft so hoch über der
weltlichen Herrscherfähigkeit steht, wie diese ihrerseits alle andern
Künste übertrifft (Hom. XV. in Epist. IL ad Cor., Tom. X,
p. 548 sqq., cf. Hom. V. in illud, Vidi Dominum, Tom. VI, p. 132 sq.).

War schon das alttestamentliche Priestertum erhaben und
ehrfurchtgebietend, so erscheint es unbedeutend im Vergleich
mit der entsprechenden Einrichtung im Neuen Bunde. Denn
auch in diesem Betreff erfüllt sich das Wort : Es kann in dieser
Hinsicht nicht mehr glänzend sein, was glänzend war, wegen
des weit überstrahlenden Glanzes (2. Kor. 3, 10, cf. Hom. VII.
in Epist. IL ad Cor., Tom. X, p. 479 sqq.). Wie die Opfer des

Alten Bundes keinen Vergleich aushalten gegen das des Neuen,
so übertreffen die christlichen Priester die jüdischen (382 C sq.).
Diese letztern hatten die Macht, den Leib vom Aussatze nicht
zu reinigen, sondern bloss für rein zu erklären, und erfreuten
sich trotzdem des grössten Ansehens. Um wie viel höher also
stehen unsere Priester, die die Macht haben, nicht den Leib,
sondern die Seele nicht für rein zu erklären, sondern
tatsächlich zu reinigen (384 B).

Vor seinem Eintritte in den Kirchendienst hatte sich Chrysostomus,

abgestossen von dem geräuschvollen Treiben der Stadt,



— 92 —

dem Zuge seines Herzens zur Einsamkeit folgend, zur klösterlichen

Zurückgezogenheit auf die antiochenischen Berge begeben
und sich dort der Askese, der Kontemplation und dem Studium
gewidmet. Seitdem war er ein beredter Fürsprecher des Mönchtums

seiner Zeit geworden, dessen heilsamen Einfluss an sich selber

erfahren zu haben er überzeugt war, und er verteidigte und
empfahl das Klosterleben in seinen drei Büchern nçàg xovç noXt-

ixovvxag xoìg sul to [jiovâÇsiv svdyovOiv '). — Aber höher, auch
als der Mönch, steht der Priester, dessen Amt viel wichtiger,
umfangreicher und schwieriger ist. Der Unterschied zwischen
beiden ist so gross, wie der zwischen einem Privatmann und
einem König. Der Mönch sorgt und ist verantwortlich nur für
sich selber und für die eigene Vollkommenheit, dem Inhaber
des Kirchenamtes ist eine grosse Menge anvertraut, er hat über
viele unsterbliche Seelen zu wachen und trägt für sie die
Verantwortung. Weil er nun das Vorbild anderer ist, darum muss
seine Tugend noch höher und vollkommner sein, als die des
Mönches. Dieser gleicht einem Steuermann, dessen Schiff im
Hafen liegt und dessen Fähigkeit oder Unfähigkeit kaum zu
Tage tritt, des Priesters Fehler aber sind bald offenbar, denn
er soll das Schiff der Kirche steuern durch die gefährlichen
Wogen des weiten Meeres. Dazu kommt, dass die Tätigkeit
des Einsiedlers, Askese und Kontemplation, sich auf Leib und
Seele verteilt; des Priesters Vollkommenheit aber ist in seiner
Seele beschlossen. Besondere Beachtung aber verdient der
Umstand, dass die Eingezogenheit und Abgeschiedenheit dem
Mönche zu Hülfe kommt. Unter solchen Umständen kann er
allen Versuchungen viel leichter entgegenwirken. Der Priester
aber wirkt mitten in der Welt, muss über alle Lebensverhältnisse

der verschiedenen Volksklassen genau unterrichtet sein,
ist durch den seelsorgerlichen Verkehr den mannigfachsten
Schwierigkeiten und Versuchungen ausgesetzt. Welch grosse
Gewandtheit muss er darum besitzen und wie sehr bedarf er
neben der göttlichen Gnade der eigenen Seelenstärke. In der
Welt lebt der Priester, aber doch nicht mit ihr und nicht nach
ihrer Art. Er muss von allem mehr losgeschält sein, muss,
trotz der äusserlichen Verbindung, allem Irdischen innerlich

l) Ein Idealbild des klösterlichen Lehens entwirft Chrysostomus ad-
versus oppugnatores vite monastica? Ill, 10, Tom. I, p. 94, und Hom. XIV.
in I. Epist. ad Timoth., Tom. XI, p. 629 sqq.



- 93 —

fremder gegenüberstehen, als die Einsiedler, die in Abgeschiedenheit

auf den Bergen hausen. Es gehört gar vieles dazu,
um das zu leisten und dem Musterbilde zu entsprechen,
welches uns Paulus von dem vollkommnen Priester entworfen hat
(1. Tim. 3, 2, cf. in I. Epist. ad Timoth. Hom. X, Tom. XI,
p. 598 sqq.). Fassen wir das Ergebnis zusammen : kleiner ist
der Wirkungskreis des Mönches, leichter zu erreichen und zu
behaupten seine Vollkommenheit, geringer seine Verantwortung.
Viel weiter erstreckt sich der Umfang der priesterlichen Tätigkeit,

viel schwieriger ist seine Aufgabe, viel grösser die Rechenschaft,

die er ablegen muss (422 B sqq.).
Eines aber dürfen wir bei diesen und ähnlichen

Äusserungen niemals übersehen. In glänzender Sprache und in
eindringlicher Darstellung preist unser Vater das Priesteramt,
aber das Amt, nicht den Träger des Amtes, unterscheidet also
deutlich zwischen der Würde und dem Werte des Priesters.
Die Schilderung der Würde des Priestertums ist ihm die Grundlage

für die Darstellung der hohen Pflichten und der grossen
Verantwortlichkeit, die derjenige auf sich nimmt, der dieses Amt
erstrebt und bekleidet. Wenn schon jeder Gabe eine Aufgabe
entspricht, wie sehr wird dies hier der Fall sein, wo es sich
um die Sorge nicht allein für die eigene Person, sondern für
die unsterblichen Seelen der ganzen Gemeinde handelt, über
die dereinst strenge Rechenschaft wird gefordert werden. Daher
soll — wozu freilich eine grosse Seele notwendig ist — der
Priester sein Amt nicht als Würde, sondern als Bürde
betrachten und durch fortwährende Selbstprüfung sowie durch
stets rege Wachsamkeit sich und andere vor dem ewigen
Verderben bewahren. Paulus sei unser Vorbild Und wenn selbst
der Mann, der in den dritten Himmel erhoben wurde, der
unaussprechliche Geheimnisse Gottes schaute, der immer nur für
andere sich abmühte und nie an sich selbst dachte, der in
jedem Betracht mehr tat, als ihm Gott befohlen, beim Anblick
eines so erhabenen Amtes stets voll Furcht war, was sollen
dann erst wir tun, die wir so gerne an uns selber zuerst
denken und Christi Gebote nicht nur nicht überbieten, sondern
so oft übertreten (385 B sqq.).

Auf Grund der Angaben des Chrysostomus geAvinnen wir
ein ähnliches Bild von den Zuständen im damaligen Klerus,
wie es sich aus der Schilderung des hl. Gregorius von Nazianz



— 94 —

ergibt1). Die grösste Gefahr für geordnete Zustände in der
Geistlichkeit und damit in der Kirche überhaupt bestand in
dem masslosen Ehrgeiz, mit dem ungeeignete und unwürdige
Bewerber nach kirchlichen Ämtern mit Erfolg trachteten, we-
durch obendrein befähigte Kandidaten zurückgesetzt oder gar
ausgeschlossen wurden. Dazu kam noch, dass die bei der
Besetzung der geistlichen Stellen mitwirkenden Faktoren vielfach
sich von ganz und gar verkehrten Rücksichten und Absichten
leiten Hessen (393 A sqq.). Chrysostomus wird daher nicht müde,
immer von neuem daran zu erinnern, dass die erste Eigenschaft

dessen, der sich der Schwelle des Priestertums nähern
will, unerlässlich die sein müsse, dass er von allem Ehrgeiz
gänzlich frei sei und das Amt in selbstloser Absicht erstrebe
und bekleide, gegebenen Falles auch niederlege.

Die Ruhmbegierde stellt sich als eine gefährliche Klippe
dar für die geistige Ruhe des Priesters und ist das grösste
Hindernis einer gedeihlichen Amtsführung. Ruhmsucht
entzündet im Herzen die verschiedensten und hässlichsten
Leidenschaften: Jähzorn, Lüge, Verleumdung, Neid, Kriecherei u. dgL,
ja sogar weiblichem Einflüsse beugen sich solche Priester,
geraten also unter die Botmässigkeit derer, denen Paulus in der
Kirche nicht bloss zu lehren, sondern selbst zu reden
verboten hat (1. Kor. 14, 34. 386 C sqq.).

Als positive Eigenschaft, neben den verschiedenen sonstigen
geistigen und gemütlichen Veranlagungen, fordert Chrysostomus
zuallermeist, dass die Liebe zum Heiland das herrschende
Lebenselement in der Seele des Priesters sei. Die Frage des
Meisters an den Jünger (Joh. 21, 15): Petrus, liebst du mich?
und der Zusatz : Wenn du mich liebst, so weide meine Schafe,
ist uns ein deutlicher Beweis dafür, wie sehr dem Heiland die
Sorge für die am Herzen liegt, die er mit seinem eigenen Blute
sich zu Eigentum erworben hat und die er über alles liebt.
Er will sie nur dem anvertrauen, der wie Petrus seinen
Heiland und in ihm seine Kirche über alles wertschätzt (371 E sqq.V
Und diese Liebe muss sich steigern zu jener heroischen Höhe,
die wir an Paulus bewundern, wenn er sagt (Röm. 9, 3) : Ich
möchte sogar selbst von Christus hinweg ausgestossen sein

J) Cf. Zur Pastoraltheologie Gregors von Nazianz, Revue intern, de

Théol., n° 47, p. 432 sqq.



— 95 —

für meine Brüder nach dem Fleische, die meine Volksverwandten
sind. Wie schwierig aber und wie selten ist diese sich

selber vergessende Liebe, und wie weit sind wir in der Regel
von solcher Seelengrösse entfernt! (385 D).

*'

Wie denkt sich unser Kirchenvater das Verhältnis zwischen
dem Geistlichen und der Gemeinde Wohl ist der Priester ein

Beauftragter Gottes und ein Organ Christi, aber er ist dies für
die Gemeinde, zur Erbauung der Kirche. Hieraus ergeben sich
die gegenseitigen Pflichten. Immer von neuem schärft unser
Lehrer dem kirchlichen Vorsteher seine Verantwortlichkeit ein,
warnt vor Stolz und Herrschsucht, mahnt zur treuen Führung
derjenigen, die ihm anvertraut sind. Mit häufiger Bezugnahme
auf Hebr. 13, 17 zeigt Chrysostomus der Gemeinde ihre Pflichten

gegen den Priester. Er äussert sich hierüber besonders in
der zweiten Homilie über den zweiten Brief an Timotheus.
Das ist die Ursache aller Übel, so ungefähr lesen wir dort,
dass das richtige Verhältnis zu den kirchlichen Vorgesetzten
geschwunden ist ; man hat keine Achtung und Ehrfurcht mehr
vor ihnen, und darum alsbald auch nicht mehr vor Gott selber,
dessen Gesandte sie sind. Wenn wir also den Priester achten,
so ehren wir in ihm Gott und handeln auf diese Weise in
unserm eigenen Interesse (Hom. IL in IL Epist. ad Timoth.,
Tom. XI, p. 667 E sqq.). Lehrreich ist auch die folgende Äusserung,

die wir in demselben Zusammenhang finden: Nicht dem

Priester, ja nicht einmal dem hl. Paulus braucht man zu
gehorchen, wenn er als blosser Mensch spricht, wohl aber dem

Apostel und Diener Christi.

¦ Wie aber steht es mit dem Verhalten gegen den unwürdigen

Priester? Unter Hinweis auf Matth. 23, 2—3, mahnt
unser Heiliger auch hier zur Folgsamkeit, der Gott die
Belohnung nicht vorenthalten werde. Lehrt ein solcher das Richtige,

so halte man sich nicht an sein Leben, sondern an seine
Worte. Nur in dem Falle, dass der Priester eine falsche Lehre
vorträgt, dürfen wir ihm nicht glauben, und wenn er ein Engel
wäre. Im übrigen aber sollen wir festhalten, dass der Priester
nur die äussere Handlung vollzieht, Gott aber die Hauptsache
wirkt, so dass weder ein böser Priester uns schaden kann,
wenn wir gut sind, noch umgekehrt ein guter uns nützt, wenn
wir böse sind.



— 96 —

Auch heute noch ist das Geschlecht derer nicht
ausgestorben, die das Leben des Priesters umlauern und fortgesetzt
zum Gegenstand oft unberechtigter, jedenfalls liebloser Kritik
machen. Sie weist er auf den Segen des heiligen Dienstes für
die Gläubigen hin, erinnert sie an das*Gleichnis vom Pharisäer
und vom Zöllner und mahnt sie: Prüfe dein eigenes Tun und
Lassen! (cf. Hom. in locum Pauli: Salutate Prise, et Aquilani
[Röm. 16, 3] et de colendis Dei sacerdotibus, Tom. III, p. 189 sqq. ;

ferner de Anna sermo II, Tom. LV, p. 717 A, B. u. ö.).
Eben so verkehrt aber wäre es, wollten die Gemeindemitglieder

eine falsche Beruhigung für ihre eigenen Sünden aus der
mangelnden Würdigkeit ihrer Priester schöpfen. Denn hier ist
kein Unterschied zwischen Klerus und Volk, jeder empfängt
die verdiente und gebührende Strafe, wenn er gefehlt hat;
allerdings wird der Priester härter gestraft wegen seiner
höhern Stellung.

So wichtig und notwendig das Priestertum in der Kirche
ist, so wäre es doch eine falsche Folgerung aus der Lehre
unseres Kirchenvaters, wollte man seine hierauf bezüglichen
Äusserungen zu Ungunsten der einfachen Gläubigen oder der
Gemeinde missverstehen. In der Predigt de prophet, obscur.,
Tom. VI, p. 187 sqq., weist er auf das Beispiel des Apostels
Paulus hin, der sich der Fürbitte seiner Jünger für bedürftig
erklärt, und betont den Segen der Gemeinschaft zwischen
Priester und Volk, indem er auf die Einwendung: Kann ich
nicht auch zu Hause beten? antwortet: Das kannst du zwar,
aber das Gebet hat nicht eine so grosse Kraft, als wenn es in
Gemeinschaft mit den zu dir gehörenden Gliedern verrichtet
wird, wenn der ganze Leib der Gemeinde aus einem Herzen
und mit einer Stimme das Gebet zum Himmel emporsendet, in
Gegenwart der Priester, welche die Gebete der versammelten
Menge darbringen. An einer andern Stelle zählt er zu den
Stücken, in welchen kein Unterschied zwischen Priestern und
Laien stattfindet, neben der Taufe die Teilnahme an dem
hl. Sakramente des Altares. Denn auf gleiche Weise werden
wir alle des Empfanges desselben gewürdigt. Es ist nicht wie
in der Ordnung des Alten Testamentes, wo das Volk nicht
dasselbe mit dem Priester essen durfte ; jetzt nehmen alle Anteil

an demselben einen Leibe und an demselben einen Kelche
(Hom. XVIII. in Epist. IL ad Cor., Tom. X.).



— 97 —

In unmittelbarem Anschluss hieran schildert er den Anteil,
welchen das Volk an den Gebeten hatte, die bei der hl. Messe

verrichtet wurden. Gemeinsam sind die Fürbitten, gemeinsam
die Danksagung. Mitten unter der Weihe der hl. Geheimnisse
betet der Priester für das Volk und das Volk für den Priester.
Wir vernehmen auch den Grund, warum unser Kirchenvater
sich so äussert, denn er fährt alsbald fort: Dieses habe ich
deshalb gesagt, damit ein jeder unter uns sich bestrebe,
aufmerksam teilzunehmen, und damit wir lernen, dass wir alle
einen Leib miteinander bilden, und dass wir nur so viel voneinander

verschieden sind, wie Glieder von Gliedern, und dass wir
nicht alle Sorge auf die Priester werfen, sondern auch selbst
als Glieder des gemeinsamen Leibes um die gesamte Kirche uns
bekümmern.

Ferner empfiehlt Chrysostomus nicht bloss den Geistlichen,
sondern auch den Laien das Studium der hl. Schrift, damit
das Wort Christi reichlich in ihnen wehne, sie jederzeit über
ihren Glauben könnten Rechenschaft geben, und einer den
andern zu erbauen fähig sei (Kol. 3, 16, ib. 4, 6 ; 1. Thess. 5, 11,

413 D sqq. ; cf. die schönen Ausführungen unseres Lehrers in
den Homilien zu den angeführten Stellen).

Ähnlich spricht er sich zu Konstantinopel aus in der
30. Homilie über den Hebräerbrief, indem er davor wrarnt,
alles dem Geistlichen zu überlassen; vielmehr solle man die

täglich sich bietenden Gelegenheiten zu gegenseitiger Tröstung,
Belehrung, Aufmunterung und Besserung benützen (in Epist. ad
Hebr. Hom. XXX, Tom. XII, p. 281 B sqq.).

Lehrreich und vorbildlich sind in dieser Beziehung auch
die Darlegungen unseres Heiligen über das Verfahren des

Apostels Paulus gegenüber dem Sünder von Korinth. Sowohl
bei der Ausschliessung als auch bei der Wiederaufnahme dieses
Mannes ist es Paulus, der die Entscheidung trifft. Er lässt
aber an seiner zweifachen Massnahme die Gemeinde in Korinth
Anteil nehmen, und zwar vorwiegend aus pädagogischen Gründen.

Er wollte einerseits für die allgemeine Anerkennung seines
Urteils sorgen, ohne sich anderseits in den Ruf eines stolzen
und herrischen Auftretens zu setzen. Beides erreicht er auf
die angegebene Art (in Epist. I. ad Cor. Hom. XV, Tom. X,
p. 126 D sqq. Epist. IL ad Cor. Hom. IV, Tom. X, p. 429 sqq.).
Noch entschiedener spricht sich unser Vater an einer andern

Revue intern, de Théologie. Heft 49, 1905. 7



— 98 —

Stelle aus. In der 18. Homilie über den zweiten Korinther-
brief (Tom. X, p. 568 E) betont er als vorbildlich den Umstand,
dass zur apostolischen Zeit das Volk allenthalben Anteil an der
Entscheidung hatte, so bei der Wahl der sieben Diakonen
und des Apostels Matthias.

Es wäre also der Auffassung des Chrysostomus, und dem
Geiste der alten Kirche überhaupt, zuwider, wollte man den
Unterschied zwischen Klerus und Volk dahin übertreiben, dass
die Unterscheidung zu einer unnatürlichen Trennung führte. In
der 30. Homilie über den ersten Korintherbrief, namentlich zu
Vers 20 : nun sind zwar viele Glieder, aber nur ein Leib, nennt
Chrysostomus unter den Gliedern am Körper der Kirche
ausdrücklich Bischöfe, Priester und Diakonen, sie sind also Glieder
an einem und demselben Kirchenkörper zugleich mit den
verschiedenen andern Ständen und allen einzelnen Gläubigen und
haben die Aufgabe, zum Nutzen des 67esamikörpers zu wirken.

Gerne und oft vergleicht unser Kirchenvater den
Geistlichen mit einem weltlichen Fürsten, um jenem vor diesem
den Vorzug zu geben. Er kennt aber auch noch ein anderes
Ergebnis dieser Parallele und spricht sich darüber in der ersten
Homilie über den Brief an Titus (Tom. XI, p. 733 E sqq.) deutlich

aus, indem er zeigt, wie sehr nicht bloss die einfachen
Gläubigen, sondern auch die Bischöfe „die Gnade und den
Frieden Gottes" (1, 4) notwendig haben. Man mag den Bischof
einen ..Kirchenfürsten" nennen. Aber was für ein Fürst ist er?
Er hat die grössere Verantwortung. Mag ein Privatmann
hundert Sünden begehen, so hat er doch nur für eine einzige
Seele — seine eigene nämlich — Rechenschaft zu geben. Wer
aber eine hierarchische Würde bekleidet, trägt die
Verantwortung für die Gesamtheit. Je höher die Stellung, desto
gefährlicher sind ferner die A^ersuchungen zu Missbrauch der
Macht, zu Geiz u. dgl., desto zahlreicher die Angriffe, die von
Leuten mit den verschiedensten Ansichten und Interessen
unaufhörlich erfolgen. Statt einen „Fürsten" sollte man also
vielmehr den Bischof einen „Sklaven" von tausend Tyrannen
nennen, denn was der eine lobt, tadelt der andere, was dieser
herabsetzt, bewundert jener, was der eine in seinem Interesse
verlangt, widerstrebt dem Vorteil eines zweiten. Was für ein
„Fürst" der Bischof ist, sieht man aber besonders aus dem
Umstände, dass ihm keine zwingende Macht zur Seite steht und



— 99 —

es im freien Willen seiner Untertanen liegt, ob sie ihm
gehorchen wollen nach der Mahnung (Hebr. 13, 17): Gehorchet
euern Vorstehern und seid ihnen Untertan. Und gegen die
Unfolgsamen und Schmähsüchtigen kann er sich kaum wehren,
denn es sind ja gleich ihm Glieder am gemeinsamen Körper
der Kirche, und wie wir an unserm Leibe kein Glied gewaltsam

abtrennen, so muss der kirchliche Würdenträger auch hier
warten, bis der Nörgler zur Vernunft kommt. Ist also der
Bischof ein „Fürst", so ist er ein Fürst der Vorbildlichkeit, der
Verantwortlichkeit, der Geduld und der Selbstverleugnung.

In der 15. Homilie über 1. Tim. 5, 17 sq. (Tom. XI, p. 635 E)
weist Chrysostomus darauf hin, dass die Gemeinden verpflichtet
seien, der Geistlichkeit, insbesondere dem Stadtklerus, das zum
Lebensunterhalte Notwendige, nicht Überflüssiges, darzureichen.

In welchem Verhältnis steht der Klerus zur staatlichen
Gewalt? In der 23. Homilie über den Römerbrief (Tom. IX,
p. 686 B) sagt unser Kirchenvater bei Erläuterung der Stelle :

Jeder Mensch sei Untertan der obrigkeitlichen Gewalt, dass
dieses Gebot nicht bloss an die Laien, sondern an alle ohne
Ausnahme gerichtet ist, mag einer Apostel oder Evangelist,
Priester oder Mönch sein. In diesem Sinne bezeichnet er den
Kaiser als das Haupt aller Menschen auf Erden (Hom. IL de
Statuis, Tom. II, p. 23 A). Umgekehrt aber ist in kirchlicher
Hinsicht auch der Kaiser dem Bischöfe untergeben (Hom. III. de

Statuis, Tom. II, p. 38 D). — Das gegenseitige Verhältnis
zwischen Staat und Kirche erläutert unser Kirchenvater weitläufig
in der 15. Homilie über 2. Kor. (Tom. X, p. 550) und fasst das
Ergebnis seiner Erörterungen dahin zusammen, dass niemand
ein geistliches oder weltliches Amt gehörig verwalten kann,
wenn er nicht zunächst sich selbst beherrscht und die Gesetze
beider Ordnungen mit aller Genauigkeit erfüllt.

Wie sich Chrysostomus das Verhältnis des Bischofs zu seinen
Priestern denkt, zeigt er gleich in seiner ersten Predigt, die
er bei Gelegenheit seiner Priesterweihe durch Flavian hielt.
Er schildert seinen Ordinator als den gemeinsamen Vater und
Lehrer des Klerus und des Volkes, der Vaterstadt und dadurch
des ganzen Erdkreises (Hom. cum presb. fuit ordin., Tom. 1,

p. 436 sqq.).
Wie damals in den grossem Städten die Einrichtung

besonderer Pfärrbezirke mit eigenen Geistlichen allmählich üblich



— 100 —

wurde, so fand auch eine Arbeitsteilung unter den Priestern
je nach deren besonderer Veranlagung statt. Wir erfahren
letzteres aus unseres Kirchenvaters 3. Homilie über 1. Kor. 1,17
(Tom. X, p. 19 B). Demnach wrurde den besonders Befähigten
in erster Linie das Predigtamt zugewiesen, die andern wurden
mit der Spendung der Taufe und der Verwaltung der Sakramente

überhaupt betraut.
3. Gehen wir nun zur Darstellung der einzelnen Aufgaben

des Priesteramtes — dies Wort im weitern Sinne genommen,
so dass es Bischöfe und Priester umfasst — über. Erste und
höchste Aufgabe des Priesters ist der Dienst des Altars und die
Verwaltung der hl. Sakramente. Er ruft den heiligen Geist auf
die vorliegenden Gaben herab (xaxaipsQsn) und vollzieht das
Opfer des Neuen Bundes (383 A). Das Sakrament teilt er aus
an die Gläubigen (384 A). Über den Anteil des Priesters an
der Konsekration spricht sich unser Kirchenlehrer deutlich
aus in den beiden Homilien de proditione Judae (Tom. II, 384 A sq.,
394 A) : Zugegen ist Christus, und auch jetzt bereitet der das
Mahl, der es eingesetzt hat. Denn nicht ein Mensch bewirkt,
dass das Vorliegende leib und Blut Christi wird, sondern
Christus selber, der für uns gekreuzigt worden ist. Als
Stellvertreter steht der Priester da und spricht jene Worte; die
Wirkung und die Gnade aber ist von Gott (oxwa uX^giâv
eßxrjxsv ó ispevç, xà Qì)f.iaxa (fl}syyó[xevog sxsïva - rj òs óvvce/.ug

xal i] %ÛQig xov Osov sGxiv). Dies ist mein Leib, spricht er. Dies
Wort verwandelt das Vorliegende (usxaccvO-ui^si xà nQoxei/.isva).
Hiermit stimmt überein, was Chrysostomus bemerkt: Wir nehmen

die Stelle von Dienern ein, er aber ist es, der es (das
Vorliegende, die Gaben) weiht und wandelt. Anderwärts (z. B.
383 A, ferner de ccemeterio et cruce, Tom. II, p. 401 D) spricht
er von einer Wirksamkeit des heiligen Geistes bei der Wandlung.

Fassen wir das Resultat zusammen : Die Konsekration
ist göttliche Wirkung, die Tätigkeit des Priesters ist die, freilich

notwendige, Vermittlung.
Noch andere wichtige Dienste verrichten die Priester. Sie

haben die Binde- und Lösegewalt (Matth. 18, 18), die Vollmacht,
Sünden zu erlassen und zu behalten (Joh. 20, 23), vom Heiland
empfangen, dem der Vater alle Gewalt übergeben hat (383 B sqq.).
Sie zeugen uns durch die Taufe zu einem neuen Leben der
Gnade und können uns auch nach der Wiedergeburt begangene



— 101 —

Sünden vergeben. Dabei beruft er sich auf Jak. 5, 14 sq. Die
erwähnte Vollmacht bezieht Chrysostomus also auf die Taufe
und die Krankenölung *). Als Fürbitter tritt der Priester auf
für die Sünden der Lebenden und der Verstorbenen ; als
Sachwalter des ganzen Erdkreises bittet er für alle und für jeden
einzelnen um Frieden und Wohlstand, um Abwendung des Krieges
und aller andern Übel (424 A, B)2).

Als besondere Aufgabe der Bischöfe wird die Ordination
bezeichnet (405 C, cf. Hom. XIIL in I. Epist. ad Timoth. 4, 14, Tom.

XI, p. 618 B; Hom. I. in Epist. ad Phil., Tom. XI, p. 195 A sqq.).
Welche Eigenschaften muss wegen dieser Funktionen der

Priester besitzen? Wer als Vermittler einer Gemeinde — nicht
einer einzelnen Gemeinde, sondern des ganzen Erdkreises —
auftritt und, als ob ihm die ganze Welt anvertraut wäre und
er an allen Vaterstelle verträte, zu Gott fleht, für den geziemt
es sich, dass er alle in allem ebensoweit übertreffe, wie er als
Vorsteher seinen Untergebenen vorangeht. Fordern wir diese

Eigenschaft vom Priester mit Rücksicht auf seine Beziehung
zur Gemeinde, so verlangt sein Verhältnis zu Gott noch eine
viel höhere Stufe der Tugend. Er ruft den heiligen Geist an,
er vollzieht das schaudererregende Opfer (xgv (fçixwâsGxàxrjv
Hvoiai), seine Zunge spricht solche Worte, seine Hände
berühren das Sakrament, Engel des Himmels umringen ihn und
erfüllen den Altarraum zur Ehre dessen, der (als Opferi
daliegt, vor dem sie anbetend niederfallen. Unser Lehrer wird
auch hier nicht müde, die Erhabenheit und Herrlichkeit des

Sakramentes zu schildern, um daran die Frage zu knüpfen :

Wie muss eine solche Seele beschaffen sein? Welche
Behutsamkeit, Reinheit, Heiligkeit muss die Seele des Priesters
zieren, die leuchten soll wie die strahlende Sonne, noch mehr,
die so rein sein muss, als stünde der Priester im Himmel
selber mitten unter den seligen Geistern (382 B sqq., 424 B sqq.).

Dem Bischöfe macht Chrysostomus eine unparteiische,
gewissenhafte und gründliche Prüfung bei den Ordinationen und
der Besetzung der Kirchenämter zur strengen Pflicht. Er darf

') In betreff seiner Ansicht über Beichte und Sündenvergebung cf.
G. Rauschen, Jahrbb. der christlichen Kirche. Freiburg im Breisgau 1897,

p. 540 sqq.
2) Über die objektive Gültigkeit der priesterlichen Amtshandlungen ist

oben bereits das Notwendige gesagt.



— 102 —

sich nicht mit der Meinung der Menge, auch nicht mit dem
Ansehen zufrieden geben, welches der Kandidat bei den ausserhalb

der Kirche Stehenden geniesst. Er trägt die Verantwortung,

wenn er einen Untauglichen zur Priesterwürde befördert,
und hat Teil an dessen Sünden, wie er im andern Falle auch
an seineu Verdiensten Anteil nimmt. Der Bischof muss also,
wenn nötig, stark genug sein, dem unvernünftigen Willen und
dem unberechtigten Verlangen des Volkes zu widerstehen, indem
er auch hier, wie in seiner ganzen Amtsführung, allein das
Interesse der Kirche im Auge hat (377 A sqq., 393 B sqq.,
395 D). Wenn wir bei irgend einem irdischen Geschäfte grosse
Vorsicht walten lassen, wie viel mehr hier, wo es sich um die
höchste Angelegenheit des Menschen, die Kirche, den Leib
Christi, handelt (Kol. 1, 14, 405 C sqq., cf. Hom. XVI. in I. Epist.
ad Timoth. 5, 22, Tom. XI, p. 642 E sq.). Diese Mahnungen
unseres Kirchenvaters hatten unter den damaligen Zuständen
ihre besondere Bedeutung. Die Verfolgungen der drei ersten
Jahrhunderte hatten sich naturgemäss zuerst und am heftigsten
gegen den Klerus gerichtet, ihn aber auch von ungeeigneten
Elementen freigehalten und seine Mitglieder stark und tüchtig
gemacht. Ganz andere Erscheinungen zeigen sich nach dem
Siege des Christentums über die untergehende Heidenwelt. Die
ehemals Verfolgten waren Männer von grossem Ansehen und
weitreichendem Einfluss geworden. Geistliche Stellen wrurden

nun das Ziel, nach dem ehrgeizige Männer mit aller Macht
strebten, webei sie vor Anwendung verwerflicher Mittel sich
durchaus nicht scheuten. Parteilichkeit des Arolkes und Gunst
der Grossen spielten eine wichtige Rolle, weshalb Chrysostomus
mit vollem Recht auf das Wort Pauli hinweisen musste: Lege
niemand zu voreilig die Hände auf (1. Tim. 5, 22).

Dr. Menn, Freiburg i. B.

(Schluss folgt.)


	Zur Lehre des hl. Johannes Chrysostomus über das geistliche Amt

