
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 49

Artikel: Romanisierende Tendenzen in neutestamentlichen Einleitungsfragen

Autor: Mülhaupt, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403612

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


55

ROMANISIERENDE TENDENZEN
IN

NEUTESTAMENTLICHEN EINLEITUNGSFRAGEN.

« Sine ira et studio. »

Tacitus, Annales I, 1.

Es musste geradezu wunderbar und auffallend erscheinen,
wenn nach dem 18. Juli 1870, nach dem Tage, welcher für die
katholische Kirche und Wissenschaft ein dies ater in des Wortes
weitester Bedeutung genannt werden darf und inzwischen in mehr
als einer Hinsicht so viele „Zeichen der Zeit" hervorgebracht
hat, die wissenschaftliche Forschung römisch-katholischer Theologen

sich, wie auf dem Gebiete der Geschichte und Dogmatik,
nicht auch in andern Disziplinen nach der bekannten Maxime
richten sollte: „Das Dogma überwindet die Geschichte."
Speziell die Schriften, welche, freilich nicht mit absoluter Suffi-
zienz, als Quelle und Grundlage aller christlichen Dogmen
anzusehen sind, werden infolge der vatikanischen Beschlüsse

von heutigen wie späteren Lehrern der römischen Theologie
mehr und mehr eine wissenschaftliche Behandlung in kuria-
listischem, den „Stuhl Petri" stützendem Sinne erfahren müssen,
sei es nun, dass es sich um di.e Exegese einzelner Bücher oder
vollends einzelner Stellen des Neuen Testamentes, um
Aussprüche Christi u. s. w. handelt, sei es, dass die Gesamtgeschichte

dieser Schriften, also die Entstehung des uns
vorliegenden neutestamentlichen Kanons einer kritischen
Untersuchung unterzogen wird.

Einen deutlichen und für jeden aufmerksamen Leser
unwiderleglichen Beweis zu dieser unserer eben aufgestellten
Behauptung liefert uns Johannes Belser, ordentlicher Professor
der Theologie zu Tübingen, in seiner „Einleitung in das Neue
Testament". Dieses umfangreiche Werk (VIII und 852 S.



— 56 —

mit teilweise sehr kleinem Druck), mit dem „Imprimatur" des
Erzbischofs von Freiburg ausgerüstet, bietet vom positiven
Standpunkt aus eine überaus reiche Fülle kritischen Materials,
namentlich in den ausführlichen Anmerkungen, indem nicht
bloss katholische, sondern auch protestantische Gelehrte, z. B.

Zahn, Harnack u. a., häufig zu Worte kommen dürfen ; alle
neueren Forschungen werden mehr oder weniger berücksichtigt,
akzeptiert oder „widerlegt" und verworfen, je nachdem eben
die Tendenz, von der B.J) bei der Abfassung seines vorliegenden

Buches geleitet wurde, durch das Ergebnis jener
Forschungen gefördert und gestützt oder aber umgekehrt
erschüttert und geschwächt werden kann. Dass nämlich eine
solche, ein ganz bestimmtes Ziel verfolgende Tendenz unsern
Autor bei der Abfassung seiner „Einleitung" beherrscht, ihm
gleichsam die Feder geführt hat, und es ihm nicht eigentlich
um eine objektive wissenschaftliche Förderung unserer
Disziplin, der neutestamentlichen Einleitungskunde, zu tun war,
— das glauben wir im Anschluss an seine eigenen Worte aus
der Vorrede wohl annehmen zu dürfen. „Mich hat", sagt B.
ausdrücklich, „nicht das Bestreben, die Arbeiten meiner
Vorgänger auf dem Gebiete der neutestamentlichen Einleitung zu
überbieten, nicht das Bewusstsein, eine jene Bücher weit
überragende Leistung aufweisen zu können, zur Herausgabe meines
Manuskriptes veranlasst, sondern die Überzeugung, dass den

bisherigen Einleitung'swerken trotz ihrer relativen Vorzüge doch

etwas fehlt, was loir gerade in unsern Verhältnissen nicht entbehren
Tcönnen. Über dieses „Etwas11 will ich mich nicht des weiteren

aussprechen. Der aufmerksame Leser wird selbst darüber Klarheit
gewinnen und dann vielleicht mein Unternehmen billigen.1"

B.'s Vermutung trifft sicherlich zu: jeder aufmerksame
Leser wird seine Tendenz — denn das ist das mystische
„Etwas"- — sehr bald herausgefunden haben; wird aber eben
deshalb auch jeder Leser B.'s Unternehmen „billigen" Letzteres
glauben wir denn doch mit gutem Grunde bezweifeln zu dürfen.
„Gebilligt" freilich wurde B.'s „Etwas" und darum offenbar
sein umfangreiches Werk mit Freude begrüsst, d. h. approbiert
wurde es von der Freiburger erzbischöflichen Kurie, und zwar
in verhältnismässig sehr kurzer Frist (nicht einmal volle zwei

') Im folgenden bedeutet die Abkürzung B. immer den Namen Belser-



— 57 —

Monate) nach der Vorlage des Manuskriptes — viel schneller
jedenfalls als z. B. der kleine, von einem noch so gewissenhaften

Forscher schon in einigen Tagen durchzusehende
„Grundriss der Einleitung in das Neue Testament" (Freiburg
1868, VIII und 208 S. 8°), welchen seinerzeit unser leider zu früh
heimgegangener Eonner Professor J. Langen derselben
erzbischöflichen Kurie zur Approbation eingereicht hatte. Dieses
kurze, bereits fertig gedruckte Kompendium musste nämlich
wegen gewisser „Inkorrektheiten", die der damalige Verweser
des erzbischöflichen Stuhles, Dr. Kübel, in der Darstellung der
kirchlichen Lehre von der Inspiration zu finden wähnte, ein

ganzes Vierteljahr auf die Herausgabe, bezw. auf die
Genehmigung dazu warten. Und doch lag die gewitterte Ketzerei
nicht in der Langen'schen Schrift, sondern war vielmehr eine

Folge der oberflächlichen, bezw. falschen Anwendung eines
trientinischen Dekretes durch das Freiburger Ordinariat ").

Immerhin mag B. in Erinnerung an diese vorübergehende und

ganz unbegründete Verdächtigung der Arbeit Langens und
mehr noch in Anbetracht der späteren charaktervollen,
überzeugungstreuen, aber eben antirömischen Haltung dieses
Gelehrten sich gesagt haben: Semper aliquid hseret! und
ebendeshalb mag er auch unter den oben erwähnten „Vorgängern"
unserem Langen nur eine sehr bescheidene Stelle — B. erwähnt
L.'s Namen nur ein einziges Mal flüchtig in der Vorrede —
auf dem Gebiete der Einleitungskunde eingeräumt haben,
während sonst in dem — sit venia verbo — dickleibigen Buche
B.'s eine sehr stattliche Zahl von Fachgenossen, darunter wohl
auch einige Dii minores gentium, ihre Stimme erheben dürfen.
Das soll uns indessen nicht verdriessen und kann ebensowenig
der Leistung Langens Abbruch tun ; auch er würde zweifellos
bei einer Neuauflage seines Kompendiums (die zweite von 1873

war nur ein durch einige Literaturnotizen erweiterter Abdruck
der ersten von 1868) den Ergebnissen der späteren Forschung
Rechnung getragen und manche veraltete Anschauung ausgemerzt

haben, ohne deshalb von der günstigen Beurteilung
bedeutender Fachgenossen etwas einbüssen zu müssen; schrieb
doch damals der sicherlich kompetente Zensor, der Freiburger
Exeget Adalbert Maier: Mit der vorliegenden Schrift liefert

') Näheres darüber siehe: Rensch's Theol. Litbl., 1868, S. 782, Anm.



— 58 —

Professor Langen, welcher bereits durch mehrere schriftstellerische

Leistungen im Gebiete der Bibelwissenschaft seinen
Namen rühmlich bekannt gemacht hat, einen anerkennenswerten

Beweis fortgesetzter eifriger und gedeihlicher literarischer
Tätigkeit... Durchgängig bekundet der Verfasser einen kirchlich

konservativen Standpunkt. Es werden im Gegensatz zu
der destruktiven Kritik, welche in neuerer und neuester Zeit
in der Behandlung und der Beurteilung des Neuen Testamentes
so viele Verwirrung angerichtet hat, alle isagogischen
Hauptfragen, jene über Echtheit, Integrität, Glaubwürdigkeit, Kanoni-
zität, etc. der Schriften mit Anwendung von historischen und
inneren Argumenten im Einklänge mit den kirchlichen
Bestimmungen und Auffassungen erledigt. Die formelle Darstellung
zeichnet sich überall durch Klarheit aus u. s. w.

Aus demselben oben erwähnten Beweggrund mag B. wohl
auch bei der Erörterung der „schwierigen Frage nach dem

Tage des Abendmahles und des Todes Jesu" (Einleitung S. 312 ft.)
ein anderes einschlägiges Werk desselben LangenJ) völlig
ignoriert haben, obwohl in diesem Buche doch, wie ebenfalls der
betreffende Zensor hervorhebt, „die schwierigeren, exegetischen,
historischen und archäologischen Fragen unter sorgfältiger
Benutzung des vorhandenen wissenschaftlichen Materials mit vieler
Umsicht und Gewandtheit behandelt sind, weshalb dem
Verfasser die Anerkennung zu zollen ist, dass er zur Erledigung
derselben einen schätzbaren Beitrag geliefert hat".

B. beginnt seine „Einleitung" mit allgemeinen Erörterungen,
in welchen er besonders hervorhebt, dass er als (römischer)
Katholik nur darauf seine Aufmerksamkeit richte, dass er bei
Anstellung seiner Untersuchung nichts anderes als rein
wissenschaftliche Mittel zur Anwendung bringen wolle (S. 2). Welcher
Art diese wissenschaftlichen Mittel zum Teil sind, welches
Gewicht denselben deshalb beizulegen ist, wird sich im Verlauf
der folgenden Ausführungen von selbst zeigen, um so eher, als
B. indirekt zugesteht, dass er im Gegensatze zu den protestantischen

Forschern „gebunden" ist. Unserem Thema entsprechend
kann es sich hier nun nicht darum handeln, jene alten und
neuen Streitfragen zu diskutieren, z. B., ob Matthäus aramäisch
oder hebräisch geschrieben, ob Matthäus oder Markus oder

x) Die letzten Lebenslage Jesu. Ein biblisch-historischer Versuch.
Freiburg 1864. VIII u. 431 S. 8°.



— 59 —

auch, wie neuerdings einige wollen, Johannes zuerst sein
Evangelium verfasst habe, u. dgl. Für das „Etwas", welches B.
nachzuweisen versucht, sind vielmehr vorwiegend seine Erörterungen
über das Markus-Evangelium—weil das Petrinische — und über
den Römerbrief, ihre Entstehung, ihren inneren Gehalt, die
historischen Zeugnisse darüber u. s. w. von grösstmöglicher Bedeutung,
ohne dass aber deshalb andere einschlägige Stellen des Neuen
Testamentes ausser acht gelassen werden sollen, sofern dieselben
nur das „Etwas" zu stützen einigermassen geeignet erscheinen.
Bereits in der altbekannten Tübinger „Theologisehen Quartalschrift"

(1893, S. 355—407 : „Zur Abfassungszeit der synoptischen
Evangelien und der Apostelgeschichte", und 1898, S. 177—239:
„Zur Evangelienfrage") hat B. seine Anschauung und Tendenz
zum Ausdruck gebracht, für die er nun im vorliegenden grösseren
Werke auf breiterer Grundlage die nötige Beweisführung recht
«ingehend bieten möchte. Und sagen wir es kurz: B.'s „Etwas"
gipfelt in der echt römischen Behauptung:

/. Petrus war 25 Jahre Bischof von Rom und zwar von 42—67;
2. das Markus-Evangelium ist um das Jahr 44 (S. 66 u. a.) für die
von Petrus gegründete Christengemeinde in Rom geschrieben; 3. der
Brief Pauli an die Römer wurde verfasst, als Petrus schon
18 Jahre (wenn auch gemäss der zuerst von Baronius, Annales
eccles. ad a. 39 Nr. XXV, aufgebrachten Ausrede: mit einigen
Unterbrechungen infolge verschiedener Reisen) in Rom gewirkt
hatte.

Wenn B. bei der Frage nach dem Werte der
neutestamentlichen Schriften als oberstes Prinzip den Satz aufstellt,
dass „die Entstehungszeit jeder einzelnen Schrift mit
ausgezeichnetem Fleisse untersucht werden müsse" (S. 7), so hat
dieser Satz doch nur dann seine volle Berechtigung, wenn der
Forscher auch ohne jede Befangenheit, ohne jede vorgefasste
Tendenz, also auch ohne Rücksicht auf die augenblicklichen
Zeitverhältnisse an seine Aufgabe herantritt ; am allerwenigsten
aber darf wohl ein vorher ins Auge gefasstes „Etwas" für das
Ergebnis der Forschung im voraus bestimmend sein. B. war
aber nach seinem eigenen Zugeständnis von einer solchen
TeDdenz nicht frei, vielmehr bei seiner Arbeit immerfort
bemüht, etwas zu beweisen, „was wir (d. h. die römische Kirche)
gerade in unsern Verhältnissen nicht entbehren können"! Diese
Verhältnisse sind aber eben erst durch die vatikanischen Be-



— 60 —

Schlüsse vom 18. Juli 1870 geschaffen, und B. will dieselben,

nun in den drei oben aufgestellten Sätzen, insofern letztere
auch ein Ergebnis neutestamentlicher Einleitungsforschung sein
sollen, als zu Recht bestehend erhärten und darstellen.

I.
Gehen wir nun auf die Einzelheiten dieser Beweisführung'

etwas näher ein. Wohl schüessen wir uns hierbei der B.'sehen
Auffassung an, „dass das Matthäus - Evangelium als erstes,
speziell für die palästinensischen Judenchristen" auf dem Felde
der jungen christlichen Kirche erschien; ob dasselbe in
althebräischer Sprache, wie B. meint, oder in aramäischer, wie
wir annehmen, abgefasst wurde, tut hier nichts zur Sache.
Aber — und hier tritt schon die romanisierende Tendenz B.'s,
indirekt wenigstens, hervor — : Um die Entstehung des Markus-
Evangeliums, wie wir alsbald sehen werden, schon in das
Jahr 44 nach Rom unter die zu beweisende Petrinische
Wirksamkeit zurückverlegen zu können, muss nach B. das Matthäus-
Evangelium, weil von Markus bereits benutzt, noch früher,
also etwa um das Jahr 40 geschrieben worden sein (S. 31)! Die
Untersuchung der diesbezüglichen historischen Zeugnisse, auf
welche B. diese seine Zeitbestimmung über die Abfassung des

Matthäus-Evangeliums zu stützen sucht, soll uns indessen nicht
weiter beschäftigen, da für eine genaue Zeitbestimmung der
Wirksamkeit Petri in Rom dadurch nichts gewonnen werden
dürfte. Was hingegen die Entstehung des Markus-Evangeliums
betrifft, so ist es, wie bekannt, eine durch das ganze kirchliche
Altertum unerschütterlich bezeugte Tatsache, dass Markus auf
Veranlassung der Zuhörer des Petrus in Rom dessen Lehrvorträge

in seinem Evangelienbericht niedergelegt hat. War er
doch, als „geistlicher Sohn" des Petrus, von letzterem im
Christentum unterrichtet und auch wohl getauft, später
ständiger Begleiter des Petrus, wie kein andrer geeignet, diese

literarische Aufgabe zu erfüllen. Darin stimmen wir also
wiederum mit B. völlig überein. Erst die andere, für unser
Thema hochbedeutsame Frage und ihre Beantwortung seitens
B. fordert unsere gegnerische Kritik heraus: Wann wirkte
Petrus in Rom'? Wann ist demgemäss, ja wann kann erst das

kanonische Markus-Evangelium entstanden sein?
Nach B. (S. 30) leidet die bekannte Aussage des Irenäus

(Adv. hser. III, 1,1): „Petrus und Paulus verkündeten in Rom das



- 61 —

Evangelium und gründeten (dort) die Kirche!" an einem „unheilbaren

Gebrechen". Paulus selbst setze ja, meint B., die Existenz
und Blüte der römischen Gemeinde voraus, als er zum erstenmal

an sie, noch vor seiner Hinkunft, seinen Brief richtete. —
Gewiss! Aber ist denn damit der Beweis geliefert, dass Petrus
allein, bezw. von Markus begleitet (S. 30, 63, 72 u. a.), die
römische Gemeinde schon viele Jahre vorher gegründet habe?
Man beachte doch zunächst, dass im Neuen Testament das

Irenäus-Wort dsaslioiü nicht bloss in der speziellsten Bedeutung,
„den Grund legen", gebraucht wird, sondern auch „(etwas schon
Vorhandenes) befestigen" bezeichnet ; indes wollen wir darauf
nicht besonderes Gewicht legen, da wir B.'s Ansicht teilen, dass „ die
beliebte Berufung auf den Sprachgebrauch meist unwirksam"
ist; immerhin konnte ja auch Irenäus ritlsf.ieXióu>u im letzteren
Sinne gebraucht haben. Döllinger hat zwar in seinen früheren
Schriften J) bekanntlich auch noch der Anschauung gehuldigt,
dass Petrus die römische Kirche gegründet habe. Aber
unwiderleglich haben seither Mangold, Beyschlag, Seyerlen,
Weizsäcker, Langen 2), Holtzmann, Schlatter, Wieseler u. a. den Nachweis

geführt, dass erst eine spätere Tradition die Gründung
der römischen Gemeinde mit Petrus in Verbindung gebracht
hat. Nicht unerwähnt möge hier bleiben, zu welchem Resumé
der ungenannte Verfasser eines Referates in derselben „Tübinger
Quartalschrift"3) gelangte, in welcher nunmehr vatikanische
Theorien verteidigt werden. „Es ist historisch völlig gewiss,"
heisst es da, „dass der Apostel Petrus nach Rom gekommen
sei, daselbst die römische Gemeinde (seil, mit Paulus) gelehrt
und geleitet und endlich um seines Glaubens willen getötet
worden sei : dass aber sein Aufenthalt daselbst weder zwanzig
noch fünfundzwanzig Jahre, sondern höchstens einige Monate
über ein Jahr gedauert habe.1- Und — um noch der neuesten
Zeugnisse eines zu erwähnen — Harnack1) sagt, dass die
römische Gemeinde von unbekannten Missionaren im Anfange
des apostolischen Zeitalters gegründet worden sei.

') z. B. Christentum und Kirche, 1860, S. 95 ff.
-') z. B. Geschichte der römischen Kirche, I. Bd., S. 17 ff.
3) Jahrgang 1820, S. 567—626.
4) «Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei

Jahrhunderten», 1902, S. 495. Vergi, neuestens auch: Heijer, Christentum
und Germanen (in « Beiträge zur Weiterentwicklung' der christlichen
Religion», München 1905, S. 217).



— 62 —

Vom Standpunkt des objektiven Historikers aus ist diese
Streitfrage also wohl definitiv entschieden und soll uns, weil
auch ausserhalb der Grenzen unseres Themas liegend, nicht
weiter beschäftigen, es sei denn, dass sich in nächster Zukunft
etwra noch un entdeckt in Archiven ruhende Urkunden und
Zeugnisse finden sollten, die das „Etwas" B.'s unerschütterlich
zu stutzen geeignet wären.

Welche Anhaltspunkte bietet nun aber die neutestament-
liche Literatur für ein „pro" oder „contra" zu B.'s Thesen?
S. 57 citiert B. zu gunsten seiner Ansicht ein Zeugnis des Papias,
der ein Schüler des Apostels Johannes gewesen war. Dieser
Papias sagt von Markus aus : Mdoxoç sc/xvvsvrr/c ïlérçov ysvóuevog,

oOcc sjivr]!ióvsvasv, dxgtßojc tyçaifisr
Man meinte nun häufig, hier hänge vieles für eine genaue

Zeitbestimmung — und um diese handelt es sich ja in der
vorliegenden Differenz — ab von der Übersetzung des

Partizipiums .,Ysvó{X£roca „gewesen" ') und zwar „wanngewesen?",
indem Markus eben als Dolmetscher fungiert und den des

Griechischen nicht kundigen Petrus durch ein (Satz für Satz-)
Übersetzen seiner Vorträge aus dem Aramäischen ins Griechische
unterstützt habe (s. B. S. 60). Sollte indessen wirklich — dieser
Einwand sei zunächst hier gestattet — Petrus, über dessen

Predigtsprache nach B.'s eigener Aussage kein Bericht vorliegt,
sich nicht wenigstens notdürftig griechisch haben ausdrücken
können, nachdem doch auch ihm am Pfingstfeste das Charisma
der Sprachengabe zu teil geworden Hatten nicht die Apostel
im Tempel zu Jerusalem, wo gerade Petrus als Wortführer
erscheint, in fremden, ihnen bisher unbekannten Sprachen,
besonders in der griechischen und in der persischen, und zwar in
verchiedenen Dialekten, gepredigt und waren von den zum
Feste nach Jerusalem angekommenen hellenistischen Juden der
Diaspora und von den Prosely ten sehr wohl verstanden worden
B. betont ja selbst (S. 693): „Es leuchtet uns von Anfang an
ein, dass Petrus beim Studium des Alten Testamentes zur Septuaginta

seine Zuflucht nahm" ; das hat er doch gewiss nicht erst
im Jahre 63 oder 64 — in welche Zeit B. die Abfassung des
1. Petrusbriefes verlegt — getan, sondern zweifellos alsbald
nach, vielleicht noch vor seiner Berufung zum Apostolate.

') Vergi. Tüb. Theol. Quartalschrift, 1898, S. 213 ff.



— 63 —

Jedenfalls dürfte B.'s Ansicht schwerlich allgemeine Zustimmung
finden, dass nämlich Petrus nur das von Kindesbeinen an
gelernte Aramäisch gesprochen habe; ebenso möchte wohl der
Vergleich über den Erfolg der Predigten des Petrus mit den

gewaltigen Wirkungen des von Nicolaus V. hauptsächlich gegen
die Hussiten ausgesandten, redegewandten, aber nur lateinisch
predigenden Minoritenmönches Capistrano (S. 76) nicht
stichhaltig erscheinen. Denn etwas anderes ist es, Juden und Heiden,
die noch „in Finsternis und Todesschatten" (Luk. 1, 79) sitzen,
überhaupt erst mit den Elementen der christlichen Religion
bekannt zu machen und ihre Bekehrung zu erreichen, was
Petrus als einem Apostel zukam ; etwas anderes hinwiederum
ist es, auf die sittliche Hebung bereits bekehrter, seit längerer
oder kürzerer Zeit dem Christentum zugehöriger Volksstämme
zu wirken, und — was besonders Capistrano's Aufgabe war —¦ sie
dem Papsttum gefügig zu machen. Da mag auch heute noch
oft mehr als schlichte Belehrung die Emphase und das
persönliche, äusserlich blendende Auftreten und hinreissende Wesen
des Predigers von augenblicklichen Erfolgen gekrönt sein,
selbst wenn er in einer vielen Zuhörern unverständlichen
Sprache reden sollte!

Bietet nun aber das Partizipium „ysvói.isvogLI- vielleicht irgend
einen Anhaltspunkt dafür, dass Petrus lange (etwa um das Jahr
42?) vor der Niederschrift des Markus-Evangeliums (etwa um
63?) in Rom gepredigt habe? Ist in diesem Sinne zu übersetzen :

Markus, der (früher) Dolmetscher des Petrus „geworden" oder aber
„geiceseiP war? — Es lässt sich nicht leugnen, dass yevopsvog

gerade in der Arerbindung mit einem Begriffe, der ein Amt,
eine Stellung, ein Verhältnis zwischen Personen ausdrückt,
die Bedeutung „gewesen" in der griechischen Literatur hatJ) ;

speziell Theodor Mommsen hat dies festgestellt2). Und nicht
bloss in Ehreninschriften, sowie in der Sprache der amtlichen
Titulatur findet sich diese Verwendung von ysvófisrog, sondern
z. B. auch in der (um das Jahr 200 nach Christi Geburt vorkommenden)

Redewendung : 6 ysvóuevog nov xal fxsrr]XXa%iiòg dvr,Q :

so spricht die Witwe von ihrem verstorbenen Manne. Indem sie
denselben als ihren „gewesenen Mann" bezeichnet und ebenso

') Vergi. Theol. Studien und Kritiken, 1896, S. 405 ft.
2) Sitzungsberichte der Kgl. Preussischen Akademie der

Wissenschaften zu Berlin, 1889, S. 975, Anmerkung 2.



— 64 —

in dem Ausdruck \is%r]XXaiég will sie zeigen, dass eben ihre
Ehe durch den Tod ihres früheren Gatten gelöst wurde und
sie jetzt wieder verheiratet ist. Mit vollem Rechte können also
auch z. B. im Neuen Testamente bei Luk. 1, 2, Apg. 1, 16, Jak. 1,

25 die Partizipia ysvójxsvog, ysvó^isvoi als „gewesen" aufgefasst
werden.

Aber wenn wir nun auch mit B. das Papias-Zeugnis
übersetzten: Markus, welcher Dolmetscher des Petrus geioesen war
(S. 63) u. s. w., ist denn damit bewiesen, dass Petrus zur Zeit
der Niederschrift des kanonischen Evangeliums schon lange
vorher in Rom gepredigt hatte? Will, was viel natürlicher ist,
Papias nicht einfach berichten : Jetzt (im 2. Jahrhundert), da
ich dies niederschreibe, hat die Dolmetschertätigkeit des Markus
und dessen Beziehung zu Petrus aufgehört, einfach deshalb, weil
beide tot sind! — Ziehen wir nun auch noch den nächstliegenden
Schluss, den B. freilich zu ziehen vermeidet und, wie wir
alsbald sehen werden, ein anderes Resultat urgiert, bezw. das

unsrige zu widerlegen meint : Wenn Markus also sein Evangelium

schrieb, nachdem er Petri Dolmetscher geioesen, also zur
Zeit des Schreibens nicht mehr war, wenn er ferner nach
demselben Zeugnis des Papias niederschrieb, Boa iuvr/uóvevas — so

mündet hier als ganz natürliche Aussage die schon oben teilweise
zitierte Irenäusstelle mit ein: Markus habe sein Evangelium
geschrieben nsxà xovxwv i. e. IHtqov xal JlavXov s'Soâov, d. h. nach
dem Tode dieser beiden Apostel. Gerade Petrus selbst gebraucht
ja diesen Ausdruck, wenn er von seinem Tode spricht, er nennt ihn
seine s'Çoôog. IL Petr. I, 14 f. heisst es: siâàç, òri radivi] soxiv
rj dvcódsaig tov OxijVùJf.iax6g fxov, xalliog xal è xvqiog (jiwv Ir^Oovg

XciOtòg eofjXtoösv ßo r Onovócioiu óè xal èxâoxoxs e%siv vuäg fiera
xi,v s'fifjv si-oâov xijv tovcmv ful^irjv jroisìo&ai. Man vergleiche
dazu noch Luk. 9, 31, an welcher Stelle von der Verklärung-
Christi die Rede ist, die doch wohl sicher von dem Wortführer
der drei Teilnehmer (Johannes, Jakobus und Petrus), nämlich
von Petrus später berichtet wurde. Auch hier heisst es : Mwvorjg
xal *HXs(ug oi oipd-svrsg sv àó^i] sXsyov xip> s^oSov avxov (d. h. von
seinem Tode), f)v (IrjGovg) r)/.isXXsv tiXijqovv sv TsQovOa)>fjß. —
Auf diesen Petrinischen Ausdruck s'Çoâog hat offenbar Irenäus
zurückgegriffen, wenn er auf den Tod des Apostels dessen

ureigenste Bezeichnung anwendet. Auch betont Irenäus
ausdrücklich: „Nach dem Tode des Petrus und des Paulus habe



— 65 —

Markus geschrieben ..." Er kann also nur das Jahr ihres
Martyriums in der Neronischen Christenverfolgung, das Jahr 64

(nicht 67 — siehe Wieseler, Chronologie, S. 551 ; Langen,
Geschichte der römischen Kirche I, 53), gemeint haben.

Sucht nun aber etwa auch B. dem Begriff „sÇodog"- einen
andern Sinn beizulegen, wie so viele es tun, bezw7. nachzuweisen :

è'Çoâog bedeute „Abreise von Rom" nach dem ersten angeblichen
Aufenthalt Petri unter Claudius (41—54) — eine Auffassung,
die B. selbst als eine „katholische Spezialität" ansieht? Keineswegs!

B. hält im Gegenteil eine solche „katholische" Deutung
für gar keinen Vorzug. In dem schon erwähnten Aufsatz B.'s

„zur Evangelienfrage" J) sagt unser Autor vielmehr, er fasse
i-'Çoâog in der Irenäusstelle ebenfalls als „Hingang, Tod". Aber
die Darstellung des Irenäus bezüglich des Markus-Evangeliums
sei, weil kurz, etwas undeutlich und fasse zwei Hauptgedanken
in einem Satze zusammen ; einerseits : Wie Matthäus durch eine

Evangelienschrift uns die christliche Lehre überliefert habe,
so auch Markus seinerseits; anderseits: Die von Petrus und
Paulus zu Rom verkündete Lehre sei mit ihrem Tode nicht
untergegangen, sondern durch die Evangelienschrift des Markus
(und des Lukas) in der Kirche fortgepflanzt worden. Man
werde also mit gutem Grunde behaupten können, dass Irenäus
an der viel erörterten Stelle nach dem Zusammenhang und
der Tendenz der Beweisführung in erster Linie nicht die Zeit
der Abfassung des Markus- und des Lukas-Evangeliums konstatieren

wollte, sondern einfach die Tatsache der Fortpflanzung der
Lehre eines Petrus und Paulus nach deren Tode ; die Angabe
über die Entstehungszeit des Markus-Evangeliums bei Irenäus sei

völlig unannehmbar; der ganze Wert seiner Zeitangabe
beschränke sich im ganzen auf die Konstatierung' der Tatsache,
dass das Markus-Evangelium nach der hebräischen (bezw.
aramäischen) Matthäusschrift entstanden sei. Niemand könne
sich also auf das Zeugnis des Irenäus zum Erweise der
Behauptung berufen, das Markus-Evangelium sei nach dem Tode

des Petrus und des Paulus niedergeschrieben worden. Vielmehr
habe eben Markus als Dolmetscher Petri im Jahre 42—44 in
Rom zum Abschied sein Evangelium abgefasst und ebendamit
aufgehört, weiter als Dolmetscher zu fungieren: Das „éQ/.ir]vsvxrlg

*) Tüb. Theol. Quartalschrift, 1898, S. 220.

Revue intern, de Théologie. Heft 49, 1905.



— 66 —

ysvófisvog — Dolmetscher gewesen" beziehe sich also auf das
Jahr 44.

Der wenigstens relativen Vollständigkeit wegen sei hier
gleich erwähnt, dass B. in Widerlegung der neueren Bibelkritik

v), welche die Entstehung des Markus-Evangeliums
vielfach erst nach das Jahr 70 (Zerstörung Jerusalems) verlegt,
und im Anschluss an Harnack's 2) gegenteilige Behauptung,
„dass wir ein Buch hier vor uns haben, das vor der Zerstörung
geschrieben ist", ohne weiteres den logisch etwas eigentümlich
klingenden Schluss zieht: Also wird die Tradition der Kirche
über die Abfassung des Markus-Evangeliums um das Jahr 44
durch die Forschungen der Kritik nicht umgestossen (S. 68 f.).

Aber trotz der hier wie anderswo in B.'s auf unser Thema
bezüglichen Arbeiten vorkommenden Raisonnements, trotz der
subtilen Auslegung des Irenäischen „syyQdipwg nuQadsdwxsv"
(Markus habe gemäss der Irenäus-Aussage eine im Jahre 43
geschriebene Urkunde, d. i. sein Evangelium, den darum
bittenden Römern hinterlassen, welche Urkunde also nur die
spätere Fortpflanzung der Lehrvorträge Petri bedeute)3) —
trotz alledem können wir uns in Ermangelung stärkerer
Beweisgründe nicht zu B.'s Anschauung bekehren.

Auf ebenso schwacher Grundlage steht die andere Behauptung,

dass Petrus dasMarkus-Evangelium nach dessen Vollendung
noch bestätigt, also dem Werke des Evangelisten gleichsam sein
bischöfliches „Imprimatur" erteilt habe (S. 64)4). Denn die
geringen angeführten Zeugnisse der „Väter" über eine solche
„Bestätigung" lassen sich sehr wohl auch anders deuten; gerade
B.'s Berufung auf die Worte des Clemens: „Markus wurde, als
Petrus öffentlich zu Rom predigte, von den anwesenden kaiserlichen

Hofbeamten um schriftliche Aufzeichnung des mündlich
Vorgetragenen gebeten", wird illusorisch gemacht durch die
andere Erklärung desselben Clemens : „Petrus habe die Abfassung

weder hindern noch fördern (/.irjxs xwXvaui [xfjis ircoxijéiiiaa&ai)
können" — nicht weil er „offenbar erst durch eine Offenbarung
des Geistes" oder „nachdem der Geist Gottes gesprochen" (S. 63

und 75) seine Approbation erteilte, was wiederum erst Eusebius5)

') z. B. des Protestanten Jülicher (Neutestl. Einl., S. 199).
2) Chronologie S. 652 f.
a) Tüb. Theol. Quartalschritt, 1898, S. 223 f.
4) Vgl. Tüb. Theol. Quartalschr., 1898, 212.
5) H. E. II, 15, 2.



— 67 —

zu berichten weiss, sondern — einfach, weil Petrus nicht mehr
unter den Lebenden weilte. Und wenn B. (S. 63) hervorhebt:
Markus habe ohne Zutun und Beteiligung des Petrus seine
Denkschrift abgefasst... an Petrus konnte und wollte er sich nicht
wenden, da er diesen von seinem Vorhaben nicht in Kenntnis-
gesetzt, bezw. dessen Zustimmung bei Inangriffnahme der Arbeit
nicht erlangt habe — und wenn dann (S. 64) „als namentlich

beachtenswert" die Aussage des Origenes1) zitiert wird:
Markus habe, von Petrus angeleitet, noch zu dessen Lebzeiten
sein Evangelium verfasst — ist das nicht ein offenkundiger
Widerspruch, in den B. wohl, durch seine Tendenz geleitet,
sich selbst verwickelt hat?!

Gerade zu einer Zeit, da „sich das Christentum zum erstenmal

von der Öffentlichkeit in das Dunkel der Katakomben
zurückziehen musste" (S. 65), in der Neronischen Verfolgung,
lag es für die bisherigen Zuhörer des Petrus nahe, dessen
Vorträge von Markus in schriftlicher Fixierung zu erbitten. Und
die Eusebius-Stelle2), welche B. (S. 63) als für seine Tendenz
bedeutsam in die Wagschale wirf t: Markus wurde gebeten, ein schriftliches

Denkmal der Vorträge Petri zu hinterlassen (xaxaXslnsiv),
dürfte mindestens ebensosehr dem Gegner B.'s als Waffe dienen,
d. h. der Abfassung des Evangeliums im Jahre 64 das Wort
reden. Denn nicht darauf kam es an, ob nach B. Markus, der
Begleiter, bereits vorhatte, von Rom wieder aufzubrechen,
während ja Petrus selbst zurückblieb und seines Hirten- und
Lehramtes weiter walten konnte, mithin eine schriftliche
Hinterlassenschaft durch Markus wenigstens vorläufig, d. h. bis zum
Ende des „Petrinischen Episkopates" noch überflüssig war,
sondern darauf legten offenbar die römischen Christen den Hauptwert,

nach Beendigung der Lehrtätigkeit Petri, d. h. nach seinem
Tode, ein schriftliches Denkmal seiner Predigt ihr Eigentum zu
nennen.

Speziell auch bei dieser Stelle tritt B. in Widerspruch mit
sich selbst, indem er einmal (S. 75) meint: Petrus habe gewiss
im Zeitraum von zwei Jahren die notwendige Routine in der
griechischen Sprache erlangt, um (allein) seine Tätigkeit in
Rom ausüben zu können (und also den Markus wohl entlassen
zu können) ; S. 63 dagegen lesen wir : „Dieser Ausdruck („Hinter-

») Eusebius H. E. VI, 25, 5.

2) H. E. II, 15, 2.



— 68 —

lassen") führt uns in die Zeit, da durch die Tätigkeit des Petrus
die römische Kirche schon gegründet und dieser mit Markus
daran dachte, Rom wieder zu verlassen, was Ende 44 oder
Anfang 45 geschehen ist."

Gerade die Chronologie der Apostelgeschichte, die B. häufig
heranzieht, und ebenso die des Galaterbriefes lehren uns, dass
Petrus zur Zeit des Apostelkonzils (um das Jahr 50) sich noch
immer in Palästina befand und erst spät die schon lange
gegründetev) christliche Gemeinde von Antiochien in Syrien
besuchte, alsbald aber von da wieder nach Jerusalem zurückkehrte.

Und dennoch Grossen Vorteil.für sein „Etwas" scheint
B. von der Stelle Apg. 12, 17 erhoffen zu sollen! Was die
Worte — : nach seiner wunderbaren Befreiung aus dem Kerker
in Jerusalem begab sich Petrus „an einen andern Ort" —
betrifft, so muss B. (S. 60) zunächst allerdings zugestehen, dass
dieser Ausdruck : „èrcoqsvd-i] IléxQoç slg Zxsqov xónov" uns nicht
weiter führt, als eben aus Jerusalem hinaus; aber wohin? —
Nicht einmal das ist damit bewiesen, dass Petrus einen Ort,
ein Land ausserhalb Palästinas aufsuchte — xónog heisst eben
einfach : Ort, Stelle, Landstrich, Gegend. Auch B.'s Ausführung
in seiner Abhandlung „Selbstverteidigung des heiligen Paulus"2)
(S. 133 ff.) hat uns nicht für „Rom" als diesen „xónog"
überzeugen können. Vielmehr haben solche argumenta ex silentio
immer nur einen sehr problematischen Wert. Auch selbst jenes
Argumentum: „Offenbar auf besondere Erleuchtung des Geistes
hin" habe sich Petrus an einen andern Ort begeben (S. 437),
das in anderem Zusammenhange bereits früher zur Verwendung
kam, klärt die Streitfrage ebensowenig auf als ähnliche Wendungen

in B.'s Buch, wie z. B. „wie sehr wahrscheinlich ist" (S. 77),

„offenbar", oder „man wird nicht irre gehen mit der Annahme"
(S. 815) u. dgl. ; noch weniger der Hinweis darauf, dass die

Wendung des Lukas „slg stsqov xónov" grosse Ähnlichkeit habe
(S. 30) mit den Worten des beinahe 300 Jahre später schreibenden

Kirchenhistorikers Eusebius8): MavD-aTog r^sXXs xal sîg sxéçovg
levai — nämlich um das Evangelium zu verkünden. Hier ist
„slg sxs'Qovg" zweifellos als „Ausland" zu fassen durch den
Zusatz : „nachdem er den Hebräern gepredigt hatte" ; muss aber

') Apg. 11, 19 ff.
2) Biblische Studien 1896, I. Bd., 3. Heft.
3) H. E. III, 24, 6.



— 69 —

auch Lukas dasselbe von Petrus haben sagen wollen, zumal
da jede nähere Erläuterung fehlt? Keineswegs!

Geradezu naiv aber ist die von B.J) zuerst geteilte, später
allerdings aufgegebene Ansicht zu nennen, dass der strittigen
Stelle Apg. 12, 17 eine frühere (nur in der Phantasie existierende)
judenchristliche Quellenschrift zu Grunde gelegen haben müsse,
in welcher der unbekannte Verfasser, vielleicht Markus im
Hause der Maria, bald nach der erwähnten Befreiung Petri
aus dem Kerker eine schriftliche Fixierung dieses Ereignisses
vornahm und aus Vorsicht, falls etwa seine Aufzeichnung in
fremde Hände geraten sollte, zur Bezeichnung des Wegganges
Petri nach Rom die dunkle Ausdrucksweise gebrauchte: Er
brach nach einem andern Orte auf (S. 209).

Nicht minder naiv mutet uns indessen B.'s weitere, der
vorstehenden nicht unähnliche Anschauung (S. 17) an: Lukas habe
in der Apostelgeschichte 12, 17 aus Umsicht, Berechnung und

Klugheit gehandelt, wenn er sich so unbestimmt ausdrückte.
Er habe nämlich nicht die Tätigkeit Petri in Rom namhaft
machen wollen zu einer Zeit, da der Prozess Pauli vor dem
Gericht in Rom spielte. — Wie lässt sich diese Vermutung B.'s
aber mit seiner Tendenz in Einklang bringen? Wenn Petrus
tatsächlich schon seit dem Jahre 42 Bischof der Christengemeinde
in Rom gewesen wäre — wie sollten dann bis zum Jahre 62

oder 63, d. i. dem auch von B. festgehaltenen Abfassungsjahr
der Apostelgeschichte, die römischen Staatsbehörden nichts von
Petrus und seinem Wirken als Gründer und Protektor der
Christengemeinde in der Kaiserstadt gehört haben?! Mussten
sie erst durch den Paulinischen Prozess eventuell auf Petrus
aufmerksam gemacht worden sein — eine Gefahr für Petrus, der
Lukas eben durch seinen unbestimmten Ausdruck „ê'xsçov xónov"
hätte vorbeugen wollen?! Wäre es da nicht viel natürlicher
gewesen, dass das kaiserliche Gericht zuerst sich des Petrus bemächtigt

und versichert hätte, also desjenigen Mannes, der seit 20 Jahren

oberster Leiter der Christen in Rom war, als dass sie dem
eben erst eingetroffenen, am kaiserlichen Hof bis dahin noch
unbekannten Paulus den Prozess machten? Haben nicht in allen
späteren Religionsverfolgungen zuallererst die Bischöfe, z. B.

Polykarp von Smyrna, Ignatius von Antiochien u. a., Rede und

') Tüb. Quartalschr. 1895, S. 94 f.



— 70 —

Antwort stehen und schliesslich das Martyrium auf sich nehmen
müssen?! Also mit eben dieser vermeintlichen Stütze aus der
Apostelgeschichte bringt B. seine Theorie erst recht ins Wanken.
Denn eine solche obenerwähnte „Vorsicht" des Lukas zu gunsten
des Petrus hatte doch nur dann einen Zweck und Erfolg, wenn
der bis dahin in Rom unbekannte Petrus eben zum erstenmal in
der Welthauptstadt eintraf, als gleichzeitig über Paulus Gericht
o-ehalten wurde. In diesem Falle ganz besonders konnte der
ö
bei Paulus wreilende und auch gleichzeitig die Geschichte der

Apostel schreibende Lukas sich sagen: Ich will nicht direkt
erwrähnen, dass Petrus jetzt auch hier in Rom weilt, damit
dieser um so besser in der Christengemeinde wirken und das

von Paulus bisher Erreichte wreiter fördern kann, je weniger
er, wreil noch unbekannt und frei von Verdächtigungen, von
den römischen Behörden behelligt wird. Darum eben steht

Apg. 12, 17 nicht slg Péf.irtv, sondern eïg h'xeqov xónov — das

geschah im Jahre 62 oder 63.

Und trotz alledem nennt B. (S. 514) dieselbe Stelle wieder
ein „indirektes Zeugnis, um die römische Tradition von der

Gründung der römischen Kirche durch Petrus als eine
wohlbeglaubigte historische Tatsache" zu erkennen! Diese ,,älteste
Tradition" soll folgendermassen lauten : Petrus kam nach Rom,
und zwTar er allein ohne Paulus unter der Regierung des Kaisers

Claudius, gründete die dortige Kirche und kehrte einige Jahre

später nach Palästina zurück ; unter Nero entfaltete er ein zweites
Mal dort seine Tätigkeit und erlitt das Martyrium, ebenso wie
Paulus. Somit wäre (B. S. 186) die letztere Ankunft des Petrus
unter Nero eine Wiederkuuit, streng zu unterscheiden von dem

früheren Betreten der Kaiserstadt unter Claudius im Jahre 42.

Als älteste Zeugen für die Richtigkeit dieser Annahme werden
wiederholt Eusebius und Hieronymus genannt. Die schon oben

erwähnte Angabe des viel älteren Irenäus (Adv. Haeres.), nach

welcher nur von einer gemeinsamen Wirksamkeit des Petrus
und Paulus in Rom zur Zeit des Nero die Rede sein kann,
desgleichen die ganz ähnlich lautenden Zeugnisse des Dionysius
von Korinth in seinem Briefe an den römischen Bischof Soterx),
des römischen Presbyters Caius2), des Tertullian3) — alle diese

') Euseb. H. E. II, 25, 8.
2) Euseb. H. E. VI, 25.
3) Adv. Marcion. IV; Prsescript. hser. 36; Scorpiacel5;Institutiones IV,21,2.



— 71 —

gewichtigen Zeugen werden mit ziemlich wenigen Worten1)
widerlegt, bezwr. zu gunsten der B.'sehen Tendenz gedeutet,
in einer Weise, die den Mangel stichhaltiger Argumente nicht
verkennen lässt.

Was nun aber die erstmals von dem ohnehin nicht immer
zuverlässigen Eusebius (f 338) — er gibt beispielsweise für
die Echtheit römischer Lokalsagen keinen einzigen Quellenbeleg'

— und von Hieronymus2) (f 420) vorgetragene Annahme
betrifft, dass nämlich Petrus schon im Jahre 42 nach Rom
gekommen sein soll, so wurde bereits oben dargetan, dass diese
Behauptung mit den gesichertsten Tatsachen der neueren
Geschichtsforschung im schroffsten Widerspruch steht.

Einmal abgesehen davon, dass Eusebius allein schon eine
doppelte, nicht genau zusammenstimmende Berechnung — die
eine in seiner „Chronik", die andere in seiner „Kirchengeschichte"
— des „Petrinischen Episkopates" bietet, so kann hier auch die
Besprechung der sich vielfach widersprechenden Angaben in
den Pseudo-Clementinischen Rekognitionen und Homilien bei
Justin, in dem Catalogus Liberianus (354), der den Amtsantritt
des Petrus in Rom sogar unmittelbar nach der Himmelfahrt
Christi erfolgen lässt, ferner in dem Catalogus Felicianus (530),
im Liber Pontificalis (687) wohl mit Recht übergangen werden,
weil diese Frage einerseits rein historisch behandelt sein will,
also nicht in den Rahmen unseres Themas gehört, und anderseits

auch schon wiederholt einer eingehenden Untersuchung
unterzogen wurde, deren Ergebnis dem B.'sehen „Etwas" freilich
nicht günstig war.

Kein Wunder, dass B. schliesslich noch eine letzte Quelle
der Zuflucht aus der Apokryphenliteratur glaubt heranziehen
zu sollen, die nichts weniger als historisch glaubwürdig, ja
vielmehr als grösstenteils legendenhaft erscheinen muss und
von der B. selbst zugesteht, dass sie „häretischen Charakter"
habe: Wir meinen die Petrus-Akten. S. 811 der B.'schen „Ein-

l) Vgl. Tüb. Theol. Quartalschr. 1898, S. 185 ff.
*) Hieronymus gesteht selbst, dass er vielfach die Werke des Eusebius

benutzt oder überarbeitet habe. (Sciendum enim est me et Interpretis et
Scriptoris ex parte officio usum ; so in d. Prsef. in Canonem Euseb. —
Unde et nos admirabilis viri sequentes Studium, secundum ordinem lite-
rarum, ut sunt in Grseco posita, transtulimus : relinquentes ea, quœ digna
memoria non videntur et pleraque mutantes; so in der Prsef. alterius libri
Eusebii de locis hebraicis a se translati.)



— 72 —

leitung" heisst es wörtlich : „Für den häretischen Charakter
der Petrus-Akten spricht die von Eusebius bezeugte Tatsache,
dass im ganzen die Väter und Schriftsteller der alten Kirche
von denselben keinen Gebrauch machen, oder wenn sie es tun,
insgemein den Namen nicht anführen Der häretische Charakter

der Schrift ergibt sich in bestimmter Weise bei Prüfung
des Inhalts" ; und S. 814: „Der geschichtliche Wert der Petrus-
Akten ist ein verhältnismässig geringer." Aber trotzdem will
B. davon Gebrauch machen und seine Untersuchung über die
kirchliche Tradition (in betreff des Markus-Evangeliums) nicht
abschliessen, ohne der „mehr als bedeutungsvollen Erzählung
der um das Jahr 160 geschriebenen Petrus-Akten" zu gedenken.

Während nun die Pseudo-Clementinischen Rekognitionen
und Homilien den Petrus schon unter Tiberius, — Eusebius und
der ihm wohl nachschreibende Hieronymus dagegen den Apostel
erst unter Claudius nach Rom kommen lassen, verlegt dieses

Elaborat, nämlich die Petrus-Akten, die Ankunft — nach B. die
zweite Ankunft — in die Regierungszeit des Nero : alle aber geben
als Zweck der Reise an die Bekämpfung des Simon Magus, des

Typus aller Häresie, der nach der Sage in Rom das Glück
seiner Zauberkünste versucht und göttliche Ehrenbezeugung
erworben hatte, und dem nun, ihn zu widerlegen, Petrus von
Ort zu Ort, von Land zu Land nachgereist sein soll.
Unfreiwilliger Urheber dieser Sage ist Justin der Märtyrer, der eine
dem sabinischen Gott Senio SancusJ) gewidmete •—¦ erst im
Jahre 1574 auf der Isola sacra wiederaufgefundene — Inschrift
(„Semoni Deo Sanco") irrtümlich auf Simon Magus bezog und
aus dem Inhalte der Urkunde wohl glaubte, die Abfassung in
die Tage des Kaisers Claudius verlegen zu müssen. Der
voreilige Schluss des Kirchenvaters, welcher, wie Hug sagt,
römischer Sprache und italienischer Mythologie nicht genug kundig
war, wurde die Unterlage einer weiter ausgebildeten Sage. Von
Petrus selbst meldete Justin nichts, aber bald verband man
mit seiner Erzählung die von Lukas Apg. 8, 8-25 geschilderte
Begebenheit, und so erwuchs jene ganze Geschichte, deren Schauplatz

eben Rom gewresen sein soll. Die spätere Erweiterung
der Legende von dem Fluge des Magiers und seinem durch
das Gebet des Petrus bewirkten Sturze lieferte eine ganz harm-

') Vgl. Liv. VIH, 20; XXXII, 1. Ovid, Fast. VI, 243. Plin., Hist. Nat.
VIH, 48. Augustin, De Civ. Dei XVIII, 19.



— 73 —

lose, aber höchst seltsam gedeutete Erzählung Suetons: Bei
den römischen Festspielen habe auch Ikarus mit seiner
bekannten Kunst des Fliegens mitgewirkt; sein erster Versuch
gelang aber so sichlecht, dass er sogleich neben dem Sitze des
Kaisers herabfiel und diesen mit Blut bespritzte. In diesem
Ikarus nun sah die christliche Mythologie Simon den Magier,
indem Ikarus ehn poetischer Name sei, und ein Unternehmen,
wie Fliegen durcJh die Luft, ohne Magie und Hülfe des Teufels
nicht gewagt werden könne. Nach der Zeitbestimmung, die
Justin über die .Entstehung der Inschrift gegeben hatte, schloss

man auf die Regierung des Claudius: also musste Petrus zur
Zeit des Claudios in Rom gewesen sein, um, wie gezeigt, den
Simon Magus zm bekämpfen.

Zur Unterstützung dieser Annahme urgiert B. dabei besonders

noch folgernde, den Stempel offenkundiger legendarischer
Ausschmückung tragende Episode aus den Petrus-Akten : Petrus
habe unter Nero, also nach seiner zweiten Ankunft in Rom,
eine christliche Gemeindeversammlung besucht, als gerade die
„Perikope" von der Verklärung Christi gelesen wurde; im
Anschluss daran luabe sich Petrus über die Bedeutung der „Heiligen

Schrift" verbreitet : Also unter Nero und zwar zu
Lebzeiten des Petruis sei die römische Kirche schon im Besitze einer
Evangelienschrrft gewesen, denn nicht von ihrer Entstehung,
sondern von ihrer Benutzung beim Gottesdienste handle es sich
hier. Daraus g;ehe hervor, meint B., dass schon zu Lebzeiten
Petri die römistche Gemeinde das Markus-Evangelium besessen

habe, freilich a«,uch nur die römische Gemeinde ; für diese habe
also Markus dassselbe schon früher — im Jahre 44 beim ersten
Aufenthalte Petri uinter Claudius — verfasst, und sie sei offenbar
nach dem kunidgegebenen Willen des Petrus im Alleinbesitze
derselben gebliieben, bis etwa 20 Jahre später die weitere
Verbreitung stattgefunden habe. So sei also erst zwischen 60 und
70 das Markusi-Evangelium im eigentlichen Sinne „publiziert"
worden (S. 95)., und auch erst in dieser Zeit — das dürfen wir
nicht ausser acht lassen — habe Markus den (von der Kritik
so oft als unec:ht verworfenen, weil in Codex B und in Codex ü
fehlenden) Schluss als Anhang hinzugefügt: Cap. 16, 9—20 (S. 95,
99 f., 103 u. a.) ; mit dem bekannten „syoßovvxo ydg" (16, 8) hätte
also bis zum Jaihre 63 oder 64 die der römischen Gemeinde allein
reservierte Hamdschrift des Markus abgeschlossen Da müssen



— 74 —

wir doch die Frage aufw^erfen: Welche Bedeutung konnte für
die römische Gemeinde eine Evangelienurkunde besitzen, welche
ihr die bedeutsamsten Ereignisse, ja die Krone des ganzen
Erlösungswerkes, nämlich die Beweise für die tatsächlich
erfolgte Auferstehung vorenthielt, also den Bericht von jenen
Tatsachen, auf denen nach Pauli (1. Cor. 15, 19) und auch
Petri Lehre das ganze Fundament des Christenglaubens und
der Christenhoffnung ruht? Der ganze übrige Inhalt unserer
Evangelien ist nicht von jener eminenten Bedeutung für die
christliche Religion, wie eben die Belege über die Auferstehung
Christi. „Ist Christus nicht auferstanden, so ist vergeblich die

Predigt, vergeblich der Glaube." Und diese wichtigste Episode
soll also nach B. den Gliedern der römischen Christengemeinde
vom Jahre 44—63, mithin nahezu 20 Jahre hindurch, in dem
speziell ihnen zugedachten Denkmal des christlichen Glaubens
vorenthalten geblieben sein, um erst später anhangsweise
beigefügt zu werden Ganz anders freilich liegt das Verhältnis,
wenn, was unseres Erachtens unumstösslich ist und auch B.'s
Buch nicht erschüttern kann, das ganze Markus-Evangelium
im Jahre 64 seine schriftliche Fixierung erfuhr1). Wie schön
liest sich wohl jene eben skizzierte Schilderung aus den Acta
Petri, wie überzeugend könnte dadurch der fünfundzwanzigjährige

Episkopat Petri erwiesen sein — wenn eben nicht die

ganze Erzählung in dem Legendenbuche, genannt „Petrus-
Akten", und hier allein sich fände. Nun ist es auch ersichtlich,

weshalb B. das hebräische (bezw. aramäische) Matthäus-
Evangelium zwar vor unserm Markusbericht, also schon um 41,
entstehen lässt, hingegen die Übersetzung dieses hebräischen
Textes in das Griechische erst um das Jahr 60 ansetzt (S. 42) :

') Vgl. auch Sachsse, Die geschichtl. Zuverlässigkeit unserer
Evangelien, Barmen 1904, S. 10. — Beim Festhalten dieses Zeitpunktes für die
Abfassung des Markus-Evangeliums ist unseres Erachtens auch weit eher
die « Mutmassung » annehmbar, die z. B. der Berliner Gelehrte Harnack
(Reden und Aufsätze, Berlin 1904, I. Bd., S. 321) u. a. aufstellen, dass cap,
16, 9-20 (s. o.) nicht von Markus selbst, sondern von dem « Herrnschüler »

Ariston (Aristion) beigefügt worden sei ; dieser habe lange gelebt und werde am
Anfange des 2. Jahrhunderts von dem phrygischen Bischof Papias zusammen

mit dem Presbyter Johannes als eine Autorität für die evangelische
Geschichte genannt. Gerade da Ariston « am Anfange des 2. Jahrhunderts »

schon ein langes Leben hinter sich hatte, kann immerhin — die Richtigkeit
von Harnack's Mutmassung einmal vorausgesetzt — von jenem der

Schluss zum Markusevangelium zwischen den Jahren 64 und 70 an das
eben vollendete Werk angefügt worden sein.



— 75 —

Damals habe der Translator keine „ungünstige Position"
gehabt, weil ausser anderen förderlichen Umständen auch schon
das griechische Markus-Evangelium vorgelegen habe und vom
Übersetzer des svayysXiov xaxd Maxllaiov auch reichlich
ausgebeutet worden sei.

B. schliesst sein diesbezügliches Raisonnement (S. 66) mit
den Worten: „Das Markus-Evangelium wurde nach der
Tradition der Kirche im Jahre 44 in Rom für die von Petrus für
das Christentum gewonnenen Gläubigen (Neophyten) geschrieben
und im Jahre 63 oder 64 weiteren Kreisen durch eigentliche
„Herausgabe" zugänglich gemacht."

Wir dürfen uns nicht wundern, dass diese kurze, prägnante
Behauptung in dem umfangreichen Werke bei allen Stellen, an
denen es irgendwie angebracht erscheint, sich in den
mannigfachsten Variationen widerspiegelt. Kommt doch in obigen
Worten wohl am schärfsten das „Etwas" zum Ausdruck, welches
B. (laut Vorrede) für „unsere (d. h. die vatikanischen) Verhältnisse"

zu erweisen sich als Ziel gesetzt. Und schon der alte
römische Dichter stellte ja den psychologisch nur zu begründeten
Satz auf, den wir so oft in der Weltgeschichte als Prinzip
einflussreicher Führer auf die grosse Masse angewandt und
verwirklicht sehen :

Decies repetita placebit — zum zehntenmal wiederholt,
wird es Beifall finden (und schliesslich geglaubt werden)

') Horaz, ars poetica IV, 365.

Prof. Dr. F. Mülhaupt.

(Schluss folgt.)


	Romanisierende Tendenzen in neutestamentlichen Einleitungsfragen

