Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 49

Artikel: Romanisierende Tendenzen in neutestamentlichen Einleitungsfragen
Autor: Milhaupt, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403612

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ROMANISIERENDE TENDENZEN

IN

NEUTESTAMENTLICHEN EINLEITUNGSFRAGEN.

«Sine ira et studio.»
Tacitus, Annales I, 1.

Es miisste geradezu wunderbar und auffallend erscheinen,
wenn nach dem 18. Juli 1870, nach dem Tage, welcher fur die
katholische Kirche und Wissenschaft ein dies ater in des Wortes
weitester Bedeutung genannt werden darf und inzwischen in mehr
als einer Hinsicht so viele ,Zeichen der Zeit“ hervorgebracht
hat, die wissenschaftliche Forschung romisch-katholischer Theo-
logen sich, wie auf dem Gebiete der Geschichte und Dogmatik,
nicht auch in andern Disziplinen nach der bekannten Maxime
richten sollte: ,Das Dogma iiberwindet die Geschichte.“ Spe-
ziell die Schriften, welche, freilich nicht mit absoluter Suffi-
zienz, als Quelle und Grundlage aller christlichen Dogmen
anzusehen sind, werden infolge der vatikanischen Beschlisse
von heutigen wie spateren Lehrern der romischen Theologie
mehr und mehr eine wissenschaftliche Behandlung in kuria-
listischem, den ,Stuhl Petri“ stiitzendem Sinne erfahren miissen,
sel es nun, dass es sich um die Exegese einzelner Blicher oder
vollends einzelner Stellen des Neuen Testamentes, um Aus-
spriche Christi u. s. w. handelt, sei es, dass die Gesamtge-
schichte dieser Schriften, also die Entstehung des uns vor-
liegenden neutestamentlichen Kanons einer kritischen Unter-
suchung unterzogen wird.

Einen deutlichen und fiir jeden aufmerksamen Leser un-
widerleglichen Beweis zu dieser unserer eben aufgestellten Be-
hauptung liefert uns Johannes Belser, ordentlicher Professor
der Theologie zu Tibingen, in seiner ,Einleitung in das Neue
Testament“. Dieses umfangreiche Werk (VIII und 852 S.



— 56 —

mit teilweise sehr kleinem Druck), mit dem ,Imprimatur des
Erzbischofs von Freiburg ausgeriistet, bietet vom positiven
Standpunkt aus eine iiberaus reiche Fiille kritischen Materials,
namentlich in den ausfithrlichen Anmerkungen, indem nicht
bloss katholische, sondern auch protestantische Gelehrte, z. B.
Zahn, Harnack u. a., hidufig zu Worte kommen diirfen; alle
neueren Forschungen werden mehr oder weniger berticksichtigt,
akzeptiert oder ,widerlegt® und verworfen, je nachdem eben
die Tendenz, von der B.!') bei der Abfassung seines vorliegen-
den Buches geleitet wurde, durch das Ergebnis jener For-
schungen gefordert und gestiitzt oder aber umgekehrt er-
schiittert und geschwiacht werden kann. Dass némlich eine
solche, ein ganz bestimmtes Ziel verfolgende Tendenz unsern
Autor bei der Abfassung seiner ,Einleitung® beherrscht, ihm
gleichsam die Feder gefiihrt hat, und es ihm nicht eigentlich
um eine objektive wissenschaftliche Forderung unserer Dis-
ziplin, der neutestamentlichen Einleitungskunde, zu tun war,
— das glauben wir im Anschluss an seine eigenen Worte aus
der Vorrede wohl annehmen zu dirfen. ,Mich hat“, sagt B.
ausdriicklich, ,nicht das Bestreben, die Arbeiten meiner Vor-
ginger auf dem Gebiete der neutestamentlichen Einleitung zu
liberbieten, nicht das Bewusstsein, cine jene Biicher weit tiber-
ragende Leistung aufweisen zu kénnen, zur Herausgabe meines
Manuskriptes veranlasst, sondern die Uberzeugung, dass den
bisherigen FEinleitungswerken trotz threr relativen Vorziige doch
etwas fehlt, was wir gerade in unsern Verhdltnissen nicht entbehren
kionnen. Uber dieses ,Etwas® will ich mich nicht des weiteren
aussprechen. Der aufmerksame Leser wird selbst dariber Klarheit
gewinnen und dann vielleicht mein Unternehmen billigen.*

B.’s Vermutung trifft sicherlich zu: jeder aufmerksame
Leser wird seine Tendenz — denn das ist das mystische
L,Etwas* — sehr bald herausgefunden haben; wird aber eben
deshalb auch jeder Leser B.’s Unternehmen ,billigen“ ? Letzteres
glauben wir denn doch mit gutem Grunde bezweifeln zu dirfen.
,Gebilligt* freilich wurde B.'s ,Etwas“ und darum offenbar
sein umfangreiches Werk mit Freude begriisst, d. h. approbiert
wurde es von der Freiburger erzbischoflichen Kurie, und zwar
in verhiltnisméssig sehr kurzer Frist (nicht einmal volle zwel

1) Im folgenden bedeutet die Abkiirzung B. immer den Namen Belser.



W -

Monate) nach der Vorlage des Manuskriptes — viel schneller
jedenfalls als z. B. der kleine, von einem noch so gewissen-
haften Forscher schon in einigen Tagen durchzusehende
,Grundriss der Einleitung in das Neue Testament“ (Freiburg
1868, VIII und 208 S. 8%, welchen seinerzeit unser leider zu frith
heimgegangener Bonner Professor J. Langen derselben erz-
bischéflichen Kurie zur Approbation eingereicht hatte. Dieses
kurze, bereits fertig gedruckte Kompendium musste nimlich
wegen gewisser ,Inkorrektheiten“, die der damalige Verweser
des erzbischoflichen Stuhles, Dr. Kiibel, in der Darstellung der
kirchlichen Lehre wvon der Inspiration zu finden wihnte, ein
ganzes Vierteljahr auf die Herausgabe, bezw. auf die Geneh-
migung dazu warten. Und doch lag die gewitterte Ketzerei
nicht in der Langen’schen Schrift, sondern war vielmehr eine
Folge der oberfliichlichen, bezw. falschen Anwendung eines
trientinischen Dekretes durch das Freiburger Ordinariat?).
Immerhin mag B. in Erinnerung an diese voriibergehende und
ganz unbegriindete Verdachtigung der Arbeit Langens und
mehr noch in Anbetracht der spiiteren charaktervollen, iiber-
zeugungstreuen, aber eben antirémischen Haltung dieses Ge-
lehrten sich gesagt haben: Semper aliquid heeret! und eben-
deshalb mag er auch unter den oben erwihnten ,Vorgingern“
unserem Langen nur eine sehr bescheidene Stelle — B. erwahnt
L.’s Namen nur ein einziges Mal flichtig in der Vorrede —
auf dem Gebiete der Einleitungskunde eingeriumt haben,
wihrend sonst in dem — sit venia verbo — dickleibigen Buche
B.’s eine sehr stattliche Zahl von Fachgenossen, darunter wohl
auch einige Dii minores gentium, ihre Stimme erheben diirfen.
Das soll uns indessen nicht verdriessen und kann ebensowenig
der Leistung Langens Abbruch tun; auch er wiirde zweifellos
bei einer Neuauflage seines Kompendiums (die zweite von 1873
war nur ein durch einige Literaturnotizen erweiterter Abdruck
der ersten von 1868) den Ergebnissen der spiiteren Forschung
Rechnung getragen und manche veraltete Anschauung ausge-
merzt haben, ohne deshalb von der giinstigen Beurteilung be-
deutender Fachgenossen etwas einbiissen zu miissen; schrieb
doch damals der sicherlich kompetente Zensor, der Freiburger
Exeget Adalbert Maier: Mit der vorliegenden Schrift liefert

) Niheres dariiber siehe: Reusch’s Theol. Lithl, 1868, S. 782, Anm.



— B8

Professor Langen, welcher bereits durch mehrere schriftstelle-
rische Leistungen im Gebiete der Bibelwissenschaft seinen
Namen riihmlich bekannt gemacht hat, einen anerkennens-
werten Beweis fortgesetzter eifriger und gedeihlicher literarischer
Téatigkeit ... Durchgingig bekundet der Verfasser einen Kkirch-
lich konservativen Standpunkt. Es werden im Gegensatz zu
der destruktiven Kritik, welche in neuerer und neuester Zeit
in der Behandlung und der Beurteilung des Neuen Testamentes
so viele Verwirrung angerichtet hat, alle isagogischen Haupt-
fragen, jene lUiber Echtheit, Integritit, Glaubwiirdigkeit, Kanoni-
zitiit, etc. der Schriften mit Anwendung von historischen und
inneren Argumenten im Einklange mit den kirchlichen Bestim-
mungen und Auffassungen erledigt... Die formelle Darstellung
zeichnet sich tberall durch Klarheit aus u. s. w.

Aus demselben oben erwiihnten Beweggrund mag B. wohl
auch bei der Erorterung der ,schwierigen Frage nach dem
Tage des Abendmahles und des Todes Jesu* (Einleitung S. 312 ff.)
ein anderes einschligiges Werk desselben Langen?!) véllig
ignoriert haben, obwohl in diesem Buche doch, wie ebenfalls der
betreffende Zensor hervorhebt, ,die schwierigeren, exegetischen,
historischen und archéologischen Fragen unter sorgfiltiger Be-
nutzung des vorhandenen wissenschaftlichen Materials mit vieler
Umsicht und Gewandtheit behandelt sind, weshalb dem Ver-
fasser die Anerkennung zu zollen ist, dass er zur Erledigung
derselben einen schitzbaren Beitrag geliefert hat®.

B. beginnt seine ,Einleitung“ mit allgemeinen Erorterungen,
in welchen er besonders hervorhebt, dass er als (romischer)
Katholik nur darauf seine Aufmerksamkeit richte, dass er bei
Anstellung seiner Untersuchung nichts anderes als rein wissen-
schaftliche Mittel zur Anwendung bringen wolle (S. 2). Welcher
Art diese wissenschaftlichen Mittel zum Teil sind, welches Ge-
wicht denselben deshalb beizulegen ist, wird sich im Verlauf
der folgenden Ausfiihrungen von selbst zeigen, um so eher, als
B. indirekt zugesteht, dass er im Gegensatze zu den protestan-
tischen Forschern ,gebunden“ ist. Unserem Thema entsprechend
kann es sich hier nun nicht darum handeln, jene alten und
neuen Streitfragen zu diskutieren, z. B., ob Matthéus araméisch
oder hebriisch geschrieben, ob Matthius oder Markus oder

1) Die letzten Lebenstage Jjesu. Ein biblisch-historischer Versuch.
Freiburg 1864. VIII u. 431 S. 8°



59 —

auch, wie neuerdings einige wollen, Johannes zuerst sein Evan-
gelium verfasst habe, u. dgl. Fir das ,Etwas“, welches B. nach-
zuweisen versucht, sind vielmehr vorwiegend seine Erorterungen
tiber das Markus-Evangelium — weil das Petrinische — und iiber
den Romerbrief, ihre Entstehung, ihren inneren Gehalt, die histo-
rischen Zeugnisse dariiber u.s. w.von griosstmoglicher Bedeutung,
ohne dass aber deshalb andere einschligige Stellen des Neuen
Testamentes ausser acht gelassen werden sollen, sofern dieselben
nur das ,Etwas“ zu stiitzen einigermassen geeignet erscheinen.
Bereits in der altbekannten Tibinger ,Theologischen Quartal-
schrift® (1893, S. 305—407: , Zur Abfassungszeit der synoptischen
Evangelien und der Apostelgeschichte“, und 1898, S. 177—239:
»Zur Evangelienfrage“) hat B. seine Anschauung und Tendenz
zum Ausdruck gebracht, fiir die er nun im vorliegenden grosseren
Werke auf breiterer Grundlage die noétige Beweisfiihrung recht
eingehend bieten mochte. Und sagen wir es kurz: B.s Etwas®
gipfelt in der echt romischen Behauptung:

1. Petruswar 25 Jahre Bischof von Rom und zwar von 42—67 ;
2. das Markus-Evangelium ist um das Jahr 44 (S. 66 u. a.) fir die
von Petrus gegriindete Christengemeinde in Rom geschrieben; 3. der
Brief Pauli an die Romer wurde verfasst, als Petrus schon
18 Jahre (wenn auch gemdiss der zuerst von Baronius, Annales
eccles. ad a. 39 Nr. XXV, aufgebrachten Ausrede: mit einigen
Unterbrechungen infolge verschiedener Reisen) in Rom gewirkt
hatte.

Wenn B. bei der Frage nach dem Werte der neutesta-
mentlichen Schriften als oberstes Prinzip den Satz aufstellt,
dass ,die Entstehungszeit jeder einzelnen Schrift mit ausge-
zeichnetem Fleisse untersucht werden miisse“ (S. 7), so hat
dieser Satz doch nur dann seine volle Berechtigung, wenn der
Forscher auch ohne jede Befangenheit, ohne jede vorgefasste
Tendenz, also auch ohne Riicksicht auf die augenblicklichen
Zeitverhiltnisse an seine Aufgabe herantritt; am allerwenigsten
aber darf wohl ein vorher ins Auge gefasstes ,Etwas* fiir das
Ergebnis der Forschung im voraus bestimmend sein. B. war
aber nach seinem eigenen Zugestéindnis von einer solchen
Tendenz nicht frei, vielmehr bei seiner Arbeit immerfort be-
miiht, etwas zu beweisen, ,was wir (d. h. die rémische Kirche)
gerade in unsern Verhdltnissen nicht entbehren konnen“! Diese
Verhiltnisse sind aber eben erst durch die vatikanischen Be-



— 60 —

schliisse vom 18. Juli 1870 geschaffen, und B. will dieselben
nun in den drei oben aufgestellten Sitzen, insofern letztere
auch ein Ergebnis neutestamentlicher Einleitungsforschung sein
sollen, als zu Recht bestehend erhéirten und darstellen.

I.

Gehen wir nun auf die Einzelheiten dieser Beweisfiihrung
etwas niither ein. Wohl schliessen wir uns hierbei der B.'schen
Auffassung an, ,dass das Matthaus- Evangelium als erstes,
speziell fir die palistinensischen Judenchristen® auf dem Felde
der jungen christlichen Kirche erschien; ob dasselbe in alt-
hebriischer Sprache, wie B. meint, oder in aramiischer, wie
wir annehmen, abgefasst wurde, tut hier nichts zur Sache.
Aber — und hier tritt schon die romanisierende Tendenz B.s,
indirekt wenigstens, hervor —: Um die Entstehung des Markus-
Evangeliums, wie wir alsbald sehen werden, schon in das
Jahr 44 nach Rom unter die zu beweisende Petrinische Wirk-
samkeit zurtickverlegen zu konnen, muss nach B. das Matthius-
Evangelium, weil von Markus bereits benutzt, noch friiher,
also etwa um das Jahr 40 geschrieben worden sein (S. 31)! Die
Untersuchung der diesbeziiglichen historischen Zeugnisse, auf
welche B. diese seine Zeitbestimmung iliber die Abfassung des
Matthdus-Evangeliums zu stiitzen sucht, soli uns indessen nicht
weiter beschiiftigen, da fir eine genaue Zeitbestimmung der
Wirksamkeit Petri in Rom dadurch nichts gewonnen werden
diurfte. Was hingegen die Entstehung des Markus-Evangeliums
betriftt, so ist es, wie bekannt, eine durch das ganze kirchliche
Altertum unerschiitterlich bezeugte Tatsache, dass Markus auf
Veranlassung der Zuhorer des Petrus in Rom dessen Liehrvor-
trige in seinem Evangelienbericht niedergelegt hat. War er
doch, als ,geistlicher Sohn“ des Petrus, von letzterem im
Christentum unterrichtet und auch wohl getauft, spater stin-
diger Begleiter des Petrus, wie kein andrer geeignet, diese
literarische Aufgabe zu erfiillen. Darin stimmen wir also
wiederum mit B. vollig tiberein. Erst die andere, fiir unser
Thema hochbedeutsame Frage und ihre Beantwortung seitens
B. fordert unsere gegnerische Kritik heraus: Wann wirkte
Petrus in Rom? Wanr ist demgemiss, ja wann kann erst das
kanonische Markus-Evangelium entstanden sein?

Nach B. (S. 30) leidet die bekannte Aussage des Irendus
(Adv. heer. I1I, 1,1): ,Petrus und Paulus verkiindeten in Rom das



61 —

Evangelium und griindeten (dort) die Kirche!“ an einem ,unheil-
baren Gebrechen“. Paulus selbst setze ja, meint B., die Existenz
und Bliite der romischen Gemeinde voraus, als er zum ersten-
mal an sie, noch vor seiner Hinkunft, seinen Brief richtete. —
Gewiss! Aber ist denn damit der Beweis geliefert, dass Petrus
allein, bezw. von Markus begleitet (S. 30, 63, 72 u. a.), die
romische Gemeinde schon viele Jahre vorher gegriindet habe?
Man beachte doch zunichst, dass im Neuen Testament das
Irendus-Wort Ysusiiow nicht bloss in der speziellsten Bedeutung,
,den Grund legen“, gebraucht wird, sondern auch ,(etwas schon
Vorhandenes) befestigen“ bezeichnet; indes wollen wir darauf
nicht besonderes Gewichtlegen, da wir B.’s Ansicht teilen, dass , die
beliebte Berufung auf den Sprachgebrauch meist unwirksam®
ist ; immerhin konnte ja auch Irenius ,Jsusdidw* im letzteren
Sinne gebraucht haben. Déllinger hat zwar in seinen fritheren
Schriften ') bekanntlich auch noch der Anschauung gehuldigt,
dass Petrus die romische Kirche gegriindet habe. Aber un-
widerleglich haben seither Mangold, Beyschlag, Seyerlen, Weiz-
sicker, Langen ?), Holtzmann, Schlatter, Wieseler u. a. den Nach-
weis gefuhrt, dass erst eine spétere Tradition die Grindung
der romischen Gemeinde mit Petrus in Verbindung gebracht
hat. Nicht unerwihnt moge hier bleiben, zu welchem Resumé
der ungenannte Verfasser eines Referates in derselben ,Tiibinger
Quartalschrift” ®) gelangte, in welcher nunmehr vatikanische
Theorien verteidigt werden. ,Es ist historisch vollig gewiss,“
heisst es da, ,dass der Apostel Petrus nach Rom gekommen
sei, daselbst die romische Gemeinde (scil. mit Paulus) gelehrt
und geleitet und endlich um seines Glaubens willen getotet
worden sei: dass aber sein Aufenthalt daselbst weder zwanzig
noch finfundzwanzig Jahre, sondern héchstens einige Monate

tber ein Jahr gedauert habe.* Und — um noch der neuesten
Zeugnisse eines zu erwihnen — Harnack?) sagt, dass die

romische Gemeinde von unbekannten Missionaren im Anfange
des apostolischen Zeitalters gegriindet worden sei.

1 z. B. Christentum und Kirche, 1860, S. 95 ff.

%) z. B. Geschichte der rémischen Kirche, I. Bd., S. 17 ff.

%) Jahrgang 1820, S. 567—626.

*) «Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei
Jahrhunderten », 1902, S. 495. Vergl. neuestens auch : Meyer, Christentum
und Germanen (in «Beitrige zur Weiterentwicklung der christlichen Reli-
gion», Miinchen 1905, S. 217).



— 62 —

Vom Standpunkt des objektiven Historikers aus ist diese
Streitfrage also wohl definitiv entschieden und soll uns, weil
auch ausserhalb der Grenzen unseres Themas liegend, nicht
weiter beschiiftigen, es sei denn, dass sich in nédchster Zukunft
etwa noch unentdeckt in Archiven ruhende Urkunden und
Zeugnisse finden sollten, die das ,Etwas“ B.’s unerschiitterlich
zu stiitzen geeignet wéaren.

Welche Anhaltspunkte bietet nun aber die neutestament-
liche Literatur fir ein .pro“ oder ,contra“ zu B.’s Thesen?
S. 57 citiert B. zu gunsten seiner Ansicht ein Zeugnis des Papias,
der ein Schiiler des Apostels Johannes gewesen war. Dieser
Papias sagt von Markus aus: Mcoxoc éounvevrie Hstoov ysvduevo,
00 §uynudvevoer, axgibus Fyoahey . . .

Man meinte nun hiufig, hier hinge vieles fiir eine genaue
Zeitbestimmung — und um diese handelt es sich ja in der
vorliegenden Differenz — ab von der Ubersetzung des Parti-
zipiums . yevoueroc® = ,gewesen“!) und zwar ,wann gewesen ?“,
indem DMarkus eben als Dolmetscher fungiert und den des
Griechischen nicht kundigen Petrus durch ein (Satz fir Satz-)
Ubersetzen seiner Vortrige aus dem Aramiischen ins Griechische
unterstiitzt habe (s. B. S. 60). Sollte indessen wirklich — dieser
Finwand sei zunidchst hier gestattet — Petrus, liber dessen
Predigtsprache nach B.’s eigener Aussage kein Bericht vorliegt,
sich nicht wenigstens notdiirftig griechisch haben ausdriicken
konnen, nachdem doch auch ihm am Pfingstfeste das Charisma
der Sprachengabe zu teil geworden ? Hatten nicht die Apostel
im Tempel zu Jerusalem, wo gerade Petrus als Wortfithrer
erscheint, in fremden, ihnen bisher unbekannten Sprachen, be-
sonders in der griechischen und in der persischen, und zwar in
‘verchiedenen Dialekten, gepredigt und waren von den zum
Feste nach Jerusalem angekommenen hellenistischen Juden der
Diaspora und von den Proselyten sehr wohl verstanden worden ?
B. betont ja selbst (S.693): ,Es leuchtet uns von Anfang an
ein, dass Petrus beim Studium des Alten Testamentes zur Septua-
ginta seine Zuflucht nahm*; das hat er doch gewiss nicht erst
im Jahre 63 oder 64 — in welche Zeit B. die Abfassung des
1. Petrusbriefes verlegt — getan, sondern zweifellos alsbald
nach, vielleicht noch vor seiner Berufung zum Apostolate.

1) Vergl. Tiib. Theol. Quartalschrift, 1898, S. 213 ff.



— 63 —

Jedenfalls diirfte B.’s Ansicht schwerlich allgemeine Zustimmung
finden, dass namlich Petrus nur das von Kindesbeinen an ge-
lernte Aramiisch gesprochen habe; ebenso mochte wohl der
Vergleich iiber den FErfolg der Predigten des Petrus mit den
gewaltigen Wirkungen des von Nicolaus V. hauptséchlich gegen
die Hussiten ausgesandten, redegewandten, aber nur lateinisch
predigenden Minoritenmonches Capistrano (S. 76) nicht stich-
haltig erscheinen. Denn etwas anderes ist es, Juden und Heiden,
die noch ,in Finsternis und Todesschatten® (Luk. 1, 79) sitzen,
iiberhaupt erst mit den Elementen der christlichen Religion
bekannt zu machen und ihre Bekehrung zu erreichen, was
Petrus als einem Apostel zukam; etwas anderes hinwiederum
ist es, auf die sittliche Hebung bereits bekehrter, seit lingerer
oder Kkiirzerer Zeit dem Christentum zugehoriger Volksstimme
zu wirken, und — was besonders Capistrano’s Aufgabe war — sie
dem Papsttum gefiigig zu machen. Da mag auch heute noch
oft mehr als schlichte Belehrung die Emphase und das per-
sonliche, dusserlich blendende Auftreten und hinreissende Wesen
des Predigers von augenblicklichen FErfolgen gekront sein,
selbst wenn er in einer vielen Zuhorern unverstindlichen
Sprache reden sollte!

Bietet nun aber das Partizipium ,ysvouevoc” vielleicht irgend
einen Anhaltspunkt dafiir, dass Petrus lange (etwa um das Jahr
427?) vor der Niederschrift des Markus-Evangeliums (etwa um
637) in Rom gepredigt habe? Ist in diesem Sinne zu tibersetzen:
Markus, der (frither) Dolmetscher des Petrus ,geworden® oder aber
ngewesen” war? — Ks lisst sich nicht leugnen, dass ysrdusvos
gerade in der Verbindung mit einem Begriffe, der ein Amt,
eine Stellung, ein Verhiltnis zwischen Personen ausdriickt,
die Bedeutung ,gewesen“ in der griechischen Literatur hat?');
speziell Theodor Mommsen hat dies festgestellt?). Und nicht
bloss in Ehreninschriften, sowie in der Sprache der amtlichen
Titulatur findet sich diese Verwendung von ysvéusrec, sondern
z. B. auch in der (um das Jahr 200 nach Christi Geburt vorkom-
menden) Redewendung : ¢ yevdusvos pov xei psrnilayws avip:
so spricht die Witwe von ihrem verstorbenen Manne. Indem sie
denselben als ihren ,gewesenen Mann“ bezeichnet und ebenso

!y Vergl. Theol. Studien und Kritiken, 1896, S. 405 ff.
%) Sitzungsberichte der Kgl. Preussischen Akademie der Wissen-
schaften zu Berlin, 1889, S. 975, Anmerkung 2.



— 64 —

in dem Ausdruck wernileyos will sie zeigen, dass eben ihre
Ehe durch den Tod ihres fritheren Gatten gelost wurde und
sie jetzt wieder verheiratet ist. Mit vollem Rechte konnen also
auch z. B. im Neuen Testamente bei Luk. 1, 2, Apg. 1, 16, Jak. 1,
25 die Partizipia ysvéuevos, ysvousvor als ,gewesen“ aufgefasst
werden.

Aber wenn wir nun auch mit B. das Papias-Zeugnis iiber-
setzten: Markus, welcher Dolmetscher des Petrus gewesen war
(S. 63) u. s. w., ist denn damit bewiesen, dass Petrus zur Zeit
der Niederschrift des kanonischen Evangeliums schon lange
vorher in Rom gepredigt hatte? Will, was viel natiirlicher ist,
Papias nicht einfach berichten: Jetzt (im 2. Jahrhundert), da
ich dies niederschreibe, hat die Dolmetschertitigkeit des Markus
und dessen Beziehung zu Petrus aufgehort, einfach deshalb, weil
beide tot sind! — Ziehen wir nun auch noch den nichstliegenden
Schluss, den B. freilich zu ziehen vermeidet und, wie wir als-
bald sehen werden, ein anderes Resultat urgiert, bezw. das
unsrige zu widerlegen meint: Wenn Markus also sein Evange-
lium schrieb, nachdem er Petri Dolmetscher gewesen, also zur
Zeit des Schreibens nicht mehr war, wenn er ferner nach dem-
selben Zeugnis des Papias niederschrieb, o6e surnuévsvoe — so
miindet hier als ganz natirliche Aussage die schon oben teilweise
zitierte Ireniusstelle mit ein: Markus habe sein Evangelium
geschrieben pera vovrwy i.e. Uergov xei Hediov Eodor, d. h. nach
dem Z'ode dieser beiden Apostel. Gerade Petrus selbst gebraucht
ja diesen Ausdruck, wenn er von seinem Tode spricht,er nennt ihn
seine #odog. II. Petr. I, 14 f. heisst es: &ldws, ovt vaym éoTtw
7 EndYeolc ToD OxpyOuaroc ov, xeduc xei 0 xvgwe Tudy Incods
Xot070¢ €07Aw0EY wo v O7ovdc0w d& xel éxcoTore Exsiv vude uerc
iy duiv EEodov iy rovrwv quwiuny mowlo$w. Man vergleiche
dazu noch Luk. 9, 31, an welcher Stelle von der Verklarung
Christi die Rede ist, die doch wohl sicher von dem Wortfiihrer
der drei Teilnehmer (Johannes, Jakobus und Petrus), ndmlich
von Petrus spiiter berichtet wurde. Auch hier heisst es: Mwio7c
xcl "Hlelas 0i dpFsvieg év do&y Fhsyov try ¥odoy evrod (d. h. von
seinem Tode), nv (InGods) Tuchiey minpoty &v ‘Iegovoaliju. —
Auf diesen Petrinischen Ausdruck &fodog hat offenbar Irenius
zuriickgegriffen, wenn er auf den Tod des Apostels dessen
ureigenste Bezeichnung anwendet. Auch betont Irenidus aus-
driicklich: ,Nach dem Tode des Petrus und des Paulus habe



Markus geschrieben...“ Er kann also nur das Jahr ihres Mar-
tyriums in der Neronischen Christenverfolgung, das Jahr 64
(nicht 67 — siehe Wieseler, Chronologie, S. 551; Langen, Ge-
schichte der romischen Kirche I, 53), gemeint haben.

Sucht nun aber etwa auch B. dem Begriff ,#odog“ einen
andern Sinn beizulegen, wie so viele es tun, bezw. nachzuweisen :
#¥odog bedeute ,Abreise von Rom* nach dem ersten angeblichen
Aufenthalt Petri unter Claudius (41—54) — eine Auffassung,
die B. selbst als eine  katholische Spezialitiat“ ansieht? Keines-
wegs! B. hialt im Gegenteil eine solche ,katholische Deutung
fir gar keinen Vorzug. In dem schon erwéhnten Aufsatz B.’s
yzur Evangelienfrage® ) sagt unser Autor vielmehr, er fasse
Zfodos in der Irendusstelle ebenfalls als ,Hingang, Tod“. Aber
die Darstellung des Irenius bezliglich des Markus-Evangeliums
sei, weil kurz, etwas undeutlich und fasse zwei Hauptgedanken
in einem Satze zusammen; einerseils: Wie Matthius durch eine
Evangelienschrift uns die christliche Lehre iiberliefert habe,
so auch Markus seinerseits; anderseits: Die von Petrus und
Paulus zu Rom verkiindete Lehre sei mit ihrem Tode nicht
untergegangen, sondern durch die Evangelienschrift des Markus
(und des ILukas) in der Kirche fortgepflanzt worden. Man
werde also mit gutem Grunde behaupten konnen, dass Irendus
an der viel erorterten Stelle nach dem Zusammenhang und
der Tendenz der Beweisfiihrung in erster Linie nicht die Zeit
der Abfassung des Markus- und des Lukas-Evangeliums konsta-
tieren wollte,sondern einfach die Tatsache der Fortpflanzung der
Lehre eines Petrus und Paulus nach deren Tode. . .; die Angabe
iiber die Entstehungszeit des Markus-Evangeliums bei Irenius sei
vbllig unannehmbar; der ganze Wert seiner Zeitangabe be-
schrinke sich im ganzen auf die Konstatierung der Tatsache,
dass das Markus-Evangelium nach der hebriischen (bezw,
aramiischen) Matthdusschrift entstanden sei. Niemand konne
sich also auf das Zeugnis des Irenfius zum Erweise der Be-
hauptung berufen, das Markus-Evangelium sei nach dem Tode
des Petrus und des Paulus niedergeschrieben worden. Vielmehr
habe eben Markus als Dolmetscher Petri im Jahre 42—44 in
Rom zum Abschied sein Evangelium abgefasst und ebendamit
aufgehort, weiter als Dolmetscher zu fungieren: Das ,éounvevers

Y Tiib. Theol. Quartalschrift, 1898, S. 220.

Revue intern. de Théologie, Heft 49, 1905. 5]



yevousvoc — Dolmetscher gewesen“ beziehe sich also auf das
Jahr 44.

Der wenigstens relativen Vollstiindigkeit wegen sei hier
gleich erwihnt, dass B. in Widerlegung der neueren Bibel-
kritik 1), welche die Entstehung des Markus-Evangeliums viel-
fach erst nach das Jahr 70 (Zerstérung Jerusalems) verlegt,
und im Anschluss an Harnack's ?) gegenteilige Behauptung,
»dass wir ein Buch hier vor uns haben, das vor der Zerstérung
geschrieben ist“, ohne weiteres den logisch etwas eigentiimlich
klingenden Schluss zieht: Also wird die Tradition der Kirche
liber die Abfassung des Markus-Evangeliums wm das Jahr 44
durch die Forschungen der Kritik nicht umgestossen (S. 68 f.).

Aber trotz der hier wie anderswo in B.’s auf unser Thema
beziiglichen Arbeiten vorkommenden Raisonnements, trotz der
subtilen Auslegung des Ireniiischen ,éyyodgug magadédwxsr
(Markus habe gemiiss der Irendus-Aussage eine im Jahre 43
geschriebene Urkunde, d. i. sein Evangelium, den darum
bittenden Romern hinterlassen, welche Urkunde also nur die
spatere Fortpflanzung der Lehrvortrage Petri bedeute)?) —
trotz alledem konnen wir uns in Ermangelung stirkerer Be-
weisgrinde nicht zu B.’s Anschauung bekehren.

Auf ebenso schwacher Grundlage steht die andere Behaup-
tung, dass Petrus dasMarkus-Evangelium nach dessen Vollendung
noch bestdtigt, also dem Werke des Evangelisten gleichsam sein
bischofliches ,Imprimatur® erteilt habe (S. 64)*). Denn die ge-
ringen angefithrten Zeugnisse der ,Viter“ tiiber eine solche
.Bestitigung* lassen sich sehr wohl auch anders deuten; gerade
B.’s Berufung auf die Worte des Clemens: ,Markus wurde, als
Petrus offentlich zu Rom predigte, von den anwesenden kaiser-
lichen Hofbeamten um schriftliche Aufzeichnung des miindlich
Vorgetragenen gebeten®, wird illusorisch gemacht durch die
andere Erklarung desselben Clemens: ,Petrus habe die Abfas-
sung weder hindern noch foérdern (urre xwAtow pijre vty acIe)
konnen“ — nicht weil er ,offenbar erst durch eine Offenbarung
des Geistes“ oder ,nachdem der Geist Gottes gesprochen® (S. 63
und TH) seine Approbation erteilte, was wiederum erst Eusebius®)

1) z. B. des Protestanten Jilicker (Neutestl. Einl., S. 199).
?) Chronologie S. 652 f.

8) Tiib. Theol. Quartalschrift, 1898, S. 223 f.

%) Vgl. Tiib. Theol. Quartalschr., 1898, 212.

%Y H. E. II, 15, 2.



zu berichten weiss, sondern — einfach, weil Petrus nicht mehr
unter den Lebenden weilte. Und wenn B. (S. 63) hervorhebt:
Markus habe ohne Zutun und Beteiligung des Petrus seine Denk-
schrift abgefasst... an Petrus konnte und wollte er sich nicht
wenden, da er diesen von seinem Vorhaben wnicht in Kenntnis
gesetzt, beziw. dessen Zustimmung bei Inangriffnahme der Arbeit
nicht erlangt habe — und wenn dann (S. 64) ,als nament-
lich beachtenswert“ die Aussage des Origenes?) zitiert wird:
Markus habe, von Petrus angeleitet, noch zu dessen Lebzeiten
sein Evangelium verfasst — ist das nicht ein offenkundiger
Widerspruch, in den B. wohl, durch seine Tendenz geleitet,
sich selbst verwickelt hat?!

Gerade zu einer Zeit, da ,sich das Christentum zum ersten-
mal von der Offentlichkeit in das Dunkel der Katakomben
zuriickziehen musste® (S. 65), in der Neronischen Verfolgung,
lag es fir die bisherigen Zuhorer des Petrus nahe, dessen Vor-
trige von Markus in schriftlicher Fixierung zu erbitten. Und
die Eusebius-Stelle %), welche B. (8. 63) als fir seine Tendenz be-
deutsamin die Wagschale wirft: Markus wurde gebeten, ein schrift-
liches Denkmal der Vortrége Petri zu hinterlassen (xavaleimew),
diirfte mindestens ebensosehr dem Gegner B.’s als Waffe dienen,
d. h. der Abfassung des Evangeliums im Jahre 64 das Wort
reden. Denn nicht darauf kam es an, ob nach B. Markus, der
Begleiter, bereits vorhatte, von Rom wieder aufzubrechen,
wihrend ja Petrus selbst zuriickblieb und seines Hirten- und
Lehramtes weiter walten konnte, mithin eine schriftliche Hinter-
lassenschaft durch Markus wenigstens vorldufig, d. h. bis zum
Ende des ,Petrinischen Episkopates“ noch iiberfliissig war, son-
dern darauf legten offenbar die romischen Christen den Haupt-
wert, nach Beendigung der Lehrtéitigkeit Petri, d. h. nach seinem
Tode, ein schriftliches Denkmal seiner Predigt ihr Eigentum zu
nennen.

Speziell auch bei dieser Stelle tritt B. in Widerspruch mit
sich selbst, indem er einmal (S. 75) meint: Petrus habe gewiss
im Zeitraum von zwei Jahren die notwendige Routine in der
griechischen Sprache erlangt, um (allein) seine Tétigkeit in
Rom ausiiben zu konnen (und also den Markus wohl entlassen
zu konnen); S. 63 dagegen lesen wir: ,Dieser Ausdruck (,Hinter-

1) Eusebius H. E. VI, 25, 5.
) H. E. I, 15, 2.



— 68 —

lassen®) fiihrt uns in die Zeit, da durch die Téatigkeit des Petrus
die romische Kirche schon gegrindet und dieser mit Markus
daran dachte, Rom wieder zu verlassen, was Ende 44 oder An-
fang 45 geschehen ist.“

Gerade die Chronologie der Apostelgeschichte, die B. haufig
heranzieht, und ebenso die des Galaterbriefes lehren uns, dass
Petrus zur Zeit des Apostelkonzils (um das Jahr 50) sich noch
immer in Palistina befand und erst spidt die schon lange
gegriindete ') christliche Gemeinde von Antiochien in Syrien
besuchte, alsbald aber von da wieder nach Jerusalem zuritick-
kehrte. Und dennoch! Grossen Vorteil fiir sein ,Etwas“ scheint
B. von der Stelle Apg. 12, 17 erhoffen zu sollen! Was die
Worte —: nach seiner wunderbaren Befreiung aus dem Kerker
in Jerusalem begab sich Petrus ,an einen andern Ort* — be-
trifft, so muss B. (S. 60) zunichst allerdings zugestehen, dass
dieser Ausdruck: ,émoosvdy Hérgog eig Eregov vémor® uns nicht
weiter fiihrt, als eben aus Jerusalem hinaus; aber wohin? —
Nicht einmal das ist damit bewiesen, dass Petrus einen Ort,
ein Land ausserhalb Palistinas aufsuchte — zomog heisst eben
einfach: Ort, Stelle, Landstrich, Gegend. Auch B.’s Ausfiihrung
in seiner Abhandlung ,Selbstverteidigung des heiligen Paulus* 2)
(S. 133 ff.) hat uns nicht fur ,Rom*" als diesen ,vdmog* tiber-
zeugen konnen. Vielmehr haben solche argumenta ex silentio
immer nur einen sehr problematischen Wert. Auch selbst jenes
Argumentum: _Offenbar auf besondere Erleuchtung des Geistes
hin“ habe sich Petrus an einen andern Ort begeben (S. 437),
das in anderem Zusammenhange bereits frither zur Verwendung
kam, klart die Streitfrage ebensowenig auf als dhnliche Wendun-
gen in B.s Buch, wie z. B. jwie sehr wahrscheinlich ist* (S. 77),
yoffenbar®, oder ,man wird nicht irre gehen mit der Annahme*
(S. 815) u. dgl.; noch weniger der Hinweis darauf, dass die
Wendung des Lukas ,slc £regov zdmov* grosse Ahnlichkeit habe
(S. 30) mit den Worten des beinahe 300 Jahre spiter schreiben-
den Kirchenhistorikers Eusebius?®): Mardaiog rjusiie xai sic éx€govg

tévar — namlich um das Evangelium zu verkiinden. Hier ist
- &g érépovc® zweifellos als ,Ausland“ zu fassen durch den Zu-
satz: ,nachdem er den Hebriern gepredigt hatte®; muss aber

) Apg. 11, 19 ff.
2) Biblische Studien 1896, I. Bd., 3. Heft.
% H. E. III, 24, 6.



— 69 —-

auch Lukas dasselbe von Petrus haben sagen wollen, zumal
da jede nihere Erlauterung fehlt? Keineswegs!

Geradezu naiv aber ist die von B.1) zuerst geteilte, spiter
allerdings aufgegebene Ansicht zu nennen, dass der strittigen
Stelle Apg. 12, 17 eine frithere (nur in der Phantasie existierende)
judenchristliche Quellenschrift zu Grunde gelegen haben miisse,
in welcher der unbekannte Verfasser, vielleicht Markus im
Hause der Maria, bald nach der erwihnten Befreiung Petri
aus dem Kerker eine schriftliche Fixierung dieses Ereignisses
vornahm und aus Vorsicht, falls etwa seine Aufzeichnung in
fremde Hénde geraten sollte, zur Bezeichnung des Wegganges
Petri nach Rom die dunkle Ausdrucksweise gebrauchte: Er
brach nach einem andern Orte auf (S. 209).

Nicht minder naiv mutet uns indessen B.’s weitere, der vor-
stehenden nicht unidhnliche Anschauung (S. 17) an: Lukas habe
in der Apostelgeschichte 12, 17 aus Umsicht, Berechnung und
Klugheit gehandelt, wenn er sich so unbestimmt ausdriickte.
Er habe ndmlich nicht die Titigkeit Petri in Rom namhaft
machen wollen zu einer Zeit, da der Prozess Pauli vor dem
Gericht in Rom spielte. — Wie ldsst sich diese Vermutung B.’s
aber mit seiner Tendenz in Einklang bringen? Wenn Petrus tat-
sdchlich schon seit dem Jahre 42 Bischof der Christengemeinde
in Rom gewesen wiire — wie sollten dann bis zum Jahre 62
oder 63, d. i. dem auch von B. festgehaltenen Abfassungsjabr
der Apostelgeschichte, die romischen Staatsbehérden nichts von
Petrus und seinem Wirken als Griinder und Protektor der
Christengemeinde in der Kaiserstadt gehort haben ?! Miissten
sie erst durch den Paulinischen Prozess eventuell auf Petrus auf-
merksam gemacht worden sein — eine Gefahr fiir Petrus, der
Lukas eben durch seinen unbestimmten Ausdruck ,é&zzgov zémov®
héatte vorbeugen wollen?! Wire es da nicht viel natiirlicher ge-
wesen, dass das kaiserliche Gericht zuerst sich des Petrus beméich-
tigt und versichert hitte, also desjenigen Mannes, der seit 20 Jah-
ren oberster Leiter der Christen in Rom war, als dass sie dem
eben erst eingetroffenen, am kaiserlichen Hof bis dahin noch unbe-
kannten Paulus den Prozess machten? Haben nicht in allen
spateren Religionsverfolgungen zuallererst die Bischofe, z. B.
Polykarp von Smyrna, Ignatius von Antiochien u. a., Rede und

1) Tiib. Quartalschr. 1895, S. 94 f.



Antwort stehen und schliesslich das Martyrium auf sich nehmen
miissen?! Also mit eben dieser vermeintlichen Stiitze aus der
Apostelgeschichte bringt B. seine Theorie erst recht ins Wanken.
Denn eine solche obenerwihnte , Vorsicht“ des Lukas zu gunsten
des Petrus hatte doch nur dann einen Zweck und Erfolg, wenn
der bis dahin in Rom unbekannte Petrus eben zum erstenmal in
der Welthauptstadt eintraf, als gleichzeitig liber Paulus Gericht
gehalten wurde. In diesem Falle ganz besonders konnte der
bei Paulus weilende und auch gleichzeitig die Geschichte der
Apostel schreibende Lukas sich sagen: Ich will nicht direkt
erwithnen, dass Petrus jetzt auch hier in Rom weilt, damit
dieser um so besser in der Christengemeinde wirken und das
von Paulus bisher Erreichte weiter fordern kann, je weniger
er, weil noch unbekannt und frei von Verdéchtigungen, von
den romischen Behorden behelligt wird. Darum eben steht
Apg. 12, 17 nicht eig Pdunv, sondern sis &regov zémov — das
geschah im Jahre 62 oder 63.

Und trotz alledem nennt B. (S. 514) dieselbe Stelle wieder
ein ,indirektes Zeugnis, um die romische Tradition von der
Griindung der romischen Kirche durch Petrus als eine wohl-
beglaubigte historische Tatsache“ zu erkennen! Diese ,ilteste
Tradition“ soll folgendermassen lauten: Petrus kam nach Rom,
und zwar er allein ohne Paulus unter der Regierung des Kaisers
Claudius, griindete die dortige Kirche und kehrte einige Jahre
spater nach Paléstina zuriick ; unter Nero entfaltete er ein zweites
Mal dort seine Tatigkeit und erlitt das Martyrium, ebenso wie
Paulus. Somit wire (B. S. 186) die letztere Ankunft des Petrus
unter Nero eine Wiederkunft, streng zu unterscheiden von dém
fritheren Betreten der Kaiserstadt unter Claudius im Jahre 42.
Als ilteste Zeugen fir die Richtigkeit dieser Annahme werden
wiederholt Eusebius und Hieronymus genannt. Die schon oben
erwihnte Angabe des viel édlteren Irenius (Adv. Heeres.), nach
welcher nur von einer gemeinsamen Wirksamkeit des Petrus
und Paulus in Rom zur Zeit des Nero die Rede sein kann, des-
gleichen die ganz &hnlich lautenden Zeugnisse des Dionysius
von Korinth in seinem Briefe an den romischen Bischof Soter?),
des roémischen Presbyters Caius?), des Tertullian3®) — alle diese

1 Euseb. H. E. II, 25, 8.
?) Euseb. H. E. VI, 25.
%) Adv. Marcion. IV; Praescript. heer. 36; Scorpiace 15; Institutiones IV,21,2.



gewichtigen Zeugen werden mit ziemlich wenigen Worten?)
widerlegt, bezw. zu gunsten der B.schen Tendenz gedeutet,
in einer Weise, die den Mangel stichhaltiger Argumente nicht
verkennen lisst.

Was nun aber die erstmals von dem ohnehin nicht immer
zuverliassigen Eusebius ( 338) — er gibt beispielsweise fiir
die Echtheit romischer Lokalsagen Kkeinen einzigen Quellen-
beleg — und von Hieronymus?) (+ 420) vorgetragene Annahme
betrifft, dass nédmlich Petrus schon im Jahre 42 nach Rom ge-
kommen sein soll, so wurde bereits oben dargetan, dass diese
Behauptung mit den gesichertsten Tatsachen der neueren Ge-
schichtsforschung im schroffsten Widerspruch steht.

Einmal abgesehen davon, dass Eusebius allein schon eine
doppelte, nicht genau zusammenstimmende Berechnung — die
eine in seiner ., Chronik*, die andere in seiner , Kirchengeschichte«
— des ,Petrinischen Episkopates“ bietet, so kann hier auch die
Besprechung der sich vielfach widersprechenden Angaben in
den Pseudo-Clementinischen Rekognitionen und Homilien bei
Justin, in dem Catalogus Liberianus (354), der den Amtsantritt
des Petrus in Rom sogar unmittelbar nach der Himmelfahrt
Christi erfolgen lisst, ferner in dem Catalogus Felicianus (530),
im Liber Pontificalis (687) wohl mit Recht tibergangen werden,
weil diese Frage einerseits rein historisch behandelt sein will,
also nicht in den Rahmen unseres Themas gehort, und ander-
seits auch schon wiederholt einer eingehenden Untersuchung
unterzogen wurde, deren Ergebnis dem B.’schen ,Etwas* freilich
nicht giinstig war.

Kein Wunder, dass B. schliesslich noch eine letzte Quelle
der Zuflucht aus der Apokryphenliteratur glaubt heranziehen
zu sollen, die nichts weniger als historisch glaubwiirdig, ja
vielmehr als grosstenteils legendenhaft erscheinen muss und
von der B. selbst zugesteht, dass sie ,héretischen Charakter
habe: Wir meinen die Petrus-Akten. S. 811 der B.schen ,Ein-

1y Vgl. Tiib. Theol. Quartalschr. 1898, S. 185 ff.

%) Hieronymus gesteht selbst, dass er vielfach die Werke des Eusebius
benutzt oder liberarbeitet habe. (Sciendum enim est me et Interpretis et
Scriptoris ex parte officio usum; so in d. Pref. in Canonem Euseb. —
Unde et nos admirabilis viri sequentes studium, secundum ordinem lite-
rarum, ut sunt in Greeco posita, transtulimus: relinguentes ea, que digna
memoria non videntur et pleraque mafanfes; so in der Preef. alterius libri
Eusebii de locis hebraicis a se translati.)



72

leitung“ heisst es wortlich: ,Fir den héretischen Charakter
der Petrus-Akten spricht die von Eusebius bezeugte Tatsache,
dass im ganzen die Vater und Schriftsteller der alten Kirche
von denselben keinen Gebrauch machen, oder wenn sie es tun,
insgemein den Namen nicht anfithren ... Der haretische Charak-
ter der Schrift ergibt sich in bestimmter Weise bei Priifung
des Inhalts“; und S. 814: Der geschichtliche Wert der Petrus-
Akten ist ein verhiltnisméissig geringer.® Aber trotzdem will
B. davon Gebrauch machen und seine Untersuchung tiber die
kirchliche Tradition (in betreff des Markus-Evangeliums) nicht
abschliessen, ohne der ,mehr als bedeutungsvollen Erzdhlung
der um das Jahr 160 geschriebenen Petrus-Akten“ zu gedenken.

Wiihrend nun die Pseudo-Clementinischen Rekognitionen
und Homilien den Petrus schon unter Tiberius, — Eusebius und
der ihm wohl nachschreibende Hieronymus dagegen den Apostel
erst unter Claudius nach Rom kommen lassen, verlegt dieses
Elaborat,niimlich die Petrus-Akten, die Ankunft — nach B. die
zweite Ankunft —in die Regierungszeit des Nero: alle aber geben
als Zweck der Reise an die Bekimpfung des Simon Magus, des
Typus aller Hiresie, der nach der Sage in Rom das Glick
seiner Zauberkiinste versucht und gottliche Ehrenbezeugung
erworben hatte, und dem nun, ihn zu widerlegen, Petrus von
Ort zu Ort, von Land zu Land nachgereist sein soll. Unfrei-
williger Urheber dieser Sage ist Justin der Mértyrer, der eine
dem sabinischen Gott Semo Sancus?!) gewidmete — erst im
Jahre 1574 auf der Isola sacra wiederaufgefundene — Inschrift
(,Semoni Deo Sanco“) irrttimlich auf Simon Magus bezog und
aus dem Inhalte der Urkunde wohl glaubte, die Abfassung in
die Tage des Kaisers Claudius verlegen zu miissen. Der vor-
eilige Schluss des Kirchenvaters, welcher, wie Hug sagt, ro-
mischer Sprache und italienischer Mythologie nicht genug kundig
war, wurde die Unterlage einer weiter ausgebildeten Sage. Von
Petrus selbst meldete Justin nichts, aber bald verband man
mit seiner Erzéhlung die von Lukas Apg. 8, 8-25 geschilderte
Begebenheit, und so erwuchs jene ganze Geschichte, deren Schau-
platz eben Rom gewesen sein soll. Die spitere Erweiterung
der Legende von dem Fluge des Magiers und seinem durch
das Gebet des Petrus bewirkten Sturze lieferte eine ganz harm-

1) Vgl. Liv. VIII, 20; XXXII, 1. Ovid, Fast. VI, 243. Plin., Hist. Nat.
VIII, 48. Augustin, De Civ. Dei XVIII, 19.



— R e

lose, aber hochst seltsam gedeutete Erzahlung Suetons: Bei
den romischen Westspielen habe auch Ikarus mit seiner be-
kannten Kunst des Fliegens mitgewirkt; sein erster Versuch
gelang aber so schlecht, dass er sogleich neben dem Sitze des
Kaisers herabfiel und diesen mit Blut bespritzte. In diesem
Tkarus nun sah die christliche Mythologie Simon den Magier,
indem Ikarus eim poetischer Name sei, und ein Unternehmen,
wie Fliegen durch die Luft, ohne Magie und Hiilfe des Teufels
nicht gewagt werden konne. Nach der Zeitbestimmung, die
Justin tiber die Entstehung der Inschrift gegeben hatte, schloss
man auf die Regierung des Claudius: also musste Petrus zur
Zeit des Claudims in Rom gewesen sein, um, wie gezeigt, den
Simon Magus zwu bekidmpfen.

Zur Unterstiiitzung dieser Annahme urgiert B. dabel beson-
ders noch folgemde, den Stempel offenkundiger legendarischer
Ausschmiickung tragende Episode aus den Petrus-Akten: Petrus
habe unter Nero, also nach seiner zweiten Ankunft in Rom,
eine christliche Gemeindeversammlung besucht, als gerade die
,Perikope“ von der Verkliarung Christi gelesen wurde; im An-
schluss daran lhiabe sich Petrus tber die Bedeutung der ,Hei-
ligen Schrift verbreitet : Also unter Nero und zwar zu Leb-
zeiten des Petrus sei die romische Kirche schon im Besitze einer
Evangelienschrift gewesen, denn nicht von ihrer Entstehung,
sondern von ihrer Benutzung beim Gottesdienste handle es sich
hier, Daraus gehe hervor, meint B., dass schon zu Lebzeiten
Petri die romische Gemeinde das Markus-Evangelium besessen
habe, freilich awuch nur die romische Gemeinde; fir diesc habe
also Markus dasselbe schon frither — im Jahre 44 beim ersten Auf-
enthalte Petri uinter Claudius — verfasst, und sie sei offenbar (!)
nach dem kumdgegebenen Willen des Petrus im Alleinbesitze
derselben gebliieben, bis etwa 20 Jahre spiiter die weitere Ver-
breitung stattgefunden habe. So sei also erst zwischen 60 und
70 das Markusi-Evangelium im eigentlichen Sinne ,publiziert®
worden (S. 95), und auch erst in dieser Zeit — das diirfen wir
nicht ausser acht lassen — habe Markus den (von der Kritik
so oft als unec:ht verworfenen, weil in Codex B und in Codex N
fehlenden) Schliuss als Anhang hinzugefiigt: Cap. 16, 9—20 (S. 95,
99 f., 103 u. a.) ; mit dem bekannten ,goBodvro yap“ (16, 8) hiitte
also bis zum Jahre 63 oder 64 die der »dmischen Gemeinde allein
reservierte Handschrift des Markus abgeschlossen! Da miissen



74

wir doch die Frage aufwerfen: Welche Bedeutung konnte fiir
die romische Gemeinde eine Evangelienurkunde besitzen, welche
ihr die bedeutsamsten Ereignisse, ja die Krone des ganzen
Erlésungswerkes, nidmlich die Beweise fiir die tatsidchlich er-
folgte Auferstehung vorenthielt, also den Bericht von jenen
Tatsachen, auf denen nach Pauli (1. Cor. 15, 19) und auch
Petri Lehre das ganze Fundament des Christenglaubens und
der Christenhoffnung ruht? Der ganze tibrige Inhalt unserer
Evangelien ist nicht von jener eminenten Bedeutung fur die
christliche Religion, wie eben die Belege tiber die Auferstehung
Christi. ,Ist Christus nicht auferstanden, so ist vergeblich die
Predigt, vergeblich der Glaube.“ Und diese wichtigste Episode
soll also nach B. den Gliedern der romischen Christengemeinde
vom Jahre 44—63, mithin nahezu 20 Jahre hindurch, in dem
speziell ihnen zugedachten Denkmal des christlichen Glaubens
vorenthalten gebliecben sein, um erst spater anhangsweise
beigefligt zu werden! Ganz anders freilich liegt das Verhiiltnis,
wenn, was unseres Krachtens unumstosslich ist und auch B.’s
Buch nicht erschiittern kann, das ganze Markus-Evangelium
im Jahre 64 seine schriftliche Fixierung erfuhr!). Wie schon
liest sich wohl jene eben skizzierte Schilderung aus den Acta
Petri, wie liberzeugend kionnte dadurch der funfundzwanzig-
jahrige Episkopat Petri erwiesen sein — wenn eben nicht die
ganze FErzihlung in dem Legendenbuche, genannt ,Petrus-
Akten*, und hier allein sich fande. Nun ist es auch ersicht-
lich, weshalb B. das hebrdische (bezw. aramdiische) Matthdus-
Evangelium zwar vor unserm Markusbericht, also schon um 41,
entstehen lisst, hingegen die Uberseizung dieses hebriischen
Textes in das Griechische erst um das Jahr 60 ansetzt (S. 42):

1) Vgl. auch Sacksse, Die geschichtl. Zuverlissigkeit unserer Evan-
gelien, Barmen 1904, S. 10. — Beim Festhalten dieses Zeitpunktes fir die
Abfassung des Markus-Evangeliums ist unseres Erachtens auch weit eher
die «Mutmassung » annehmbar, die z. B. der Berliner Gelehrte Harnack
(Reden und Aufsitze, Berlin 1904, I. Bd., S. 321) u. a. aufstellen, dass cap,
16, 9-20 (s. 0.) nicht von Markus selbst, sondern von dem < Herrnschiiler»
Ariston (Aristion) beigefiigt worden sei; dieser habelange gelebtund werde am
Anfange des 2. Jahrhunderts von dem phrygischen Bischof Papias zusam-

men mit dem Presbyter Johannes als eine Autoritiit fiir die evangelische
Geschichte genannt. Gerade da Ariston <am Anfange des 2. Jahrhunderts »

schon ein langes Leben hinter sich hatte, kann immerhin — die Richtig-
keit von Harnack’s Mutmassung einmal vorausgesetzt — von jenem der

Schluss zum Markusevangelium zwischen den Jahren 64 und 70 an das
eben vollendete Werk angefiigt worden sein.



Damals habe der Translator keine ,ungiinstige Position“ ge-
habt, weil ausser anderen forderlichen Umstinden auch schon
das griechische Markus-Evangelium vorgelegen habe und vom
Ubersetzer des sdayyédiov xeve Mez$aiov auch reichlich aus-
gebeutet worden sei.

B. schliesst sein diesbeziigliches Raisonnement (S. 66) mit
den Worten: ,Das Markus-Evangelium wurde nach der Tra-
dition der Kirche im Jahre 44 in Rom fir die von Petrus fiir
das Christentum gewonnenen Gliaubigen (Neophyten) geschrieben
und im Jahre 63 oder 64 weiteren Kreisen durch eigentliche
,Herausgabe“ zuginglich gemacht.“

Wir dirfen uns nicht wundern, dass diese kurze, priagnante
Behauptung in dem umfangreichen Werke bei allen Stellen, an
denen es irgendwie angebracht erscheint, sich in den mannig-
fachsten Variationen widerspiegelt. Kommt doch in obigen
Worten wohl am schirfsten das ,Etwas" zum Ausdruck, welches
B. (laut Vorrede) fiir ,unsere (d. h. die vatikanischen) Verhalt-
nisse“ zu erweisen sich als Ziel gesetzt. Und schon der alte
romische Dichter stellte ja den psychologisch nur zu begriindeten
Satz auf, den wir so oft in der Weltgeschichte als Prinzip ein-
flussreicher Fiihrer auf die grosse Masse angewandt und ver-
wirklicht sehen:

Decies repetita placebit — zum zehntenmal wiederholt,
wird es Beifall finden (und schliesslich geglaubt werden)! 1)

) Horaz, ars poetica IV, 365.
Prof. Dr. F. MULHAUPT.

(Schluss folgt.)



	Romanisierende Tendenzen in neutestamentlichen Einleitungsfragen

