
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 49

Artikel: L'ecclésiologie de St. Cyprien

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403611

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


34 -

L'ECCLÉSIOLOGIE DE ST. CYPRIEN.

Nul n'ignore que St. Cyprien a été exagéré dans certaines
questions; que son point de vue, dans ces questions, a été
abandonné dans l'Eglise universelle par suite de ses exagérations

et de sa sévérité. Le fond de son caractère peut se
résumer dans ces deux mots : Paix et Unité. Aussi fut-il l'adversaire

énergique des schismes, des hérésies, des. agitateurs et
des perturbateurs. Ceux-ci étant malheureusement nombreux
de son temps, il les combattit avec d'autant plus de force que
son titre d'évêque lui donnait un vif sentiment de sa
responsabilité. C'était pour mieux lutter contre l'esprit de division
qu'il voulait fortifier l'Eglise en général et l'épiscopat en
particulier. Mais souvent la peur d'un mal nous conduit dans un
pire. Cyprien fit l'expérience de cette vérité et tomba, comme
je l'ai dit, dans quelques excès. Son Ecclésiologie n'en est que
plus remarquable par ailleurs, et d'autant moins suspecte dans
la place qu'elle fait aux droits des simples fidèles. Malgré ses

excès, il s'est efforcé de mettre exactement en lumière la
notion de l'ordre dans l'Eglise, non de l'ordre factice qui résulte
de la fantaisie et de l'absolutisme des chefs, mais de l'ordre
véritable, fondé sur le maintien de la doctrine et des institutions

du Christ. Sur ce terrain, il a été d'une objectivité
irréprochable. Il fut certainement l'un des Pères qui ont le plus
insisté sur la nécessité de ne pas se séparer de l'Eglise, de

ne pas faire schisme, d'être incorporé à l'épouse du Christ.
Dans son Traité De simplicitate prœlatorum, il a dit : « Quis-
quis ab Ecclesia segregatus adultérée jungitur, a promissis
Ecclesiae separatur. Nec pertinet ad Christi prsemia, qui relin-
quit Ecclesiam Christi. Alienus est, prophanus est, hostis est.
Habere jam non potest Deum patrem, qui Ecclesiam non habet
matrem. » Il développa ces idées avec une grande richesse de

comparaisons: la tunique du Christ ne doit pas être divisée;



— 35 —

c'est la scinder que de diviser l'Eglise. L'Eglise est la tunique
du Christ. L'Eglise est la maison une où se mange l'agneau
pascal, et de laquelle il est dit : In domo una comedetur, non
ejicietis de domo carnem foras. L'Eglise est la colombe,
l'Eglise est la bergerie; les vrais chrétiens doivent être
unanimes, n'avoir qu'un cœur, la simplicité de la colombe, la
douceur de la brebis...

C'est pourquoi il m'a paru doublement intéressant et
doublement utile de résumer les principaux points de son
Ecclésiologie, et de confirmer ainsi l'exactitude de la nôtre.

I. Notion générale de l'Eglise. St. Cyprien l'a ainsi
expliquée. Dans une Epître à son « frère » (l'évêque de Rome)
Corneille, il dit (L. I, ep. 3) : Ecclesiam quse in Christum cre-
dat, et quse semel id quod cognoverit teneat, nunquam ab eo

discedere, et eos esse Ecclesiam qui in domo Del permanent...
Quid enim, si exciderunt a fide quidam illorum, numquid infi-
delitas eorum fidem Dei evacuavit? absit... Neque ad catho-
licae ecclesise majestatem pariter ac dignitatem pertinere debet,
quid apud se haereticorum et schismaticorum moliatur audacia...
Nec utilis atque consultus est pastor, qui ita morbidas et
contactas oves gregi admiscet, ut gregem totum mali cohserentis
afflictione contaminet. Non attendas numerimi illorum, melior
est enim unus timens, quam milia filii impii, sicut locutus est
dominus per prophetam dicens: Fili, ne joconderis in filiis
impiis si multiplicentur tibi, cum non fuerit timor dei in ipsis.

A propos de la rentrée des schismatiques dans l'Eglise, il
dit: Si qua illis excusatio et defensio potest esse, videamus
quem habeant satisfactionis suae sensum, quem afferant paeni-
tentiae fructum, nec ecclesia istic alieni clauditur, nec episcopus
alicui denegatur, patientia et facilitas et humanitas nostra
venientibus praesto est. Opto omnes in ecclesiam regredi, opto
universos commilitones nostros intra Christi castra, et dei
patris domicilia concludi. Remitto omnia, multa dissimulo,
studio et voto colligendae fraternitatis, etiam quae in deum
commissa sunt non pleno judicio religionis examino, delictis
plus quam oportet remittendis pene ipse delinquo. Amplector
prompta et piena dilectione cum paenitentia revertentes,
peccatum suum satisfactione humili et simplici confitentes. Si qui
autem sunt qui putant se ad ecclesiam non precibus, sed minis



— 36 —

regredì posse, aut existimant aditum sibi non lamentationibus
et satisfactionibus, sed terroribus facere, pro certo habeant
contra tales stare ecclesiam domini, nec castra Christi invicta
et fortia, et domino tuente, munita minis cedere. Sacerdos dei
evangelium tenens, et Christi praecepta custodiens, occidi
potest, vinci non potest... An ad hoc deponenda est ecclesiae
catholicae dignitas et plebis intus positae fidelis atque incor-
rupta majestas, et sacerdotalis quoque autoritas ac potestas, ut
judicare velie se dicant de ecclesiae praeposito extra ecclesiam
constituti? de christiano hceretici? de sano sancii? de integro
¦vulnerati? de stante lapsi? de judice rei? de sacerdote sacrilegi?

Quid superest nisi ut ecclesia Capitolio cedat? Nulla
societas fidei et perfidiae potest esse. Qui cum Christo non est,
adversarius Christi est, qui unitati et paci ejus inimicus est,
nobiscum non potest cohaerere. Si cum precibus et satisfactionibus
veniunt, audiantur. Si maledicta et minas ingerunt, respuantur.

Dans sa lettre à Maximus, Nicostratus, etc. (L. Ill, ep. 2),

Cyprien pose le principe qu'il ne faut pas rompre l'unité de

l'Eglise, mais il ne dit pas que résister à une majorité qui
viole la foi et qui change la constitution de l'Eglise, soit rompre

l'unité de l'Eglise. Au contraire, il est permis de croire
que Cyprien, qui repousse si énergiquement les altérations de

la foi, donne raison à ceux qui rompent avec les novateurs
et qui conservent leur Eglise contre ceux-ci, même si ceux-ci
sont en majorité. Il dit simplement : Nec fas est nec licet fieri
Ecclesiam alteram institui, Christi membra discerpi, dominici
gregis animum et corpus unum discissa aemulatione lacerari.
Quod quaeso ut in nobis saltern illicitum istud fraternitatis
nostrae dissidium non perseveret, sed et confessionis vestrae et
divina: traditionis memores, ad matrem revertimini unde pro-
distis... Nec putetis sic vos evangelium Christi asserere, dum
vosmetipsos a Christi grege et ab ejus pace et concordia se-

parastis... Donc, selon Cyprien, c'est maintenir la paix, la
concorde et l'évangile, que de rester fidèle à la divine tradition.

Majorité ou minorité, peu importe; il n'en parle même

pas.
Dans la lettre suivante, Cyprien dit que c'est l'hérétique

qui doit revenir à l'Eglise; donc, c'est celui qui a altéré
l'ancienne foi, qui est sorti de l'Eglise et qui a divisé l'Eglise; et
il doit rentrer dans l'Eglise vraie, en revenant à la vraie foi.



— 37 —

C'est nous, dit-il, qui tenions la vérité de l'Eglise et l'unité du
sacrement évangélique (ecclesise Veritas et evangelici sacramenti

unitas, quae a nobis tenebatur) ; c'est vous, au contraire,
vous, Maximus et autres, qui avez accueilli « l'erreur schismatique

et hérétique » (postquam vos de carcere prodeuntes
schismatieus et haereticus error excepit) ; donc c'est vous qui
devez revenir à la vérité et à l'Eglise. Il ajoute que la zizanie
n'empêche pas le bon grain d'être le bon grain, que les vases
de bois et d'argile n'empêchent pas les vases d'or et d'argent
d'exister; que c'est à nous à nous efforcer d'être le froment
et les vases d'or ou d'argent, et que c'est le maître seul qui
peut briser les vases d'argile. Donc Cyprien lui-même enseigne
cette tolérance, malgré l'exclusivisme et la rigidité de certaines
de ses idées.

Ensuite, il est à remarquer avec quelle modération Cyprien
propose ses idées, sans les imposer. Il a essayé, dit-il, de tout
concilier, d'unir la vérité à la douceur, mais il n'a pas voulu
sacrifier la vérité à la douceur, ni la douceur à la vérité.
Telle a été son intention dans l'explication qu'il a donnée de

la catholicité, c'est-à-dire de l'orthodoxie de l'Eglise; s'il s'est
trompé, qu'on le corrige. Il ne pose pas en infaillible, et il ne
croit à l'infaillibilité d'aucun autre, en fait d'explication. Dans
sa lettre au prêtre Maxime (L. III, ep. 3), il dit : Sed et catho-
licse ecclesise unitatem quantum potuit, expressit nostra me-
diocritas. Quem libellum magis ac magis nunc vobis piacere
confido, quando eum jam sic legitis, ut probetis et ametis. Si
quidem quod nos verbis conscripsimus, vos factis impletis,
quando ad ecclesiam caritatis ac pacts imitate remeatis.

Dans une épître à Florentius Pupianus (L. IV, ep. 9),
Cyprien définit l'Eglise: Uli sunt ecclesia et plebs sacerdoti
adunata, et pastori suo grex adherens. Unde scire debes
episcopum in ecclesia esse et ecclesiam in episcopo. On voit que,
avant tout, l'évêque doit être dans l'Eglise, et ce n'est qu'à
cette condition que l'Eglise est en lui. L'évêque est donc
l'organe de l'Eglise, mais il n'est pas l'Eglise; il est le symbole
visible de son unité, mais il n'est pas l'unité même. C'est
l'Eglise même qui est une et unie : Cum ecclesia quae catholica

una est, scissa non sit neque divisa, sed sit utique connexa
et cohserentium sibi invicem sacerdotum glutino copulata. Le
clergé (prêtres et évêques) n'est que le gluten ; il va de soi



— 38 —

que ce gluten doit être vrai et de bonne qualité, et non
falsifié. Cyprien ajoute que c'est le Christ qui par sa présence
gouverne les préposés eux-mêmes: Christum qui arbitrio et
nutu ac presentia sua et prœpositos ipsos et ecclesiam cum prae-
positis gubernat. Donc les évêques doivent d'abord être
gouvernés par le Christ, c'est-à-dire soumis à sa doctrine et à ses
préceptes, et ils ne peuvent gouverner qu'à cette condition.

Loin de voir dans l'Eglise une propriété constante et
inamissible appelée infaillibilité, Cyprien dit que l'Eglise, de

fait, à certains moments, suit les exemples des hérétiques et
fait ce que font les Antéchrists: Ad hoc enim malorum devoluta

est Ecclesia Dei et sponsa Christi, ut licereticorum exempta

sectetur, ut ad celebranda sacramenta cœlestis disciplinae
lux de tenebris mutuetur, et id faciant christiani quod
antichrist! faciunt.

Cyprien ne distingue pas l'Eglise enseignante et l'Eglise
enseignée. Il dit que l'évêque doit enseigner, mais d'abord
apprendre; donc, lui aussi, il doit être enseigné. Oportet
episcopum non tantum docere, sed et discere, quia et ille melius
docet qui quotidie cresca et projcìcit discendo meliora. L'évêque
doit donc étudier tous les jours les choses meilleures et en
profiter pour son enseignement.

Il suit la vraie méthode historique, qui consiste à remonter

jusqu'à l'enseignement du Christ même. Nam si ad divinae
traditionis caput et originem revertamur, cessât error humanus, et
sacramentorum cœlestiumratione perspecta, quidquid sub caligine
ac nube tenebrarum obscurum latebat, luce veritatis aperitur.

Toujours dans cette même lettre contre celle d'Etienne, il
dit que, de même qu'on remonte à la source pour corriger
les fuites d'eau et les défectuosités du canal, ainsi il faut
remonter jusqu'au Christ, jusqu'à la tradition dominicale et
apostolique, pour corriger les erreurs humaines. Ceci est très
important. Quod et nunc facere oportet Dei sacerdotes prce-
cepta divina servantes, ut in aliquo si nutaverit et vacillaverit
Veritas, ad originem dominicam et evangelicam, et apostolicam

traditionem revertamur, et inde surgat actus nostri ratio,
unde et ordo et origo surrextt. — Parfait.

IL Constitution de l'Eglise. L'égalité des apôtres entre eux,
l'unité de l'épiscopat possédé par tous les évêques solidaire-



— 39 —

ment, l'universalité des rayons dispersés dans toute TEglise,
ces grandes vérités ont été admirablement exprimées par
St. Cyprien dans son Tr. III de simplicitate prœlatorum, où
il dit, à propos des paroles du Christ à Pierre et pour en
expliquer le vrai sens (Tu es Petrus, pasce oves meas, etc.) :

Et quamvis apostolis omnibus post resurrectionem suam parem
potestatem tribuat et dicat: Sicut misit me pater et ego
mitto vos, accipite Spiritum sanctum... Tamen, ut unitatem
manifestaret, unitatis ejusdem originem ab uno incipientem
sua autoritate disposuit. Hoc erant utique et cœteri apostoli
quod fuit Petrus, pari consortio prcediti et honoris et potestatis,
sed exordium ab unitate proficiscitur, ut Ecclesia una mons-
tretur... Una est colomba mea... Hanc ecclesise unitatem qui
non tenet, tenere se fidem credit? Qui ecclesiae renititur et
résistif, in ecclesia se esse confidit? quando et beatus Paulus
apostolus hoc doceat et sacramentum unitatis ostendat dicens :

Unum corpus et unus spiritus, una spes vocationis vestrae,
unus dominus, una fides, unum baptisma, unus Deus. Quam
unitatem firmiter tenere et vindicare debemus, maxime episcopi
qui in ecclesia prœsidemus, ut episcopatum quoque ipsum
unum atque indivisum probemus. Nemo fraternitatem mendacio
fallat, nemo fidei veritatem perfida prsevaricatione corrumpat.
Episcopatus unus est, cujus à singulis in solidum pars tene-

tur. Ecclesia una est, quae in multitudinem latius incremento
fcecunditatis extenditur. Quomodo solis multi radii, sed lumen
unum, et rami arboris multi, sed robur unum tenaci radice
fundatum. Et cum de fonte uno rivi plurimi defluunt, nume-
rositas licet diffusa videbitur exundantis copiae largitate, uni-
tas tamen servatur in origine... Sic et ecclesia Domini luce
perfusa per orbem radios suos porrigit, unum tamen lumen est
quod ubique diffunditur, nec unitas corporis separatur.

On voit l'idée de solidarité, de corporation, d'universalité.
Telle est l'idée de l'Eglise. L'origine de la lumière, de la vie,
de la germination, est le Christ; c'est lui qui est le soleil, la
tête, le cep. Ensuite, la mère qui est comme la seconde source,
c'est l'Eglise, épouse du Christ. Pierre n'est ni soleil, ni
origine, ni cep, ni source. C'est de l'Eglise que Cyprien dit :

Illius fœtu nascimur, illius lacté nutrimur, spiritu ejus animamur.
Dans une lettre au pape Corneille (L. IV, ep. 8), Cyprien

nomme l'Eglise romaine « Ecclesiae catholicae matricem et ra-



— 40 —

dicem ». On peut déjà en conclure que l'Eglise catholique n'est
pas l'Eglise romaine. Ensuite, il appelle celle-ci * mère et
racine » par rapport à l'Eglise catholique d'Afrique, et non
par rapport à toutes les Eglises catholiques particulières. En
effet, il parle immédiatement après de sa province d'Afrique,
de la Numidie et de la Mauritanie; bien plus, quoique l'Eglise
d'Afrique ait l'Eglise de Rome pour mère et racine, il n'en
conclut pas qu'elle lui soit soumise. Il dit, au contraire, qu'il
a retenu, pour l'examiner avec les évêques, la cause de

Corneille, afin d'approuver son ordination : « placuit ut per episcopos

retenta a nobis rei veritate ad comprobandam ordinatio-
nem tuam... »

Dans une lettre à Florentius (L. IV, ep. 9), Cyprien dit
que c'est sur Pierre qu'a été fondée l'Eglise (Petrus super quem
sedificanda fuerat Ecclesia). Cependant dans cette même lettre,
il affirme l'unité et l'égalité de l'épiscopat: tous doivent être
« gouvernés par le Christ » ; il ne parle pas d'un gouvernement
de Pierre. Et il termine sa lettre par un mot qui montre bien
l'égalité des évêques entre eux : « Habes tu litteras meas, et

ego tuas; in die judicii ante tribunal Christi utrumque recita-
bitur. » Tous les évêques sont responsables devant le tribunal
du Christ. Pas question d'un tribunal de Pierre ni du pape.

Dans sa lettre Contra Epistolam Stephaui il dit : Praeclara
sane ac légitima traditto a Stephano fratre nostro proponltur,
ut auctoritatem nobis idoneam prœbeat. Donc Etienne n'a pas
plus d'autorité propre qu'un autre évêque; il ne peut faire
valoir qu'une autorité convenable, à savoir la tradition
légitime; et encore ne l'impose-t-il pas, mais la propose-t-il seulement.

C'est dans cette Epitre qu'il dit aussi: Ecclesia est sola
quœ Christo conjuncta et adunata. Ce n'est donc pas l'union
avec l'évêque de Rome qui constitue l'Eglise, mais l'union avec
le Christ. Et il ne craint pas de traiter le pape Etienne
d' « obstiné » et de repousser sa doctrine. Donc il ne le tient
nullement pour un chef auquel il faille obéir, ni pour le centre

et la source de la véritable unité.
Cyprien voit si peu dans Pierre un chef que, bien qu'il

dise que l'Eglise ait été fondée sur lui, il dit que Paul a bien
fait de le reprendre. Dans sa lettre à Quirinus il dit, en effet,
expressément : « Nam nec Petrus quem primum Dominus elegit



— 41 —

et super quem aedificavit Ecclesiam suam '), cum Paulus de cir-
cuncisione postmodum disceptaret se vindicavit, seu aliquid
insolenter, aut arroganter assumpsit, ut diceret se primatum
tenere et obtemperari a novellis et posteris sibi potius opor-
tere. » De même, dit Cyprien, nous devons accepter les vérités
qui nous sont communiquées même par un homme qui, comme
Paul, a été persécuteur des chrétiens.

Dans un concile de Carthage, Cyprien déclara qu'il n'y a

aucun évêque des évêques, sauf le Christ. «Neque enim quis-
quam nostrum episcopum se esse episcoporum constituit aut
tyrannico errore ad obsequendi necessitatem collegas suos
adegit : quando habeat omnis episcopus pro licencia libertatis
et potestatis suae arbitrium proprium, tanquam judicari ab alio
non possit, cum nec ipse possit alterum judicare. Sed expec-
temus universi judicium D. N. J. Christi, qui unus et solus
habet potestatem et praeponendi nos in ecclesiae suae guber-
natione, et de actu nostro judicandi. »

Dans une Epître au pape Corneille (L. I, ep. 3), Cyprien
dit qu'il n'y a pas qu'un seul prêtre ni qu'un seul juge dans

l'Eglise : nec unus in Ecclesia ad tempus sacerdos, et ad tempus

judex vice Christi cogitatur. Il veut que ce prêtre et ce

juge observe les magisteria divina, qu'il agisse avec le collège
des prêtres, d'après le suffrage du peuple et l'accord des

co-évêques, ce n'est qu'à cette condition que « la fraternité
entière » doit lui obéir : cui si secundum magisteria divina
obtemperaret fraternitas universa, nemo adversum sacerdotum
collegium quicquam moveret, nemo post divinum judicium, post
populi suffragium, post coepiscoporum consensum judicem se

non jam episcopi, sed Dei faceret. Il veut qu'on lui obéisse,
mais à la condition qu'il sera lui-même fidèle observateur
de l'évangile et qu'il maintiendra les préceptes apostoliques :

nec quemquam fidelem et evangelii memorem atque apostoli
praemonentis mandata retinentem movere debet frater.

Cyprien dit que, lorsque le Christ a fondé son Eglise sur
Pierre, Pierre avait parlé pour tous et confessé pour tous la
divinité du Christ: unus pro omnibus loquens et ecclesiœ voce

respondens. Ce n'est donc pas Pierre dirigeant, encore moins

') Ne dirait-on pas, par ce rapprochement, que, selon Cyprien, le Christ n'a
construit son Eglise sur Pierre que parce qu'il l'avait appelé en premier lieu? Il y
avait donc une raison de convenance à le laisser au premier rang.



- 42 —

gouvernant l'Eglise, mais c'est Pierre dans l'Eglise, membre
de l'Eglise, écoutant l'Eglise et écho de l'Eglise: eos esse
ecclesiam qui in domo Dei permanent. Ce n'est pas lui qui
est l'Eglise, ce sont tous ceux qui sont dans la maison de
Dieu, et lui avec eux parce qu'il est l'un d'eux. Cyprien
l'enseigne encore expressément dans l'Epître suivante (L. I, ep. 4),

lorsqu'il dit: Surrexit Petrus in medio discentium, fuit autem
turba in uno. C'est donc l'assemblée qui parla et décida, et il
n'en fut que l'interprète.

Cyprien a rappelé expressément (L. III, ep. 10) que,
toujours et dès le commencement de son épiscopat, il a agi, non
d'après son sentiment privé, mais seulement avec le conseil
de ses prêtres et de ses diacres et avec le consentement de
ses fidèles: Solus rescribere nil potui, cum a primordio episcopatus

mei statuerim nihil sine Consilio vestro et sine consensu
plebis mea privatim sententia gerere; sed cum ad vos per Dei
gratiam venero, tunc de iis quae vel gesta sunt, vel gerenda,
sicut honor mutuus poscit, in commune tractabimus.

Cyprien défend expressément les droits des fidèles, lorsqu'il

dit (L. I, ep. 4): «Quod et ipsum videmus de divina auto-
ritate descendere, ut sacerdos plebe prœsente, sub omnium
oculis deltgatur, et dignus atque idoneus publico judicio ac
testimonio comprobetur... Coram omni synagoga /übet Deus
constitui sacerdotem, id est, instruit et ostendit ordinationes
sacerdotales non nisi sub populi assistentis conscientia fieri
oportere, ut plebe prœsente vel detegantur malorum crimina,
vel bonorum merita praedicentur, et sit ordinatio justa et
légitima, quae omnium suffragio et judicio fuerit examinata.
Cyprien rappelle que les douze apôtres ont convoqué et interrogé

toute l'assemblée des disciples : et convocaverunt illi
duodecim totam plebem discipulorum et dixerunt eis quod
utique idcirco tant diligenter et caute convocata plebe tota gère-
batur, ne quis ad altaris ministerium vel ad sacerdotalem
locum indignus obreperet.

A ceux qui prétendent que Cyprien a enseigné que dans
l'Eglise catholique il ne doit y avoir qu'un seul évêque
suprême, et que cet évêque est l'évêque de Rome auquel tous
doivent être soumis, nous répondons qu'ils dénaturent
entièrement la doctrine de Cyprien. La phrase « unum episcopum
in catholica ecclesia esse debere», se trouve dans la lettre



— 43 —

«au frère Corneille». Cyprien y parle du schisme qui a
éclaté à Rome entre Corneille et le prêtre Maxime, et il dit
simplement que dans une Eglise catholique, ou dans toute
Eglise catholique, il ne doit pas y avoir deux évêques, mais
un seul. Quoi de plus simple? Il n'est pas question d'un évêque
universel, dominant les autres évêques; et c'est justement
dans l'Eglise de Rome qu'est le schisme.

Loin d'attribuer à l'évêque des droits qu'il n'a pas,
Cyprien lui impose des devoirs et avant tout le devoir d'être
le modèle de son Eglise par la solidité de sa foi. Nam quantum

perniciosa est ad sequentium lapsum ruina praepositi, in
tantum contra utile est et salutare, cum se episcopus per fir-
mamentum fidei fratribus prsebet imitandum (L. Ill, ep. 21).

Il importe de remarquer que Cyprien ne parle jamais de

l'infaillibilité ni de l'indéfectibilité de l'Eglise; il insiste sur la
nécessité de défendre son unité, et de ne pas se séparer de

la doctrine universelle, qui est celle des apôtres et du Christ;
il exhorte les fidèles à être de vrais fidèles; il condamne ceux
qui se séparent, et c'est tout. L'infaillibilité comme propriété
naturelle, constante et inamissible, il ne la signale pas une
seule fois dans l'Eglise, bien qu'il ne doute pas de l'orthodoxie

de l'Eglise comme fait, lorsque, de fait, elle se conforme
à la parole du Christ telle qu'elle a été transmise dès l'origine

dans toute l'Eglise.
St. Cyprien a très bien fait ressortir le caractère

conditionnel de la présence du Christ parmi les fidèles réunis en
son nom. Ils doivent être réunis en son nom, c'est-à-dire être
unanimes et pacifiques dans son enseignement et dans son
esprit. Voilà l'essentiel: le grand nombre n'est rien; c'est la
fidélité à l'enseignement et à l'esprit du Christ qui est tout :

« Ubicumque fuerint duo aut très collecti in nomine meo, ego
cum eis sum, ostendens non multitudini, sed unanimitati depre-
cantium plurimum tribui si duobus, inquit, ex vobis convenerit
in terra, unanimitatem prius posuit, concordiam pacis ante
praemisit, ut conveniat nobis fideliter et firmiter docuit...
Quomodo possunt duo aut très in nomine Christi colligi, quos
constat a Christo et ab Evangelio separari; non enim nos ab

illis, sed illi a nobis recesserunt... Ubicumque fuerint duo aut
très collecti in nomine meo, ego, inquit, cum eis sum, cum
simplicibus scilicet atque pacatis, cum Deum timentibus, et dei



_ 44 —

prœcepta servantibus... Ipse affuit, ipse resolutis carceris claus-
tris, ut verbum quod fideliter prœdicabant, multitudini traderent,
ad forum rursus imposuit. »

Rien ne prouve que l'homme sera aussi fidèle au Christ
que le Christ lui est fidèle : le Christ l'éclairé, mais le fidèle
conserve sa liberté de regarder ailleurs et de mal voir. St.
Cyprien dit : « Hinc haereses et factse sunt frequenter et fiunt,
dum perversa mens non habet pacem, dum perfidia discordans
non tenet unitatem. Fieri vero haec dominus permittit et patitur,
manente propriœ libertatis arbitrio, ut dum corda et mentes
nostras veritatis discrimen examinât, probatorum fides integra,
manifesta luce clarescat.»

On objecte un passage du ch. IV du De imitate Ecclesiœ,
où l'on fait dire à St.Cyprien: «Le commencement part de

l'unité et la primauté est donnée à Pierre pour montrer qu'il
n'y a qu'une seule Eglise du Christ et qu'une seule chaire :
sed primatus Petro datur ut una Ecclesia et cathedra una
monstretur. »

Réponse. Baluze et d'autres théologiens ont reconnu que
la phrase soulignée a été sijoutée dans des manuscrits postérieurs

et ne se trouve pas dans les anciens manuscrits de
St Cyprien1). M. Turmel est aussi de cet avis. «Chacun voit
facilement, dit-il, que ce texte rend un hommage éclatant à la
primauté du pape. Malheureusement, dans un bon nombre de

manuscrits, des variantes considérables se présentent ici à

nous. On y lit bien que le commencement part de l'unité et

que l'Eglise doit être une; on n'y lit pas que la primauté a
été donnée à Pierre. On y apprend que l'unité doit être
gardée; mais ce devoir y est formulé dans les termes suivants:
« Celui qui n'est pas attaché à l'unité de l'Eglise, comment
peut-il s'imaginer garder la foi? Comment peut-on s'imaginer
être dans l'Eglise quand on résiste à l'Eglise?» En un mot, il
n'y est plus question de la primauté de Pierre, de l'obligation
d'être uni à Pierre, et d'être attaché à la chaire de Pierre; la
primauté du pape y est passée sous silence. De ces deux
leçons, l'une est primitive, l'autre est le résultat d'une
interpolation. Mais où est la pensée authentique du saint évêque
de Carthage, ou est l'interpolation? Sont-ce les amis du Saint-

') Voir ma Papauté antichrétienne, p. 122-125; Paris, 1873.



— 45 —

Siège qui ont modifié son texte, en y introduisant la primauté
de la chaire de Pierre? Ne sont-ce point les ennemis de Rome

qui l'ont tronqué, en supprimant tout ce qui froissait leurs
préjugés? Chacune de ces hypothèses a eu et a encore aujourd'hui

ses partisans; et l'on devine facilement de quel côté sont
allées les préférences des théologiens. » ')

Dom Chapman a traité la question dans la Revue bénédictine2).

M. Turmel résume ainsi l'opinion du docte bénédictin.
« Dom Chapman, dit-il, reconnaît que la leçon interpolée est
celle qui proclame la primauté du Saint-Siège, et, par là, il se

sépare de la majorité des théologiens pour se ranger du côté
des critiques. Mais il se retrouve bientôt d'accord avec ceux
qu'il avait d'abord quittés. Voici, en deux mots, comment il
arrive à ce résultat imprévu. Il compare les manucrits; et il
emporte de ce travail l'impression que, très probablement, la
leçon interpolée existait déjà au IIIe siècle. Il interroge les Pères;
et il constate que l'interpolation a été utilisée, dès le IVe siècle,

par St. Optât et par St.Jérôme, puis plus tard par Gélase,
Pascal II et le vénérable Bède. Il étudie le style de St. Cyprien;
et il le retrouve dans le texte remanié. Il évoque l'histoire du
saint évêque; et il constate que Cyprien, après avoir écrit son
livre De unitate Ecclesiœ uniquement pour combattre le diacre
Felicissime, l'envoya plus tard à des chrétiens qui avaient
besoin d'être mis en garde contre l'hérésie novatienne. Il
examine la leçon interpolée; et il s'aperçoit qu'elle est
destinée à combattre le novatianisme. Sa conclusion est que
l'interpolation a pour auteur... St. Cyprien lui-même. C'est une
seconde édition du De unitate dans laquelle l'illustre évêque
de Carthage s'est inspiré des besoins de la controverse
novatienne. »3)

M. Turmel n'hésite pas à combattre l'opinion de dom Chapman

et à soutenir que le texte à été interpolé en faveur de
Rome. Voici ses propres expressions :

«Je voudrais que la thèse soutenue par dom Chapman fût
aussi solide qu'elle est ingénieuse. Mais je ne puis taire que
l'auteur ne me paraît pas toujours suffisamment motiver ses

') Revue du clergé français, Ier juillet 1904, p. 286.
2) Juillet 1902 et janvier 1903 : Les interpolations dans le Traité de St. Cyprien

sur l'unité de l'Eglise.
3) Revue du clergé français, loc. cit., p. 286-287.



— 46 —

assertions. Non pas, certes, qu'il oublie de se documenter. Il
apporte, au contraire, des textes et des références à profusion.
Mais qu'importe d'accumuler les témoignages s'ils sont étrangers

à la question? Qu'importent les enquêtes, si elles ne sont
pas orientées vers le problème qu'il faut résoudre? Or, dans
ses doctes investigations, dom Chapman sort parfois de son
sujet. Il veut démontrer, par exemple, que la leçon interpolée
vise le novatianisme et que c'est pour cela qu'elle proclame la
primauté du siège apostolique. J'accepterais sa démonstration
si, dans l'affaire de Novatien, la primauté de Rome avait été en
jeu. Mais Novatien était un antipape qui se prétendait élu
canoniquement évêque de Rome. Son crime, comme celui de
tous les antipapes, était de disputer à Corneille un titre dont
ce dernier était l'unique possesseur légitime ; il ne consistait
pas à rejeter la primauté du Saint-Siège. Dès lors, on ne voit
pas le rapport qui peut exister entre la leçon interpolée et le
novatianisme. De même, l'auteur nous sert une longue étude
sur la généalogie des manuscrits de St. Cyprien, pour établir
que l'interpolation remonte au IIIe siècle. Je m'inclinerais devant
sa conclusion si, d'une manière ou d'une autre, il arrivait à

établir un lien entre cette date et les manuscrits qui contiennent

la leçon interpolée. Mais ce lien, on le cherche vainement

dans sa dissertation. On voit que le manuscrit où
l'interpolation apparaît pour la première fois est du VIIIe siècle,
tandis qu'on a un manuscrit du VIIe ou même du VIe siècle
qui donne le texte authentique : c'est tout ce que l'on peut
tenir comme certain. Dom Chapman estime que le premier
manuscrit descend d'un archétype du IIIe siècle. Mais il ne
donne de sa conjecture ni une preuve, ni un commencement
de preuve; car je ne puis appeler de ce nom des inductions
sur l'ordre respectif des formes de l'interpolation, inductions
qui, outre qu'elles sont absolument arbitraires, n'ont aucune
portée. Enfin l'auteur pense que St. Optât, St. Jérôme et
St. Gélase ont connu la leçon interpolée. Mais quelles preuves
donne-t-il? Pour Gélase aucune qui soit un tant soit peu sérieuse.
Pour Optât et Jérôme, le seul fait qui mérite d'être pris en
considération est que l'on rencontre sous leur plume la
formule Cathedra Petri. Et ce fait donnerait à réfléchir si la
formule en question ne se trouvait que dans la leçon interpolée
du De unitate Ecclesiœ. Mais on la trouve aussi dans une des



— 47 —

lettres de St. Cyprien à Corneille (cf. 59, 14, Hartel, II, 683).
De quel droit alors peut-on dire que St. Optât et St. Jérôme ont
fait leur emprunt à la leçon interpolée du De unitate? Pourquoi
ne pas supposer qu'ils se sont inspirés de la Lettre à Corneille?
J'arrête ici ces critiques. L'étude de dom Chapman témoigne
d'une vaste érudition et, en particulier, d'une connaissance
approfondie des manuscrits de St. Cyprien ; mais elle n'a pas
atteint son but. Il reste vrai que le chapitre IV du De unitate
Esclesice a été interpolé par un pieux scribe désireux de mettre
en lumière la primauté du Saint-Siège. Le fait n'a rien de bien
troublant. Il vaut mieux l'accepter que de chercher à le
dissimuler par des expédients qui ne sauraient faire longtemps
illusion. Notons, du reste, que la fraude a aujourd'hui un
âge vénérable, puisqu'elle a été connue et utilisée par le pape
Pelage IIx). »

M. A. de Meissas, dans un très important article sur le
Sénat ecclésiastique de Rome, s'est ainsi exprimé 2) : « Rien n'a
été plus travesti par les théologiens que les principes de
St. Cyprien sur l'autorité dans l'Eglise. Si l'on veut les
connaître au vrai, c'est par l'ensemble de ses oeuvres et par
toute sa conduite qu'il faut en juger; non par quelques
lambeaux de textes artificieusement découpés et frauduleusement
interprétés, ni surtout par le § 4 de son Traité de l'Eglise,
qui est tout entier interpolé, comme Balaze l'a si bien
démontré (voyez P. L., t. IV, col. 513-515, notes). »

Dans ce même article, M. de Meissas a ainsi jugé St.
Cyprien : « Cyprien est un des plus ardents défenseurs de
l'absolutisme episcopal. Bien qu'il l'entendît en pratique tout autrement

que l'épiscopat moderne, et qu'il ne voulût pas que
l'évêque fît rien sans le conseil de ses prêtres, cependant il
concentrait toute l'autorité dans les mains de l'évêque, et ne
lui reconnaissait de comptes à rendre qu'à Dieu, du moins
tant qu'il gardait les liens de la concorde avec ses collègues.
C'est pour cela qu'il se prétendait, lui, pape carthaginois3),
aussi maître à Carthage que le pape romain l'était à Rome.

') Ibid., p. 287-288.
2) Annales de philosophie chrétienne, novembre 1904, p. 151.
3) Le clergé romain lui donnait lui-même ce titre, tandis qu'il n'appelait Fabien

qu'homme de très noble mémoire. V. l'ép. 31 dans la corresp. de St. Cyprien, P. L.,
t. III.



- 48 —

11 était acquis d'avance à la défense de l'autorité exclusive de
celui-ci. En la défendant, c'était sa propre autorité qu'il défendait,

comme celle de chaque évêque dans son Eglise particu.
lière. » Peut-être le mot « exclusive » est-il excessif.

M. de Meissas a sans doute voulu faire allusion à ce

passage d'un discours de Cyprien, lors de ses débats avec le pape
Etienne, en 256 : « Il nous reste à déclarer, chacun à notre
tour, ce que nous pensons sur cette affaire, et cela, sans
prétendre juger personne, ni excommunier personne, pour une
divergence d'opinion. En effet, aucun d'entre nous ne se

constitue évêque des évêques; aucun, par des menaces de

tyran, ne cherche à contraindre ses collègues ni à forcer leur
adhésion. Tout évêque est libre et exerce, comme il l'entend,
son pouvoir ; il ne peut pas plus être jugé par un autre qu'il
ne peut lui-même juger un autre. Attendons tous le jugement
de N. S. J.-C, qui, seul au monde, a le pouvoir et de nous
préposer au gouvernement de son Eglise et de juger notre
acte. »

Certes, il serait facile d'abuser de cette proposition détachée

: « Tout évêque est libre et exerce, comme il l'entend, son
pouvoir. » Mais ce serait fausser la pensée de St. Cyprien : car
il l'a très clairement exprimée, dans maints passages, au sujet
de l'union qui doit exister entre l'évêque, le clergé et les

fidèles, ainsi que sur la nécessité où sont les préposés
d'observer les enseignements et les préceptes du Christ, et sur les

droits qu'auraient les fidèles de résister aux préposés qui pré-
variqueraient.

Dom H. Leclercq, dans son Afrique chrétienne (t. I, p. 212),

a reproché à M, J. Delarochelle d' < avoir interprété plus que

compris » cet important passage de Cyprien, dans une dissertation

sur «L'idée de l'Eglise dans St. Cyprienx) ». Dom
Leclercq reconnaît expressément que, lorsque St. Cyprien qualifie
l'Eglise de Rome de radix et matrix, il ne faut pas prendre
ces mots «au sens qu'une lecture hâtive leur a fait donner;»
que nul, par exemple, ne saurait attribuer à l'Eglise de Rome
la fondation de celle d'Antioche; que l'Evangile est venu en

Afrique de la racine des Eglises orientales (illa radice
ecclesiarum orientalium unde evangelium in Africam venit2). Dom

') Voir la Revue d'hist. et de litt, religieuses, 1896, t. I, p. 524 et suiv.
2) T. I, p. 33-35 Cf. p. 40.



— 49 —

Leclercq prétend que St. Cyprien est un esprit exact, plus ami
du vrai que du brillant, dont on peut croire généralement
toutes les affirmations, lorsqu'il les présente sous la forme-
mesurée qui est naturellement et volontairement la sienne,
et que par ailleurs son esprit n'est pas ému1). Mais il remarque
en même temps qu' « il faut faire la part de l'éloquence » dans
ses admonestations et ses descriptions; que le clergé de son
temps laissait fort à désirer2). D'où l'on pourrait conclure que,
s'il s'est montré quelquefois si absolu comme évêque, c'était
plutôt par suite des circonstances qui lui en faisaient une
sorte d'obligation, qu'en vertu d'un droit divin qu'il aurait cru
posséder.

Selon Dom Leclercq, St. Cyprien, même lors de ses
dissentiments avec le pape Etienne, n'aurait pas contesté « la
suprématie du pape3). On se demande alors en quoi aurait pu
consister cette suprématie; car — et Dom Leclercq l'avoue
expressément à cette même page — « selon St. Cyprien, et ce
fut l'opinion qui prévalut dans la plupart des conciles d'Afrique,

les appels à Rome étalent la négation de la discipline,
parce que, placé à une grande distance, insuffisamment
éclairé, trompé parfois, le pape de Rome pouvait laisser
surprendre sa bonne foi. » Un tel aveu contre l'infaillibilité du

pape et contre sa suprématie, met fin à toute discussion sur
ce point : car il est impossible d'admettre que St. Cyprien
aurait jamais consenti à violer ce qu'il eût estimé être la
discipline de l'Eglise.

Il me semble que la question est jugée.

III. Les traditions humaines. Dans sa lettre à Pompeius
Contra epistolam Stephani, Cyprien veut qu'on subordonne les
traditions à ce qui est de droit divin. Il attaque ceux qui
s'obstinent avant tout dans leurs traditions humaines. Quae ista obsti-
natio, quseve praesumptio, humanam traditionem divinœ
disposition anteponere, nec animadvertere, indignari et irasci Deum
quoties divina prsecepta solvit et praeterit humana traditio...
Sine causa autem colunt me, mandata et doctrinas hominum

') t. I, p. 235.
-) p. 236-237.
") T. II, p. 129.

Revue intern, de Théologie. Heft 49, 1905.



— 50 —

docentes... Beatus Paulus monet ipse et instruit dicens : Si
quis aliter docet et non acquiesça sanis verbis D. N.J. Christi
et doctrinœ ejus stupore elatus est, nihil sciens discedendum
ab hujusmodi... Il ajoute qu'il faut combattre pour Dieu parla

foi, par la religion sincère, par la vertu : nec consuetudo quae

apud quosdam obrepserat, impedire debet : quo minus Veritas
praevaleat et vincat. Nam consuetudo sine veritate, vetustas
erroris est : propter quod relieto errore sequamur veritatem...
Propter quod, si in Christo sumus et Christum in nobis habemus,

si manemus in veritate, et Veritas in nobis maneat (il
exige les deux conditions), ea quae sunt vera teneamus...
Oportet episcopum non tantum docere, sed et discere, quia
et ille melius docet qui quotidie crescit et proficit discendo
meliora.

Dans une lettre à Quirinus, Cyprien dit : Non est autem
de consuetudine prsescrfbehdum, sed ratione vincendum. Et
Cyprien dit que ce n'est pas être vaincu, mais instruit,
lorsqu'on accepte d'autrui les choses meilleures qu'il nous communique.

C'est là la vérité de la foi et la véritable unité de

l'Eglise. Non enim vincimur, quando offeruntur nobis meliora,
sed instruimur, maxime in his quse ad ecclesiae unitatem
pertinent et spei ac fidei nostrae veritatem.

IV. — Tolérance. Cyprien, malgré son rigorisme contre
les hérétiques et les schismatiques, dit que c'est le Maître seul
qui peut arracher l'ivraie et briser les vases sans honneur;
que, quant à nous, nous devons nous efforcer d'être le froment
et les vases d'or et d'argent; et qu'on peut être froment malgré

la présence de la zizanie et vases d'or ou d'argent malgré
la présence des vases d'argile. Dans sa lettre à Maximus
(L. III, ep. 3), il dit : « Nam et si videntur in ecclesia esse

zizania, non tamen impediri debet aut fides aut caritas nostra,
ut quoniam zizania esse in ecclesia cernimus, ipsi de ecclesia
recedamus. Nobis imo laborandum ut frumentum esse possimus,
ut cum cœperit frumentum dominicis horreis condi, fructum
pro opere nostro et labore capiamus. Apostolus in epistola
sua dicit (2 Tim. 2): In domo autem magna non solum vasa
sunt aurea et argentea, sed et lignea et fictilia, et quaedam
quidem honorata, quaedam vero inhonorata. Nos operam demus
et quantum possumus laboremus, ut vas aureum vel argen-



— 51 —

teum simus. Cseterum fictilia vasa confringere domino soli con-
cessum est, cui et virga ferrea data est. Esse non potest major
domino suo servus. Nec quisquam sibi quod soli filio pater
tribuit, vendicare putet, ut ad aream ventilandam et purgandam
paleam jam ferre se posse, aut a frumento universa zizania
humano judicio segregare. Superba est ista obstinatio et sacrilega

praesumptio quam sibi furor pravus assumit.

V. Exagérations. On sait que Cyprien niait aux hérétiques
et aux schismatiques tout pouvoir et tout droit de baptiser, et
que ses arguments ne portent pas seulement contre la validité
du baptême, mais contre celle de tous les sacrements conférés

par eux. Il écrivit à Magnus (Epist. L. I, ep. 6) : Dicimus
omnes haereticos omnino et schismaticos nihil habere potestatis

ac juris. Et, en conséquence, il compta Novatien « parmi
les antichrists». Et cela parce que le Christ a dit: Qui non
est mecum, adversum me est. il ajoute : Unde apparet adversaries

Christi antichristos omnes esse, quos constet a caritate
atque ab unitate ecclesiae catholiese recessisse... Quod autem
Ecclesia una sit, déclarât in Cantico Spiritus sanctus ex persona
Christi dicens : Una est columba mea, perfecta mea... Hortus
conclusus... Si autem hortus conclusus est sponsa Christi, quae
est Ecclesia, patere res clausa silienis et profanis non potest.
Et si fons signatus est, neque bibere inde, neque consignari
potest cui foris posito ad fontem accessus non est. Et il
continue : De même qu'on n'a pas pu être sauvé en dehors de
l'arche de Noé, ainsi « on ne peut pas être vivifié par le
baptême en dehors de l'Eglise, à laquelle seule le baptême a été
concédé (cui soli baptisma concessum est)». Aux yeux de Cyprien,
Novatien n'était pas dans l'Eglise, parce qu'il avait été ordonné
a seipso, et non par tradition évangélique et apostolique... Son
ordination était nulle, donc son baptême (le baptême conféré
par lui) nul aussi, et aussi les autres sacrements. « In domo
una comedetur » ; on ne mange pas hors de l'Eglise ; donc
l'eucharistie aussi est nulle. — On sait que cette interprétation n'a
pas été admise.

Cyprien a certainement exagéré le conseil de Jean: haere-
ticum devita (ce qui est très juste et très prudent), lorsqu'il l'a
transporté de la vie habituelle à la définition de l'Eglise, et
qu'il a dit dans cette même lettre à Magnus : Et audet quis-



— 52 —

quam dicere aquam baptismi salutarem, et gratiam caelestem,
communem cum schismaticis esse posse, cum quibus nec terres-
tris nec ssecularis potus debeat esse communis?

Ep. XII, Lib. 1, Cyprien dit encore: Pro certo tenentes
neminem/on's baptizari extra ecclesiam posse, cum sit baptisma
unum intra sanctam Ecclesiam constitutum, et scriptum sit
domino dicente : « Me derelinquerunt fontem aquse vivae gratis,
et effoderunt sibi lacos detritos, qui non possunt aquam
portare. » Etrange raisonnement et faible raison. Cyprien est ainsi
conduit à oublier non seulement que c'est J.-C. et non le

prêtre-homme qui lave l'âme comme l'eau lave le corps. Il
dit : Quomodo mundare et sanctificare aquam potest, qui ipse
immundus est et apud quem spiritus sanctus non est? — Cum
dicimus : Credis in vitam aeternam et remissionem peccatorum
per sanctam Ecclesiam? intelligimus remissionem peccatorum
non nisi in ecclesia dari ; apud haereticos autem ubi Ecclesia
non sit, non posse peccata dimitti. Cyprien dit que les
hérétiques n'ont ni église ni autel : unde nec unctio spiritualis apud
haereticos potest esse, cum constet oleum sanctificari, et eucha-
ristiam fieri apud illos omnino non posse.

Dans sa Lettre à Etienne (Lib. II, ep. 1), Cyprien émet cet
argument : Il doit y avoir une différence entre les membres
orthodoxes de l'Eglise et les hérétiques et les schismatiques
qui déchirent le corps de l'Eglise; sinon, quels seraient les

avantages d'appartenir à l'Eglise et de la servir? Donc lorsque
ces hérétiques et ces schismatiques reviennent à l'unité de

l'Eglise, on ne peut pas les mettre sur le même pied que les
fidèles. Nam quid bonis et innocentibus, atque ab Ecclesia non
recedentibus reservamus, si eos qui a nobis recesserint et
contra Ecclesiam steterint, honoramus? Cyprien veut bien
qu'on leur pardonne, mais non qu'ils soient promus (non tamen
debent in domo fidei perfidia promoveri), et il veut que chaque
préposé rende raison de ses actes au Maître. Il ne nomme pas
ce Maître : c'est évidemment Dieu, ou l'Eglise.

Dans le De simplicitate prœlatorum, il va jusqu'à dire:
Esse martyr non potest, qui in ecclesia non est; ad regnum
pervenire non poterit, qui earn quae regnatura est derelinquit.,.
Christus inviolata servare mandavit; exhibere se non potest
martyrem qui fraternam non tenuit caritatem... Pertingere non
poterit ad praemium Christi, qui dilectionem Christi perfida
dissensione violavit. Qui caritatem non habet, Deum non habet.



— 53 —

Cyprien ne remarque pas que celui qu'il accuse de diviser est

peut-être un homme de parfaite bonne foi et de conscience ; et qu'alors

sa sévérité envers cet homme est un manque de charité et de

justice, et qu'on peut ainsi lui appliquer à lui-même ses maximes
sévères. Comment peut-on dire qu'un homme qui est tué pour sa

religion hors de l'Eglise, ne peut pas arriver au salut, parce qu'il
est hors de l'Eglise? «Ille, si extra ecclesiam fuerit occisus, ad
ecclesiae non potest prsemia pervenire. » Le salut n'est pas une
récompense de l'Eglise, mais une récompense que Dieu donne
à ceux qui vivent et meurent pour lui de bonne foi.

Répétons-le, Cyprien était en présence de divisions ; on
attaquait beaucoup le clergé. Il a compris qu'il fallait faire
cesser ces divisions et ces attaques. De là les défenses qu'il a
faites du clergé, défenses excessives et outrepassant les droits
du clergé et les conditions de l'unité. Mais comme, d'autre
part, il a insisté aussi sur les droits des laïques et sur les

obligations du clergé, il en résulte qu'au fond tout s'équilibre.
Caractère entier, il raisonnait ainsi : Nul ne donne ce qu'il n'a

pas; or le ministre schismatique ou hérétique n'a pas le Saint-
Esprit; d'autre part, c'est le Saint-Esprit seulement qui donne
la grâce, ce n'est pas le sacrement même; donc les sacrements
conférés par un tel ministre sont nuls. Voici ses propres
expressions (Contra Epist. Stephan!) : Peccata purgare, et
hominem sanctificare aqua sola non potest, nisi habeat et
spiritum. Necesse est concédant illic esse Spiritum sanctum ubi
baptisma esse dicunt, aut nec baptisma est ubi spiritus non est,
quia baptisma esse sine spiritu non potest. Quale est autem
asserere et contendere quod esse possint filii Dei, qui non sint
in Ecclesia nati?... Ecclesia est sola quae Christo conjuncta et
adunata spiritualiter filios generat. Cyprien n'a pas remarqué
que l'Esprit souffle où il veut, et que celui qui est de bonne
foi est uni au Christ par sa bonne foi. La bonne foi est l'adhésion

sincère de l'âme à ce qu'elle croit vrai, juste et bon; si
elle se trompe, l'âme prouve qu'elle est faible, mais non qu'elle
n'est pas sincère. On peut être faible et se tromper de bonne
foi. Croire une erreur en croyant que c'est une vérité, c'est
toujours croire à la vérité et aimer la vérité. La psychologie
de Cyprien a été défectueuse, en ce sens qu'il n'a pas compris
comment l'âme ne cesse pas d'être unie à la vérité, même
quand elle la voit mal et la comprend mal. Que Cyprien ait
eu raison de condamner les hérétiques et les schismatiques qui



— 54 —

divisent pour diviser, et qui enseignent l'hérésie sachant qu'elle
est erreur, nul n'en doute; mais que de chrétiens se séparent
de tels et tels qui leur paraissent coupables, et cela uniquement

pour rester unis à ce qu'ils croient être la vérité!
Dans sa lettre à Quirinus il va jusqu'à appeler le baptême

des hérétiques : Haereticorum sordidam et profanam tinctionem...
Qui baptizatur a mortuo, quid proficit lavatio ejus? Manifestum
est autem eos qui non sunt in ecclesia Christi, inter mortuos
computari nec posse ab eo vivificari alterum qui ipse vivit in
aeternum et vivificat Dei populum. De telles assertions se
réfutent d'elles-mêmes, et le bon sens universel en a fait justice.

Laissons donc de côté les erreurs de Cyprien; ne voyons que
les sages principes qu'il a enseignés d'ailleurs, et auxquels
l'Eglise entière a accordé toute la considération qu'ils méritent.

Bref, les maximes fondamentales de Cyprien, en matière
d'ecclésiologie, sont les suivantes : 1° L'Eglise du Christ n'est
pas constituée par le grand nombre des adhérents, mais par
leur fidélité au Christ et à la divine tradition : Non attendas
numerum illorum... Divinae traditionis memores... Ecclesia est
sola quse Christo conjuncta et adunata...; — 2° L'Eglise du
Christ n'est pas la hiérarchie, mais la fraternité universelle :

fraternitas universa. Cyprien ne cite pas avant tout le clergé,
mais les fidèles : plebs sacerdoti adunata, et pastori suo grex
adherens; — 3° Les fidèles doivent être unis au clergé, mais
l'évêque doit aussi « agir en union avec le collège des prêtres,
d'après le suffrage du peuple et l'accord des coévêques » ; —
4° Aucun prêtre, aucun évêque n'est infaillible; lorsqu'il y a
des «vacillations», des dissensions, l'unique règle à suivre est
de revenir au Maître, au Christ, à la tradition primitive : ad

originem dominicam et evangelicam, et apostolicam traditio-
nem revertamur; — 5° Il n'y a aucun évêque des évêques.
L'Eglise ne doit pas céder au Capitole. Si le capitole est
perfide, il faut lui opposer la foi : nulla societas fidei et perfidiai
potest esse. Si le Capitole menace, il faut dédaigner ses
menaces: Si maledicta et nimas ingerunt, respuantur.

Donc, d'après St.Cyprien, l'ecclésiologie romaine actuelle
est manifestement erronée, anticatholique et antichrétienne.

E. Michaud.


	L'ecclésiologie de St. Cyprien

