Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 49

Artikel: L'ecclésiologie de St. Cyprien
Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403611

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ECCLESIOLOGIE DE ST. CYPRIEN.

Nul n’ignore que St. Cyprien a été exagéré dans certaines
questions; que son point de vue, dans ces questions, a été
abandonné dans I'Eglise universelle par suite de ses exagéra-
tions et de sa sévérité. Le fond de son cuaractere peut se ré-
sumer dans ces deux mots : Paix et Unité. Aussifut-il 'adver-
saire ¢énergique des schismes, des hérésies, des agitateurs et
des perturbateurs. Ceux-ci étant malheureusement nombreux
de son temps, il les combattit avec d’autant plus de force que
son titre d’évéque lui donnait un vif sentiment de sa respon-
sabilité. C’était pour mieux lutter contre l'esprit de division
qu’il voulait fortifier I'Eglise en général et 1'épiscopat en par-
ticulier. Mais souvent la peur d'un mal nous conduit dans un
pire. Cyprien fit 'expérience de cette vérité et tomba, comme
je T'ai dit, dans quelques exces. Son Ecclésiologie n’en est que
plus remarquable par ailleurs, et d'autant moins suspecte dans
la place qu'elle fait aux droits des simples fideles. Malgré ses
exces, il s’est efforcé de mettre exactement en lumieére la no-
tion de l'ordre dans I'Eglise, non de l'ordre factice qui résulte
de la fantaisie et de l'absolutisme des chefs, mais de l'ordre
véritable, fondé sur le maintien de la doctrine et des institu-
tions du Christ. Sur ce terrain, il a été d'une objectivité irré-
prochable. Il fut certainement 1'un des Peéres qui ont le plus
insisté sur la nécessité de ne pas se séparer de I'Eglise, de
ne pas faire schisme, d'étre incorporé a 1'épouse du Christ.
Dans son Traité De simplicitate prelatorum, il a dit: « Quis-
quis ab Ecclesia segregatus adultera jungitur, a promissis
Ecclesie separatur. Nec pertinet ad Christi praemia, qui relin-
quit Ecclesiam Christi. Alienus est, prophanus est, hostis est.
Habere jam non potest Deum patrem, qui Ecclesiam non habet
matrem. » Il développa ces idées avec une grande richesse de
comparaisons: la tunique du Christ ne doit pas étre divisée;



— 35 —

c'est la scinder que de diviser I'Eglise. L'Eglise est la tunique
du Christ. L'Eglise est 1a maison une ou se mange l'agneau
pascal, et de laquelle il est dit: In domo una comedetur, non
ejicietis de domo carnem foras. L’'Eglise est la colombe,
I'Eglise est la bergerie; les vrais chrétiens doivent étre una-
nimes, n'avoir qu'un cceur, la simplicité de la colombe, la dou-
ceur de la brebis...

C'est pourquoi il m'a paru doublement intéressant et dou-
blement utile de résumer les principaux points de son Ecclé-
siologie, et de confirmer ainsi l'exactitude de la nétre.

[. Notion générale de UEglise. St. Cyprien 1'a ainsi
expliquée. Dans une Epitre a4 son «frére» (I'évéque de Rome)
Corneille, il dit (L. I, ep. 3): Ecclesiam qua in Christum cre-
dat, et quae semel id quod cognoverit femeat, nunquam ab eo
discedere, et eos esse Ecclesiam qui tn domo Dei permanent. ..
Quid enim, si exciderunt a fide quidam illorum, numquid infi-
delitas eorum fidem Dei evacuavit? absit... Neque ad catho-
licee ecclesiee majestatem pariter ac dignitatem pertinere debet,
quid apud se heereticorum et schismaticorum moliatur audacia...
Nec utilis atque consultus est pastor, qui ita morbidas et con-
tactas oves gregi admiscet, ut gregem totum mali coh@rentis
afflictione contaminet. Nown atlendas numerum illorum, melior
est enim unus timens, quam wmilia filiz impii, sicut locutus est
dominus per prophetam dicens: Fili, ne joconderis in filiis
impiis si multiplicentur tibi, cum non fuerit timor dei in ipsis.

A propos de la rentrée des schismatiques dans I'Eglise, il
dit: Si qua illis excusatio et defensio potest esse, videamus
quem habeant satisfactionis sua@ sensum, quem afferant pzeni-
tentie fructum, nec ecclesia istic alicui clauditur, nec episcopus
alicui denegatur, patientia et facilitas et humanitas nostra
venientibus praesto est. Opto omnes in ecclesiam regredi, opto
universos commilitones nostros intra Christi castra, et dei
patris domicilia concludi. Remitto omnia, multa dissimulo,
studio et voto colligendeze fraternitatis, etiam qua in deum
commissa sunt non pleno judicio religionis examino, delictis
plus quam oportet remittendis pene ipse delinquo. Amplector
prompta et plena dilectione cum peenitentia revertentes, pec-
catum suum satisfactione humili et simplici confitentes. Si qui
autem sunt qui putant se ad ecclesiam non precibus, sed minis



— 36 —_

regredi posse, aut existimant aditum sibi non lamentationibus
et satisfactionibus, sed ferroribus facere, pro certo habeant
contra tales stare ecclesiam domini, nec castra Christi invicta
et fortia, et domino tuente, munita minis cedere. Sacerdos dei
evangelium tenens, et Christi pracepta custodiens, occidi
potest, vinci non potest... An ad hoc deponenda est ecclesiz
catholicee dignitas et plebis intus posite fidelis atque incor-
rupta majestas, et sacerdotalis quoque autoritas ac potestas, ut
judicare velle se dicant de ecclesie praeposito extra ecclesiam
constituti? de christiano heretici? de sano sawucii? de integro
vulnerati? de stante lapsi? de judice rei? de sacerdote sacri-
leg?? Quid superest nisi ut ecclesia Capitolio cedat? ... Nulla
societas fidei et perfidiee potest esse. Qui cum Christo non est,
adversarius Christi est, qui unitati et paci ejus inimicus est,
nobiscumnon potest coharere. Sicum precibus et satisfactionibus
veniunt, audiantur. Si maledicta et minas ingerunt, respuantur.

Dans sa lettre & Maximus, Nicostratus, etc. (L. III, ep. 2),
Cyprien pose le principe qu'il ne faut pas rompre I'unité de
I'Eglise, mais il ne dit pas que résister a4 une majorité qui
viole la foi et qui change la constitution de I'Eglise, soit rom-
pre l'unité de I'Eglise. Au contraire, il est permis de croire
que Cyprien, qui repousse si €nergiquement les altérations de
la foi, donne raison a ceux qui rompent avec les novateurs
et qui conservent leur Eglise contre ceux-ci, méme si ceux-ci
sont en majorité. 11 dit simplement: Nec fas est nec licet fieri
Ecclesiam alteram institui, Christi membra discerpi, dominici
gregis animum et corpus unum discissa semulatione lacerari.
Quod queeso ut in nobis saltem illicitum istud f{raternitatis
nostrae dissidium non perseveret, sed et confessionis vestrae et
divine traditionis memores, ad matrem revertimini unde pro-
distis... Nec putetis sic vos evangelium Christi asserere, dum
vosmetipsos a Christi grege et ab ejus pace et concordia se-
parastis... Donc, selon Cyprien, c’est maintenir la paix, la
concorde et 1'évangile, que de rester fidéle a la divine tradi-
tion. Majorité ou minorité, peu importe; il n'en parle méme
pas.

Dans la lettre suivante, Cyprien dit que c’est I'hérétique
qui doit revenir & I'Eglise; donc, c'est celui qui a altéré l'an-
cienne foi, qui est sorti de I'Eglise et qui a divisé I'Eglise; et
il doit rentrer dans I'Eglise vraie, en revenant a la vraie foi.



e B e

C’est nous, dit-il, qui tenions la vérité de I'Eglise et 'unité du
sacrement évangélique (ecclesize veritas et evangelici sacra-
menti unitas, quae a nobis tenebatur); c'est vous, au contraire,
vous, Maximus et autres, qui avez accueilli « I'erreur schisma-
tique et hérétique» (postquam vos de carcere prodeuntes
schismaticus et heaereticus error excepit); donc c’'est vous qui
devez revenir a la vérité et a I'Eglise. Il ajoute que la zizanie
n'empéche pas le bon grain d’étre le bon grain, que les vases
de bois et d’argile n'empéchent pas les vases d’or et d'argent
d'exister; que c’est a4 nous a4 nous efforcer d’étre le froment
et les vases d'or ou d'argent, et que c'est le mailre seul qui
peut briser les vases d’argile. Donc Cyprien lui-méme enseigne
cette tolérance, malgré 'exclusivisme et la rigidité de certaines
de ses idées.

Ensuite, il est & remarquer avec quelle modération Cyprien
propose ses idées, sans les imposer. Il a essayé¢, dit-il, de tout
concilier, d'unir la vérité a la douceur, mais il n’a pas voulu
sacrifier la vérité a la douceur, ni la douceur a la vérité.
Telle a été son intention dans l'explication qu’'il a donnée de
la catholicité, c’est-a-dire de l'orthodoxie de 1'Eglise; s'il s'est
trompé, qu'on le corrige. Il ne pose pas en infaillible, et il ne
croit & l'infaillibilité d’aucun autre, en fait d’explication. Dans
sa lettre au prétre Maxime (L. III, ep. 3), il dit: Sed et catho-
lice ecclesie unitatem quanium potuit, expressit nostra me-
diocritas. Quem libellum magis ac magis nunc vobis placere
confido, quando eum jam sic legitis, ut probetis et ametis. Si
quidem quod nos verbis conscripsimus, vos factis impletis,
quando ad ecclesiam caritatis ac pacis unitale remeatis.

Dans une épitre a Florentius Pupianus (L. IV, ep. 9),
Cyprien définit 'Eglise: 1lli sunt ecclesia et plebs sacerdoti
adunata, et pastori suo grex adherens. Unde scire debes epis-
copum in ecclesia esse et ecclesiam in episcopo. On voit que,
avant tout, I'évéque doit étre dans 1'Eglise, et ce n'est qu'a
cette condition que I'Eglise est en lui. L'évéque est donc l'or-
gane de I'Eglise, mais il n’est pas I'Eglise; il est le symbole
visible de son unité, mais il n'est pas l'unité méme. Clest
I'Eglise méme qui est une et unie : Cum ecclesia queae catho-
lica una est, scissa non sit neque divisa, sed sit utique connexa
et coheerentium sibi invicem sacerdofumn glutino copulata. Le
clergé (prétres et évéques) n'est que le gluten; il va de soi



38

que ce gluten doit étre vrai et de bonne qualité, et non fal-
sifié. Cyprien ajoute que c'est le Christ qui par sa présence
gouverne les préposés eux-mémes: Christum qui arbitrio et
nutu ac presentia sua ez prepositos ipsos et ecclesiam cum pree-
positis gubernat. Donc les évéques doivent d'abord étre gou-
vernés par le Christ, c'est-a-dire soumis 4 sa doctrine et a ses
préceptes, et ils ne peuvent gouverner qu'a cette condition.

Loin de voir dans l'Eglise une propriété constante et
inamissible appelée infaillibilit¢, Cyprien dit que I'Eglise, de
fait, & certains moments, suit les exemples des hérétiques et
fait ce que font les Antechrists: Ad hoc enim malorum devo-
luta est Ecclesia Dei et sponsa Christi, #«¢ /hereticorum exem-
pla sectetur, ut ad celebranda sacramenta ccelestis disciplinee
lux de tenebris mutuetur, el id faciant chrisliani quod anti-
christi faciunt.

Cyprien ne distingue pas I'Eglise enseignante et I'Eglise
enseignée. Il dit que 1'évéque doit enseigner, mais d’abord
apprendre; donc, lui aussi, il doit &tre enseigné. Oportet epis-
copum non tantum docere, Sed ef discere, quia et ille melius
docet qui quotidie crescit et proficit discendo meliora. L'éveque
doit donc étudier tous les jours les choses meilleures et en
profiter pour son enseignement.

Il suit la vraie méthode historique, qui consiste & remon-
ter jusqu'a l'enseignement du Christ méme. Nam si ad divinae
traditionis caputetoriginemrevertamur, cessaterror humanus, et
sacramentorum ccelestiumratione perspecta, quidquid sub caligine
ac nube tenebrarum obscurum latebat, luce veritatis aperitur.

Toujours dans cette méme lettre contre celle d’Etienne, il
dit que, de méme qu'on remonte a la source pour corriger
les fuites d'eau et les défectuosités du canal, ainsi il faut
remonter jusqu'an Christ, jusqu'a la tradition dominicale et
apostolique, pour corriger les erreurs humaines. Ceci est trés
important. Quod et nunc facere oportet Dei sacerdotes pre-
cepla divina servanifes, ut in aliquo si nutaverit et vacillaverit
veritas, ad originem dominicam et evangelicam, el apostoli-
cam traditionem revertamur, et inde surgat actus nostri ratio,
unde et ordo et origo surrexit. — Parfait.

II. Constitution de I’ Eglise. 1.'égalité des apOtres entre eux,
T'unité de 1’épiscopat possédé par tous les évéques solidaire-



39 —

ment, I'universalité des rayons dispersés dans toute 1'Eglise,
ces grandes vérités ont été admirablement exprimées par
St. Cyprien dans son 7r. IIl de simplicitate preelatorum, o
il dit, & propos des paroles du Christ a Pierre et pour en
expliquer le vrai sens (Tu es Petrus, pasce oves meas, etc.):
Et quamvis apostolis omnibus post resurrectionem suam parewm
potestatem tribuat et dicat: Sicut misit me pater et ego
mitto vos, accipite Spiritum sanctum... Tamen, ut unitatem
manifestaret, unitatis ejusdem originem ab uno incipientem
sua autoritate disposuit. Hoc erani wulique et ceteri apostoli
guod fuit Pelvus, pari consortio prediti el honoris et potesialis,
sed exordium ab unitate proficiscitur, ut Ecclesia una mons-
tretur... Una est colomba mea... Hanc ecclesiee unitatem qui
non tenet, tenere se fidem credit? Qui ecclesi®e renititur et
resistit, in ecclesia se esse confidit? quando et beatus Paulus
apostolus hoc doceat et sacramentium wunitatis ostendat dicens:
Unum corpus et unus spiritus, una spes vocationis vestrae,
unus dominus, una fides, unum baptisma, unus Deus. Quam
unitatem firmiter tenere et vindicare debemus, maxime episcopi
gui in ecclesia presidemus, ut episcopatum quoque ipsum
unum atque indivisum probemus. Nemo fraternitatem mendacio
fallat, nemo fidei veritatem perfida pravaricatione corrumpat.
Episcopatus unus est, cujus a singulis in solidum pars tene-
tur. Ecclesia una est, quae iz muliitudinem latius incremento
feecunditatis exfenditur. Quomodo solis wmultt rvadii, sed lumen
unum, et rami arboris multi, sed robur unum tenaci radice
fundatum. Et cum de fonte uno rivi plurim: defluunt, nume-
rositas licet diffusa videbitur exundantis copise largitate, um-
tas tamen servatur in origine... Sic et ecclesia Domini luce
perfusa per orbem radios suos porrigit, unum tamen lumen est
quod ubique diffunditur, nec unitas corporis separatur.

On voit I'idée de solidarité, de corporation, d'universalité,.
Telle est l'idée de I'Eglise. L'origine de la lumiere, de la vie,
de la germination, est le Christ; c’est lui qui est le soleil, la
téte, le cep. Ensuite, la meére qui est comme la seconde source,
c'est 'Eglise, épouse du Christ. Pierre n’est ni soleil, ni ori-
gine, ni cep, ni source. C'est de I'Eglise que Cyprien dit:
Illius feetu nascimur, illius lacte nutrimur, spiritu ejus animamur.

Dans une lettre au pape Corneille (L. IV, ep. 8), Cyprien
nomme 'Eglise romaine «Ecclesiee catholice matricem et ra-



40 —

dicem ». On peut déja en conclure que I'Eglise catholique n’est
pas I'Eglise romaine. Ensuite, il appelle celle-ci «meére et
racine » par rapport a l'Eglise catholique d’Afrique, et non
par rapport a toutes les Eglises catholiques particulieres. En
effet, il parle immédiatement aprés de sa province d'Afrique,
de la Numidie et de la Mauritanie; bien plus, quoique I'Eglise
d’Afrique ait 'Eglise de Rome pour mere et racine, il n'en
conclut pas qu’elle lui soit soumise, Il dit, au contraire, qu'il
a retenu, pour l'examiner avec les évéques, la cause de Cor-
neille, afin d’approuver son ordination: « placuit ut per episco-
pos retenta a nobis rei veritate ad comprobandam ordinatio-
nem tuam... »

Dans une lettre a Florentius (L. IV, ep. 9), Cyprien dit
que c'est sur Pierre qu’a été fondée I'Eglise (Petrus super quem
zdificanda fuerat Ecclesia). Cependant dans cette méme lettre,
il affirme l'unité et 1'égalité de 1'épiscopat: fous doivent étre
«gouvernés par le Christ»; il ne parle pas d'un gouvernement
de Pierre. Et il termine sa lettre par un mot qui montre bien
I'égalité des évéques entre eux: «Habes tu litteras meas, et
ego tuas; in die judicii ante tribunal Christi utrumque recita-
bitur.» Tous les évéques sont responsables devant le tribunal
du Christ. Pas question d’'un tribunal de Fierre ni du pape.

Dans sa lettre Contra Epistolam: Stephani il dit: Preeclara
sane ac legitima fraditio a Stephano fraire nostro proponituyr,
#t auctoritatem nobis idoneam prebeat. Donc Etienne n’a pas
plus d’autorité propre qu'un autre évéque; il ne peut faire va-
loir qu'une autorité convenable, & savoir la tradition 1égi-
time,; et encore ne l'impose-t-il pas, mais la propose-t-il seule-
ment.

C'est dans cette Epitre qu'il dit aussi: Ecclesia est sola
que Christo conjuncta et adunata. Ce n’est donc pas l'union
avec I'évéque de Rome qui constitue I’'Eglise, mais I'union avec
le Christ. Et il ne craint pas de traiter le pape Etienne
d’ < obstiné » et de repousser sa doctrine. Donc il ne le tient
nullement pour un chef auquel il faille obéir, ni pour le cen-
tre et la source de la véritable unité,

Cyprien voit si peu dans Pierre un chef que, bien qu'il
dise que 1'Eglise ait été fondée sur lui, il dit que Paul a bien
fait de le reprendre. Dans sa lettre & Quirinus il dit, en effet,
expressément: « Nam nec Petrus quem primum Dominus elegit



A1

et super quem adificavit Ecclesiam suam!), cum Paulus de cir-
cuncisione postmodum disceptaret se vindicavit, seu aliquid
insolenter, aut arroganter assumpsit, ut diceret se primatum
tenere et obtemperari a novellis et posteris sibi potius opor-
tere. » De méme, dit Cyprien, nous devons accepter les vérités
qui nous sont communiquées méme par un homme qui, comme
Paul, a été persécuteur des chrétiens.

Dans un concile de Carthage, Cyprien déclara qu’il n'y a
aucun évéque des évéques, sauf le Christ. « Neque enim quis-
quam nostrum episcopum se esse episcoporum constituit aut
tyrannico errore ad obsequendi necessitatem collegas suos
adegit : quando habeat omnis episcopus pro licencia libertatis
et potestatis suze arbitrium proprium, tanquam judicari ab alio
non possit, cum nec ipse possit alterum judicare. Sed expec-
temus wunivers: judicium D. N. J. Christi, qui unus et solus
habet potestatem et prazponendi nos in ecclesie suze guber-
natione, et de actu nostro judicandi. »

Dans une Epitre au pape Corneille (L. I, ep. 3), Cyprien
dit qu'il n'y a pas qu'un seul prétre ni qu’un seul juge dans
I'Eglise: nec unus in Ecclesia ad tempus sacerdos, et ad tem-
pus judex vice Christi cogitatur. Il veut que ce prétre et ce
juge observe les magisteria divina, qu'il agisse avec le college
des prétres, d'aprés le suffrage du peuple et l'accord des
co-évéques, ce n'est qu'd cette condition que «la fraternité
entiere» doit lui obéir: cui si secundum magisteria divina
obtemperaret fraternitas universa, nemo adversum sacerdotum
collegium quicquam moveret, nemo post divinum judicium, post
populi suffragium, post coepiscoporum consensum judicem se
non jam episcopi, sed Dei faceret. Il veut qu'on lui obéisse,
mais a la condition qu'il sera lui-méme fidele observateur
de 1'évangile et qu'il maintiendra les préceptes apostoliques:
nec quemquam fidelem et evangelii memorem atque apostoli
pra&monentis mandata retinentem movere debet frater.

Cyprien dit que, lorsque le Christ a fondé son Eglise sur
Pierre, Pierre avait parlé pour tous et confessé pour tous la
divinité du Christ: unus pro ommnibus loquens et ecclesie voce
respondens. Ce n’est donc pas Pierre dirigeant, encore moins

') Ne dirait-on pas, par ce rapprochement, que, selon Cyprien, le Christ n’a
construit son Eglise sur Pierre que parce qu’il I'avait appelé en premier lieu? Il y
avait donc une raison de convenance i le laisser au premier rang.



— 42 —

gouvernant I'Eglise, mais c’est Pierre dans I'Eglise, membre
de 1'Eglise, écoutant I'Eglise et écho de I'Eglise: eos esse
ecclesiam qui in domo Dei permanent. Ce n'est pas lui qui
est I'Eglise, ce sont tous ceux qui sont dans la maison de
Dieu, et lui avec eux parce qu'il est I'un d'eux. Cyprien I'en-
seigne encore expressément dans I'Epitre suivante (L. I, ep. 4),
lorsqu'il dit: Surrexit Petrus in medio discentium, fuit awutem
turba in uno. Cest donc l'assemblée qui parla et décida, et il
n’en fut que linterprete.

Cyprien a rappelé expressément (L. III, ep. 10) que, tou-
jours et des le commencement de son épiscopat, il a agi, non
d'apres son sentiment privé, mais seulement avec le conseil
de ses prétres et de ses diacres et avec le consentement de
ses fideles: Solus rescribere nil potui, cum a primordio episco-
patus mei statuerim nihil sine consilio vestro et sine consensu
plebis mea privatim sententia gerere; sed cum ad vos per Dei
gratiam venero, tunc de iis qua vel gesta sunt, vel gerenda,
sicut honor wmuluus poscit, in commune tractabimus.

Cyprien défend expressément les droits des fideles, lors-
qu’il dit (L. I, ep. 4): «Quod etipsum videmus de divina auto-
ritate descendere, ut sacerdos plebe presente, sub ommnium
oculis deligatur, et dignus atque idoneus pidlico judicio ac
testimonto comprobetur... Coram omni synagoga jubet Deus
constitui sacerdotem, id est, instruit et ostendit ordinationes
sacerdotales non wnisi sub populi assistentis conscientia fieri
oportere, ut plebe presenle vel detegantur malorum criming,
vel bonorum merita pradicentur, et sit ordinatio justa et legi-
tima, quee omnium suffragio et judicio fuerit examinala.
Cyprien rappelle que les douze apdétres ont convoqué et inter-
rogé toute l'assemblée des disciples: et convocaverunt illi
duodecim fofam: plebem discipulorum et dixerunt eis quod
utique idcirco fam diligenter et caute convocata plebe tota gere-
batur, ne quis ad altaris ministerium vel ad sacerdotalem
locum indignus obreperet.

A ceux qui prétendent que Cyprien a enseigné que dans
I'Eglise catholique il ne doit y avoir gu'un seul évéque su-
préme, et que cet évéque est I'évéque de Rome auquel tous
doivent étre soumis, nous répondons qu'ils dénaturent entie-
rement la doctrine de Cyprien. La phrase ¢unum episcopum
in catholica ecclesia esse debere», se trouve dans la lettre



43 —

«au frére Corneille ». Cyprien y parle du schisme qui a
éclaté 2 Rome entre Corneille et le prétre Maxime, et il dit
simplement que dans wune Eglise catholique, ou dans foute
Eglise catholique, il ne doit pas y avoir deux évéques, mais
un seul. Quoi de plus simple? Il n'est pas question d'un évéque
universel, dominant les autres évéques; et c'est justement
dans I'Eglise de Rome qu’est le schisme.

Loin d'attribuer a [I'évéque des droits qu'il n'a pas,
Cyprien lui impose des devoirs et avant tout le devoir d’étre
le modele de son Eglise par la solidité de sa foi. Nam quan-
tum perniciosa est ad sequentium lapsum ruina praepositi, in
tantum contra utile est et salutare, cum se episcopus per fir-
mamentum fidei fratribus praebet imitandum (L. IlI, ep. 21).

Il importe de remarquer que Cyprien ne parle jamais de
l'infaillibilité ni de l'indéfectibilité de I'Eglise; il insiste sur la
nécessité de défendre son unité, et de ne pas se séparer de
la doctrine universelle, qui est celle des apoétres et du Christ;
il exhorte les fideles a étre de vrais fideles; il condamne ceux
qui se séparent, et c'est tout. L'infaillibilit¢é comme propriété
naturelle, constante et inamissible, il ne la signale pas une
seule fois dans I’Eglise, bien qu'il ne doute pas de l'ortho-
doxie de I'Eglise comme fait, lorsque, de fait, elle se conforme
a la parole du Christ telle qu'elle a ¢été transmise des l'ori-
gine dans toute I'Eglise,

St. Cyprien a trés bien fait ressortir le caractére condi-
tionnel de la présence du Christ parmi les fideéles réunis en
son nom. lls doivent étre réunis en som mom, c'est-a-dire étre
unanimes et pacifiques dans son enseignement et dans son
esprit. Voila l'essentiel: le grand nombre n'est rien; c’est la
fidélité a 'enseignement et A l'esprit du Christ qui est tout:
« Ubicumque fuerint duo aut tres collecti in nomine meo, ego
cum eis sum, ostendens non multitudini, sed unanimiiati depre-
cantium plurimum tribui si duobus, inquit, ex vobis convenerit
in terra, wunanimitatem prius posuit, concordiam pacis ante
premisit, ut conveniat nobis fideliter et firmiter docuit... Quo-
modo possunt duo aut tres in nomine Christi colligi, quos
constat a Christo et ab Evangelio separari,; non enim nos ab
illis, sed illi a nobis recesserunt... Ubicumque fuerint duo aut
tres collecti in nomine meo, ego, inquit, cum eis sum, cum
simplicibus scilicet atque pacatis, cum Deum timentibus, ef dez



— 44

precepta servantibus... Ipse affuit, ipse resolutis carceris claus-
tris, ut verbum gquod fideliter predicabant, multitudini traderent,
ad forum rursus imposuit. »

Rien ne prouve que I'homme sera aussi fidele au Christ
que le Christ lui est fidele: le Christ 'éclaire, mais le fidele
conserve sa liberté de regarder ailleurs et de mal voir. St.Cy-
prien dit: «Hinc heereses et factee sunt frequenter et fiunt,
dum perversa mens non habet pacem, dum perfidia discordans
non tenet unitatem. Fieri vero haec dominus permittit et patitur,
manente proprie libertalis arbitrio, ut dum corda et mentes
nostras veritatis discrimen examinat, probatorum fides integra,
manifesta luce clarescat.»

On objecte un passage du ch. IV du De wunitale FEcclesie,
ou l'on fait dire 4 St.Cyprien: «Le commencement part de
l'unité et la primaunld est donnée a Pievve pour montrer qu'il
w'y a quwune seule FEglise du Christ ¢t qu'une seule chaive:
sed primatus Petro datur ut una Ecclesia et cathedra una
monstretur. »

Réponse. Baluze et d’autres théologiens ont reconnu que
la phrase soulignée a été ajoutée dans des manuscrits posté-
rieurs et ne se trouve pas dans les anciens manuscrits de
St Cyprien?). M. Turmel est aussi de cet avis, «Chacun voit
facilement, dit-il, que ce texte rend un hommage éclatant a la
primauté du pape. Malheureusement, dans un bon nombre de
manuscrits, des variantes considérables se présentent ici a
nous. On v lit bien que le commencement part de l'unité et
que I'Eglise doit étre une; on n'y lit pas que la primauté a
été donnée a Pierre. On y apprend que l'unité doit étre gar-
dée; mais ce devoir y est formulé dans les termes suivants:
«Celui qui n’est pas attaché a l'unité de [I'Eglise, comment
peut-il s'imaginer garder la foi? Comment peut-on s'imaginer
étre dans 1'Eglise quand on résiste 4 'Eglise?» En un mot, il
n'y est plus question de la primauté de Pierre, de 'obligation
d’étre uni a Pierre, et d’étre attaché a la chaire de Pierre; la
primauté du pape y est passée sous silence. De ces deux
lecons, 'une est primitive, l'autre est le résultat d'une inter-
polation. Mais ol est la pensée authentique du saint évéque
de Carthage, ou est l'interpolation? Sont-ce les amis du Saint-

1Y Voir ma Zapauté antichrétienne, p. 122-12%; Paris, 1873.



45

Siege qui ont modifié son texte, en y introduisant la primauté
de la chaire de Pierre? Ne sont-ce point les ennemis de Rome
qui l'ont tronqué, en supprimant tout ce qui froissait leurs pré-
jugés? Chacune de ces hypothéses a eu et a encore aujour-
d'hui ses partisans; et I'on devine facilement de quel coté sont
allées les préférences des théologiens.» 1)

Dom Chapman a traité la question dans la Revue bénédic-
tine?). M. Turmel résume ainsi 'opinion du docte bénédictin.
«Dom Chapman, dit-l, reconnait que la legon interpolée est
celle qui proclame la primauté du Saint-Sieége, et, par 13, il se
sépare de la majorité des théologiens pour se ranger du coOté
des critiques. Mais il se retrouve bientdt d'accord avec ceux
qu'il avait d'abord quittés. Voici, en deux mots, comment i]
arrive 4 ce résultat imprévu. Il compare les manucrits; et il
emporte de ce travail I'impression que, trés probablement, la
lecon interpolée existait déja au III° siecle. Il interroge les Peres;
et il constate que l'interpolation a été utilisée, dés le IVe siecle,
par St.Optat et par St.Jérome, puis plus tard par Gélase,
Pascal II et le vénérable Bede. Il étudie le style de St.Cyprien;
et il le retrouve dans le texte remanié. Il évoque l'histoire du
saint evéque; et il constate que Cyprien, aprés avoir écrit son
livre De wunitate Ecclesie uniquement pour combattre le diacre
Félicissime, l'envoya plus tard a des chrétiens qui avaient
besoin d'étre mis en garde contre l'hérésie novatienne. Il
examine la lecon interpolée; et il s'apercoit qu'elle est des-
tinée a combattre le novatianisme. Sa conclusion est que lin-
terpolation a pour auteur... St.Cyprien lui-méme. C'est une
seconde édition du De unitate dans laquelle lillustre évéque
de Carthage s’est inspiré des besoins de la controverse
novatienne. » %)

M. Turmel n'hésite pas a combattre 'opinion de dom Chap-
man et a soutenir que le texte 4 €té interpolé en faveur de
Rome. Voici ses propres expressions :

« Je voudrais que la thése soutenue par dom Chapman fat -
aussi solide qu'elle est ingénieuse. Mais je ne puis taire que
T'auteur ne me parait pas toujours suffisamment motiver ses

1) Revue du clergé frangais, 1°° juillet 1904, p. 286.

2) Juillet 1902 et janvier 19o3: Les interpolations dans le Traité de St. Cyprien
sur l'unité de I'Eglise.

%) Revue du clergé frangais, loc. cit., p. 286-287.



— 46 —

assertions. Non pas, certes, qu'il oublie de se documenter. I
apporte, au contraire, des textes et des références a profusion.
Mais qu'importe d'accumuler les témoignages s’ils sont étran-
gers & la question? Qu’'importent les enquétes, si elles ne sont
pas orientées vers le probleme qu'il faut résoudre? Or, dans
ses doctes investigations, dom Chapman sort parfois de son
sujet. I1 veut démontrer, par exemple, que la legon interpolée
vise le novatianisme et que c'est pour cela qu'elle proclame la
primauté du siége apostolique. J'accepterais sa démonstration
si, dans 'affaire de Novatien, la primauté de Rome avait été en
jeu. Mais Novatien était un antipape qui se prétendait élu
canoniquement évéque de Rome. Son crime, comme celui de
tous les antipapes, €était de disputer & Corneille un titre dont
ce dernier était l'unique possesseur légitime; il ne consistait
pas a rejeter la primauté du Saint-Siege. Deés lors, on ne voit
pas le rapport qui peut exister entre la legon interpolée et le
novatianisme. De méme, 'auteur nous sert une longue étude
sur la généalogie des manuscrits de St.Cyprien, pour établir
que l'interpolation remonte au III°® siecle. Je m'inclinerais devant
sa conclusion si, d'une maniere ou d'une autre, il arrivait a
établir un lien entre cette date et les manuscrits qui contien-
nent la legon interpolée. Mais ce lien, on le cherche vaine-
ment dans sa dissertation. On voit que le manuscrit ou l'inter-
polation apparait pour la premiére fois est du VIII® siecle,
tandis qu'on a un manuscrit du VII® ou méme du VI°® siecle
qui donne le texte authentique: c'est tout ce que l'on peut
tenir comme certain. Dom Chapman estime que le premier
manuscrit descend d'un archétype du III® siecle. Mais il ne
donne de sa conjecture ni une preuve, ni un commencement
de preuve; car je ne puis appeler de ce nom des inductions
sur l'ordre respectif des formes de linterpolation, inductions
qui, outre qu'elles sont absolument arbitraires, n’ont aucune
portée. Enfin l'auteur pense que St. Optat, St. Jérome et
St. Gélase ont connu la legon interpolée. Mais quelles preuves
donne-t-il? Pour Gélase aucune qui soit un tant soit peu sérieuse.
Pour Optat et Jérome, le seul fait qui mérite d’étre pris en
considération est que l'on rencontre sous leur plume la for-
mule Cathedrva Petri. Et ce fait donnerait & réfléchir si la for-
mule en question ne se trouvait que dans la legon interpolée
du De wunitate Ecclesice. Mais on la trouve aussi dans une des



47

lettres de St. Cyprien a Corneille (cf. 59, 14, Hartel, II, 683).
De quel droit alors peut-on dire que St. Optat et St. Jér6me ont
fait leur emprunt a la lecon interpolée du De unitate? Pourquoi
ne pas supposer qu'ils se sont inspirés de la Lettre a Cornetlle?
J’arréte ici ces critiques. L’étude de dom Chapman témoigne
d'une vaste érudition et, en particulier, d'une connaissance
approfondie des manuscrits de St. Cyprien; mais elle n’a pas
atteint son but. Il reste vrai que le chapitre IV du De unitate
Esclesice a été interpolé par un pieux scribe désireux de mettre
en lumiere la primauté du Saint-Sieége. Le fait n’a rien de bien
troublant. Il vaut mieux l'accepter que de chercher a le dis-
simuler par des expédients qui ne sauraient faire longtemps
illusion. Notons, du reste, que la fraude a aujourd’hui un
age vénérable, puisqu'elle a été connue et utilisée par le pape
Pélage I1Y).»

M. A. de Meissas, dans un trés important article sur le
Sénat ecclésiastique de Rome, s'est ainsi exprimé ?): « Rien n'a
été plus travesti par les théologiens que les principes de
St. Cyprien sur l'autorité dans I'Eglise. Si 1'on veut les con-
naitre au vrai, c’est par l'ensemble de ses cuvres et par
toute sa conduite qu'il faut en juger; non par quelques lam-
beaux de textes artificieusement découpés et frauduleusement
interprétés, ni surtout par le § 4 de son Traité de I'Eglise,
qui est tout entier interpolé, comme Balaze l'a si bien dé-
montré (voyez P. L., t. IV, col. 513-515, notes). »

Dans ce méme article, M. de Meissas a ainsi jugé St. Cy-
prien: « Cyprien est un des plus ardents défenseurs de l'abso-
lutisme épiscopal. Rien qu'il 'entendit en pratique flout autre-
ment que ['épiscopat moderne, et qu'il ne vouldt pas que
I’'évéque fit rien sans le conseil de ses prétres, cependant il
concentrait toute l'autorité dans les mains de l'évéque, et ne
lui reconnaissait de comptes a rendre qu'a Dieu, du moins
tant qu'il gardait les liens de la concorde avec ses collegues.
C’est pour cela qu'il se prétendait, lui, pape carthaginois?),
aussi maitre 4 Carthage que le pape romain l'était & Rome.

1) fbid., p. 287-288.
) Annales de philosophie chrétienne, novembre 1904, p. I5I.
) Le clergé romain lui donnait lui-méme ce titre, tandis qu’il n’appelait Fabien

qu’homme de trés noble mémoire. V. 'ép. 31 dans la corresp. de St. Cyprien, P, L.,
t. III.



48

11 était acquis d’avance a la défense de l'autorité exclusive de
celui-ci. En la défendant, c’était sa propre autorité qu’il défen-
dait, comme celle de chaque évéque dans son Eglise particu.
liere. » Peut-étre le mot « exclusive» est-il excessif,

M. de Meissas a sans doute voulu faire allusion & ce pas-
sage d'un discours de Cyprien, lors de ses débats avec le pape
Etienne, en 256: « Il nous reste a déclarer, chacun & notre
tour, ce que nous pensons sur cette affaire, et cela, sans pré-
tendre juger personne, ni excommunier personne, pour une
divergence d’opinion. En effet, aucun d'entre nous ne se
constitue évéque des évéques; aucun, par des menaces de
tyran, ne cherche a contraindre ses collegues ni a forcer leur
adhésion. Zout évéque est libre et exevce, comme il Ientend,
son ponvoir, il ne peut pas plus étre jugé par un autre qu'il
ne peut lui-méme juger un autre. Attendons tous le jugement
de N. S. J.-C., qui, seul au monde, a le pouvoir et de nous
préposer au gouvernement de son Eglise et de juger notre
acte.»

Certes, il serait facile d'abuser de cette proposition déta-
chée: «Tout évéque est libre et exerce, comme il 'entend, son
pouvoir. » Mais ce serait fausser la pensée de St, Cyprien: car
il 'a trés clairement exprimée, dans mainis passages, au sujet
de T'union qui doit exister entre 1'évéque, le clergé¢ et les
fideles, ainsi que sur la nécessité ou sont les préposés d'ob-
server les enseignements et les préceptes du Christ, et sur les
droits qu'auraient les fideles de résister aux préposés qui pré-
variqueraient.

Dom H. Leclercq, dans son Afrigue chyrétienne (t. 1, p. 212),
a reproché & M. J. Delarochelle d’ «¢avoir inlerprélé plus que
compris» cet important passage de Cyprien, dans une disser-
tation sur «L'idée de 1'Eglise dans St. Cyprien!)». Dom Le-
clercq reconnait expressément que, lorsque St. Cyprien qualifie
I'Eglise de Rome de radix et matrix, i1 ne faut pas prendre
ces mots «<au sens qu'une lecture hative leur a fait donner;»
que nul, par exemple, ne saurait attribuer 4 I'Eglise de Rome
la fondation de celle d'Antioche; que I'Evangile est venu en
Afrique de la racine des Eglises orientales (illa radice eccle-
siarum orientalium unde evangelium in Africam venit?). Dom

Y Voir la Revue d'hist. et de Iitt, religieuses, 1896, t. I, p. 524 et suiv.
) T. I, p. 33-35. Cf p. 40.



— 49

Leclercq prétend que St. Cyprien est un esprit exact, plus ami
du vrai que du brillant, dont on peut croire généralement
toutes les affirmations, lorsqu’il les présente sous la forme
mesurée qui est naturellement et volontairement la sienne,
et que par ailleurs son esprit n’est pas ému’). Mais il remarque
en méme temps qu’' «il faut faire la part de 1'éloquence » dans
ses admonestations et ses descriptions; que le clergé de son
temps laissait fort a désirer?). D’out 'on pourrait conclure que,
s'il s'est montré quelquefois si absolu comme évéque, c'était
plutdt par suite des circonstances qui lui en faisaient une
sorte d'obligation, qu'en vertu d'un droit divin qu’il aurait cru
posséder.

Selon Dom Leclercq, St. Cyprien, méme lors de ses dis-
sentiments avec le pape Etienne, n’aurait pas contesté «la
suprématie du pape?®). On se demande alors en quoi aurait pu
consister cette suprématie; car — et Dom Leclercq 'avoue
expressément 4 cette méme page — «selon St. Cyprien, et ce
fut 'opinion qui prévalut dans la plupart des conciles d’Afri-
que, les appels a Rome ¢étaient la négalion de la discipline,
parce que, placé a une grande distance, insuffisamment
éclaivé, trompé parfois, le pape de Rome pouvait laisser sur-
prendre sa bonmne foi.» Un tel aveu contre linfaillibilité du
pape et contre sa suprématie, met fin a toute discussion sur
ce point: car il est impossible d'admettre que St. Cyprien
aurait jamais consenti & violer ce qu'il eit estimé étre la dis-
cipline de I'Eglise.

Il me semble que la question est jugée.

1. Les traditions humaines. Dans sa lettre a Pompeius
Contra epistolam Stephani, Cyprien veut qu'on subordonne les
traditions a ce qui est de droit divin. Il attaque ceux qui s’obs-
tinent avant tout dans leurs traditions humaines. Quae ista obsti-
natio, queaeve prasumptio, lumanam traditionem divine dispo-
Sttioni anteponere, nec animadvertere, indignari et irasci Deum
quoties divina praecepta solvit et praeterit humana traditio...
Sine causa autem colunt me, mandata et doctrinas hominum

Y T. 1, p. 235.
%) P. 236-237.
N T I, p. 129,

Revue intern. de Théologie. Heft 49, 1905. 4



— 50 —

docentes... Beatus Paulus monet ipse et instruit dicens: S7
quis aliter docet et non acquiescit sanis verbis D. N. J. Christi
et doctrine ejus stupore elatus est, nihil sciens discedendum
ab hujusmodi... Il ajoute qu’il faut combattre pour Dieu par
la foi, par la religion sincere, par la vertu: nec consuetudo quae
apud quosdam obrepserat, impedire debet: quo minus veritas
preevaleat et vincat. Nam consuetudo sine veritate, vetustas
erroris est: propter quod relicto errore sequamur veritatem...
Propter quod, si in Christo sumus et Christum in nobis habe-
mus, st manemus in veritate, et verilas in nobis maneat (il
exige les deux conditions), ea qua sunt vera teneamus,..
Oportet episcopum non tantum docere, sed et discere, quia
et ille melius docet qui quotidie crescit et proficit discendo
meliora.

Dans une lettre a Quirinus, Cyprien dit: Non est autem
de consuetudine preaescribendum, sed ratione vincendum. Et
Cyprien dit que ce n’est pas étre vaincu, mais instruit, lors-
qu'on accepte d’autrui les choses meilleures qu’il nous commu-
nique. C'est 1a la vérité de la foi et la véritable unité de
I’Eglise. Non enim vincimur, quando offeruntur nobis meliora,
sed instruimur, maxime in his quae ad ecclesiee unitatem per-
tinent et spei ac fidei nostr& veritatem.

IV. — Tolérance. Cyprien, malgré son rigorisme contre
les hérétiques et les schismatiques, dit que c’est le Maitre seul
qui peut arracher l'ivraie et briser les vases sans honneur;
que, quant a nous, nous devons nous efforcer d’étre le froment
et les vases d'or et d’argent; et qu'on peut étre froment mal-
ogré la présence de la zizanie et vases d'or ou d’argent malgré
la présence des vases d’argile. Dans sa lettre a Maximus
(L. III, ep. 3), il dit: «Nam et si videntur in ecclesia esse
zizania, non tamen impediri debet aut fides aut caritas nostra,
ut quoniam zizania esse in ecclesia cernimus, ipsi de ecclesia
recedamus. Nobis imo laborandum ut frumentum esse possimus,
ut cum cceperit frumentum dominicis horreis condi, fructum
pro opere mnostro et labore capiamus. Apostolus in epistola
sua dicit (2 Tim. 2): In domo autem magna non solum vasa
sunt aurea et argentea, sed et lignea et fictilia, et quaedam
quidem honorata, queedam vero inhonorata. Nos operam demus
et quantum possumus laboremus, ut vas aureum vel argen-



teum simus. Ceeterum fictilia vasa confringere dowiino soli con-
cessum est, cui et virga ferrea data est. Esse non potest major
domino suo servus. Nec quisquam sibi quod soli filio pater
tribuit, vendicare putet, ut ad aream ventilandam et purgandam
paleam jam ferre se posse, aut a frumento universa zizania
humano judicio segregare. Superba est ista obstinatio et sacri-
lega praesumptio quam sibi furor pravus assumit.

V. Exagérations. On sait que Cyprien niait aux hérétiques
et aux schismatiques tout pouvoir et tout droit de baptiser, et
que ses arguments ne portent pas seulement contre la validité
du baptéme, mais contre celle de tous les sacrements conférés
par eux. Il écrivit & Magnus (Epist. L. I, ep. 6): Dicimus
omnes heereticos omnino et schismaticos nihil habere potes-
tatis ac juris. Et, en conséquence, il compta Novatien «parmi
les antichrists». Et cela parce que le Christ a dit: Qui non
est mecum, adversum me est. Il ajoute: Unde apparet adver-
sarios Christi antichristos omnes esse, quos constet a caritate
atque ab unitate ecclesize catholicae recessisse... Quod autem
Ecclesia una sit, declarat in Cantico Spiritus sanctus ex persona
Christi dicens: Una est columba mea, perfecta mea... Hortus
conclusus... Si autem hortus conclusus est sponsa Christi, quae
est Ecclesia, patere res clausa alienis et profanis non potest.
Et si fons signatus est, neque bibere inde, neque consignari
potest cui foris posito ad fontem accessus non est. Et il con-
tinue: De méme qu'on n'a pas pu étre sauvé en dehors de
I'arche de Noé, ainsi «on ne peut pas étre vivifié par le bap-
téme en dehors de 1'Eglise, 4 laquelle seule le baptéme a été con-
cedé (cui soli baptisma concessum est)», Aux yeux de Cyprien,
Novatien n’était pas dans I'Eglise, parce qu'il avait été ordonné
a seipso, et non par tradition évangélique et apostolique... Son
ordination était nulle, donc son baptéme (le baptéme conféré
par lui) nul aussi, et aussi les autres sacrements. «In domo
una comedetur »; on ne mange pas hors de I'Eglise; donc I'eu-
charistie aussi est nulle. — On sait que cette interprétation n'a
pas été admise.

Cyprien a certainement exagéré le conseil de Jean: heere-
ticum devita (ce qui est trés juste et trés prudent), lorsqu'il 1'a
transporté de la vie habituelle a la définition de 1'Eglise, et
qu'il a dit dans cette méme lettre & Magnus: Et audet quis-



. 352

quam dicere aquam baptismi salutarem, et gratiam ceelestem,
communem cum schismaticis esse posse, cum quibus nec terres-
tris nec seecularis potus debeat esse communis?

Ep. XII, Lib. 1, Cyprien dit encore: Pro certo tenentes
neminem foris baptizari extra ecclesian: posse, cum sit baptisma
unum ‘#utfra sanctam Ecclesiam constitutum, et scriptum sit
domino dicente: « Me derelinquerunt fontem aquae vivee gratis,
et effoderunt sibi lacos detritos, qui non possunt aquam por-
tare.» Etrange raisonnement et faible raison. Cyprien est ainsi
conduit a oublier non seulement que c’est J.-C. et non le
prétre-homme qui lave l'ame comme l'eau lave le corps. Il
dit: Quomodo mundare et sanctificare aquam potest, qui ipse
immundus est et apud quem spiritus sanctus non est? — Cum
dicimus: Credis in vitam @ternam et remissionem peccatorum
per sanctam Ecclesiam? intelligimus remissionem peccatorum
non nisi in ecclesia dari; apud hareticos autem ubi Ecclesia
non sit, non posse peccata dimitti. Cyprien dit que les héré-
tiques n'ont ni église ni autel : unde nec unctio spiritualis apud
hzereticos potest esse, cum constet oleum sanctificari, ef eucha-
ristiam fievi apud illos ommnino non posse.

Dans sa Lettre & Etienne (Lib. II, ep. 1), Cyprien émet cet
argument : Ii doit y avoir une différence entre les membres
orthodoxes de 1'Eglise et les hérétiques et les schismatiques
qui déchirent le corps de I'Eglise; sinon, quels seraient les
avantages d'appartenir a I'Eglise et de la servir? Donc lorsque
ces hérétiques et ces schismatiques reviennent a 1'unité de
I’Eglise, on ne peut pas les mettre sur le méme pied que les
fideles. Nam quid bonis et innocentibus, atque ab Ecclesia non
recedentibus reservamus, si eos qui a nobis recesserint et
contra Ecclesiam steterint, honoramus? Cyprien veut bien
qu'on leur pardonne, mais non qu'ils soient promus (non tamen
debent in domo fidei perfidia promoveri), et il veut que chaque
préposé rende raison de ses actes au Maitre. Il ne nomme pas
ce Maitre: c'est évidemment Dieu, ou I'Eglise.

Dans le De simplicitate preeelatorum, il va jusqu'a dire:
Esse martyr non potest, qui in ecclesia non est; ad regnum
pervenire non poterit, qui eam qua regnatura est derelinquit...
Christus inviolata servare mandavit; exhibere se non potest
martyrem qui fraternam nona tenuit caritatem... Pertingere non
poterit ad preemium Christi, qui dilectionem Christi perfida
dissensione violavit. Qui caritatem non habet, Deum non habet.



33 —

Cyprien ne remarque pas que celui qu’il accuse de diviser est
peut-étre un homme de parfaite bonne foi et de conscience ; et qu'a-
lors sa sévérité envers cet homme est un manque de charité et de
justice, et qu’on peut ainsi lui appliquer a lui-méme ses maximes
séveres. Comment peut-on dire qu'un homme qui est tué pour sa
religion hors de I'Eglise, ne peut pas arriver au salut, parce qu'il
est hors de I'Eglise? «Ille, si extra ecclesiam fuerit occisus, ad
ecclesize non potest praemia pervenire.» Le salut n’est pas une
récompense de 1'Eglise, mais une récompense que Dieu donne
a ceux qui vivent et meurent pour lui de bonne foi.

Répétons-le, Cyprien était en présence de divisions; on
attaquait beaucoup le clergé. Il a compris qu'il fallait faire
cesser ces divisions et ces attaques. De 12 les défenses qu'il a
faites du clergé, défenses excessives et outrepassant les droits
du clergé et les conditions de 1'unité. Mais comme, d’autre
part, il a insisté aussi sur les droits des laiques et sur les
obligations du clergé, il en résulte qu’au fond tout s'équilibre.
Caractére entier, il raisonnait ainsi: Nul ne donne ce qu'il n'a
pas; or le ministre schismatique ou hérétique n’a pas le Saint-
Esprit; d’autre part, c'est le Saint-Esprit seulement qui donne
la griace, ce n'est pas le sacrement méme; donc les sacrements
conférés par un tel ministre sont nuls. Voici ses propres
expressions (Contra Episti. Stephani) : Peccata purgare, et
hominem sanctificare aqua sola non potest, nisi habeat et spi-
ritum. Necesse est concedant illic esse Spiritum sanctum ubi
baptisma esse dicunt, aut nec baptisma est ubi spiritus non est,
quia baptisma esse sine spiritu non potest. Quale est autem
asserere et contendere quod esse possint filii Dei, qui non sint
in Ecclesia nati?... Ecclesia est sola quae Christo conjuncta et
adunata spiritualiter filios generat. Cyprien n'a pas remarqué
que I'Esprit souffle ou il veut, et que celui qui est de bonne
foi est uni au Christ par sa bonne foi. La bonne foi est I'adhé-
sion sincére de 'ame a ce qu'elle croit vrai, juste et bon; si
elle se trompe, I'ame prouve qu’elle est faible, mais non qu’elle
n'est pas sinceére. On peut étre faible et se tromper de bonne
foi. Croire une erreur en croyant que c'est une vérité, c’est
toujours croire a la vérité et aimer la vérité. La psychologie
de Cyprien a été défectueuse, en ce sens qu'il n'a pas compris
comment 'Ame ne cesse pas d’étre unie a la vérité, méme
quand elle la voit mal et la comprend mal. Que Cyprien ait
eu raison de condamner les hérétiques et les schismatiques qui



— B4

divisent pour diviser, et qui enseignent 'hérésie sachant qu’elle
est erreur, nul n'en doute; mais que de chrétiens se séparent
de tels et tels qui leur paraissent coupables, et cela unique-
ment pour rester unis a ce qu'ils croient étre la vérité!
Dans sa lettre a Quirinus il va jusqu'a appeler le baptéme
des hérétiques : Heaereticorum sordidam et profanam tinctionem...
Qui baptizatur a mortuo, quid proficit lavatio ejus? Manifestum
est autem eos qui non sunt in ecclesia Christi, inter mortuos
computari #nec posse ab eo vivificari alterum qui ipse vivit in
zternum et vivificat Dei populum. De telles assertions se ré-
futent d’elles-mémes, et le bon sens universel en a fait justice.
Laissons donc de coté les erreurs de Cyprien; ne voyons que
les sages principes qu'il a enseignés d'ailleurs, et auxquels
I'Eglise entiere a accordé toute la considération qu'ils méritent.
Bref, les maximes fondamentales de Cyprien, en matiére
d’ecclésiologie, sont les suivantes: 1° L’Eglise du Christ n'est
pas constituée par le grand nombre des adhérents, mais par
leur fidélité au Christ et & la divine tradition: Non attendas
numerum illorum... Divinze traditionis memores... Ecclesia est
sola quae Christo conjuncta et adunata..., — 2° L’Eglise du
Christ n'est pas la hiérarchie, mais la fraternité universelle :
fraternitas universa. Cyprien ne cite pas avant tout le clergé,
mais les fideles: plebs sacerdoti adunata, et pastori suo grex
adherens; — 3° Les fidéles doivent étre unis au clergé, mais
I'éveéque doit aussi «agir en union avec le college des prétres,
d’apres le suffrage du peuple et 'accord des coévéquess»; —
4° Aucun prétre, aucun ¢évéque n'est infaillible; lorsqu’'il y a
des «vacillations», des dissensions, l'unique regle a suivre est
de revenir au Maitre, au Christ, & la tradition primitive : ad
originem dominicam et evangelicam, et apostolicam traditio-
nem revertamur; — 5° Il n'y a aucun évéque des évéques.
L'Eglise ne doit pas céder au Capitole. Si le capitole est per-
fide, il faut lui opposer la foi: nulla societas fidei et perfidiae
potest esse. Si le Capitole menace, il faut dédaigner ses me-
naces: Si maledicta et nimas ingerunt, respuantur.
Donc, d'aprés St.Cyprien, l'ecclésiologie romaine actuelle
est manifestement erronée, anticatholique et antichrétienne.

E. MicHAUD.




	L'ecclésiologie de St. Cyprien

