
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 49

Artikel: Notes sur l'Union des Églises

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403610

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOTES SUR L'UNION DES ÉGLISES.

I. Esquisse d'un Traité de l'union des Eglises
chrétiennes.

Introduction : i° Nécessité de cette union; 2° Sa nature;
3° Ses difficultés; 40 Les moyens de la réaliser.

I. Nécessité de l'union. J'ai déjà traité cette question dans le
« Traité de l'Eglise chrétienne en général » : nécessité d'une
certaine unité dans l'Eglise chrétienne, ch. X, § 1 ; nécessité de rétablir

l'union des Eglises séparées, ch. XIII, § 3 ; communion des

saints, § 4. Complétons ces notions. — L'union est nécessaire pour
deux principaux motifs : faire cesser le scandale de la division et
rétablir l'idéal imposé par le Christ.

D'abord, les divisions qui existent actuellement entre les
Eglises qui se disent chrétiennes, sont scandaleuses et tout
véritable chrétien doit s'efforcer d'y mettre fin. C'est un fait que les

disputes entre les dieux et les déesses de l'Olympe payen ont été
la principale cause de la ruine du paganisme soit oriental, soit
occidental. C'est un fait que les disputes et les haines qui ont
cours entre certaines Eglises dites chrétiennes, ne sont pas moins
scandaleuses; on devrait même dire qu'elles le sont davantage, car
l'âme chrétienne étant tenue à une plus grande perfection que
l'âme payenne, il y a lieu d'être plus frappé des scandales entre
chrétiens que des scandales entre payens. Maintenir ces scandales
est donc travailler à la ruine du christianisme et de l'Eglise.
Tantaene animis caelestibus irae! De même, chez les chrétiens,
Vodium theologicum est la haine la plus profonde et la plus
invétérée, ce qui prouve combien sont peu chrétiens les théologiens
et les dévots en question. De là la maxime populaire : € Plus on
est dévot, plus on s'entrehait ». Il suffit de rappeler avec quelle
vigueur St. Grégoire de Nazianze a stigmatisé les théologiens et
les évêques de son temps qui divisaient l'Eglise et scandalisaient le
monde. St. Jean Chrysostome leur reprochait d'oublier que le but

Revue in cera, de Théologie. Heft 49, 1905 1



de l'incarnation a été d'établir la charité parmi les hommes: »Pourquoi

le Fils de Dieu est-il venu sur la terre? An ut tnutuum mor-
deamus et devoremur? Minime. » Que ne diraient pas ces saints,
s'ils étaient témoins, par exemple, des disputes, des batailles
haineuses qui se livrent entre chrétiens jusque sur le tombeau du
Christ, batailles auxquelles des soldats musulmans sont obligés de
mettre fin1]! — On objecte: «Moi, Eglise latine, je suis seule la
véritable Eglise chrétienne; or je suis très unie chez moi, et les
divisions scandaleuses des autres Eglises ne me touchent pas; donc
je n'ai nul besoin de m'unir avec ces fausses Eglises chrétiennes ;

au contraire, qu'elles soient anathème, et cela pour le maintien de
l'unité et de la paix dans la véritable Eglise chrétienne, qui est
la seule Eglise romaine.» Certains théologiens orientaux font le
même raisonnement en l'appliquant à l'Eglise orientale, qui, selon
eux, est la seule Eglise chrétienne. — Réponse: Cet exclusivisme,
qu'il vienne soit de Rome, soit de l'Orient, n'est qu'un trompe-
l'œil. D'une part, l'Eglise romaine reconnaît que l'Eglise orientale
possède, outre la dogmatique des sept conciles dits œcuméniques,
les sept sacrements, etc ; d'autre part, l'Eglise orthodoxe reconnaît
que l'Occident possède aussi cette dogmatique et ces sacrements.
Donc l'exclusivisme oriental est aussi erroné que l'exclusivisme
romain; l'un et l'autre procèdent du même sophisme et du même
orgueil. En outre, si l'Eglise romaine veut bien considérer les
doctrines qui s'enseignent dans ses propres écoles, elle y constatera
des divisions et des contradictions profondes. Même chose parmi
les théologiens de l'Eglise orthodoxe : les uns écartent les textes
des Pères qui les gênent et donnent aux dogmes des explications
qui sont inconciliables avec celles de ces mêmes Pères; et que dire
aussi des haines de races et de nations qui éclatent sans cesse

parmi eux? Le monde entier en est témoin et scandalisé. Donc
que chaque Eglise, au lieu de s'enorgueillir dans ses faits et gestes,

fasse son mea culpa, sincèrement, et alors la réforme et l'union
seront faciles à réaliser.

Ensuite, le bon sens et l'histoire prouvent que certains effets,
dans l'ordre moral, ne peuvent être produits ni par l'individualisme

isolé, ni par la séparation des forces, mais seulement par
leur union. La grande loi sociale de la solidarité ou de la dépendance

réciproque est de toutes la mieux démontrée aujourd'hui,
par la philosophie, par le calcul, par l'expérience. M. P. F. Thomas

a mis ce point en parfaite lumière2) : tout être est tributaire

1) Ces faits sont malheureusement trop connus pour qu'il soit besoin d'entrer
dans des détails. Voir, par exemple, le Temps du 19 janvier 1898.

3) Moral,- et Education, p. 46-53: Paris, Alcan, 1899.



des autres êtres, toute force des autres forces; chez les vivants,
cette réciprocité d'action et de réaction continuelles est particulièrement

frappante; et ce qui est vrai de l'organisme humain l'est
aussi de la société humaine, qui est un organisme. Donc un pour
tous et tous pour un. Au point de vue intellectuel et moral, plus
encore qu'au simple point de vue physique, la société est plus
utile à l'individu que l'individu ne l'est à la société. Toutes ces
vérités sont non moins frappantes dans l'ordre religieux que dans
l'ordre profane et purement social. Unies, les Eglises chrétiennes
seront tout autres que séparées: elles seront plus attachées au

dogme qui les unira, et plus libres envers les dubia qui les

distingueront sans les diviser; donc elles seront plus pénétrées de la
vraie foi et plus éloignées des superstitions. Les avantages moraux
et religieux d'une telle solidarité sont si considérables et si faciles
à apercevoir qu'il est impossible de leur être indifférent, pour peu
qu'on soit pénétré de l'idéal chrétien, de l'esprit du Christ, du
besoin de travailler sérieusement à sa propre sanctification et à

l'extension du règne de Dieu parmi les hommes.
Le Christ a dit : LTt omnes unum sint, sicut tu Pater in me

et ego in te, ut et ipsi in nobis unum sint (Jean, XVII, 21). Et il
a répété cette même pensée aux versets 22 et 23, en paraissant
indiquer des degrés dans cette union, car au verset 23 il veut que
l'on soit s consommé •> (consuinmati) dans l'unité. C'est là sans
doute un désir, mais un tel désir n'est-il pas un ordre pour les
vrais disciples? Aurait-on réellement en soi l'esprit et l'amour du
Christ, si l'on ne se faisait pas un devoir de travailler à la
réalisation d'un désir si ardemment exprimé?

De fait, malgré les divisions que provoquent les intérêts des

individus et des peuples, on commence cependant à se convaincre,
au nom de ces mêmes intérêts, que l'union s'impose de plus en

plus pour le bien-être social et pour le perfectionnement de
l'humanité. C'est un fait que, depuis que les chemins de fer et les

télégraphes ont rendu faciles et avantageuses les relations entre les

peuples, un courant d'internationalisme s'est établi pour la solution

d'une infinité de questions. Et parmi ces questions, comment
la question religieuse n'aurait-elle pas sa place N'est-il pas logique

que l'internationalisme ait pour corollaire l'interconfessionna-
lisme? Effectivement, dit le Catholique national du 29 octobre 1892
(p. 174-175), «les Eglises chrétiennes qui depuis des siècles vivent
séparées, commencent à comprendre que leur séparation est
nuisible et aux chrétiens et à elles-mêmes: que persévérer dans cette
séparation, c'est fortifier l'impiété et les partis irréligieux; que les

progrès de l'indifférentisme n'ont été aussi considérables en notre



._ 4 —

siècle que parce que les Eglises séparées, hostiles les unes aux
autres, jalouses, égoïstes, absorbées par la propagande de clocher
et par des questions purement ecclésiastiques au lieu de l'être par
la grande question religieuse, ont détourné les âmes des pratiques
et des idées religieuses. Elles commencent à comprendre qu'il est

temps de mettre fin à un état de choses aussi scandaleux et aussi
désastreux.

« Il n'y a guère que l'Eglise romaine qui, se croyant la seule

Eglise véritable et s'adjugeant les yeux fermés le monopole de la

foi, de la grâce et de la sainteté, s'enferme orgueilleusement dans

sa citadelle du moyen âge, qu'elle croit imprenable; peut-être aussi

quelques Eglises protestantes, non moins orgueilleuses, se croyant
également parfaites, attendent-elles, dans leur tour d'ivoire, qu'on
vienne à elles, sans qu'elles doivent, elles, faire le moindre pas
en avant.

« Mais ce sont là des exceptions. La note dominante est celle
de l'union. Au mois d'août dernier, à la Société pastorale suisse,
une voix autorisée a déclaré que < l'Eglise suisse doit tendre à ne
plus former qu'une seule armée, l'armée du Christ, et que cette
Eglise doit être restaurée d'après les plans primitifs de son architecte

en chef, tout en tenant compte des besoins nouveaux et des

progrès réalisés.» Un autre professeur de théologie a fait l'aveu
suivant : « Dans beaucoup d'Eglises, la doctrine a été presque
effacée par la liberté de conscience, et cependant l'institution
ecclésiastique subsiste, comprenant pêle-mêle les croyants convaincus,

les indécis et les adversaires; de telles Eglises rendent un
témoignage chrétien qui est peu distinct et qui est démenti par
une partie de leurs membres; elles ont une influence morale
surtout sur les enfants, mais le manque de cohésion intérieure les

empêche d'avoir prise sur l'opinion, s

« Ce sont là de précieux aveux, fondés sur la réalité. Espérons

donc que la déplorable séparation des Eglises chrétiennes,
séparation qui constitue la principale force du parti anti-chrétien,
prendra fin le plus tôt possible. En septembre dernier, à la
réunion de l'Union évangélique suisse, M. d'Orelli a dit, d'après la
Semaine religieuse de Genève (ier octobre): «Notre association a

pour mission, d'abord de nous aider à faire la distinction dont il
s'agit et qui est souvent si difficile à faire, puis de favoriser le

développement de la sympathie, non seulement d'individu à
individu, mais encore d'Eglise à Eglise. De nos jours les chrétiens
sentent le besoin de sortir de leur isolement: de là les réunions
comme celles qui ont eu lieu cet été à Grindelwald, le Congrès
vieux-catholique de Lucerne, la Conférence presbytérienne univer-



— 5 —

selle de Toronto. » — Pour exprimer son adhésion à ce sentiment
de catholicité, l'assemblée se lève afin de confesser sa foi suivant
le Symbole apostolique. Il est à remarquer qu'il ne s'agit pas
seulement d'une Confédération générale des Eglises protestantes, mais

que l'on aspire à former une Confédération des Eglises chrétiennes
indépendantes de Rome. »

Toutefois, quelque grave que soit cette question, il importe
de remarquer qu'il serait très imprudent d'en précipiter la solution.

Précisément en raison de son extrême importance, elle doit
être traitée avec une infinie circonspection. «Pourquoi dérober à

la vigne le raisin qui n'est pas mûr encore, et d'une main
malfaisante cueillir le fruit naissant? » Autant est acre le vin obtenu

par l'écrasement de raisins verts, autant est doux et salutaire le
nectar que versent les raisins dorés et mûris par le soleil. Ne
nous empoisonnons pas d'un vin malsain.

/7. Nature de l'union. L'union des Eglises chrétiennes doit
être spirituelle, intérieure avant tout, et religieuse; elle ne doit
être ni fusion, ni confusion; elle doit sauvegarder l'autonomie et
l'indépendance de toutes et de chacune.

i° Elle doit être spirituelle. Dieu est esprit, l'âme est esprit;
donc l'union des âmes en Dieu et avec Dieu doit être spirituelle.
Sans doute l'union des Eglises doit être aussi visible, toute Eglise
étant une société d'hommes, donc une société visible. Cependant,
tout en étant composée d'hommes, l'Eglise est essentiellement
d'ordre spirituel, et par conséquent l'union des Eglises doit être
avant tout intérieure. C'est en vain que les mains seraient unies
si les âmes ne l'étaient pas d'abord. C'est dans l'âme qu'on atteint
Dieu-Esprit, et c'est vraiment dans l'âme et en Dieu que les

Eglises peuvent être réellement unies.
2° L'union des Eglises doit être religieuse. Une Eglise n'a

d'autre raison d'être que la pratique de la religion; donc sans vie
religieuse elle n'est rien, n'étant plus alors qu'une société temporelle

ou politique. Et comme l'Eglise chrétienne n'a qu'un seul
chef, le Christ, il résulte qu'il n'y a d'autre vie religieuse, dans
cette Eglise, que celle qui découle des éléments divins qu'il y a

mis lui-même. Donc l'union des Eglises vraiment chrétiennes doit
se faire dans l'acceptation par toutes de ces éléments divins, dans
la profession par toutes des enseignements du Christ, dans la
pratique par toutes de ses préceptes. Aucun élément humain ne saurait

cimenter, solidement et pour l'éternité, des sociétés composées
de membres qui ont entre eux tant d'oppositions de race, de

caractère, de traditions et d'intérêts. Donc l'union en question ne



peut se faire que dans les éléments divins par lesquels le Christ
a voulu restaurer toutes choses. Le Christ lui-même a clairement
indiqué cette doctrine, à savoir, que c'est en lui seul, donc dans
la croyance en lui et en ses enseignements, que l'union peut être
réalisée. En effet, lorsqu'il recommande l'union (ut omnes unum
sint), il ajoute aussitôt: ut credat mundus quia tu me misisti; et

ego claritatetn quam deidsti mihi dedi eis... ego in eis et tu in

me... volo ut ubi sum ego et illi sint mecum (Jean, XVII, 21-26).
Donc croire que J.-C. est l'envoyé du Père, acepter les «clartés»
et les enseignements qu'il a donnés, être avec lui partout où il
est, dans tous les ordres qu'il a imposés, telles sont les conditions
de l'union et les seules conditions.

30 Elle ne doit pas être une confusion : car Dieu n'est pas
confusion, et rien de ce qui est divin ne saurait être confus. Dieu est

vérité et lumière: donc l'union en Dieu doit être vraie et
lumineuse. La lyre dont les cordes seraient juxtaposées pêle-mêle, ou
unies comme si elles n'en formaient qu'une, ne rendrait qu'un son
confus; pour qu'il y ait harmonie, il faut que toutes les cordes
soient distinctes et chacune à sa place, que toutes soient tendues
selon leur mesure, et que chacune rende le son dont elle est capable

selon sa force de vibration. La véritable Eglise chrétienne ne
saurait être une tour de Babel, encore moins une juxtaposition de

plusieurs petites tours de Babel, où chacun pourrait contredire à

son gré le symbole universel de la foi.

40 L'union ne doit pas être une fusion. Ceci résulte déjà de

la remarque précédente. Il a été prouvé, d'autre part, que l'Eglise
fondée par le Christ, tout en étant une, a été composée d'Eglises
particulières locales et même nationales1). Il n'y a qu'une Eglise
chrétienne universelle, mais cette Eglise universelle est composée
de plusieurs Eglises particulières; le concert est un comme la foi
objective, mais chaque corde donne sa note particulière; chaque
Eglise particulière a son moi, son individualité, sa mission, son

rôle, sa théologie particulière, sa discipline particulière, sa liturgie
propre. Donc chaque Eglise particulière doit être autonome dans

le sein de l'Eglise une et universelle. St. Paul dit expressément
(Rom. XIV, 5): Unusquisque in suo sensu abundet. Donc, si chacun

a le devoir de croire ce que le Christ a enseigné, chacun a
aussi le droit de le comprendre selon sa conscience; différer dans

l'interprétation, ce n'est nullement méconnaître la vérité, encore
moins la sainteté du dogme.

') Voir mon Traité de l'Eglise chrétienne en général, ch. I; ch. XII, §§ 5 et

6; etc.



Le mot qu'emploie St. Paul (unusquisque) indique l'égalité de

tous les frères et de toutes les Eglises. La vérité ni ne se compte
ni ne se mesure; donc, s'il y a des Eglises numériquement plus
considérables que d'autres, il n'y a ni Eglises supérieures ni
Eglises inférieures; toutes professent la même foi objective, elles
sont toutes égales devant le Christ. Aucune n'a donc à faire sonner

le chiffre de ses adhérents dans le but d'exercer une pression
ou d'en appeler à une majorité; il n'y a de majorité que dans les
choses d'administration, mais non dans les choses de foi. Le
respect des petits par les grands est donc non moins nécessaire que
le respect des grands par les petits. Il en est des lois des sociétés
et des Eglises comme de toutes les lois scientifiques; la loi de
l'hétérogénéité est d'application générale. Si, dans le monde
physique, les électricités de même nom se repoussent, tandis que
celles de nom contraire s'attirent; si, dans le monde psychologique,

les sympathies exigent des caractères différents; si, en
biologie, il faut un certain croisement pour que l'espèce soit féconde1),
de même entre Eglises il n'y a d'union féconde qu'autant que les
variétés sont maintenues dans l'unité de l'espèce. Outre la loi de
l'hétérogénéité, il y a encore la loi de la capillarité. Celle-ci est
nécessaire pour le progrès comme celle-là pour la fécondité. Tout
homme aspire à monter, à élever son niveau, et il s'élève dans
l'ordre religieux par l'humilité: plus le tuyau est capillaire, plus
le liquide s'élève; plus l'âme est humble, modeste, fidèle dans les
petites choses, appliquée aux petites vertus, plus elle s'élève vers
Dieu. Il en est d'une petite Eglise comme d'un tube capillaire ;

c'est grâce à sa petitesse qu'elle peut servir à faire monter plus
haut la vérité et à élever davantage le niveau de la vraie foi.
C'est ainsi que les petits, les faibles, les vaincus peuvent être utiles
aux grands, aux forts, aux vainqueurs: la Grèce, vaincue par les

Romains, les a éclairés, et les Romains, épuisés par leur propre
grandeur, ont été régénérés par les Barbares. Ce n'est pas lorsque

l'Eglise n'était qu'un petit troupeau (pusillus grex) qu'elle
était la moins florissante. Le Christ a dit : Multi erunt primi
novissimi, et novissimi primi (Matth. XIX, 30). Et encore: Amen
dico vobis, quamdiu fecistis uni ex his fratribus meis minimis,
mihi fecistis (XXV, 40), Et St. Paul: Cum infirmor, tune potens
sum (II Cor. XII, 10).

De cette doctrine du maintien de l'autonomie dans l'union,
il résulte non seulement que les petites Eglises sont égales aux
grandes dans l'ordre de la vérité et de la morale, mais encore

') R. de la Grasserie, De la psychologie des religions, p. 221-225.



— 8 —

que l'union des Eglises entre elles ne saurait être ni l'absorption
des unes par les autres, ni la domination de l'une sur les autres-
Cette vérité est la condamnation de l'Eglise romaine ou plutôt de
la papauté, qui veut, non unir les Eglises, mais les assujettir. Les
prétentions sur ce point de la papauté sont suffisamment connues.
Il est vrai qu'elle parle constamment de paix, comme elle parle
constamment d'union; mais, il faut le dire, elle trompe et elle
ment, car ce n'est vouloir ni la paix ni l'union que de maudire
ses adversaires sous prétexte d'hérésie, de diviser les familles et
les peuples pour asseoir partout sa domination, de sacrifier
précisément la paix et l'union à l'exercice de sa prétendue autorité.
Evidemment la paix et l'union ne sont possibles entre les Eglises
que si toutes les veulent sincèrement. Or Rome, sans aucun droit,
impose de telles conditions de paix que ce sont des conditions
de guerre : ses conditions sont ses faux dogmes, la prétendue
infaillibilité de son pape, sa prétendue autorité absolue sur les
autres Eglises, etc. Faire la paix avec l'Eglise de Rome dans de
telles conditions serait trahir la vérité, le Christ et l'Eglise. Le
devoir de toutes les Eglises vraiment chrétiennes est donc de
combattre Rome pour le triomphe de la paix dans le monde.
Lorsque Rome se conformera aux enseignements et aux
préceptes du Christ, lorsqu'elle renoncera à ses prétentions antichrétiennes

et à ses hérésies, toutes les autres Eglises seront heureuses
de l'admettre pacifiquement dans leur union. Mais, en attendant,
le devoir est de lui résister : cui resistite fortes in fide. Et la foi
qui triomphe du monde, consiste à répudier les œuvres des ténèbres

et à prendre les armes de la lumière : abjiciamus ergo opera
tenebrarum et induamur arma lucis (Rom. XIII, 12).

III. Difficultés de l'union. J'ai déjà traité ce sujet dans la
Revue (1897, p. 276-303). Il est utile de le compléter par les
réflexions suivantes :

En réalité, les difficultés les plus grandes se réduisent à trois:
l'ignorance, le chauvinisme et la superstition.

1° E ignorance. Les catholiques-romains, généralement élevés

avec cette idée que le catholicisme est fondé sur le pape, et le
protestantisme sur la négation du pape, ne voient que le
protestantisme et le papisme; et quand leur conscience les porte à rompre

avec le papisme, ils se déclarent ipso facto protestants,
simplement parce qu'ils ne veulent plus du pape. Au fond, cet état

d'esprit constitue chez eux un protestantisme aussi défectueux que
l'était leur catholicisme. Certains ecclésiastiques papistes écrivent
qu'il faut être catholique-romain, sans quoi on est « protestant ou



— 9 —

athée». Pour eux, athéisme et protestantisme, c'est ou la même
chose ou l'alternative inévitable.

D'autre part, certains protestants ignorent complètement aussi
la différence radicale qui sépare la catholicisme de l'ultramontanisme:

ils attribuent à Rome des doctrines que Rome n'a jamais
enseignées; ils se trompent du tout au tout sur le vrai catholicisme,

sur le critérium catholique, sur la tradition catholique, sur
les dogmes catholiques, etc.

En sorte que la vérité est que, actuellement, bon nombre de
théologiens, dans les différentes Eglises, ignorent le véritable état
des choses et des doctrines de chacune. A part quelques travailleurs

qui prennent la peine d'étudier les documents authentiques
et officiels des unes et des autres, l'ignorance et la confusion sont
aussi grandes que possible. Et c'est dans cette ignorance et dans
cette confusion que l'on prononce les jugements les plus absolus
et les plus exclusifs! C'est dans ce gâchis que l'on jette
l'anathème à droite et à gauche, et qu'on s'adjuge à soi-même le
monopole de l'orthodoxie et de la grâce divine! Tel qui ne connaît
du protestantisme que les rabâchages qu'il a appris sur les bancs
de son séminaire, prononce du haut de son ignorance, avec un
aplomb d'autant plus imperturbable, que tout est hérésie dans le
protestantisme, etc. Tel qui se croit orthodoxe parce qu'il rejette
la suprématie du pape, admet les doctrines les plus saugrenues du
papisme et prétend les imposer comme étant l'orthodoxie même.
Tel, pour faire connaître l'orthodoxie de l'Eglise indivisée des huit
premiers siècles, n'invoque pas les Pères, mais les auteurs du moyen
âge, les documents du XVIIe siècle, comme si les documents de
l'ancienne Eglise n'étaient plus suffisants pour exprimer la foi1]! Etc.

2° Le chauvinisme. Il y a le chauvinisme de la race et de la
nationalité qui s'épanouit même dans les Eglises, et le chauvinisme
ecclésiastique proprement dit. Le premier existe chez tous les peuples,

qui tous, chacun pour sa part, se croient le premier peuple
du monde et qui, à ce point de vue, sont persuadés que c'est
chez eux que l'on comprend le mieux et que l'on pratique le
mieux la religion. Même les non-religieux ont souvent cet orgueil
qu'ils croient patriotique. Tel Français va jusqu'à soutenir que
c'est à son pays qu'il faut rapporter non seulement tous les
progrès, mais l'origine des arts, des sciences et de tout ce qu'il y a
eu de grand dans le monde2]. Tel Allemand, tel Anglais, placent

*) Catholique national, Ier février 1902, p. 10.
2) Voir La légende et l'histoire, par A. 'foliaire ; t. Ier, Celtes et Hébreux, 1900.

C'est à la Gaule que se rapportent les traditions bibliques d'Adam et du Paradis
terrestre; c'est en Gaule que prirent naissance la religion, les arts, les sciences; ce
fut sous l'inspiration des Celtes que s'élevèrent les Pyramides; Homère est un barde
gaulois; Troie doit être placée en Angleterre! Etc.



— 10 —

au premier rang de la civilisation les faits et gestes de leur nation.
Tel Grec attribue au peuple grec sinon le monopole de l'héroïsme,
du moins la fleur du parfait. Tel Slave considère la race slave
comme la race de l'avenir, à laquelle toutes les autres seront
soumises. Des Grecs et des Slaves vont jusqu'à attribuer à leur Eglise
le monopole exclusif de l'orthodoxie chrétienne.

Le chauvinisme ecclésiastique et clérical est peut-être plus
exclusif encore que le chauvinisme national. Il engendre le
zélotisme aveugle et fanatique qui fait de l'esprit du Christ un esprit
de clocher et de sacristie. Oui certes, il y a dans tous les clergés
des hommes modérés, humbles, qui connaissent les défauts et
même les vices de leur Eglise; mais, d'autre part, on peut dire
qu'en général tout clergé est orgueilleux et que l'orgueil d'Eglise
est le pire de tous et le plus intolérant. M. Desdevises du Dezert,
analysant les cahiers de 1789, a dit: «Le clergé demande qu'aucune

autre religion que le catholicisme ne soit tolérée dans le

royaume; il tonne contre cette licence dangereuse connue sous le
nom de liberté de conscience; il voudrait obtenir de la sagesse du
roi qu'il s'opposât au projet de l'établissement d'une tolérance
universelle... Le clergé ne trouve pas qu'il ait trop de puissance,
ni trop d'argent, ni qu'il y ait trop d'abbayes, ni que ses prélats
soient trop rentes, il fait du maintien de tous ses privilèges un
article de foi. Il va si loin, il considère si bien les privilèges dont
il jouit comme un minimum, que l'archevêque d'Arles va jusqu'à
proposer dans une réunion préparatoire tenue à Versailles, de profiter

de la tenue des Etats pour faire payer par la nation la
dette du clergé1).

Ceci n'est qu'un fait entre mille.
30 Les superstitions. Ce sont les erreurs religieuses qui sont

les plus enracinées et qu'il est le plus difficile d'extirper. Ne
reposant pas sur la raison, elles résistent d'ordinaire à tous les

raisonnements, ou plutôt elles en inspirent sans cesse de mauvais

pour combattre les bons. Elles entretiennent les procédés d'esprit
les plus déplorables, repoussent toute méthode et toute critique,
traitent d'hérétique quiconque les approche avec un flambeau, et
maintiennent dans la nation entière une mentalité mensongère et
ruineuse. Ce n'est plus la vérité qu'elles cherchent, mais seulement
ce qui les flatte et les trompe. Elles s'acharnent à se faire illusion
contre les réalités les plus évidentes, et cela dans les affaires les

plus importantes. Aveugles sur elles-mêmes et sur leurs propres
intérêts, elles choisissent, pour les représenter et les défendre, les

Revue des cours, 8 mars 1900, p. 745.



— 11 —

hommes les plus aveugles ou les plus fanatiques, en tout cas les

plus compromettants. De même qu'en littérature on se croit au
sommet de la gloire parce qu'on a inscrit dans ses annales un
Corneille, ainsi en religion on se croit parfait parce qu'on a eu

pour compatriotes un Basile et un Chrysostome; on ne remarque pas
que Corneille a disparu pour faire place à Pousset de Montauban,
auteur de Zénobie, de Seleucus, d'Indégonde, et que Basile et
Chrysostome ont eu pour successeurs des nullités, comme
Alexandre V a été suivi de Jean XXIII. C'est ainsi qu'à une vague
claire et forte succède une vague boueuse ou débile. Les hommes
passent et ne sont que peu de chose; ce ne sont que les idées
vraies qui sont immortelles, et c'est à elles seules qu'il faut
demander la fécondité, la vie et l'immortalité. Le malheur est qu'on
ne veut pas avouer qu'on vit à une époque de décadence, même
lorsque la décadence est manifeste; le malheur est qu'on s'obstine
à se croire en parfaite orthodoxie, lorsque les maladies du sens
religieux font partout des victimes. La superstition a cela de
particulièrement néfaste non seulement qu'elle est une erreur, mais

qu'en trompant et en énervant les âmes, elle s'en fait encore aimer
jusqu'à faire détester les médecins et les remèdes.

Telle est la triple difficulté à vaincre. Voyons maintenant les

moyens d'en triompher.

IV. Moyens de réaliser l'union. Tout d'abord les séparatistes
à outrance nous arrêtent et nous objectent: « C'est fort beau de

prophétiser; mais quand les prophètes sont en guerre, comment
distinguer les vrais des faux?» Nous pourrions nous borner à leur
retourner leur argument et à leur dire: «C'est fort beau d'attaquer
les prophètes; mais quand leurs ennemis sont en pleine contradiction,

quelle importance attacher à leurs railleries?» Nous concédons

que, parmi les moyens qu'on a employés pour tâcher de
mettre fin aux divisions des Eglises, beaucoup sont mauvais.
Signalons-les d'abord, pour les écarter; puis, nous indiquerons ceux
qui peuvent être efficaces.

1° Procédés défectueux. C'est une erreur de se rendre aujourd'hui

solidaire des fautes et des erreurs des siècles passés; d'épouser
les querelles de générations qui ne sont plus; de perpétuer des

points de vue qui n'ont plus de valeur, de maintenir des questions
qui n'intéressent plus, de s'obstiner à envisager les choses et les

problèmes sous des angles qui n'ouvrent aucune perspective à

l'esprit et qui laissent les âmes stériles.
J'ai écrit en 1902 : « De combien de jugements en bloc la

théologie n'est-elle pas encombrée, jugements qui ont été prononcés



— 12 —

à des époques passionnées et par des juges non moins passionnés!
Que de « choses jugées » paraissent très mal jugées à quiconque
les considère de près! Que de malentendus, que d'équivoques, que
de jeux de mots, que de fausses équivalences d'idées, que d'ana-
thèmes immérités, que de victimes innocentes, que de grandes
réputations usurpées, que de canonisations abominables, que de procès

à refaire, que de mots en isme à éclaircir! Plus que jamais,
une méthode stricte est nécessaire; la théologie ne peut être
vraiment une science qu'à la condition de rompre avec les procédés
arbitraires, et de les remplacer par des procédés scientifiques rigoureux.

Plus que jamais la question de la méthode et du critérium
est à l'ordre du jour: plus que jamais l'application qu'on en doit
faire doit être nette et ferme. Telle sera la vraie réforme théologique

et la vraie sauvegarde de l'union des Eglises. Poursuivre
l'union des Eglises en dehors d'une méthode théologique vraiment
logique et scientifique, serait compromettre cette grande cause de
l'union, parce que ce serait vouloir la réaliser dans l'arbitraire et
la fantaisie, et non dans la vérité clairement démontrée. Poursuivre
l'union des Eglises sans appliquer strictement le critérium catholique

ou orthodoxe de l'ancienne Eglise, ce serait faire une union
éphémère que nos descendants ne tarderaient pas à rompre, dès
qu'ils en verraient les fausses soutures. La foi seule exactement
constatée, en pleine lumière, en dehors de toute expression
amphibologique, peut seule réaliser une union solide et inébranlable1).»
Loin d'adoucir cette opinion, je ne peux que la fortifier.

Croire qu'on s'est entendu parce qu'on ne s'est pas expliqué,
parce qu'on a tourné les difficultés, parce qu'on a été assez habile
pour laisser dans l'ombre tel point dangereux, c'est de l'illusion
et de la maladresse. Maladresse aussi, le procédé qui consiste à
faire un compromis en dehors des principes, compromis où chaque
parti fait une concession au parti adverse, mais en laissant subsister

l'équivoque. Il vaut mille fois mieux ne pas feindre une entente,
lorsqu'elle n'existe pas dans le fond des esprits et des consciences.
Employer le même mot et la même formule de part et d'autre,
mais dans des sens contraires, c'est sophistiquer: ou bien il faut
définir clairement ce mot, s'il est nécessaire-, ou bien il faut le
bannir, dès qu'on peut s'en passer. Par exemple, l'ancienne Eglise
n'a pas connu le mot: «transsubstantiation», elle a suffisamment
exprimé sa foi eucharistique sans ce mot; pourquoi s'obstiner à
conserver ce produit de la scolastique, quand il est avéré que c'est
une expression erronée ou équivoque? Dans ces sortes de cas,

') Catholique national, Ier février 1902, p. il



— 13 —

maintenir de tels mots sous prétexte de pauvreté de la langue,
c'est s'abuser, non par pauvreté de la langue, mais par pauvreté
d'esprit. Donc arrière les mots à équivoque et les formules à

double entente.
J'en dirai autant des étiquettes ecclésiastiques qui ne sont que

des trompe-l'œil et des causes perpétuelles de disputes. Par exemple,

reprocher à quelqu'un d'être protestant parce qu'il affirme une
chose qui est affirmée aussi par des protestants, est un abus aussi
criant que de déclarer orthodoxe celui qui affirme un point de

doctrine qui est affirmé aussi par des orthodoxes. On peut être
« protestant » sur un point sans l'être sur tous, comme on peut
être «orthodoxe» sur un point sans l'être sur tous. Mais, disent
certains orthodoxes, être orthodoxe sur un point sans l'être sur
tous, c'est n'être pas orthodoxe du tout. Donc de même, répli-
querai-je, être protestant sur un point sans l'être sur tous, c'est
n'être pas protestant du tout. Soyons impartiaux; n'ayons pas
deux poids et deux mesures selon les circonstances.

Mauvaise méthode, celle qui conclut du particulier au général,

d'une analogie secondaire et superficielle à une identité absolue

; celle qui prend la partie pour le tout, un air de visage pour
une ressemblance complète; qui qualifie de « Prussien » un simple
«Alsacien», uniquement à cause d'un certain rapprochement de

prononciation; qui qualifie de « protestant» un « ancien-catholique »,
uniquement à cause d'une certaine indépendance dans les points
de vue théologiques. Que d'orthodoxes ont été accusés, eux aussi,
de protestantisme, simplement parce qu'ils se séparaient de l'école
scolastique arriérée, qui ne reconnaît d'autre orthodoxie que la
sienne! Tel a été le cas de V Observateur catholique de Guettée
en 1859 ]). Cette étiquette du XVIe siècle ne saurait être un grief,
aujourd'hui qu'il est impossible de définir avec précision ce qu'elle
signifie. Un anglican a même dit: « Protestant because it is Catholic,

and Catholic because it is Protestant2].» Que ceux-là du moins
qui veulent à tout prix conserver une étiquette ancienne, ne lui
fassent signifier que ce qu'elle contient de vrai et de bon3).

') Voir cette Revue, 1859, p. 82.

-) Voir Church Times, 22 juin 1900.
s) C'est en ce sens que le président Dupin disait en 1848: «Appelez-vous

messieurs et soyez citoyens. » De même peut-on dire : Appelez-vous protestants, et

soyez des chrétiens qui protestent contre tout ce qui est faux et qui professent tout
ce qui est vrai. Appelez-vous orthodoxes, et soyez des chrétiens qui rejettent toute
doctrine erronée et qui admettent toute doctrine vraie. Appelez-vous anciens-catholiques,

mais que votre titre d'anciens ne vous fasse rejeter aucune vérité moderne,
et que votre titre de catholiques ne vous fasse rejeter aucune vérité particulière.



- 14 —

On peut ici se demander si la méthode qui cherche à

réaliser l'union des Eglises sans le concours de l'Eglise de Rome, est
admissible. Les ultramontanisants des autres Eglises la déclareront
sans doute mauvaise; mais il a été déjà démontré qu'elle est pour
le moment inévitable, parce que, Rome s'efforçant d'entraver
l'union des Eglises par des prétentions antichrétiennes, c'est un
devoir pour les vrais chrétiens de chercher à réaliser l'union sans
Rome et même contre Rome.

On peut se demander également s'il est pratique de poursuivre
l'union simultanément avec toutes les Eglises (celle de Rome
écartée), de manière à ne la conclure avec une que lorsque toutes
les autres seront disposées à la conclure aussi. Cette manière me
semble mauvaise : car cette union générale est extrêmement difficile,

tandis qu'il est moins difficile d'unir d'abord les deux Eglises
les plus rapprochées, puis celle qui les suivra de plus près, et
ainsi des autres. Donc le projet d'union successive entre les moins
éloignées parait préférable.

Que faut-il penser du procédé de Rome qui préfère à l'union,
même restreinte, même successive, des Eglises entre elles, les simples

conversions individuelles ou le passage de tels et tels membres

des autres Eglises à l'Eglise romaine? Ce procédé est utile
à Rome, mais non aux autres Eglises. Rome, en effet, n'a qu'un
idéal: se faire admettre par toutes les autres Eglises comme étant
la seule vraie, leur imposer à toutes sa dogmatique, sa liturgie, sa

discipline, son autorité, et tant qu'elles n'y consentiront pas, les

maintenir dans leurs divisions hostiles, exciter en elles la jalousie,
l'esprit de secte, etc., sauf à provoquer parmi elles des «

conversions > individuelles à son profit. Or, cet idéal est faux : car,
entre cette unité absolue telle que Rome la conçoit et l'état de

division et d'hostilité où végètent les Eglises, il y a un état

moyen, l'union telle que nous l'expliquons, c'est-à-dire: in neces-
sariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus Caritas: et c'est cette
union qu'il faut poursuivre.

On nous dit souvent que la vraie réforme de l'Eglise ne peut
se faire que dans IEglise, et que, dès lors, nous avons eu tort,
nous anciens-catholiques, de sortir de l'Eglise pour la réformer. —
Cette objection part d'un bon naturel, mais que de confusions elle

suppose dans l'esprit de ses partisans! — D'abord, de quelle
Eglise parle-t-on? Est-ce de l'Eglise universelle ou seulement de

l'Eglise romainer Ensuite, de quelle Eglise prétend-on que nous
sommes sortis? On veut probablement dire que c'est de l'Eglise
catholique; et dans ce cas, on se trompe. Les anciens-catholiques
ont simplement rompu avec la hiérarchie romaine, parce que celle-ci



— 15 —

a d'abord rompu avec le vrai catholicisme et avec la véritable
Eglise catholique. La hiérarchie romaine, aujourd'hui toute jésui-
tisée, enseigne hérésie sur hérésie et pratique superstition sur
superstition. C'est pour rester fidèles à l'Eglise catholique que les
anciens-catholiques, excommuniés par Rome, ont organisé leur
Eglise, qui est une Eglise catholique particulière et qui n'est
nullement en dehors de l'Eglise universelle, puisqu'elle professe
officiellement la foi de l'Eglise universelle et non la foi hérétique de

l'Eglise romaine. L'objection suppose que l'Eglise romaine est

l'Eglise, comme si en dehors de l'Eglise romaine il n'y avait pas
d'autres Eglises! Quelle naïveté! Qu'il faille être dans l'Eglise
universelle pour réformer une Eglise particulière, nous le croyons
aussi. Mais qu'il faille être dans l'Eglise romaine pour réformer
l'Eglise romaine, c'est une erreur. Voyez les faits: les Vaudois et
les Albigeois, au moyen âge, ont voulu réformer l'Eglise romaine,
mais en vain, et l'Eglise romaine les a excommuniés. Les protestants,

au XVI" siècle, ont d'abord voulu rester dans l'Eglise
romaine tout en voulant la réformer, mais ils n'ont pas réussi.
Lamennais a demandé aussi la réforme de Rome, mais il a dû

rompre avec Rome, qui l'a condamné. De nos jours, les Ireland,
les Schell, les Klein, les Charbonnel ont voulu aussi réformer
l'Eglise, y répandre un « esprit nouveau », mais le pape leur a
donné le choix : ou renoncer à la réforme, ou sortir de l'Eglise
romaine. M. Charbonnel en est sorti, aussi de l'Eglise catholique;
les trois autres ont renoncé à la réforme. Donc, on le voit, il est
impossible de réaliser la réforme dans l'Eglise romaine en restant
dans son intérieur. Donc l'objection n'a aucune valeur, et les
anciens-catholiques ont suivi la seule voie pratique qui leur fût
offerte : rester dans l'Eglise vraiment catholique, et rompre avec
la hiérarchie de l'Eglise romaine1).

Quant au procédé proposé aux anciens-catholiques par M. l'évêque

Serge et qui consisterait à faire entrer les anciens-catholiques
dans l'Eglise orientale, sous prétexte qu'ils ont besoin de recevoir
de la vraie Eglise la vie religieuse, nous l'avons suffisamment
réfuté. Voir la Revue d'avril 1904.

Enfin, quelques esprits simplistes nous disent : La question est
bien simple; l'autorité suprême dans l'Eglise est le concile
œcuménique; donc le meilleur moyen, pour ne pas dire le seul, est
de réunir un concile œcuménique et d'y traiter la question de
l'union. — Réponse. L'autorité suprême dans l'Eglise, est l'Eglise
même: car le concile œcuménique lui-même a besoin d'être ratifié

') Revue int. de Th., octobre 1899, P- S83.



— 16 —

par l'Eglise. Nous avons exposé les avantages, les nécessités même
du concile, mais aussi ses lacunes et ses inévitables imperfections
(v. Traité de l'Eglise chrétienne en général). Il ne faut donc
demander au concile, si nombreux et si varié soit-il dans sa
composition, que ce qu'il peut donner. Or ce n'est pas lui qui réalisera

l'union des Eglises: il pourra la sanctionner, il est vrai, la
proclamer si elle est déjà préparée et moralement réalisée; mais
la faire est au-dessus de ses forces, et s'il la fait, ce sera par
hasard, par surprise ou par compromis. Une telle entente ne serait
pas durable. De fait, les conciles de Lyon et de Florence n'ont
pas réussi à rétablir l'union entre les Occidentaux et les Orientaux,
pas plus que Trente n'a réussi à réunir les catholiques et les
protestants. On sait qu'à Trente les protestants ont été invités à

prendre part aux séances et qu'ils ont reçu des saufs-conduits
pour s'y rendre de tous les pays. Ils ont refusé parce que les
conditions qui leur étaient faites par Rome ne leur paraissaient
pas acceptables, comme celles qu'ils faisaient à Rome ne parurent
pas non plus acceptables. D'ailleurs c'est un fait que les discussions

d'une assemblée produisent rarement l'accord. Il faut, avant
tout, avoir une méthode, un critère, un procédé, dont on soit
d'accord auparavant; puis il faut soumettre les documents à cette
méthode, les examiner à fond. Or on ne fait pas cela dans un
concile; les 5e et 7e conciles œcumémiques en ont donné la

preuve, ainsi que celui du Vatican en 1870.
2° Procédés a suivre. Je distinguerai d'abord les procédés

d'ordre moral, puis ceux d'ordre scientifique.
C'est être dans l'esprit du Christ que de supposer qu'il nous

adresse le discours suivant: Je vous ai donné un commandement
nouveau, qui est de vous aimer les uns les autres; or vous vous
querellez entre vous, vous surtout, pasteurs des Eglises. Vous avez
tout ce qu'il faut pour être tous unis en un seul troupeau, mes
enseignements et ma grâce; or vous imposez d'autres enseignements

et vous négligez ma grâce. Sous prétexte de m'expliquer
et de me compléter, vous déchirez mon corps, qui est mon Eglise;
vous oubliez mes pensées, pour disputer sur vos mots et vos
formules; vous oubliez mes doctrines, pour transformer les vôtres en
dogmes. Non seulement vos cœurs sont étroits, et vous ne vous
aimez pas réellement les uns les autres, mais vos intelligences sont
encore plus étroites, et vous vous cherchez plus vous-mêmes dans

vos propres systèmes que vous ne cherchez ma vérité.
Ce discours n'est que trop mérité. Que chaque chrétien, en

effet, descende dans sa conscience et s'interroge sur ce point. Que
chaque Eglise scrute également ses pensées et ses sentiments.



_ 17 —

C'est au dedans de nous que nous découvrirons la vérité et la
vraie solution de la question de l'union des Eglises. Il en est du

royaume de Dieu comme du bonheur: il est au dedans de nous.
Nous le cherchons au dehors, loin de nous, et il est tout près :

ecce sto ad ostium et pulso! Devenons tous plus vrais, plus véri-
diques, plus humbles, et l'union des Eglises sera vite réalisée : car,
nous le savons déjà, les grands obstacles sont internes et non
externes. Réformons d'abord notre mentalité, en pliant davantage
notre intelligence à la vérité et à la réalité, en apprenant à mieux
contrôler nos jugements, à mieux observer les faits, à raisonner
non plus comme des enfants, mais comme des hommes mûrs et
libres ; en éloignant nos pensées de tout exclusivisme et de toute
exagération, en évitant le grossissement des mots, en fuyant l'esprit
de système et de parti. Réformons aussi notre conscience, en dépouillant

tout orgueil, car c'est surtout l'orgueil qui trouble l'Eglise : In
totius Ecclesiae perturbationem superba hsec tendit elatio (S. Léon,
lettre 53e, à Anatole, évêque de Constantinople).

Bordas-Demoulin, catholique-libéral, écrivait avec raison à

l'évêque Coxe, de l'Eglise episcopale des Etats-Unis (10 mai 1853):
« Nos pères furent grandement coupables de ne point réformer
l'Eglise ; mais les vôtres le furent encore davantage de la déchirer.

Le protestantisme sabra les abus, et il fit très bien ; il sabra
le dogme, et il fit très mal. Maintenant nous sabrons les abus ; de

votre côté, restaurez le dogme, et nous voilà d'accord... Quant
aux prétentions ultramontaines et aux autres choses plus ou moins
détestables qui se trouvent dans le concile de Trente, elles ne font
point partie du concile (?); ce ne sont que des immondices dont il
faut le nettoyer. Pour la réunion des diverses communions, vous
voudriez remonter au concile de Nicée ; nous le voulons bien, et
même, pour que vous ne soyez pas exposé à vous enrouiller, nous
remonterons, si cela vous est agréable, à la mort des apôtres; car,
dans les choses essentielles, l'Eglise enseigna aux premiers jours
de son existence. Je ne suis qu'un simple laïque, mais je vous
assure que beaucoup de prêtres pensent comme nous, qu'ils
soupirent après la destruction des abus, et qu'ils la demanderaient
hautement s'ils n'étaient réduits au silence par le despotisme des

évêques, qui les écrasent et gouvernent l'Eglise par la terreur. »

C'est un fait que chaque Eglise se croit la plus parfaite.
Admettons qu'il y ait dans chacune quelque chose de parfait sous
certains rapports; mais avouons aussi qu'à côté de ces points
relativement parfaits il y a, dans chacune, des imperfections, et que,
si chacune est intelligente et sincère, elle doit faire son mea culpa
non seulement sur sa conduite, mais aussi sur plusieurs de ses

Revue intern, de Théologie. Heft 49, 1905. 2



— 18 —

enseignements théologiques. Le Christ n'a dit nulle part que son
Eglise serait parfaite sur la terre; et les Pères, au contraire, ont
enseigné que, sur la terre, l'épouse du Christ aurait toujours des
rides et des taches. Or, ce sont ces rides et ces taches que la
critique actuelle examine, et le résultat de cet examen est qu'en
effet, dans toutes les Eglises chrétiennes, il y a des doctrines
théologiques défectueuses, erronées même, qui sont plus ou moins
en vogue, plus ou moins accréditées par des théologiens, voire
même par la hiérarchie, bien qu'elles ne soient ni complètement
officielles ni officiellement définies. De même, on découvre dans la
discipline, dans les usages, des pratiques qui ne sont plus de notre
époque, qui offrent même plus d'inconvénients que d'avantages
spirituels, et qui néanmoins sont maintenues, sinon par l'opinion
générale, du moins par les autorités hiérarchiques; et cette situation,

au lieu d'attirer, éloigne. C'est un fait, qu'on le veuille ou
non. De là, une certaine froideur chez les uns, et de l'hostilité
chez les autres.

Est-ce là un dernier mot et une solution? Nullement. Se
critiquer les uns les autres indéfiniment, ne mènerait qu'à l'aigreur
sans remédier ni aux erreurs ni aux abus. Ne serait-il pas mieux
que chaque Eglise fît son examen de conscience humblement, et
demandât sincèrement à Dieu de lui faire connaître ses fautes?

que chacune acceptât avec gratitude les griefs que les autres
Eglises ont contre elle; qu'elle les examinât de bonne foi, avec le
désir de profiter de cet examen et de se corriger? Car on peut
admettre, a priori, que ces griefs, alors même qu'ils seraient erronés,

contiennent pourtant quelque bonne leçon dont il serait peu
chrétien de ne pas tirer un profit spirituel.

« On m'accuse d'enseigner telle et telle doctrine erronée.
Voyons. Est-ce exact? Cette doctrine fait-elle partie de nos dogmes,

ou seulement de nos explications théologiques? Ne nous
trompons pas sur ce point capital. Tel d'entre nous soutient qu'elle
est un dogme, mais le prouve-t-il solidement Non. Donc avouons
qu'il a tort. Mais ce théologien est une autorité parmi nous
N'importe: amicus Plato, magis amica Veritas. Il y a plus de vraie
foi et de vraie sainteté à reconnaître une erreur ou un tort, qu'à
s'obstiner orgueilleusement. La théologie dans l'ancienne Eglise a

varié, la discipline aussi: pourquoi voudrais-je éterniser les
opinions et les usages actuels Ce conservatisme est-il bien l'esprit
des Pères et de l'orthodoxie? Non; ce n'est qu'un esprit
d'aveuglement, et non de lumière, etc., etc. » Ainsi parlerait un sage.

Oui, si chaque théologien, chaque évêque, chaque Eglise tenait
ce langage du bon sens, devant Dieu et devant ses frères, la correc-



— 19 —

tion des abus serait vite faite, la réforme vite opérée, l'union des

Eglises vite réalisée. Un tel procédé est en tout conforme à la science,
au respect, à la fraternité, au véritable esprit chrétien. Que chacun
aide ses frères de ses lumières, en acceptant aussi leurs lumières à

eux. Que ceux qui suivent des méthodes erronées ne s'y opiniâ-
trent pas, quand on les leur découvre. Que les arguments sophistiques,

puérils, qu'on n'oserait pas produire dans une assemblée de

non-théologiens, ne soient plus maintenus parmi nous dans les
discussions sérieuses. Que l'on ne présente plus comme dogme ce
qui n'est qu'opinion, ou ce qui n'est que discipline, ou ce qui
n'est qu'usage liturgique; que l'on ne déclare pas éternel ce qui
n'est de soi que transitoire. Là où les Pères ont varié, ayons le
droit de varier aussi. N'exigeons l'unité que dans les choses enseignées

par le Christ même; et que ce qui n'est qu'humain, reste
humain. — Omnia probate, quod bonum est tenete1).

Il n'est que juste de penser que, s'il y a en nous des erreurs
et des fautes, il y a aussi du vrai et du bien chez autrui, même
chez nos adversaires, et que nos adversaires peuvent exceller sur
tels points où nous sommes inférieurs. Il n'est que juste de penser
que, de même que dans la nature tous les êtres sont solidaires,
les plus petits faisant ce que les plus grands ne peuvent pas faire
et réciproquement2), ainsi, dans le monde surnaturel de la grâce,
dans le royaume de Dieu, toutes les Eglises particulières sont
aussi solidaires, la mission particulière de chacune étant utile à

toutes, toutes ayant besoin de chacune et chacune ayant besoin de
toutes.

Or avec cet état d'esprit, s'il était pratiqué par toutes les
Eglises, l'union serait extrêmement facile : car, de même que croire
au bien c'est déjà commencer à le réaliser, ainsi croire à l'union
c'est déjà en poser le fondement. Non seulement il faut y croire,
mais il faut encore la désirer et l'aimer, non banalement, mais
vivement, devant Dieu et devant le monde. Croire et aimer, ce
sont les deux premiers tiers de faire. Si, dans l'ordre humain, il
faut se connaître pour s'aimer, il faut, au contraire, dans l'ordre
divin, s'aimer pour se connaître. Que les Eglises commencent donc
par « confraterniser » entre elles, et elles ne tarderont pas à

s'estimer et à se juger plus équitablement. Si des incroyants sont
capables de vivre en paix et de s'unir pour des travaux
matériels3), pourquoi des croyants ne pourraient-ils faire mieux encore

vois

') Catholique national, io mai 1902, p. 38-39.
2) Voir La solidarité naturelle, par H. de Varigny.
3) <(Je goûte à présent, malgré tous mes maux, le plus grand des plaisirs; je

les fruits de la philosophie éclore. Soixante artistes huguenots (horlogers gene-



— 20 —

pour l'extension du règne de Dieu A quoi sert la religion, si elle
n'est d'abord un perfectionnement de la morale naturelle?

Le malheur est, je le répète, que chaque Eglise (je parle
surtout des clergés et des théologiens) cherche avant tout, non la
vérité mais sa propre victoire sur les autres Eglises, qui toutes
sont à ses yeux des rivales. Ce point de vue est antichrétien. Ce
n'est pas le Christ qu'il faut subordonner à l'Eglise, mais l'Eglise
au Christ et à la vérité. Le Christ n'est parvenu à la gloire que
par les humiliations, à l'ascension que par la mort; les prophètes
et les vrais Saints ont d'abord souffert l'injustice et la persécution :

si donc les Eglises veulent faire l'œuvre du Christ, des prophètes
et des Saints, elles doivent se résigner à l'humiliation, à la flagellation,

à la Couronne d'épines. « Si quelqu'un veut me suivre, qu'il
se renonce lui-même et qu'il porte sa croix. » Ce n'est qu'ainsi
qu'on triomphe dans l'ordre divin; ce n'est que dans cet esprit
qu'on pourra unir les Eglises et consolider le royaume de Dieu.

Telles sont les conditions morales dans lesquelles l'union
désirée peut se faire. Après les procédés moraux ou de conscience,
viennent les procédés de science: là, l'impartialité la plus entière,
poussée jusqu'à la plus complète abnégation de soi, est de rigueur;
ici, l'objectivité historique et scientifique ne l'est pas moins.

En général, les théologiens ont été très peu objectifs, donc
très peu scientifiques; ils se perdent trop souvent dans des
considérations subjectives, individuelles, a priori ; ils ne suivent pas
assez la méthode scientifique; même dans des questions avant tout
historiques, ils oublient les règles de la critique historique. S'agit-il,
par exemple, de résoudre cette question : Un vrai disciple du
Christ doit-il croire à la virginité absolue de Marie? Tel théologien

répond affirmativement, tel autre négativement; le premier
donne ses raisons personnelles, le second de même. Cent autres
prennent parti pour le premier, cent autres pour le second. Tous
essaient de vaincre par des considérations mystiques, morales,
théologiques, citent les textes qui paraissent en leur faveur, écartent

soigneusement ceux qui les combattent. La confusion est aussi

complète que possible, quoique chacun s'estime victorieux et
s'obstine dans son sens propre. Pas un ne songe à définir d'abord
ce que peut être en soi une virginité absolue; à examiner ensuite
si les textes de l'Ecriture parlent d'une telle virginité; à se devois

réfugiés à Ferney), répandus tout d'un coup dans ma paroisse, vivent avec les

catholiques comme des frères; il serait impossible à un étranger de deviner qu'il y
a deux religions dans ce petit canton-là. En conscience, messieurs les moines, monsieur

Rose, évêque de Senlis, messieurs les curés Aubry et Guincestre, cela ne vaut-il
pas mieux que vos Saint-Barthélemi? » Voltaire au comte de Schombcrg.



— 21 —

mander ce que l'Eglise universelle a enseigné sur ce point; s'il y
a, sur ce point et dans le sens défini, accord universel, constant
et unanime; si donc il y a dogme ou non, si donc il y a

obligation sous peine d'hérésie, ou non, de croire à la doctrine en

question. On perd son temps à se contredire les uns les autres,
et on oublie la question essentielle, la question objective, à savoir:
de fait, l'Eglise indivisée a-t-elle enseigné cette doctrine comme
un dogme, ou, malgré les contradictions entre tel et tel théologien,
s'est-elle abstenue, considérant cette question comme en dehors du

dépôt de la révélation chrétienne? Ramenées sur le terrain objectif
et historique, toutes les discussions de cette sorte perdraient leur
acuité, laquelle leur vient uniquement du subjectivisme personnel
le plus arbitraire.

Donc le premier devoir de la théologie scientifique ou objective

est de traiter toutes les questions qui divisent les Eglises au

point de vue objectif et historique, et de substituer au point de

vue individualiste « qu'en pense tel ou tel » le point de vue
objectif et historique, à savoir : de fait, l'Eglise universelle a-t-elle
enseigné sur cette question une doctrine strictement dogmatique
d'après l'enseignement même du Christ et la tradition apostolique,
ou a-t-elle dû laisser les fidèles libres dans leurs interprétations
diverses? In certis unitas, in dubiis libertas. Une fois sur ce
terrain de l'histoire, qui appartient à tous et à chacun, qui bannit
toute partialité et toute faveur, tous les esprits de bonne foi ne
peuvent que faire la paix: et linguje balbutientes discent velociter
loqui pacem (Isaie, XXXII, 4).

Précisons. Leibniz a dit :

« On peut dire que la plupart des livres de controverse ont
été faits plutôt pour se satisfaire et pour attirer les applaudissements

de son parti en surprenant son adversaire, que d'une
manière propre à le convaincre et à l'éclairer en même temps. D'où
vient que les colloques et conférences ont coutume d'être infructueux,

et le plus souvent ne servent qu'à aigrir les esprits et à

faire naître de nouvelles controverses *). » C'est à ce vice qu'il faut
remédier.

Premièrement, il est inutile de chercher l'union des Eglises
dans les opinions thêologiques. Une telle union est impossible : de
fait, elle n'a jamais eu lieu, actuellement c'est le gâchis, et l'on
peut ajouter qu'elle n'existera jamais, parce que, si les esprits ont
un fond commun, ils ont aussi des dissemblances qui produisent
des désaccords, et que ces désaccords peuvent être extrêmement

') Edit. Foucher de Careil, t. II, p. 2-3.



— 22 —

utiles : sans eux, en effet, il n'y aurait plus ni discussion, ni effort,
ni recherche d'une lumière plus grande. C'est le grand tort de
certains théologiens de n'avoir pas compris l'utilité, la nécessité
même, de la variété des opinions, et d'avoir voulu mettre de
l'uniformité où Dieu n'en a pas mis et où il n'en faut pas. Cette
intolérance contre la variété et la liberté des opinions a poussé les
intolérants à dogmatiser leurs opinions et à les imposer sous peine
d'hérésie et d'anathème; et l'on s'aperçoit aujourd'hui que les faux
dogmes, définis dans de telles conditions, périclitent et s'effondrent
de toutes parts. Ces intolérants ont voulu consolider la doctrine
du Christ en y ajoutant leurs arcs-boutants, et ils n'ont fait que
la compromettre, en faisant croire qu'elle tirait sa solidité non
d'elle-même, mais des arcs-boutants, qui aujourd'hui s'écroulent.
Les crédules qui les ont crus, voyant disparaître les arcs-boutants,
croient que c'est la doctrine du Christ qui disparaît, et ils deviennent

incrédules. Telle est l'œuvre de destruction accomplie par les
faux dogmatistes et les faux unionistes.

Il faut donc, bon gré, mal gré, se soumettre à la loi de
la variété et de la liberté, comme il faut se soumettre à la loi de
l'unité et de l'autorité. Elles ne se combattent pas, elles s'harmonisent.

Ce sont les faux théologiens qui les mettent en hostilité,
en répudiant les variétés et les libertés nécessaires. Si donc la
discussion scientifique est nécessaire, elle doit être libre; et si elle
doit être libre, il est nécessaire de s'y habituer. L'autoritaire le
plus absolu ne pourra jamais empêcher le même mot de suggérer
des idées différentes aux différents esprits qui l'entendent: si duo
idem dicunt, non est idem. H y a toujours plusieurs idées dans un
terme, et plusieurs interprétations dans une formule. Nul ne peut
les empêcher de se manifester. N'est-ce pas, au contraire, une
preuve de vitalité et de fécondité, donc un bien, si d'une même
racine ou d'un même germe sortent plusieurs tiges, plusieurs fleurs
et plusieurs fruits?

Secondement, l'union des Eglises ne peut se faire que dans la
doctrine du Christ. Je l'ai déjà démontré. Le Christ seul est la
lumière des chrétiens, et c'est en lui seul que leurs esprits
peuvent être unis. Conclusion : les Eglises seront d'autant plus unes
qu'elles se borneront à ne prêcher que les enseignements et les

préceptes du Christ, et non pas les opinions individuelles qui
divisent. Là où il y a division, il n'y a plus édification; or on va à

la prédication pour être édifié et non pour être divisé, pour entendre

la parole du Christ et non celle d'un prédicateur qui se prêche
lui-même. St. Paul ne voulait prêcher que Jésus et Jésus crucifié.



— 23 —

Troisièmement, la doctrine du Christ a été enseignée par le

Christ à son Eglise, et elle ne peut nous être connue que par le

témoignage de l'Eglise même, qui l'a reçue en dépôt. De là le

critérium de l'ancienne Eglise : « Ce qui a été cru partout,
toujours et par tous comme venant de J.-C». Tel est le témoignage
de toute l'Eglise, Eglise qui ne change pas et qui reste fidèle au
Christ.

Puis donc qu'on a mêlé à la doctrine du Christ, aux vrais

dogmes chrétiens, d'autres doctrines et d'autres dogmes, il est de

toute nécessité de distinguer les vrais des faux. Le moyen de faire
cette distinction, c'est le critérium susdit. Donc toutes les questions

qui divisent les Eglises doivent être étudiées ainsi : établir,
d'une part, les points sur lesquels toutes les Eglises particulières
fidèles (non condamnées par l'Eglise universelle) ont toujours été

unes, et ceux sur lesquels il y a eu divergence ; les premiers sont
les vrais dogmes, in certis imitas ; les autres ne sauraient être tenus

pour dogmes. Donc le procédé est fort simple, lorsqu'il ne s'agit
que de constater historiquement, objectivement, ce qui a été

enseigné comme dogme par l'Eglise même; et c'est là, je le
répète, ce qu'il importe de constater en premier lieu. Quant aux
explications et aux interprétations, elles ne doivent se produire
qu'ensuite. On nous objecte : i° « Votre méthode consiste à constater

d'abord les dogmes, puis à les expliquer; or c'est le contraire
qui devrait avoir lieu, car comment constater qu'une doctrine est

un dogme, si on n'a pas d'abord expliqué en quoi elle consiste?
N'est-ce pas candide de diviniser ou de dogmatiser ce qu'on
ignore? N'est-ce pas, au contraire, logique de vouloir savoir ce

que signifie telle chose avant de l'accepter comme une vérité
divine? » — Réponse. Tous les jours on constate des faits avant
de pouvoir les expliquer, et on entend telle personne énoncer
telle doctrine avant d'avoir pu la comprendre; on n'en est pas
moins convaincu de la certitude de ce fait et de l'origine de cette
doctrine. Un dogme étant un enseignement de J.-C. transmis à ses

disciples ou à son Eglise, il est manifeste que le fait de cet
enseignement et de cette transmission relève des procédés de l'histoire.
Or c'est avant tout sur ce point qu'il s'agit de s'entendre, à

savoir : J.-C. a-t-il enseigné telle chose, oui ou non? S'il fallait
d'abord discuter le fond des dogmes, expliquer leur contenu,
jamais on ne s'entendrait, parce que chacun les expliquera
toujours selon sa capacité, selon sa science ou selon son ignorance.
Ces explications plus ou moins scientifiques constituent la théolo-
Tgie, et ce n'est pas sur ce terrain de la spéculation théologique
que l'union des esprits et des Eglises est possible; elle n'est pos-



— 24 —

sible que dans les dogmes, dans la foi objective, dans ce que
J.-C. a enseigné et cela seulement. Donc le travail à faire en
premier lieu est de constater ce que J.-C. a enseigné. A chacun
ensuite d'en faire jaillir les lumières qui y sont contenues et de se
sanctifier dans ces lumières.

On nous objecte: 2° Votre critérium ne peut que figer les
esprits dans le passé; or le passé est mort; c'est à l'avenir qu'il
faut tendre. — Réponse : Le passé a été ; nul ne peut l'effacer ; il
faut compter avec lui, car c'est de lui que découle le présent,
comme c'est du présent que découlera l'avenir. Sans le passé on
ne saurait expliquer ni le présent ni l'avenir. Il est donc une
lumière, parce qu'il a été un germe. A ce point de vue, on peut
dire que «les morts gouvernent les vivants», qu'ils vivent dans
les vivants, que notre vie présente est la leur plus ou moins
modifiée, et qu'ainsi nous vivons d'eux, étant conditionnés par eux.
Le passé n'est donc pas complètement mort, puisqu'il est la
condition et l'explication du présent. Si les chrétiens remontent au
passé, c'est qu'il contient le grand fait qui les préoccupe, la
révélation du Christ, et qu'un tel fait ne s'invente pas a priori.
Toutefois, il importe de remarquer aussi que nous ne demandons au
passé que ce qu'il peut nous donner, à savoir le Christ historique
et objectif, sa révélation objective, pure et simple, donc le dogme
dans sa simplicité, dans son essence et non dans son explication.
La science des Pères n'a été que relative, et cette relativité est
aujourd'hui dépassée, comme la nôtre le sera sans doute dans

quelques siècles. Si donc nous retournons au Christ historique et
réel, nous ne retournons pas à la science des Pères, qui actuellement

n'est plus de la science. Notre appel au passé n'est donc ni
absolu en soi, ni exclusif du présent ; nous n'excluons aucun des

progrès actuels. Ce n'est pas l'homme sauvage que nous voulons
ressusciter, et l'on aurait tort de nous accuser de vouloir supprimer

les mouchoirs de poche sous prétexte qu'on se mouchait
autrefois sur sa manche.

Bref, les contempteurs du passé ne se font pas faute d'en
appeler eux-mêmes au passé, lorsqu'ils en ont besoin; comme l'a
dit Brunetière, « on a tout intérêt, quand on veut faire œuvre de

propagande, à montrer combien sont vieilles les nouveautés que
l'on propose ». Pour nous, nous revendiquons le Christ authentique,
celui qui a vraiment vécu, et nous le revendiquons tel qu'il a été
et tel qu'il a parlé; nous revendiquons l'Eglise qu'il a fondée, et
nous la revendiquons telle qu'il l'a fondée. Nous ne sommes ni
du moyen âge, ni de la scolastique, ni du neuvième siècle-, et si

nous nous réclamons de l'Eglise des huit premiers siècles, c'est



- 25 —

que, pendant ce laps de temps, elle a su se maintenir une; mais,
si on le désirait, nous nous bornerions volontiers à la grande
floraison qui a fini avec les Chrysostome, les Jérôme, les Cyrille et
les Augustin. C'est en ce sens que nous nous appelons « vieux-
catholiques » ; cette vieillesse est peut-être une jeunesse plus vraie
que la jeunesse qui croit pouvoir se passer de l'antiquité.

On nous objecte : 30 Cet appel au passé ne vous mènera pas
loin ; avec les armes qu'il vous fournira, vous ne tuerez aucun des

monstres modernes, ni la science incrédule, ni l'indifférentisme, etc.—
Réponse : Cet appel nous mène au vrai Christ, et avec lui nous
avons la lumière religieuse et la vie idéale. Ses armes sont celles
de la vérité, de la foi, de la justice, de la charité. Notre prétention

n'est ni de tuer les monstres, ni de les apprivoiser; si nous
réussissons à leur limer les dents et à leur rogner les griffes, ce
sera déjà quelque chose; à Dieu de faire le reste. Loin de redouter

la science, nous la considérons comme une de nos forces; ce
n'est pas elle qui fait les incrédules, car tous les dogmes chrétiens,
bien compris, se concilient avec elle. Que d'hommes de science
ont été aussi des hommes de foi

On nous objecte: 40 L'union des Eglises sur cette base de la
foi chrétienne primitive et sur ce terrain de l'Eglise universelle et
indivisée, n'est qu'une demi-mesure. Il faut viser plutôt à l'union
de toutes les religions sur le seul terrain de la raison et de la
science; c'est sur ce seul terrain que l'on construira le temple
vraiment universel, dans lequel tous les hommes se considéreront
comme les enfants de Dieu. Le congrès des religions à Chicago a

déjà fait pressentir qu'il faut renoncer à la base trinitaire, et ne
plus reconnaître que la base monothéiste; ce point de vue a été
confirmé au congrès d'Amsterdam en 1903y). — Réponse: Le
Christ a annoncé une époque où il n'y aurait plus qu'un seul
pasteur, lui, et un seul bercail, son Eglise. Les vrais chrétiens
peuvent donc espérer qu'un jour il n'y aura plus qu'une seule
religion, le christianisme. Le christianisme, bien expliqué, est
effectivement la plus vraie, la plus rationnelle, la plus scientifique, la
plus idéale de toutes les religions. Autant la trinité mal présentée
tient encore du polythéisme et répugne à de nombreux esprits,
autant, bien interprétée, elle est conforme aux données de la
saine raison et de la saine philosophie. La conclusion du Congrès
de Chicago n'a nullement été que le christianisme trinitaire doive
disparaître pour céder la place à un monothéisme prétendu supérieur

qui serait autre que celui du Christ2). Si l'appel qui a été

') Voir le Chrétien français du 3 octobre 1903.
2) Voir la Revide de janvier 1894, p. 199-200.



— 26 —

fait au monothéisme, à Amsterdam en 1903, est contre le
monothéisme chrétien ou trinitaire, nous le tenons pour erroné (voir le
Traité de la Trinité); jamais les vrais chrétiens ne consentiront à

effacer, encore moins à nier soit la Sagesse divine, vivante et
personnelle, qui est le Fils, soit l'Amour divin, vivant et personnel,
qui est le Saint-Esprit. Les pseudo-chrétiens qui consentiraient à

cette négation, paganiseraient leur christianisme, au lieu de
christianiser les payens, les juifs et les musulmans; ils perdraient tout
et ne gagneraient rien. Si, par cet appel, on a voulu simplement
affirmer et glorifier la tolérance et la fraternité, qui doivent exister
entre tous les hommes de bonne foi qui glorifient le Père céleste
à quelque religion qu'ils appartiennent, il n'était que maladroit et
équivoque de le faire dans une telle forme: il fallait simplement
énoncer cette affirmation, et ne pas donner à entendre que le
christianisme trinitaire est une superfétation qui doit disparaître.

On nous objecte: 50 Toute négociation ayant pour but de
rétablir l'unité de l'Eglise en allant du dehors au dedans, est du

temps absolument perdu. Faisons tous, chacun de son côté, des
efforts loyaux pour nous rapprocher de plus en plus de Celui qui
est la vérité et la vie, et nous arriverons ainsi à nous rapprocher
les uns des autres par le sentiment intérieur. C'est là la seule chose
nécessaire. On ne saurait réaliser l'unité chrétienne qu'en reléguant
la question ecclésiastique à un rang tout à fait secondairex). —
Réponse : Il y a, dans ces remarques, beaucoup de vérité, mais
aussi des lacunes, pour ne rien dire de plus. D'abord, il ne faut
pas condamner aussi catégoriquement tout ce qui va du dehors
au dedans. Beaucoup d'idées, de sentiments, d'excellents exemples,

d'heureuses inspirations nous viennent du dehors ; et s'il n'en
était pas ainsi, notre « dedans » serait très misérable. Dans beaucoup

de cas, il faut aider son pauvre « moi » par tous les moyens
externes que la Providence nous envoie. Ce qui est vrai, c'est que
plus nous serons vraiment chrétiens, unis au Christ, plus nous
nous rapprocherons les uns des autres. Ce qui est vrai, c'est que
les grands obstacles à l'union des Eglises viennent de ce qu'elles
ne sont pas assez chrétiennes; c'est que beaucoup de leurs
représentants sont encore remplis d'orgueil ecclésiastique (à leur insu
sans doute). Le fond de leur âme est qu'eux seuls ont raison; que
leur Eglise à eux est la seule vraie, la seule vivante, la seule
pieuse. Ils ne se doutent pas de l'horrible pharisaïsme qui vicie
un tel christianisme. Ils mettent leur Eglise à la place même du
Christ, et au lieu de vouloir l'union des Eglises dans le Christ, ils

') Voir la Semaine religieuse de Genève, du 19 décembre 1903.



— 27 —

la veulent dans leur Eglise même Voilà le grand obstacle, et
jusqu'à ce qu'il soit écarté, il se passera peut-être encore des
siècles. Vouloir faire l'union dans cet esprit d'orgueil, c'est « du

temps absolument perdu», comme dit la Semaine. Sur ce point
essentiel, elle a raison. Mais là où la Semaine a tort, c'est
lorsqu'elle parle du sentiment intérieur comme de « la seule chose
nécessaire». Non, le sentiment, quelque nécessaire qu'il soit, n'est

pas la seule chose nécessaire. La vérité est aussi quelque chose.

Lorsque le sentiment est fondé sur la vraie doctrine du Christ, sur
ses enseignements positifs, sur l'observance de ses préceptes, il est
solide et fécond ; sinon, non. Donc, les représentants des Eglises
chrétiennes font une œuvre utile, lorsque, au lieu de vivre chacun
dans son coin isolé, ils s'appliquent, par des éclaircissements
fraternels, par des efforts loyaux et dépourvus de tout esprit de
chicane et de tout odium theologicum, lorsqu'ils s'appliquent à

mettre en relief la doctrine même du Christ, à la séparer des additions

humaines inventées arbitrairement par les théologiens, à la

purifier des légendes superstitieuses qui éloignent du vrai christianisme

les hommes de science et de bon sens. La Semaine croit-elle
que cette réforme de la théologie d'après les méthodes scientifiques
actuelles, soit un travail inutile? Nous le croyons, nous, absolument

indispensable. Or, il ne se fera ni tout seul, ni par le seul
sentiment intérieur. Ce n'est plus seulement de l'infaillibilité et des

prétendus droits du pape qu'il s'agit. Ces questions sont maintenant

tranchées entre toutes les Eglises, sauf dans la Romaine, où
d'ailleurs les hommes instruits sont de notre avis. Mais il s'agit de
combattre l'ignorance de tous les clergés, l'esprit de division et
d'orgueil qui règne plus ou moins dans toutes les Eglises, les

superstitions que la connaissance exacte de l'histoire et des Ecritures

ne peut plus permettre. Il s'agit de remplacer la crédulité
aveugle par la vraie foi, la théologie de fantaisie par la théologie
scientifique; il s'agit de réfuter et de faire disparaître ce papisme
latent et délétère, qui anime beaucoup de théologiens, même dans
les Eglises non papistes : car, remarquez-le, on peut avoir le misérable

esprit papiste, même en repoussant le pape et la papauté.
Que de protestants, et d'anglicans, et d'orthodoxes, en sont là! La
Semaine, qui doit connaître ce péril, avouera que la question
« ecclésiastique », considérée à ce point de vue, est loin d'être
«tout à fait secondaire», et que ceux qui travaillent à l'éclaircir
sont loin de perdre leur temps1).

On nous objecte encore, mais dans un autre camp : 6° Sinon

') Voir le Catholique national du 2 janvier 1904.



— 28 —

par leur critérium, du moins par la manière dont ils l'appliquent,
les anciens-catholiques nous sont suspects, à nous conservateurs;
car ils aboutissent, sur plusieurs points (trinité, incarnation, eucharistie,

église, etc.), à des explications qui jettent le désarroi parmi
nous. — Réponse : Les anciens-catholiques appliquent le critérium
catholique ou orthodoxe selon toutes les règles de la saine critique
historique, et lorsqu'ils constatent que telle doctrine a été crue, ou
n'a pas été crue, universellement, constamment, unanimement, ils
ont le droit et le devoir de conclure que cette doctrine est un
dogme dans le premier cas, et non, dans le second. Sur cette
question de fait, ils se croient inattaquables ; en tout cas, ils sont
prêts à corriger leur constatation, si on leur en soumet une autre
plus exacte. Quant aux explications théologiques qu'ils peuvent
donner sur les dogmes ainsi constatés, ils ne les imposent jamais
comme des dogmes, pas plus qu'ils n'acceptent comme dogmes
les explications théologiques des autres Eglises particulières; ils les
donnent pour de simples explications, qu'ils croient meilleures que
d'autres, il est vrai, mais qui peuvent être discutées, et ici encore
ils sont disposés à les corriger dès qu'on leur en propose de
meilleures. De tels procédés sont absolument corrects, et ils ne
peuvent porter le trouble que là où la correction fait défaut.
Effectivement, les adversaires des anciens-catholiques ne les ont
combattus jusqu'à présent qu'en employant contre eux des mots mal
définis, qu'en donnant aujourd'hui à ces mots un sens qu'ils
n'avaient pas autrefois, qu'en cherchant à faire passer comme
universellement admises des explications de certains Pères, qui de
fait ont été contredites par d'autres, etc.

Nous avons donc lieu de croire exacts, pratiques, utiles, les

moyens que nous proposons. Pour plus amples explications, je
renvoie le lecteur à mon volume intitulé : Programme de réforme
de l'Eglise d'Occident (1872), ainsi qu'à mon étude sur l'union des

Eglises (Union chrétienne, septembre 1875, p. 392-411), et à mon
ouvrage intitulé: Le Mouvement contemporain des Eglises (1874),
notamment à XIntroduction placée en tête de ce dernier (p. I-XIV).
Il me semble, aujourd'hui plus que jamais, que les hommes de
science et de foi pourraient s'entendre, à quelque Eglise qu'ils
appartiennent. Même dans les Eglises protestantes, où l'individualisme

paraît cependant à peu près illimité, on peut remarquer
aisément un courant qui accentue le besoin d'une réforme
nouvelle *), et la nécessité de mieux étudier le catholicisme dans un
but de pacification. « Le premier devoir, dit le prof. Jalaguier,

') Voir, par exemple, les écrits de M. le pasteur Wilfred Monod.



— 29 —

serait de se débarrasser des préjugés d'éducation, de percer ces

nuages et ces enveloppes, pour arriver en quelque sorte au cœur
du catholicisme, et saisir de là sa vraie conception de l'Evangile

J). » Etc., etc.

Plan de ce Traité. Quatre parties : Exposition critique des

principales tentatives de réforme et d'union, i° dans l'ancienne
Eglise (les huit premiers siècles), 2° au moyen âge (IXe-XVe siècles),
3° dans les temps modernes (XVIe, XVIIe et XVIIIe siècles), 40 à

l'époque actuelle (XIXe et XXe siècles).
I. Ancienne Eglise. Il importe, avanttout, d'écarter une conception

très erronée que certains esprits simplistes se font sur l'Eglise des

huit premiers siècles; ils l'imaginent absolument une et ils croient,
en conséquence, qu'il n'y a jamais été question ni de réformes, ni
d'union. La vérité est que, pendant la période des huit premiers
siècles, les Eglises, soit d'Orient, soit d'Occident, sont restées unies
dans la profession de la même foi objective, résumée dans les

symboles des apôtres et dans le symbole œcuménique de Nicée-
Constantinople 2), comme aussi dans la pratique du même critérium

orthodoxe, dans le maintien de la même constitution
ecclésiastique et dans un certain fond disciplinaire qui s'harmonisait
d'ailleurs avec les plus grandes variétés locales ; et cela suffit pour
que l'on puisse considérer avec raison l'Eglise de cette période
comme une Eglise «une et indivisée». Mais, d'autre part, la vérité
est aussi qu'il y a eu, durant ce laps de temps, de grands troubles
de doctrine, de mœurs et de discipline.

Les uns voulaient expliquer les dogmes, que d'autres se
bornaient à professer simplement: leurs explications, loin d'être acceptées

par tous, étaient contredites par d'autres; l'ardeur de la
discussion poussait souvent les deux partis à l'extrême. De là des
hérésies, que l'Eglise universelle, dans sa modération et sa sagesse,
a su écarter, pour rester dans la via media qui est le bon sens
évangélique et chrétien. Les explicateurs ou les docteurs étaient
sans aucun doute animés des meilleures intentions ; ils voulaient
fortifier et perfectionner la foi subjective, et rendre la foi objective
plus lumineuse, plus radieuse, plus admirable aux yeux des
philosophes et des savants. Mais leurs bonnes intentions ne les ont pas

') De l'Eglise, p. 267; Paris, 1899.
'-) Quant au prétendu symbole dit Cl Athanase, qui n'est d'ailleurs qu'une sorte

de psaume doctrinal ou d'exercice de théologie scolastique, il n'a jamais été
œcuménique ; si des ecclésiastiques en ont eu connaissance, il n'a jamais été proposé aux
simples fidèles, ce qui prouve que l'Eglise universelle n'a jamais songé à le considérer

comme un symbole de foi. Tel est le point d'histoire qui devrait servir de base
à toute discussion méthodique sur cette matière.



— 30 —

toujours préservés de l'erreur, et souvent, au Heu de perfectionner,
ils ont déformé. C'est ainsi que des réformateurs ont été nécessaires

pour maintenir la vraie doctrine chrétienne dans son exactitude et
ses droits, et pour rétablir en même temps l'union des esprits dans
la même foi, là où il y avait division.

Et ce qui s'est passé dans l'ordre doctrinal et dogmatique,
s'est passé aussi dans l'ordre moral et disciplinaire. Soit que
certains mystiques aient voulu perfectionner la morale et la discipline
par une plus grande rigueur et qu'entraînés par un faux spiritualisme

ils soient tombés dans un matérialisme coupable, comme cela
est arrivé chez de nombreux gnostiques mystiques, soit que des

esprits grossiers, à peine chrétiens, étrangers à tout mysticisme,
restés payens de mœurs, malgré leur baptême, aient apporté dans
l'Eglise la corruption payenne, toujours est-il que les mœurs des
chrétiens n'ont pas toujours été pures; que les Tertullien, les

Cyprien, les Augustin, les Jérôme, etc., en ont laissé des descriptions

et des critiques qui montrent que l'Eglise, même dans sa
première période, a été loin d'être sans tache. Des tentatives de
réforme contre les mauvaises mœurs et contre les schismes ont
donc été nécessaires et ont eu lieu pour corriger les déformations
morales, comme d'autres ont été nécessaires dans le domaine de la
doctrine.

On le voit, pour comprendre exactement la raison d'être et le
rôle des réformateurs, il faut d'abord exposer les faits et gestes des

déformateurs, c'est-à-dire des hérétiques et des schismatiques,
lesquels, je le répète, étaient loin d'avoir toujours des intentions
perverses; ils portaient plutôt la peau de la brebis et se croyaient
des anges de lumière. C'est grâce au critérium objectif et
universel qu'on a pu rectifier les excès de leur individualisme
arbitraire, aussi bien dans l'ordre de la doctrine que dans celui de la piété.

Donc une double étude est nécessaire : i° celle des hérésies
et des schismes, 2° celle des tentatives de réforme et d'union, contre
ces hérésies et ces schismes, tentatives qui n'ont pas toujours réussi,
mais que l'Eglise, dans ses conciles œcuméniques, a complétées
et menées à bonne fin, autant du moins que les infirmités
humaines et les vices sociaux du temps l'ont permis. J'ajoute que,
pour être claire et complète, cette double étude devrait se faire,
d'abord, au point de vue chronologique, puis au point de vue logique:
car la manière dont les événements se déroulent dans le temps
n'est pas toujours logique, et la logique, pour se retrouver, doit
souvent faire des va-et-vient à travers les siècles.

L'exposé chronologique de tous ces mouvements, depuis Simon
le Magicien, Cérinthe, Ménandre, etc., au premier siècle, jusqu'aux



— 31 —

iconoclastes, aux Adelbert et aux Clément, au huitième, est facile
à faire. Plus important est l'exposé logique : car il n'est pas
toujours facile de séparer le bien du mal, étant données la bonne volonté
même de certains déformateurs et la maladresse de certains
réformateurs. Ce mélange de l'idéalisme que l'on déclare poursuivre,
et des vices que l'on pratique sans les avouer toujours; ces
apparences mauvaises qu'ont certains gnostiques et certains mystiques,
malgré les intentions excellentes qu'ils mettent en avant; ces
confusions que l'histoire à la fois enregistre et laisse en suspens; tous
ces éléments contradictoires rendent très difficile la tâche du
critique impartial, et il hésite certainement devant le classement d'un
Montan, d'un Tertullien, des Audiens, des Aériens, d'un Jovinien,
d'un Priscillien, d'un Vigilance, des Pauliciens, des iconoclastes,
d'un xAdelbert, d'un Clément, etc. Honorât et Hilaire d'Arles, eux-
mêmes, n'ont-ils pas voulu réformer l'épiscopat de leur temps, et
dans ce but n'ont-ils pas introduit le monachisme dans l'épiscopat

Quoi qu'il en soit, on devra distinguer, parmi les tentatives
doctrinales, celles qui furent à tendances mystiques et celles qui
furent plus intellectualistes; et parmi les tentatives morales et
disciplinaires, celles qui furent à tendances rigoristes, comme celles des

montanistes, des tertullianistes, des novatiens, des méléciens, des

donatistes, des lucifériens, des migétiens, des ithaciens, et celles qui
furent modérées et visèrent au bon sens positif.

Tels sont les points de vue et l'esprit de cette première partie.

/7". Moyen âge (du IX" siècle au XV* inclusivement.) Cette
époque est très confuse, plus encore que la précédente, grâce à

l'oubli que l'on commit du critérium catholique, grâce aussi à
l'arbitraire à peu près sans critique et sans frein auquel on se laissa
aller, soit dans les centres de théologie individualiste et libérale,
soit dans les centres de répression aveugle. La difficulté d'être juste
et exact est d'autant plus grande que Rome et ses théologiens ont
déversé le mensonge, l'injure et la calomnie sur quiconque protestait

contre les erreurs de la papauté, contre les vices des moines,
contre les crimes de l'inquisition. Pauliciens, Bulgares, Bonshommes,
Vaudois, Albigeois, Petrobrusiens, Cathares, Apostoliques, Flagellants,

Poblicains, Bogomiles, Gazares, Patarins, Picards, Lollards,
Fraticelles, Bizoches, Bégards, Béguins, Wicléfistes, Hussites, Frères
moraves et Jérôme de Prague, et Gérard de Groote, et Savonarole,

etc., etc., tous ont été calomniés. Dans quelle mesure ont-ils
eu tort, s'ils ont eu tort Dans quelle mesure doivent-ils être
réhabilités et glorifiés Telle est la difficulté.

Rome a longtemps réussi à jeter sur tous ces réformateurs
une lumière défavorable. Mais, depuis que les manuscrits et les



— 32 —

archives livrent leurs secrets, le rôle de tous ces prétendus
hérétiques et schismatiques apparaît plus net ; l'esprit de la protestation
antipapale et de la réforme chrétienne avant les réformes modernes
est mieux connu; on commence enfin à voir clair dans ces confusions,

et à retrouver le fil conducteur de la vérité dans ces
labyrinthes moyenâgesques. La papauté qui, comme institution, ne
date que du IXe siècle (car, avant cette date, les velléités
ambitieuses de certains évêques de Rome, des Victor, des Etienne, des

Damase, des Zosime, des Léon, etc., n'ont pas réussi à en faire
une institution), la papauté, dis-je, est aujourd'hui jugée plus exactement

par les savants impartiaux. Ses fautes, ses erreurs, ses crimes,
sont à nu. Loin d'être une institution divine, elle n'est plus qu'une
institution humaine, dont les origines exclusivement mondaines et
politiques ne font plus illusion, pas même aux intéressés qui veulent

la sauver avant tout et qui se voient contraints, pour
s'acquitter de cette triste tâche, de recourir aux falsifications les plus
éhontées. Sur toutes ces questions, la science historique moderne a

fourni des documents irréfutables et péremptoires.
Les relations ecclésiastiques entre l'Orient et l'Occident doivent

être aussi étudiées plus à fond. Les écrits de plusieurs évêques
gaulois contre les Grecs, ceux de Xicolas Ier, comme aussi ceux
de Photius et de ses partisans, les débats entre Léon IX et Michel
Cérulaire, certains écrits de polémique de Thomas d'Aquin, les actes
d'Innocent III, ceux du concile de Lyon de 1274, ceux des conciles
du XVe siècle, notamment de Florence, etc., tous ces documents
doivent ête mieux précisés et mieux jugés.

III. Temps modernes (XVP, XVIP et XVIIP siècles.) Cette
époque aussi est fort intéressante. Outre les débats antérieurs et
non terminés dont elle a hérité, les divisions ou plutôt les tentatives

de réformes, désignées sous les noms de protestantisme,
luthéranisme, calvinisme, zwinglianisme, anglicanisme, etc., ont
singulièrement compliqué le problème de l'union. Tentatives des protestants
entre eux, pour tâcher de s'unir; tentatives des protestants avec
Rome, discussions entre les théologiens romanistes et les théologiens

protestants, négociations entre Bossuet et Leibniz, etc., etc.:
d'autre part, tentatives des anglicans entre eux, entre l'Eglise établie

et les dissidents ; tentatives des anglicans avec les protestants,
soit avec les luthériens, soit avec les réformés ; tentatives des anglicans

avec Rome; et, dans une autre direction, les efforts de Rome
pour romaniser les Eglises orientales, les débats au sujet de Cyrille
Lucar, les agissements de l'ambassadeur Nointel, le concile de
Jérusalem de 1674, la lettre des patriarches orientaux aux évêques
anglicans, Pierre le Grand et la Sorbonne, l'abbé Jubé, les affaires



— 33 —

de l'Eglise de Hollande, Varlet, évêque de Babylone, etc., etc. ;

toutes ces questions doivent être mieux élucidées.

IV. Epoque actuelle (XIXe et XX" siècles.) Nous entrons ici
dans des complications nouvelles, mais aussi dans des explications
précieuses.

Comme documents généraux, on peut indiquer les
Conférences de Bonn, de 1874 et 1875, et les Congrès internationaux
anciens-catholiques, de 1890 à nos jours (Cologne, Lucerne, Rotterdam,

Vienne, Bonn, Olten).
Comme documents particuliers, il faut distinguer les discussions

et les tentatives suivantes :

i° Discussions et tentatives des Orientaux (ou Orthodoxes): —
1. entre eux (histoire de leurs schismes); — 2. avec les anciens-
catholiques; — 3. avec Rome; — 4. avec les anglicans;— 5. avec
les protestants.

2° Discussions et tentatives des anciens-catholiques : •—• 1. avec
les Orientaux; — 2. avec Rome; — 3. avec les anglicans; —
4. avec les protestants.

30 Discussions et tentatives des anglicans: — 1. entre eux,
soit avec les dissidents, soit entre les diverses fractions de l'Eglise
établie; — 2. avec les Orientaux; — 3. avec les protestants (luthériens,

réformés, évangéliques) ; — 4. avec Rome; -— 5. avec les anciens-
catholiques. — N.B. L'Eglise episcopale des Etats-Unis d'Amérique
ne doit pas être confondue avec l'Eglise anglicane des Trente-
neuf articles.

40 Discussions et tentatives des protestants: — 1. entre eux
2. avec les Orientaux: — 3. avec les anglicans; — 4. avec les

anciens-catholiques: — 5. avec Rome.
Tel est le plan d'après lequel on pourrait rédiger le « Traité

de l'Union des Eglises chrétiennes». Ce Traité est le dix-huitième
de mon « Cours de théologie dogmatique » *). Comme l'espace me
manque, même dans cette Revue, pour remplir convenablement
toutes les obligations de ce plan, je me bornerai, cette année, à

quelques notes relatives principalement à YEglise orientale et à
l'attitude qu'elle a prise dans cette question envers les autres
confessions.

(A continuer.) E. Michaud.

') Voir la Revue, 1902, p. 477.

Revue intern, de Théologie. Heft 49, 1905.


	Notes sur l'Union des Églises

