Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 13 (1905)

Heft: 49

Artikel: Notes sur I'Union des Eglises
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403610

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NOTES SUR L’'UNION DES EGLISES.

I. Esquisse d'un Traité de I'union des Eglises
chrétiennes.

Introduction : 1° Nécessité de cette union; 20 Sa nature;
3° Ses difficultés; 4° Les moyens de la réaliser.

1. Nécessité de lunion. J'ai déja traité cette question dans le
« Traité de I'Eglise chrétienne en général »: nécessité d'une cer-
taine unité dans I'Eglise chrétienne, ch. X, § 1; nécessité de réta-
blir 'union des Eglises séparées, ch. XIII, § 3; communion des

saints, § 4. Complétons ces notions. — L. union est nécessaire pour
deux principaux motifs: faire cesser le scandale de la division et
rétablir 1'idéal imposé par le Christ. .

Dabord, les divisions qui existent actuellement entre les
Eglises qui se disent chrétiennes, sont scandaleuses et tout véri-
table chrétien doit s’efforcer d'y mettre fin, C'est un fait que les
disputes entre les dieux et les déesses de I'Olympe payen ont été
la principale cause de la ruine du paganisme soit oriental, soit
occidental. C'est un fait que les disputes et les haines qui ont
cours entre certaines Eglises dites chrétiennes, ne sont pas moins
scandaleuses; on devrait méme dire qu’elles le sont davantage, car
I'dme chrétienne étant tenue & une plus grande perfection que
I'ime payenne, il y a lieu d’étre plus frappé des scandales entre
chrétiens que des scandales entre payens, Maintenir ces scandales
est donc travailler a la ruine du christianisme et de ['Eglise.
Tantene animis czlestibus ire! De méme, chez les chrétiens,
Vodium theologicum est la haine la plus profonde et la plus invé-
térée, ce qui prouve combien sont peu chrétiens les théologiens
et les dévots en question. De 1a la maxime populaire : «Plus on
est dévot, plus on s’entrehait ». Il suffit de rappeler avec quelle
vigueur St. Grégoire de Nazianze a stigmatisé les théologiens et
les évéques de son temps qui divisaient 1'Eglise et scandalisaient le
monde. St. Jean Chrysostome leur reprochait d’oublier que le but

Revue intern. de ThZologie, Heft 49, 1905 .



I -

de l'incarnation a été d’établir la charité parmi les hommes: «Pour-
quoi le Fils de Dieu est-il venu sur la terre? An ut mutuum mor-
deamus et devoremur? Minime. » Que ne diraient pas ces saints,
s'ils étaient témoins, par exemple, des disputes, des batailles hai-
neuses qui se livrent entre chrétiens jusque sur le tombeau du
Christ, batailles auxquelles des soldats musulmans sont obligés de
mettre finl)! — On objecte : « Moi, Eglise latine, je suis seule la
véritable Eglise chrétieane; or je suis trés unie chez moi, et les
divisions scandaleuses des autres IEglises ne me touchent pas; donc
je n'ai nul besoin de m’unir avec ces fausses Eglises chrétiennes;
au contraire, qu’elles soient anatheme, et cela pour le maintien de
'unité et de la paix dans la véritable Eglise chrétienne, qui est
la seule Eglise romaine.» Certains théologiens orientaux font le
méme raisonnement en 'appliquant a I'Eglise orientale, qui, selon
eux, est Ja seule Eglise chrétienne. — Réponse: Cet exclusivisme,
qu'il vienne soit de Rome, soit de 1'Orient, n’est qu'un trompe-
Ueeil. D'une part, ’Eglise romaine reconnait que 1'Eglise orientale
possede, outre la dogmatique des sept conciles dits cecuméniques,
les sept sacrements, etc.; d’autre part, I'Eglise orthodoxe reconnait
que ’Occident posséde aussi cette dogmatique et ces sacrements.
Donc l'exclusivisme oriental est aussi erroné que ['exclusivisme
romain; 'un et l'autre procedent du méme sophisme et du méme
orgueil. En outre, si 'Eglise romaine veut bien considérer les doc-
trines qui s’enseignent dans ses propres ¢écoles, elle y constatera
des divisions et des contradictions profondes. Méme chose parmi
les théologiens de I'Eglise orthodoxe: les uns écartent les textes
des Pc¢res qui les génent et donnent aux dogmes des explications
qui sont inconciliables avec celles de ces mémes Peres; et que dire
aussi des haines de races et de nations qui éclatent sans cesse
parmi eux? L.e monde entier en est témoin et scandalisé. Donc
que chaque Eglise, au lieu de s’enorgueillir dans ses faits et ges-
tes, fasse son wea culpa, sincérement, et alors la réforme et 'union
seront faciles a réaliser.

Ensuite, le bon sens et l'histoire prouvent que certains effets,
dans l'ordre moral, ne peuvent étre produits ni par lindividua-
lisme isolé, ni par la séparation des forces, mais seulement par
leur union. La grande loi sociale de la solidarité ou de la dépen-
dance réciproque est de toutes la mieux démontrée aujourd’hui,
par la philosophie, par le calcul, par l'expérience. M. P. F. Tho-
mas a mis ce point en parfaite lumicre?): tout étre est tributaire

1) Ces faits sont malheureusement trop connus pour qu’il soit besoin d’entrer
dans des détails. Voir, par exemple, le Zemps du 19 janvier 1898.

Y Morale et Education, p. 46-53; Paris, Alcan, 18gg.



des autres étres, toute force des autres forces; chez les vivants,
cette réciprocité d’action et de réaction continuelles est particulié-
rement frappante; et ce qui est vrai de l'organisme humain l'est
aussi de la sociét¢ humaine, qui est un organisme. Donc un pour
tous et tous pour un. Au point de vue intellectuel et moral, plus
encore qu'au simple point de vue physique, la société est plus
utile a 'individu que l'individu ne l'est a la société. Toutes ces
vérités sont non moins frappantes dans l'ordre religieux que dans
l'ordre profane et purement social. Unies, les Eglises chrétiennes
seront tout autres que séparces: elles seront plus attachées au
dogme qui les unira, et plus libres envers les dubia qui les dis-
tingueront sans les diviser; donc elles seront plus pénétrées de la
vraie foi et plus éloignées des superstitions. Les avantages moraux
et religieux d'une telle solidarité sont si considérables et si faciles
a apercevoir qu'il est impossible de leur étre indifférent, pour peu
qu'on soit pénétré de l'idéal chrétien, de l'esprit du Christ, du
besoin de travailler sérieusement a sa propre sanctification et a
I'extension du regne de Dieu parmi les hommes.

Le Christ a dit: Ut omnes unum sint, sicut tu Pater in me
et ego in te, ut et ipsi in nobis unum sint (Jean, XVII, 21). Et il
a répété cette méme pensée aux versets 22 et 23, en paraissant
indiquer des degrés dans cette union, car au verset 23 il veut que
Pon soit «consommé » (consuinmati) dans Punité. C’est la sans
doute un désir, mais un tel désir n’est-il pas un ordre pour les
vrais disciples? Aurait-on réellement en soi Uesprit et 'amour du
Christ, si 'on ne se faisait pas un devoir de travailler a la réali-
sation d’un désir si ardemment exprimé:?

De fazt, malgré les divisions que provoquent les intéréts des
individus et des peuples, on commence cependant a se convaincre,
au nom de ces mémes intéréts, que !'union s'impose de plus en
plus pour le bien-étre social et pour le perfectionnement de I'hu-
manité. C'est un fait que, depuis que les chemins de fer et les
télégraphes ont rendu faciles et avantageuses les relations entre les
peuples, un courant d’internationalisme s’est établi pour la solu-
tion d’une infinit¢ de questions. Et parmi ces questions, comment
la question religieuse n’aurait-elle pas sa place? N’est-il pas logi-
que que l'internationalisme ait pour corollaire !'interconfessionna-
lisme? Eftectivement, dit le Catolique national du 29 octobre 1892
(p- 174-175), «les Eglises chrétiennes qui depuis des siécles vivent
séparées, commencent & comprendre que leur séparation est nui-
sible et aux chrétiens et a elles-mémes; que persévérer dans cette
séparation, c’est fortifier 'impiété et les partis irréligieux; que les
progres de l'indifférentisme n’ont été aussi considérables en notre



— 4 —

siécle que parce que les Eglises sé€parées, hostiles les unes aux
autres, jalouses, égoistes, absorbées par la propagande de clocher
et par des questions purement ecclésiastiques au lieu de I'étre par
la grande question religieuse, ont détourné les dmes des pratiques
et des idées religieuses. Elles commencent a comprendre qu'il est
temps de mettre fin & un é€tat de choses aussi scandaleux et aussi
désastreux.

«Il n'y a guére que I'Eglise romaine qui, se croyant la seule
Eglise véritable et s’adjugeant les yeux fermés le monopole de la
foi, de la grace et de la sainteté, s’enferme orgueilleusement dans
sa citadelle du moyen age, qu’elle croit imprenable; peut-étre aussi
quelques Eglises protestantes, non moins orgueilleuses, se croyant
également parfaites, attendent-elles, dans leur tour d’ivoire, qu'on
vienne a elles, sans qu’elles doivent, elles, faire le moindre pas
en avant.

¢« Mais ce sont la des exceptions. La note dominante est celle
de l'union. Au mois d’aoit dernier, a la Société pastorale suisse,
une voix autorisée a déclaré que «!’Eglise suisse doit tendre a ne
plus former qu'une seule armée, I'armée du Christ, et que cette
Eglise doit étre restaurée d’apres les plans primitifs de son archi-
tecte en chef, tout en tenant compte des besoins nouveaux et des
progrés réalisés.» Un autre professeur de théologie a fait l'aveu
suivant : «Dans beaucoup d’Eglises, la doctrine a été presque
effacée par la liberté de conscience, et cependant linstitution
ecclésiastique subsiste, comprenant péle-méle les croyants convain-
cus, les indécis et les adversaires; de telles Eglises rendent un
témoignage chrétien qui est peu distinct et qui est démenti par
une partie de leurs membres; elles ont une influence morale sur-
tout sur les enfants, mais /le wanque de cokhésion intéricure les
empéche d'avoir prise sur ['opinion. s

¢« Ce sont la de précieux aveux, fondés sur la réalité. Espé-
rons donc que la déplorable séparation des Eglises chrétiennes,
séparation qui constitue la principale force du parti anti-chrétien,
prendra fin le plus tot possible. En septembre dernier, a la réu-
nion de " Union évangélique suzsse, M. d’'Orelli a dit, d’aprés la
Semazne religicuse de Genéve (17 octobre): <« Notre association a
pour mission, d'abord de nous aider a faire la distinction dont il
s'agit et qui est souvent si difficile a faire, puis de favoriser le
développement de la sympathie, non seulement d’individu a indi-
vidu, mais encore d’Eglise a Eglise. De nos jours les chrétiens
sentent le besoin de sortir de leur isolement: de la les réunions
comme celles qui ont eu lieu cet été¢ & Grindelwald, le Congrés
vieux-catholique de Lucerne, la Conférence presbytérienne univer-



5

selle de Toronto. > — Pour exprimer son adhésion a ce sentiment
de catholicité, 'assemblée se léve afin de confesser sa foi suivant
le Symbole apostolique. Il est a remarquer qu'il ne s’agit pas seu-
lement d’'une Confédération générale des Eglises protestantes, mais
que l'on aspire a former une Confédération des Eglises chrétiennes
indépendantes de Rome. »

Toutefois, quelque grave que soit cette question, il importe
de remarquer qu’il serait trés imprudent d’en précipiter la solu-
tion. Précisément en raison de son extréme importance, elle doit
étre traitée avec une infinie circonspection. «Pourquoi dérober a
la vigne le raisin qui n’est pas mur encore, et d'une main mal-
faisante cueillir le fruit naissant? » Autant est dcre le vin obtenu
par l'écrasement de raisins verts, autant est doux et salutaire le
nectar que versent les raisins dorés et miris par le soleil. Ne
nous empoisonnons pas d'un vin malsain.

Il. Nature de l'wnion. L’union des Eglises chrétiennes doit
étre spirituelle, intérieure avant tout, et religieuse; elle ne doit
étre ni fusion, ni confusion; elle doit sauvegarder l'autonomie et
I'indépendance de toutes et de chacune.

1° Elle doit étre spzrituelle. Dieu est esprit, 'dme est esprit;
donc Tunion des dmes en Dieu et avec Dieu doit étre spirituelle.
Sans doute l'union des Eglises doit étre aussi visible, toute Eglise
étant une société d’hommes, donc une société visible. Cependant,
tout en étant composée dhommes, I'Eglise est essentiellement
d’ordre spirituel, et par conséquent l'union des Eglises doit étre
avant tout zzmtérieure. C'est en vain que les mains seraient unies
si les dmes ne l'étaient pas d'abord. C'est dans 'ame qu’on atteint
Dieu-Esprit, et c’est vraiment dans I'dme et en Dieu que les
Eglises peuvent étre réellement unies.

2° L’union des Eglises doit étre relzgzense. Une Eglise n'a
d’autre raison d’'étre que la pratique de la religion; donc sans vie
religieuse elle n'est rien, n’étant plus alors qu’une société tempo-
relle ou politique. Et comme I'Eglise chrétienne n’a qu'un seul
chef, le Christ, il résulte qu'il n’y a d'autre vie religieuse, dans
cette Eglise, que celle qui découle des éléments divins qu’il y a
mis lui-méme. Donc l'union des Eglises vraiment chrétiennes doit
se faire dans l'acceptation par toutes de ces éléments divins, dans
la profession par toutes des enseignements du Christ, dans la pra-
tique par toutes de ses préceptes. Aucun élément humain ne sau-
rait cimenter, solidement et pour I'éternité, des sociétés composées
de membres qui ont entre eux tant doppositions de race, de
caractére, de traditions et d’intéréts. Donc 'union en question ne



— 6 —

peut se faire que dans les éléments divins par lesquels le Christ
a voulu restaurer toutes choses. Le Christ lui-méme a clairement
indiqué cette doctrine, a savoir, que c’'est en lui seul, donc dans
la croyance en lui et en ses enseignements, que l'union peut étre
réalisée. En effet, lorsqu’il recommande !'union (ut omnes unum
sint), il ajoute aussitot: ut credat mundus quia tu me misisti; et
ego claritatem quam deidsti mihi dedi eis... ego in eis et tu in
me... volo ut ubi sum ego et illi sint mecum (Jean, XVII, 21-26).
Donc croire que J.-C. est 'envoyé du Pére, acepter les « clartés»
et les enseignements qu’'il a donnés, étre avec lui partout ou il
est, dans tous les ordres qu'il a imposés, telles sont les conditions
de l'union et les seules conditions.

30 FElle ne doit pas étre une confusion : car Dieu n’est pas con-
fusion, et rien de ce qui est divin ne saurait etre confus. Dieu est
vérité et lumiére: donc lunion en Dieu doit étre vraie et lumi-
neuse. La lyre dont les cordes seraient juxtaposées péle-méle, ou
unies comme si elles n’en formaient qu’une, ne rendrait qu’un son
confus; pour qu'il y ait harmonie, il faut que toutes les cordes
soient distinctes et chacune a sa place, que toutes soient tendues
selon leur mesure, et que chacune rende le son dont elle est capa-
ble selon sa force de vibration. lL.a véritable Eglise chrétienne ne
saurait étre une tour de Babel, encore moins une juxtaposition de
plusieurs petites tours de Babel, ou chacun pourrait contredire a
son gré le symbole universel de la foi,

4° L'union ne doit pas étre une fusion. Ceci résulte déja de
la remarque précédente. Il a été prouvé, d'autre part, que I'Eglise
fondée par le Christ, tout en €tant une, a été composée d’Eglises
particuliéres locales et méme nationales?). Il n'y a qu’'une Eglise
chrétienne universelle, mais cette Eglise universelle est composée
de plusieurs Eglises particulicres; le concert est un comme la foi
objective, mais chaque corde donne sa mnote particulicre; chaque
Eglise particulicre a son moi, son individualité, sa mission, son
rdle, sa théologic particuli¢re, sa discipline particuliere, sa liturgie
propre. Donc chaque Eglise particuliere doit &tre autonome dans
le sein de I'Eglise une et universelle. St. Paul dit expressément
(Rom. XIV, 35): Unusquisque in suo sensu abundet. Donc, si cha-
cun a le devoir de croire ce que le Christ a enseigné, chacun a
aussi le droit de le comprendre selon sa conscience; différer dans
l'interprétation, ce n’est nullement méconnaitre la vérité, encore
moins la sainteté du dogme.

1) Voir mon 7raité de IEglise chritienne en général, ch, 1; ch, XII, §§ 5 et

’
6; etc.



N .

Le mot qu'emploie St. Paul (unwusquisque) indique 1'égalité de
tous les freres et de toutes les Lglises, La vérité ni ne se compte
ni ne se mesure; donc, s'il y a des Eglises numériquement plus
considérables que d'autres, il n'y a ni Eglises supérieures ni
Eglises inférieures; toutes professent la méme foi objective, elles
sont toutes égales devant le Christ. Aucune n’a donc a faire son-
ner le chiffre de ses adhérents dans le but d’exercer une pression
ou d'en appeler a une majorité; il n'y a de majorité que dans les
choses d’administration, mais non dans les choses de foi. Le res-
pect des petits par les grands est donc non moins nécessaire que
le respect des grands par les petits. Il en est des lois des sociétés
et des Eglises comme de toutes les lois scientifiques; la loi de
'hétérogénéité est d’application générale. Si, dans le monde phy-
sique, les électricités de méme nom se repoussent, tandis que
celles de nom contraire s’attirent; si, dans le monde psycholo-
gique, les sympathies exigent des caractéres différents; si, en bio-
logie, il faut un certain croisement pour que l'espéce soit féconde?),
de méme entre Eglises il n’y a d'union féconde qu’autant que les
variétés sont maintenues dans l'unité de l'espece. Outre la loi de
'hétérogénéité, il y a encore la loi de la capillarité. Celle-ci est
nécessaire pour le progres comme celle-la pour la fécondité, Tout
homme aspire a monter, a élever son niveau, et il s’éléve dans
Uordre religieux par 'humilité: plus le tuyau est capillaire, plus
le liquide s’éléve; plus 'ame est humble, modeste, fidéle dans les
petites choses, appliquée aux petites vertus, plus elle s'éleve vers
Dieu. Il en est d’une petite Eglise comme d'un tube capillaire;
c’est grace a sa petitesse qu'elle peut servir a faire monter plus
haut la vérité et a élever davantage le niveau de la vraie foi.
Clest ainsi que les petits, les faibles, les vaincus peuvent étre utiles
aux grands, aux forts, aux vainqueurs: la Grece, vaincue par les
Romains, les a éclairés, et les Romains, épuisés par leur propre
grandeur, ont ¢été régénérés par les Barbares. Ce n'est pas lors-
que PEglise n’était qu'un petit troupeau (pusz/lus grex) qu’elle
€tait la moins florissante. Le Christ a dit: Multi erunt primi
novissimi, et novissimi primi (Matth. XIX, 30). Et encore: Amen
dico vobis, quamdiu fecistis uni ex his fratribus meis mznimzs,
mihi fecistis (XXV, 40), Et St. Paul: Cum infirmor, tunc potens
sum (II Cor. XII, 10).

De cette doctrine du maintien de l'autonomie dans ['union,
il résulte non seulement que les petites Eglises sont égales aux
grandes dans l'ordre de la vérité et de la morale, mais encore

N R. de la Grasserie, De la psychologic des religions, p. 221-225.



— B —

que l'union des Eglises entre elles ne saurait étre ni I'absorption
des unes par les autres, ni la domination de l'une sur les autres.
Cette vérité est la condamnation de I'Eglise romaine ou plutét de
la papauté, qui veut, non unir les Eglises, mais les assujettir. Les
prétentions sur ce point de la papauté sont suffisamment connues.
Il est vrai qu’elle parle constamment de paix, comme elle parle
constamment d'union; mais, il faut le dire, elle trompe et elle
ment, car ce n'est vouloir ni la paix ni l'union que de maudire
ses adversaires sous prétexte d'hérésie, de diviser les familles et
les peuples pour asseoir partout sa domination, de sacrifier préci-
sément la paix et l'union a l'exercice de sa prétendue autorité.
Evidemment la paix et 'union ne sont possibles entre les Eglises
que si toutes les veulent sincerement. Or Rome, sans aucun droit,
impose de telles conditions de paix que ce sont des conditions
de guerre: ses conditions sont ses faux dogmes, la prétendue
infaillibilité de son pape, sa prétendue autorité absolue sur les
autres Eglises, etc. Faire la paix avec 'Eglise de Rome dans de
telles conditions serait trahir la vérité, le Christ et I'Eglise. Le
devoir de toutes les Eglises vraiment chrétiennes est donc de
combattre Rome pour le triomphe de la paix dans le monde.
Lorsque Rome se conformera aux enseignements et aux pré-
ceptes du Christ, lorsqu’elle renoncera a ses prétentions antichré-
tiennes et a ses hérésies, toutes les autres Eglises seront heureuses
de l'admettre pacifiquement dans leur union. Mais, en attendant,
le devoir est de lui résister: cui resistite fortes in fide. Et la foi
qui triomphe du monde, consiste a répudier les ceuvres des téne-
bres et a prendre les armes de la lumieére: abjicilamus ergo opera
tenebrarum et induamur arma lucis (Rome. XIII, 12).

1. Difficultés de lunion. ]J'ai déja traité ce sujet dans la
Revue (1897, p. 276-303). 1l est utile de le compléter par les ré-
flexions suivantes:

En réalité, les difficultés les plus grandes se réduisent a trois:
I'ignorance, le chauvinisme et la superstition.

1° L'zgnorance. Les catholiques-romains. généralement élevés
avec cette idée que le catholicisme est fondé sur le pape, et le
protestantisme sur la négation du pape, ne voient que le protes-
tantisme et le papisme; et quand leur conscience les porte a rom-
pre avec le papisme, ils se déclarent zpso facfo protestants, sim-
plement parce qu’ils ne veulent plus du pape. Au fond, cet état
d’esprit constitue chez eux un protestantisme aussi défectueux que
I’était leur catholicisme. Certains ecclésiastiques papistes écrivent
qu'il faut étre catholique-romain, sans quoi on est « protestant ou



9

athée ». Pour eux, athéisme et protestantisme, c’est ou la méme
chose ou lalternative inévitable,

D’autre part, certains protestants ignorent complétement aussi
la différence radicale qui sépare la catholicisme de ['ultramonta-
nisme; ils attribuent a3 Rome des doctrines que Rome n’a jamais
enseignées; ils se trompent du tout au tout sur le vrai catholi-
cisme, sur le critérium catholique, sur la tradition catholique, sur
les dogmes catholiques, etc.

En sorte que la vérité est que, actuellement, bon nombre de
théologiens, dans les différentes Eglises, ignorent le véritable état
des choses et des doctrines de chacune. A part quelques travail-
leurs qui prennent la peine d’étudier les documents authentiques
et officiels des unes et des autres, l'ignorance et la confusion sont
aussi grandes que possible. Et c’est dans cette ignorance et dans
cette confusion que l'on prononce les jugements les plus absolus
et les plus exclusifs! C'est dans ce gachis que l'on jette l'ana-
théeme a droite et a gauche, et qu'on s’adjuge a soi-méme le mo-
nopole de l'orthodoxie et de la grace divine! Tel qui ne connait
du protestantisme que les rabachages qu’il a appris sur les bancs
de son séminaire, prononce du haut de son ignorance, avec un
aplomb d’autant plus imperturbable, que tout est hérésie dans le
protestantisme, etc. Tel qui se croit orthodoxe parce qu'il rejette
la suprématie du pape, admet les doctrines les plus saugrenues du
papisme et prétend les imposer comme étant 'orthodoxie méme.
Tel, pour faire connaitre 'orthodoxie de I'Eglise indivisée des huit
premiers siecles, n’invoque pas les Péres, mais les auteurs du moyen
age, les documents du XVII® siecle, comme si les documents de
'ancienne Eglise n’étaient plus suffisants pour exprimer la foil!)! Etc.

2° Le chauvinisme. 1l y a le chauvinisme de la race et de la
nationalité qui s’épanouit méme dans les Eglises, et le chauvinisme
ecclésiastique proprement dit. Le premier existe chez tous les peu-
ples, qui tous, chacun pour sa part, se croient le premier peuple
du monde et qui, a ce point de vue, sont persuadés que c’est
chez eux que l'on comprend le mieux et que l'on pratique le
mieux la religion. Méme les non-religieux ont souvent cet orgueil
qu'ils croient patriotique. Tel Frangais va jusqu’a soutenir que
c'est a son pays qu’il faut rapporter non seulement tous les pro-
gres, mais l'origine des arts, des sciences et de tout ce qu’il y a
eu de grand dans le monde?. Tel Allemand, tel Anglais, placent

VY Catholigue national, 1°° février 1902, p. I0.

%) Voir La lgends et Ihistoire, par A. Tollaire; t. Ier, Celtes ¢r Hébreux, 1900.
C’est & la Gaule que se rapportent les traditions bibliques d’Adam et du Paradis
terrestre; c’est en Gaule que prirent naissance la religion, les arts, les sciences; ce
fut sous l’inspiration des Celtes que s’éleverent les Pyramides; Homere est un barde
gaulois; Troie doit étre placée en Angleterre! Etc.



10 -—

au premier rang de la civilisation les faits et gestes de leur nation.
Tel Grec attribue au peuple grec sinon le monopole de ’héroisme,
du moins la fleur du parfait. Tel Slave considére la race slave
comme la race de l'avenir, a laquelle toutes les autres seront sou-
mises. Des Grecs et des Slaves vont jusqu’a attribuer a leur Eglise
le monopole exclusif de 'orthodoxie chrétienne,

Le chauvinisme ecclésiastique et clérical est peut-étre plus
exclusif encore que le chauvinisme national. Il engendre le zélo-
tisme aveugle et fanatique qui fait de l'esprit du Christ un esprit
de clocher et de sacristie. Oui certes, il y a dans tous les clergés
des hommes modérés, humbles, qui connaissent les défauts et
meéme les vices de leur Eglise; mais, d’autre part, on peut dire
qu'en général tout clergé est orgueilleux et que l'orgueil d’Eglise
est le pire de tous et le plus intolérant. M. Desdevises du Dezert,
analysant les cahiers de 1789, a dit: «Le clergé demande qu’au-
cune autre religion que le catholicisme ne soit tolérée dans le
royaume; il tonne contre cette licence dangereuse connue sous le
nom de liberté de conscience; il voudrait obtenir de la sagesse du
roi qu'il s’opposat au projet de l'établissement d’une tolérance
universelle... Le clergé ne trouve pas qu’il ait trop de puissance,
ni trop d’argent, ni qu'il y ait trop d’abbayes, ni que ses prélats
soient trop rentés, il fait du maintien de tous ses privileges un
article de foi. Il va si loin, il considére si bien les priviléges dont
il jouit comme un minimum, que l'archevéque d’Arles va jusqu’a
proposer dans une réunion préparatoire tenue a Versailles, de pro-
fiter de la tenue des Etats powur faire payer par la nation la
dotte du clergeél).

Ceci n’est qu'un fait entre mille.

3° Les superstitions. Ce sont les erreurs religieuses qui sont
les plus enracinées et qu’il est le plus difficile d’extirper. Ne re-
posant pas sur la raison, elles résistent d’ordinaire a tous les rai-
sonnements, ou plutdt elles en inspirent sans cesse de mauvais
pour combattre les bons. Elles entretiennent les procédés d’esprit
les plus déplorables, repoussent toute méthode et toute critique,
traitent d’hérétique quiconque les approche avec un flambeau, et
maintiennent dans la nation entiére une mentalité mensongere et
ruineuse. Ce n’est plus la vérité qu’elles cherchent, mais seulement
ce qui les flatte et les trompe. Elles s’acharnent a se faire illusion
contre les réalités les plus évidentes, et cela dans les affaires les
plus importantes. Aveugles sur elles-mémes et sur leurs propres
intéréts, elles choisissent, pour les représenter et les défendre, les

') Revue des conrs, 8 mars 1900, p. 745.



e 1] e

hommes les plus aveugles ou les plus fapatiques, en tout cas les
plus compromettants. De méme qu’en littérature on se croit au
sommet de la gloire parce qu'on a inscrit dans ses annales un
Corneille, ainsi en religion on se croit parfait parce quon a eu
pour compatriotes un Basile et un Chrysostome; on ne remarque pas
que Corneille a disparu pour faire place a Pousset de Montauban,
auteur de Zénobie, de Séleucus, d’'Indégonde, et que Basile et
Chrysostome ont eu pour successeurs des nullités, comme Ale-
xandre V a été suivi de Jean XXIII. C’est ainsi qu'a une vague
claire et forte succéde une vague boueuse ou débile. Les hommes
passent et ne sont que peu de chose; ce ne sont que les idées
vraies qui sont immortelles, et c’'est a elles seules qu’il faut de-
mander la fécondité, la vie et 'immortalité. Le malheur est qu'on
ne veut pas avouer quon vit a une époque de décadence, méme
lorsque la décadence est manifeste; le malheur est qu'on s’obstine
a se croire en parfaite orthodoxie, lorsque les maladies du sens
religieux font partout des victimes. La superstition a cela de par-
ticulierement néfaste non seulement qu’elle est une erreur, mais
qu’en trompant et en énervant les ames, elle s’en fait encore aimer
jusqu’'a faire détester les médecins et les remedes.

Telle est la triple difficulté a vaincre. Voyons maintenant les
moyens d’en triompher.

IV. Moyens de véaliser I'union. Tout d'abord les séparatistes
a outrance nous arrétent et nous objectent: « C'est fort beau de
prophétiser; mais quand les prophétes sont en guerre, comment
distinguer les vrais des faux?» Nous pourrions nous borner a leur
retourner leur argument et a leur dire: ¢« Cest fort beau d’attaquer
les prophétes; mais quand leurs ennemis sont en pleine contradic-
tion, quelle importance attacher a leurs railleries:» Nous concé-
dons que, parmi les moyens qu'on a employés pour ticher de
mettre fin aux divisions des KEglises, beaucoup sont mauvais.
Signalons-les d'abord, pour les écarter; puis, nous indiquerons ceux
qui peuvent étre efficaces.

1° Procédés défectuenr. Cest une erreur de se rendre aujour-
d’hui solidaire des fautes et des erreurs dessiécles passés; d’épou-
ser les querelles de génerations qui ne sont plus; de perpétuer des
points de vue qui n'ont plus de valeur, de maintenir des questions
qui n'intéressent plus, de s’obstiner a envisager les choses et les
problemes sous des angles qui n’ouvrent aucune perspective a
I'esprit et qui laissent les ames stériles.

Jai écrit en 1902: « De combien de jugements en bloc la
théologie n’est-elle pas encombrée, jugements qui ont été prononcés



12

a des époques passionnées et par des juges non moins passionnés!
Que de «choses jugées» paraissent trés mal jugées a quiconque
les considére de prés! Que de malentendus, que d’équivoques, que
de jeux de mots, que de fausses équivalences d’idees, que d’ana-
themes immérités, que de victimes innocentes, que de grandes ré-
putations usurpées, que de canonisations abominables, que de pro-
cés a refaire, que de mots en zsme a eclaircir! Plus que jamais,
une méthode stricte est nécessaire; la théologie ne peut étre vrai-
ment une science qu’a la condition de rompre avec les procédés
arbitraires, et de les remplacer par des procédés scientifiques rigou-
reux. Plus que jamais la question de la méthode et du critérium
est & l'ordre du jour: plus que jamais l'application qu'on en doit
faire doit étre nette et ferme. Telle sera la vraie réforme théolo-
gique et la vraie sauvegarde de l'union des Eglises. Poursuivre
I'union des Eglises en dehors d’une méthode théologique vraiment
logique et scientifique, serait compromettre cette grande cause de
I'union, parce que ce serait vouloir la réaliser dans l'arbitraire et
la fantaisie, et non dans la vérité clairement démontrée. Poursuivre
Punion des Eglises sans appliquer strictement le critérium catho-
lique ou orthodoxe de l'ancienne Eglise, ce serait faire une union
éphémére que nos descendants ne tarderaient pas a rompre, deés
qu'ils en verraient les fausses soutures. La foi seule exactement
constatée, en pleine lumiere, en dehors de toute expression amphi-
bologique, peut seule réaliser une union solide et inébranlable ). »
Loin d’adoucir cette opinion, je ne peux que la fortifier.

Croire qu'on s’est entendu parce qu’on ne s’est pas expliqué,
parce qu'on a tourné les difficultés, parce qu’on a été assez habile
pour laisser dans l'ombre tel point dangereux, c’est de l'illusion
et de la maladresse. Maladresse aussi, le procédé qui consiste a
faire un compromis en dehors des principes, compromis ou chaque
parti fait une concession au parti adverse, mais en laissant subsis-
ter I'équivoque. Il vaut mille fois mieux ne pas feindre une entente,
lorsqu’elle n’existe pas dans le fond des esprits et des consciences.
Ewmployer le méme mot et la méme formule de part et d’autre,
mais dans des sens contraires, c’est sophistiquer: ou bien il faut
définir clairement ce mot, s’il est nécessaire; ou bien il faut le
bannir, dés qu'on peut s’en passer. Par exemple, 'ancienne Eglise
n'a pas connu le mot: «transsubstantiation», elle a suffisamment
exprimé sa foi eucharistique sans ce mot; pourquoi s'obstiner a
conserver ce produit de la scolastique, quand il est avéré que c’est
une expression erronée ou €quivoque! Dans ces sortes de cas,

1Y Catholigue national, 1°* février 1902, p, 1L



— 13 —

maintenir de tels mots sous prétexte de pauvreté de la langue,
c’est s'abuser, non par pauvreté de la langue, mais par pauvreté
d’esprit. Donc arriere les mots a €quivoque et les formules a
double entente.

J'en dirai autant des étiquettes ecclésiastiques qui ne sont que
des trompe-l'ceil et des causes perpétuelles de disputes. Par exem-
ple, reprocher a quelqu'un d’étre protestant parce qu'il affirme une
chose qui est affirmée aussi par des protestants, est un abus aussi
criant que de déclarer orthodoxe celui qui affirme un point de
doctrine qui est affirmé aussi par des orthodoxes. On peut étre
« protestant » sur un point sans l'étre sur tous, comme on peut
étre «orthodoxe» sur un point sans l’étre sur tous. Mais, disent
certains orthodoxes, étre orthodoxe sur un point sans 1’étre sur
tous, c'est n’étre pas orthodoxe du tout. Donc de méme, répli-
querai-je, étre protestant sur un point sans l'étre sur tous, c’est
n’étre pas protestant du tout. Soyons impartiaux; n’ayons pas
deux poids et deux mesures selon les circonstances.

Mauvaise méthode, celle qui conclut du particulier au géné-
ral, d’'une analogie secondaire et superficielle a2 une identité abso-
lue; celle qui prend la partie pour le tout, un air de visage pour
une ressemblance compléte; qui qualifie de «Prussien » un simple
« Alsacien », uniquement a cause d'un certain rapprochement de
prononciation; qui qualifie de « protestant» un «ancien-catholique »,
uniquement a cause d'une certaine indépendance dans les points
de vue théologiques. Que d’orthodoxes ont été accusés, eux aussi,
de protestantisme, simplement parce qu’ils se séparaient de l'école
scolastique arriérée, qui ne reconnait d’autre orthodoxie que la
sienne! Tel a été le cas de U Qbservarteur catholigue de Guettée
en 18359 1). Cette étiquette du XVI® siecle ne saurait étre un grief,
aujourd’hui qu’il est impossible de définir avec précision ce qu’elle
signifie. Un anglican a méme dit: < Protestant because it is Catho-
lic, and Catholic because it is Protestant?). » Que ceux-12 du moins
qui veulent a tout prix conserver une étiquette ancienne, ne lui
fassent signifier que ce qu’elle contient de vrai et de bon?2).

1) Voir cette Revue, 1859, p. 82,

) Voir Church Times, 22 juin 1goo,

%) C’est en ce sens que le président Dupin disait en 1848 : « Appelez-vous
messieurs et soyez citoyens. » De méme peut-on dire : Appelez-vous prosestants, et
soyez des chrétiens qui protestent contre tout ce qui est faux et qui professent tout
ce qui est vrai. Appelez-vous orthodoxes, et soyez des chrétiens qui rejettent toute
doctrine erronée et qui admettent toute doctrine vraie. Appelez-vous anciens-catho.
ligues, mais que votre titre d’ancizns ne vous fasse rejeter aucune vérité moderne,
et que votre titre de catholigues ne vous fasse rejeter aucune vérité particuliére,



e JA e

On peut ici se demander si la méthode qui cherche a réa-
liser union des Eglises sans le concours de 'Eglise de Rome, est
admissible. Les ultramontanisants des autres Eglises la déclareront
sans doute mauvaise; mais il a été déja démontré qu’elle est pour
le moment inévitable, parce que, Rome s'efforcant d’entraver
I'union des Eglises par des prétentions antichrétiennes, c’est un
devoir pour les vrais chrétiens de chercher a réaliser I'union sans
Rome et méme contre Rome.

On peut se demander également s'il est pratique de poursuivre
I'union simultanément avec toutes les KEglises (celle de Rome
écartée), de maniére a ne la conclure avec une que lorsque toutes
les autres seront disposées a la conclure aussi. Cette maniére me
semble mauvaise: car cette union générale est extrémement diffi-
cile, tandis qu'il est moins difficile d’unir d’abord les deux Eglises
les plus rapprochées, puis celle qui les suivra de plus pres, et
ainsi des autres. Donc le projet d’union successive entre les moins
éloignées parait préférable.

Que faut-il penser du procédé de Rome qui préfere a 'union,
méme restreinte, méme successive, des Eglises entre elles, les sim-
ples conversions individuelles ou le passage de tels et tels mem-
bres des autres Eglises a I'Eglise romaine? Ce procédé est utile
a Rome, mais non aux autres Eglises. Rome, en effet, n’a qu'un
idéal: se faire admettre par toutes les autres Eglises comme étant
la seule vraie, leur imposer a toutes sa dogmatique, sa liturgie, sa
discipline, son autorité, et tant qu’elles n'y consentiront pas, les
maintenir dans leurs divisions hostiles, exciter en elles la jalousie,
'esprit de secte, etc., sauf a provoquer parmi elles des «con-
versions » individuelles a son profit. Or, cet idéal est faux: car,
entre cette unité absolue telle que Rome la congoit et ['état de
division et d'hostilité ot vegetent les Eglises, il y a un état
moyen, l'union telle que nous l'expliquons, c’est-a-dire: in neces-
sariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus caritas: et c’est cette
union qu'il faut poursuivre.

On nous dit souvent que la vraie réforme de I'Eglise ne peut
se faire que dans [ Lglise, et que, dés lors, nous avons eu tort,
nous anciens-catholiques, de sortir de I'Eglise pour la réformer. —
Cette objection part d’'un bon naturel, mais quede confusions elle
suppose dans l'esprit de ses partisans! — D’abord, de quelle
Eglise parle-t-on: Est-ce de I'Eglise wnzverse/le ou seulement de
U'Eglise #omazne: Lnsuite, de quelle Eglise prétend-on que nous
sommes sortis? On veut probablement dire que c’est de I'Eglise
catholigue; et dans ce cas, on se trompe. Les anciens-catholiques
ont simplement rompu avec la hiérarchie romaine, parce que celle-ci



a d’abord rompu avec le vrai catholicisme et avec la véritable
Eglise catholique. La hiérarchie romaine, aujourd’hui toute jésui-
tisée, enseigne hérésie sur hérésie et pratique superstition sur su-
perstition, C'est pour rester fidéles a U'Eglise catholique que les
anciens-catholiques, excommuniés par Rome, ont organisé leur
Eglise, qui est une Eglise catholique particuliére et qui n’est nul-
lement en dehors de I'Eglise universelle, puisqu’elle professe offi-
ciellement la foi de I'Eglise universelle et non la foi hérétique de
I'Eglise romaine. L’objection suppose que 'Eglise romaine est
I'Eglise, comme si en dehors de I'Eglise romaine il n’y avait pas
d’autres Eglises! Quelle naiveté! Qu'il faille étre dans I'Eglise
universelle pour réformer une Eglise particuliére, nous le croyons
aussi. Mais qu’il faille étre dans I'Eglise romaine pour réformer
I'Eglise romaine, c’est une erreur. Voyez les faits: les Vaudois et
les Albigeois, au moyen age, ont voulu réformer I'Eglise romaine,
mais en vain, et 'Iiglise romaine les a excommuniés. Les protes-
tants, au XVIe® siecle, ont d’abord voulu rester dans Eglise ro-
maine tout en voulant la réformer, mais ils n'ont pas réussi.
Lamennais a demandé aussi la réforme de Rome, mais il a da
rompre avec Rome, qui 'a condamné. De nos jours, les Ireland,
les Schell, les Klein, les Charbonnel ont voulu aussi réformer
PEglise, y répandre un «esprit nouveau», mais le pape leur a
donné le choix: ou renoncer a la réforme, ou sortir de l'Eglise
romaine. M. Charbonnel en est sorti, aussi de I'Eglise catholique;
les trois autres ont renoncé a la réforme. Donc, on le voit, il est
impossible de réaliser la réforme dans I'Eglise romaine en restant
dans son intéricur. Donc l'objection n’a aucune valeur, et les
anciens-catholiques ont suivi la seule voie pratique qui leur fit
offerte: rester dans I'Eglise vraiment catholique, et rompre avec
la hiérarchie de I'Eglise romaine!).

(QQuant au procédé proposé aux anciens-catholiques par M. I'évé-
que Serge et qui consisterait a faire entrer les anciens-catholiques
dans I'Eglise orientale, sous prétexte qu’ils ont besoin de recevoir
de la vraie Eglise la vie religieuse, nous l'avons suffisamment ré-
futé. Voir la Revue d’avril 1904.

Enfin, quelques esprits simplistes nous disent: La question est
bien simple; 'autorité supréme dans I'Eglise est le concile cecu-
ménique; donc le meilleur moyen, pour ne pas dire le seul, est
de réunir un concile cecuménique et d’y traiter la question de
l'union. — Réponse. L'autorité supréme dans I’Eglise, est 'Eglise
méme: car le concile cecuménique lui-méme a besoin d'étre ratifié

1) Revue int. de Th., octobre 1899, p. 883.



— 16 —

par I'Eglise. Nous avons exposé les avantages, les nécessités méme
du concile, mais aussi ses lacunes et ses inévitables imperfections
(v. Traité de ' Eglise chrétienne en général). 11 ne faut donc de-
mander au concile, si nombreux et si varié soit-il dans sa com-
position, que ce qu'il peut donner. Or ce n'est pas lui qui réali-
sera 'union des Eglises: il pourra la sanctionner, il est vrai, la
proclamer si elle est déja préparée et moralement réalisée; mais
la faire est au-dessus de ses forces, et s'il la fait, ce sera par
hasard, par surprise ou par compromis. Une telle entente ne serait
pas durable. De fait, les conciles de Lyon et de Florence n’ont
pas réussi a rétablir I'union entre les Occidentaux et les Orientaux,
pas plus que Trente n’a réussi a réunir les catholiques et les pro-
testants. On sait qu’a Trente les protestants ont été invités a
prendre part aux séances et qu’ils ont regu des saufs-conduits
pour s’y rendre de tous les pays. Ils oant refusé parce que les
conditions qui leur étaient faites par Rome ne leur paraissaient
pas acceptables, comme celles qu’ils faisaient a Rome ne parurent
pas non plus acceptables. D'ailleurs c’est un fait que les discus-
sions d’une assemblée produisent rarement l'accord. Il faut, avant
tout, avoir une méthode, un critére, un procédé, dont on soit
d’accord auparavant; puis il faut soumettre les documents a cette
méthode, les examiner a fond. Or on ne fait pas cela dans un
concile; les 5® et 7° conciles cecumémiques en ont donné la
preuve, ainsi que celui du Vatican en 1870.

2° Procédés a suivre. Je distinguerai d’abord les procédés
d’ordre moral, puis ceux d'ordre sciemizfique.

C’est étre dans lesprit du Christ que de supposer qu'il nous
adresse le discours suivant: Je vous ai donné un commandement
nouveau, qui est de vous aimer les uns les autres; or vous vous
querellez entre vous, vous surtout, pasteurs des Eglises. Vous avez
tout ce qu’il faut pour étre tous unis en un seul troupeau, mes
enseignements et ma grace; or vous imposez d’autres enseigne-
ments et vous négligez ma grace. Sous prétexte de m’expliquer
et de me compléter, vous déchirez mon corps, qui est mon Eglise;
vous oubliez mes pensées, pour disputer sur vos mots et vos for-
mules; vous oubliez mes doctrines, pour transformer les votres en
dogmes. Non seulement vos cceurs sont étroits, et vous ne vous
aimez pas réellement les uns les autres, mais vos intelligences sont
encore plus étroites, et vous vous cherchez plus vous-mémes dans
vos propres systémes que vous ne cherchez ma vérité. .,

Ce discours n’est que trop mérité. Que chaque chrétien, en
effet, descende dans sa conscience et s’interroge sur ce point. Que
chaque Eglise scrute également ses pensées et ses sentiments.



— 17 —

C’est au dedans de nous que nous découvrirons la vérité et la
vraie solution de la question de I'union des Eglises. Il en est du
royaume de Dieu comme du bonheur: il est au dedans de nous.
Nous le cherchons au dehors, loin de nous, et il est tout prés:
ecce sto ad ostium et pulso! Devenons tous plus vrais, plus véri-
diques, plus humbles, et 'union des Eglises sera vite réalisée : car,
nous le savons déja, les grands obstacles sont internes et non
externes. Réformons d’abord notre mentalité, en pliant davantage
notre intelligence a la vérité et a la réalité, en apprenant 2 mieux
controler nos jugements, a misux observer les faits, a raisonner
non plus comme des enfants, mais comme des hommes mirs et
libres; en éloignant nos pensées de tout exclusivisme et de toute exa-
gération, en évitant le grossissement des mots, en fuyant Desprit
de systéme et de parti. Réformons aussi notre conscience, en dépouil-
lant tout orgueil, car c’est surtout l'orgueil qui trouble 'Eglise: In
totius Ecclesi perturbationem superba haec tendit elatio (S. Léon,
lettre 53°, a Anatole, évéque de Constantinople).
Bordas-Demoulin, catholique-libéral, écrivait avec raison a
I'évéque Coxe, de 'Eglise épiscopale des Etats-Unis (10 mai 1853):
« Nos péres furent grandement coupables de ne point réformer
I'Eglise ; mais les votres le furent encore davantage de la déchi-
rer... Le protestantisme sabra les abus, et il fit trés bien; il sabra
le dogme, et il fit trés mal. Maintenant nous sabrons les abus; de
votre coté, restaurez le dogme, et nous voila d'accord... Quant
aux prétentions ultramontaines et aux autres choses plus ou moins
détestables qui se trouvent dans le concile de Trente, elles ne font
point partie du concile(?); ce ne sont que des immondices dont il
faut le nettoyer. Pour la réunion des diverses communions, vous
voudriez remonter au concile de Nicée; nous le voulons bien, et
méme, pour que vous ne soyez pas exposé a vous enrouiller, nous
remonterons, si cela vous est agréable, a la mort des apobtres; car,
dans les choses essentielles, I'Eglise enseigna aux premiers jours
de son existence. Je ne suis qu'un simple laique, mais je vous
assure que beaucoup de prétres pensent comme nous, qu'ils sou-
pirent aprés la destruction des abus, et qu'ils la demanderaient
hautement s’ils n’étaient réduits au silence par le despotisme des
évéques, qui les écrasent et gouvernent I'Eglise par la terreur. »
C'est un fait que chaque Eglise se croit la plus parfaite.
Admettons qu'il y ait dans chacune quelque chose de parfait sous
certains rapports; mais avouons aussi qu'a coté de ces points re-
lativement parfaits il y a, dans chacune, des imperfections, et que,
si chacune est intelligente et sincére, elle doit faire son mea culpa
non seulement sur sa conduite, mais aussi sur plusieurs de ses

Revue intern. de Théologie, Heft 49, 1905. 2



— 18 -

enseignements théologiques. Le Christ n’a dit nulle part que son
Eglise serait parfaite sur la terre; et les Péres, au contraire, ont
enseigné que, sur la terre, 'épouse du Christ aurait toujours des
rides et des taches. Or, ce sont ces rides et ces taches que la
critique actuelle examine, et le résultat de cet examen est qu’en
effet, dans toutes les Eglises chrétiennes, il y a des doctrines
théologiques défectueuses, erronées méme, qui sont plus ou moins
en vogue, plus ou moins accréditées par des théologiens, voire
méme par la hiérarchie, bien qu’elles ne soient ni complétement
officielles ni officiellement définies, De méme, on découvre dans la
discipline, dans les usages, des pratiques qui ne sont plus de notre
époque, qui offrent méme plus d’inconvénients que d’avantages
spirituels, et qui néanmoins sont maintenues, sinon par l'opinion
générale, du moins par les autorités hiérarchiques; et cette situa-
tion, au lieu d’attirer, éloigne. C’est un fait, qu'on le veuille ou
non. De la, une certaine froideur chez les uns, et de ['hostilité
chez les autres,

Est-ce 1a un dernier mot et une solution? Nullement. Se cri-
tiquer les uns les autres indéfiniment, ne meénerait qu’a l'aigreur
sans remédier ni aux erreurs ni aux abus. Ne serait-il pas mieux
que chaque Eglise fit son examen de conscience humblement, et
demandat sincérement a Dieu de lui faire connaitre ses fautes?
que chacune acceptat avec gratitude les griefs que les autres
Eglises ont contre elle; qu’elle les examindt de bonne foi, avec le
désir de profiter de cet examen et de se corriger? Car on peut
admettre, a priorz, que ces griefs, alors méme qu’ils seraient erro-
nés, contiennent pourtant quelque bonne legon dont il serait peu
chrétien de ne pas tirer un profit spirituel.

¢ On m’accuse d’enseigner telle et telle doctrine erronée.
Voyons. Est-ce exact? Cette doctrine fait-elle partie de nos dog-
mes, ou seulement de nos explications théologiques? Ne nous
trompons pas sur ce point capital. Tel d’entre nous soutient qu’elle
est un dogme, mais le prouve-t-il solidement? Non. Donc avouons
qu’il a tort. Mais ce théologien est une autorité parmi nous! N'im-
porte: amicus Plato, magis amica wveritas. 11 y a plus de vraie
foi et de vraie sainteté a reconnailtre une erreur ou un tort, qu’a
s’obstiner orgueilleusement. La théologie dans l'ancienne Eglise a
varié, la discipline aussi: pourquoi voudrais-je éterniser les opi-
nions et les usages actuels? Ce conservatisme est-il bien lesprit
des Péres et de l'orthodoxie? Non; ce n’est qu'un esprit d’aveu-
glement, et non de lumiere, etc,, etc.» Ainsi parlerait un sage.

Oui, si chaque théologien, chaque évéque, chaque Eglise tenait
ce langage du bon sens, devant Dieu et devant ses fréres, la correc-



19

tion des abus serait vite faite, la réforme vite opérée, 'union des
Eglises vite réalisée. Un tel procédé est en tout conforme a la science,
au respect, a la fraternité, au véritable esprit chrétien. Que chacun
aide ses fréres de ses lumiéres, en acceptant aussi leurs lumiéres a
eux. Que ceux qui suivent des méthodes erronées ne s’y opinia-
trent pas, quand on les leur découvre. Que les arguments sophis-
tiques, puérils, qu’on n’oserait pas produire dans une assemblée de
non-théologiens, ne soient plus maintenus parmi nous dans les
discussions sérieuses. Que 'on ne présente plus comme dogme ce
qui n'est qu’opinion, ou ce qui n’est que discipline, ou ce qui
n’est qu’usage liturgique; que 'on ne déclare pas éternel ce qui
n’est de soi que transitoire. La ou les Péres ont varié, ayons le
droit de varier aussi. N'exigeons l'unité que dans les choses ensei-
gnées par le Christ méme; et que ce qui n’est qu’humain, reste
humain, — Ommnia probate, quod bonum est teneie?).

Il n'est que juste de penser que, s’il y a en nous des erreurs
et des fautes, il y a aussi du vrai et du bien chez autrui, méme
chez nos adversaires, et que nos adversaires peuvent exceller sur
tels points ou nous sommes inférieurs. Il n’est que juste de penser
que, de méme que dans la nature tous les étres sont solidaires,
les plus petits faisant ce que les plus grands ne peuvent pas faire
et réciproquement?), ainsi, dans le monde surnaturel de la grace,
dans le royaume de Dieu, toutes les Eglises particuliéres sont
aussi solidaires, la mission particulicre de chacune étant utile a
toutes, toutes ayant besoin de chacune et chacune ayant besoin de
toutes. '

Or avec cet état d’esprit, s’il était pratiqué par toutes les
Eglises, 'union serait extrémement facile: car, de méme que croire
au bien c’est déja commencer a le réaliser, ainsi croire a l'union
c’est déja en poser le fondement. Non seulement il faut y croire,
mais il faut encore la désirer et l'aimer, non banalement, mais
vivement, devant Dieu et devant le monde. Croire et aimer, ce
sont les deux premiers tiers de fazre. Si, dans l'ordre humain, il
faut se connaitre pour s’aimer, il faut, au contraire, dans lordre
divin, s'aimer pour se connaitre. Que les Eglises commencent donc
par «confraterniser > entre elles, et elles ne tarderont pas a s’es-
timer et &4 se juger plus équitablement. Si des incroyants sont
capables de vivre en paix et de s'unir pour des travaux maté-
riels®), pourquoi des croyants ne pourraient-ils faire mieux encore

Y)Y Catholigue national, 10 mai 1902, p. 38-39.

2y Voir La solidarité naturelle, par H. de Varigny.

%) «Je golite a présent, malgré tous mes maux, le plus grand des plaisirs; je
vois les fruits de la philosophie éclore. Soixante artistes huguenots (horlogers gene-



20

pour 'extension du réegne de Dieur A quoi sert la religion, si elle
n'est d’abord un perfectionnement de la morale naturelle?

Le malheur est, je le répéte, que chaque Eglise (je parle sur-
tout des clergés et des théologiens) cherche avant tout, non la
vérité mais sa propre victoire sur les autres Eglises, qui toutes
sont a ses yeux des rivales. Ce point de vue est antichrétien. Ce
n'est pas le Christ qu’il faut subordonner a I'Eglise, mais I'Eglise
au Christ et a la vérité. Le Christ n’est parvenu a la gloire que
par les humiliations, a I'ascension que par la mort; les prophétes
et les vrais Saints ont d’abord souffert 'injustice et la persécution:
si donc les Eglises veulent faire I’ceuvre du Christ, des prophétes
et des Saints, elles doivent se résigner a 'humiliation, a la flagel-
lation, a la Couronne d’épines. ¢ Si quelqu’un veut me suivre, qu'’il
se renonce lui-méme et qu’il porte sa croix.» Ce n’est qu'ainsi
qu'on triomphe dans l'ordre divin; ce n'est que dans cet esprit
qu’'on pourra unir les Eglises et consolider le royaume de Dieu.

Telles sont les condztions morales dans lesquelles 'union dé-
sirée peut se faire. Apreés les procédés moraux ou de conscience,
viennent les procédés de science: la, 'impartialité la plus entiére,
poussée jusqu'a la plus complete abnégation de soi, est de rigueur;
ici, 'objectivité historique et scientifique ne l'est pas moins.

En général, les théologiens ont été treés peu objectifs, donc
trés peu scientifiques; ils se perdent trop souvent dans des con-
sidérations subjectives, individuelles, a priori; ils ne suivent pas
assez la méthode scientifique; méme dans des questions avant tout
historiques, ils oublient les regles de la critique historique. S’agit-il,
par exemple, de résoudre cette question: Un wvrai disciple du
Christ doit-il croire a la virginité absolue de Marie? Tel théolo-
gien répond affirmativement, tel autre négativement; le premier
donne ses raisons personnelles, le second de méme. Cent autres
prennent parti pour le premier, cent autres pour le second. Tous
essaient de vaincre par des considérations mystiques, morales,
théologiques, citent les textes qui paraissent en leur faveur, écar-
tent soigneusement ceux qui les combattent. I.a confusion est aussi
compléte que possible, quoique chacun s’estime victorieux et
s’obstine dans son sens propre. Pas un ne songe a définir d'abord
ce que peut étre en soi une virginité absolue; a examiner ensuite
si les textes de I'Ecriture parlent d'une telle virginité; a se de-

vois réfugiés & Ferney), répandus tout d’un coup dans ma paroisse, vivent avec les
catholiques comme des fréres; il serait impossible & un étranger de deviner qu’il y
a deux religions dans ce petit canton-la. En conscience, messieurs les moines, mon-
sieur Rose, évéque de Senlis, messieurs les curés Aubry et Guincestre, cela ne vaut-il
pas mieux que vos Saint-Barthélemi? » VOLTAIRE aw comte de Schomberg.



21

mander ce que I'Eglise universelle a enseigné sur ce point; s’il y
a, sur ce point et dans le sens défini, accord universel, constant
et unanime; si donc il y a dogme ou non, si donc il y a obli-
gation sous peine d’hérésie, ou non, de croire a la doctrine en
question. On perd son temps a se contredire les uns les autres,
et on oublie la question essentielle, la question objective, a savoir:
de fait, I’Eglise indivisée a-t-elle enseigné cette doctrine comme
un dogme, ou, malgré les contradictions entre tel et tel théologien,
s’est-elle abstenue, considérant cette question comme en dehors du
dépdt de la révélation chrétienne? Ramenées sur le terrain objectif
et historique, toutes les discussions de cette sorte perdraient leur
acuité, laquelle leur vient uniquement du subjectivisme personnel
le plus arbitraire.

Donc le premier devoir de la théologie scientifique ou objec-
tive est de traiter toutes les questions qui divisent les Eglises au
point de vue objectif et historique, et de substituer au point de
vue individualiste («qu’en pense tel ou tel?») le point de vue
objectif et historique, a savoir: d¢ faif, I'Eglise universelie a-t-elle
enseigné sur cette question une doctrine strictement dogmatique
d’apres 'enseignement méme du Christ et la tradition apostolique,
ou a-t-elle di laisser les fideles libres dans leurs interprétations
diverses? /n certis unitas, in dubiis l[tberias. Une fois sur ce ter-
rain de l'histoire, qui appartient a tous et a chacun, qui bannit
toute partialité et toute faveur, tous les esprits de bonne foi ne
peuvent que faire la paix: et linguae balbutientes discent velociter
loqui pacem (Isaie, XXXII, 4).

Précisons. Leibniz a dit:

«On peut dire que la plupart des livres de controverse ont
été faits plutdt pour se satisfaire et pour attirer les applaudisse-
ments de son parti en surprenant son adversaire, que d'une ma-
ni¢re propre a le convaincre et a I'éclairer en méme temps. D’ou
vient que les colloques et conférences ont coutume d’étre infruc-
tueux, et le plus souvent ne servent qu’a aigrir les esprits et a
faire naitre de nouvelles controverses!).» Clest a ce vice qu’il faut
remédier.

Premicrement, il est inutile de chevcher [union des Eglises
dans les opinions théologigues. Une telle union est impossible: de
fait, elle n’a jamais eu lieu, actuellement c’est le gachis, et I'on
peut ajouter qu'elle n’existera jamais, parce que, si les esprits ont
un fond commun, ils ont aussi des dissemblances qui produisent
des désaccords, et que ces désaccords peuvent étre extrémement

1) Edit, Foucher de Careil, t. II, p. 2-3.



__ 929 __

utiles: sans eux, en effet, il n’y aurait plus ni discussion, ni effort,
ni recherche d'une lumiére plus grande. C’est le grand tort de
certains théologiens de n’avoir pas compris l'utilité, la nécessité
méme, de la variété des opinions, et d'avoir voulu mettre de
Puniformité o Dieu n’en a pas mis et ol il n'en faut pas. Cette
intolérance contre la variété et la liberté des opinions a poussé les
intolérants 4 dogmatiser leurs opinions et a les imposer sous peine
d’hérésie et d’anatheme; et l'on s’apergoit aujourd’hui que les faux
dogmes, définis dans de telles conditions, périclitent et s’effondrent
de toutes parts. Ces intolérants ont voulu consolider la doctrine
du Christ en y ajoutant leurs arcs-boutants, et ils n’ont fait que
la compromettre, en faisant croire qu’elle tirait sa solidité non
d’elle-méme, mais des arcs-boutants, qui aujourd’hui s'écroulent.
Les crédules qui les ont crus, voyant disparaitre les arcs-boutants,
croient que c’est la doctrine du Christ qui disparait, et ils devien-
nent incrédules. Telle est I'ceuvre de destruction accomplie par les
faux dogmatistes et les faux unionistes.

Il faut donc, bon gré, mal gré, se soumettre a la loi de
la variété et de la liberté, comme il faut se soumettre 34 la loi de
P'unité et de l'autorité, Elles ne se combattent pas, elles s’harmo-
nisent. Ce sont les faux théologiens qui les mettent en hostilité,
en répudiant les variétés et les libertés nécessaires. Si donc la
discussion scientifique est nécessaire, elle doit étre libre; et si elle
doit étre libre, il est nécessaire de s’y habituer. I.’autoritaire le
plus absolu ne pourra jamais empécher le méme mot de suggérer
des idées différentes aux différents esprits qui l'entendent: s duo
tdem dicunt, non est idem. 11 y a toujours plusieurs idées dans un
terme, et plusieurs interprétations dans une formule. Nul ne peut
les empécher de se manifester, N’est-ce pas, au contraire, une
preuve de vitalité et de fécondité, donc un bien, si d’'une méme
racine ou d’'un méme germe sortent plusieurs tiges, plusieurs fleurs
et plusieurs fruits?

Secondement, l'union des Eglises ne peut se faire que dans la
doctrine du Christ. Je 1'ai déja démontré. Le Christ seul est la
lumiére des chrétiens, et c’est en lui seul que leurs esprits peu-
vent étre unis. Conclusion: les Eglises seront d’autant plus unes
qu'elles se borneront a3 ne précher que les- enseignements et les
préceptes du Christ, et non pas les opinions individuelles qui divi-
sent. LA ou il y a division, il n’y a plus édification; or on va a
la prédication pour étre édifié et non pour étre divisé, pour enten-
dre la parole du Christ et non celle d’un prédicateur qui se préche
lui-méme. St. Paul ne voulait précher que Jésus et Jésus crucifié.



— 923

Troisiemement, la doctrine du Christ a été enseignée par le
Christ & son Eglise, et elle ne peut nous étre connue que par le
témoignage de ['Eglise meme, qui I'a recue en dépol. De 1a le
critérium de l'ancienne Eglise: ¢Ce qui a été cru partout, tou-
jours et par tous comme venant de J.-C.». Tel est le témoignage
de toute I'Eglise, Eglise qui ne change pas et qui reste fidele au
Christ,

Puis donc qu'on a mélé a la doctrine du Christ, aux vrais
dogmes chrétiens, d’autres doctrines et d’autres dogmes, il est de
toute nécessité de distinguer les vrais des faux. Le moyen de faire
cette distinction, c’est le critérium susdit. Donc toutes les ques-
tions qui divisent les Eglises doivent étre étudiées ainsi: établir,
d’une part, les points sur lesquels toutes les Eglises particulieres
fidéles (non condamnées par I'Eglise universelle) ont toujours été
unes, et ceux sur lesquels il y a eu divergence; les premiers sont
les vrais dogmes, 7z certis unitas; les autres ne sauraient étre tenus
pour dogmes. Donc le procédé est fort simple, lorsqu’il ne s’agit
que de constater historiquement, objectivement, ce qui a été
enseigné comme dogme par I'Eglise méme; et c’est la, je le ré-
péte, ce qu’il importe de constater en premier lieu. Quant aux
explications et aux interprétations, elles ne doivent se produire
qu'ensuite. On nous objecte : 1° ¢« Votre méthode consiste a consta-
ter d’abord les dogmes, puis a les expliquer; or c’est le contraire
qui devrait avoir lieu, car comment constater qu’une doctrine est
un dogme, si on n’a pas d'abord expliqué en quoi elle consiste?
N’est-ce pas candide de diviniser ou de dogmatiser ce quon
ignore? N'est-ce pas, au contraire, logique de vouloir savoir ce
que signifie telle chose avant de l'accepter comme une vérité
divine? » — Réponse. Tous les jours on constate des faits avant
de pouvoir les expliquer, et on entend telle personne énoncer
telle doctrine avant d’avoir pu la comprendre; on n’en est pas
moins convaincu de la certitude de ce fait et de l'origine de cette
doctrine. Un dogme étant un ensecignement de J.-C. transmis 3 ses
disciples ou a son Eglise, il est manifeste que le fait de cet ensei-
gnement et de cette transmission reléve des procédés de 'histoire.
Or c’est avant tout sur ce point qu’il s’agit de s’entendre, &
savoir : J.-C. a-t-il enseigné telle chose, oui ou non? S’il fallait
d’abord discuter le fond des dogmes, expliquer leur contenu,
jamais on ne s’entendrait, parce que chacun les expliquera tou-
jours selon sa capacité, selon sa science ou selon son ignorance.
Ces explications plus ou moins scientifiques constituent la théolo-
gie, et ce n'est pas sur ce terrain de la spéculation théologique
que l'union des esprits et des Eglises est possible; elle n'est pos-



24

sible que dans les dogmes, dans la foi objective, dans ce que
J.-C. a enseigné et cela seulement. Donc le travail a faire en pre-
mier lieu est de constater ce que ].-C. a enseigné. A chacun
ensuite d’en faire jaillir les lumiéres qui y sont contenues et de se
sanctifier dans ces lumicres,

On nous objecte: 2° Votre critérium ne peut que figer les
esprits dans le passé; or le passé est mort; c’est a l'avenir qu'il
faut tendre. — Réponse: Le passé a été; nul ne peut l'effacer; il
faut compter avec lui, car c'est de lui que découle le présent,
comme c'est du présent que découlera 'avenir. Sans le passé on
ne saurait expliquer ni le présent ni l'avenir. Il est donc une lu-
miére, parce qu’il a €t¢ un germe. A ce point de vue, on peut
dire que « les morts gouvernent les vivants», qu'ils vivent dans
les vivants, que notre vie présente est la leur plus ou moins mo-
difiée, et qu'ainsi nous vivons d’eux, étant conditionnés par eux.
Le passé n'est donc pas complétement mort, puisqu’il est la con-
dition et l'explication du présent. Si les chrétiens remontent au
passé, c'est qu’il contient le grand fait qui les préoccupe, la révé-
lation du Christ, et qu'un tel fait ne s'invente pas a priori. Tou-
tefois, il importe de remarquer aussi que nous ne demandons au
passé que ce qu'il peut nous donner, a savoir le Christ historique
et objectif, sa révélation objective, pure et simple, donc le dogme
dans sa simplicité, dans son essence et non dans son explication.
La science des Péres n’a été que relative, et cette relativité est
aujourd’hui dépassée, comme la nodtre le sera sans doute dans
quelques sieécles. Si donc nous retournons au Christ historique et
réel, nous ne retournons pas a la science des Peéres, qui actuelle-
ment n’est plus de la science. Notre appel au passé n'est donc ni
absolu en soi, ni exclusif du présent; nous n’excluons aucun des
progrés actuels. Ce n’est pas 'homme sauvage que nous voulons
ressusciter, et 'on aurait tort de nous accuser de vouloir suppri-
mer les mouchoirs de poche sous prétexte qu’on se mouchait au-
trefois sur sa manche.

Bref, les contempteurs du passé ne se font pas faute d'en
appeler eux-mémes au pass€, lorsqu’ils en ont besoin; comme l'a
dit Brunetiére, ¢ on a tout intérét, quand on veut faire ceuvre de
propagande, 2 montrer combien sont vieilles les nouveautés que
'on propose ». Pour nous, nous revendiquons le Christ authentique,
celui qui a vraiment vécu, et nous le revendiquons tel qu’il a été
et tel qu'il a parlé; nous revendiquons I'Eglise qu'il a fondée, et
nous la revendiquons telle qu’il l'a fondée. Nous ne sommes ni
du moyen age, ni de la scolastique, ni du neuviéme siécle; et si
nous nous réclamons de I'Eglise des huit premiers siécles, c’est



que, pendant ce laps de temps, elle a su se maintenir une; mais,
si on le désirait, nous nous bornerions volontiers a la grande flo-
raison qui a fini avec les Chrysostome, les Jérome, les Cyrille et
les Augustin. C’est en ce sens que nous nous appelons «¢vieux-
catholiques »; cette vieillesse est peut-étre une jeunesse plus vraie
que la jeunesse qui croit pouvoir se passer de l'antiquité.

On nous objecte : 3° Cet appel au passé ne vous menera pas
loin; avec les armes qu’il vous fournira, vous ne tuerez aucun des
monstres modernes, ni la science incrédule, ni l'indifférentisme, etc.—
Réponse : Cet appel nous meéne au vrai Christ, et avec lui nous
avons la lumiere religieuse et la vie idéale. Ses armes sont celles
de la vérité, de la foi, de la justice, de la charité. Notre préten-
tion n'est ni de tuer les monstres, ni de les apprivoiser; si nous
réussissons a leur limer les dents et a leur rogner les griffes, ce
sera déja quelque chose; a Dieu de faire le reste. Loin de redou-
ter la science, nous la considérons comme une de nos forces; ce
n’est pas elle qui fait les incrédules, car tous les dogmes chrétiens,
bien compris, se concilient avec elle. Que d’hommes de science
ont €té aussi des hommes de foi!

On nous objecte: 4° L’union des Eglises sur cette base de la
foi chrétienne primitive et sur ce terrain de I'Eglise universelle et
indivisée, n’est qu'une demi-mesure. Il faut viser plutéot a l'union
de toutes les religions sur le seul terrain de la raison et de la
science; c'est sur ce seul terrain que l'on construira le temple
vraiment universel, dans lequel tous les hommes se considéreront
comme les enfants de Dieu. Le congrés des religions a Chicago a
déja fait pressentir qu’il faut renoncer a la base trinitaire, et ne
plus reconnaitre que la base monothéiste; ce point de vue a été
confirmé au congrés d’Amsterdam en 1903Y). — Réponse: Le
Christ a annoncé une époque ou il n’y aurait plus qu'un seul pas-
teur, lui, et un seul bercail, son Eglise. Les vrais chrétiens peu-
vent donc espérer qu’'un jour il n’y aura plus qu’une seule reli-
gion, le christianisme. Le christianisme, bien expliqué, est effecti-
vement la plus vraie, la plus rationnelle, la plus scientifique, la
plus idéale de toutes les religions. Autant la trinité mal présentée
tient encore du polythéisme et répugne a de nombreux esprits,
autant, bien interprétée, elle est conforme aux données de la
saine raison et de la saine philosophie. La conclusion du Congrés
de Chicago n’a nullement été que le christianisme trinitaire doive
disparaitre pour céder la place a un monothéisme prétendu supé-
rieur qui serait autre que celui du Christ?). Si 'appel qui a été

1Y Voir le Chrétien frangais du 3 octobre 1903.
%) Voir la Revue de janvier 1894, p. 199-200.



— 26 —

fait au monothéisme, a Amsterdam en 1903, est contre le mono-
théisme chrétien ou trinitaire, nous le tenons pour erroné (voir le
Traité de la Trinzté); jamais les vrais chrétiens ne consentiront a
effacer, encore moins a nier soit la Sagesse divine, vivante et per-
sonnelle, qui est le Fils, soit 'Amour divin, vivant et personnel,
qui est le Saint-Esprit. Les pseudo-chrétiens qui consentiraient a
cette négation, paganiseraient leur christianisme, au lieu de chris-
tianiser les payens, les juifs et les musulmans; ils perdraient tout
et ne gagneraient rien. Si, par cet appel, on a voulu simplement
affirmer et glorifier la tolérance et la fraternité, qui doivent exister
entre tous les hommes de bonne foi qui glorifient le Pere céleste
a quelque religion qu'ils appartiennent, il n’était que maladroit et
équivoque de le faire dans une telle forme: il fallait simplement
énoncer cette affirmation, et ne pas donner a entendre que le
christianisme trinitaire est une superfétation qui doit disparaitre.
On nous objecte: 5° Toute négociation ayant pour but de
rétablir 'unité de U'Eglise en allant du dekhors awu dedans, est du
temps absolument perdu. Faisons tous, chacun de son co6té, des
efforts loyaux pour nous rapprocher de plus en plus de Celui qui
est la vérité et la vie, et nous arriverons ainsi a nous rapprocher
les uns des autres par le sentiment intérieur. C'est 1a la seule chose
nécessaire. On ne saurait réaliser 'unité chrétienne qu’en reléguant
la question ecclésiastique & un rang tout a fait secondaire!). —
Réponse : 1l y a, dans ces remarques, beaucoup de vérité, mais
aussi des lacunes, pour ne rien dire de plus. D’abord. il ne faut
pas condamner aussi catégoriquement tout ce qui va du dehors
au dedans. Beaucoup d’idées, de sentiments, d’excellents exem-
ples, d’heureuses inspirations nous viennent du dehors; et s'il n’en
était pas ainsi, notre ¢ dedans » serait trés misérable. Dans beau-
coup de cas, il faut aider son pauvre « moi» par tous les moyens
externes que la Providence nous envoie. Ce qui est vrai, c’est que
plus nous serons vraiment chrétiens, unis au Christ, plus nous
nous rapprocherons les uns des autres. Ce qui est vrai, c’est que
les grands obstacles a l'union des Eglises viennent de ce qu’elles
ne sont pas assez chrétiennes; c’est que beaucoup de leurs repré-
sentants sont encore remplis d’orgueil ecclésiastique (a leur insu
sans doute). Le fond de leur ame est qu’eux seuls ont raison; que
leur Eglise a eux est la seule vraie, la seule vivante, la seule
pieuse. lis ne se doutent pas de l'horrible pharisaisme qui vicie
un tel christianisme. Ils mettent leur Eglise a la place méme du
Christ, et au lieu de vouloir I'union des Eglises dans le Christ, ils

V) Voir la Semaine religicuse de Genéve, du 19 décembre 1903,



_ 97 __

la veulent dans leur Eglise méme! Voila le grand obstacle, et
jusqu’a ce qu'il soit écarté, il se passera peut-étre encore des
siécles, Vouloir faire 'union dans cet esprit d'orgueil, c’est «du
temps absolument perdu», comme dit la Semazne. Sur ce point
essentiel, elle a raison. Mais la ou la Semaine a tort, c’est lors-
gu'elle parle du sentiment intérieur comme de «la seule chose
nécessaire »>. Non, le sentiment, quelque nécessaire qu’il soit, n’est
pas la seule chose nécessaire. La vérité est aussi quelque chose.
Lorsque le sentiment est fondé sur la vraie doctrine du Christ, sur
ses enseignements positifs, sur 'observance de ses préceptes, il est
solide et fécond; sinon, non. Donc, les représentants des Eglises
chrétiennes font une ceuvre utile, lorsque, au lieu de vivre chacun
dans son coin isolé, ils s'appliquent, par des éclaircissements fra-
ternels, par des efforts loyaux et dépourvus de tout esprit de
chicane et de tout odzum theologicum, lorsqu'ils s’appliquent a
mettre en relief la doctrine méme du Christ, a la séparer des addi-
tions humaines inventées arbitrairement par les théologiens, a la
purifier des légendes superstitieuses qui éloignent du vrai christia-
nisme les hommes de science et de bon sens. La Semaine croit-elle
que cette réforme de la théologie d’apres les méthodes scientifiques
actuelles, soit un travail inutile? Nous le croyons, nous, absolu-
ment indispensable. Or, il ne se fera ni tout seul, ni par le seul
sentiment intérieur. Ce n’est plus seulement de linfaillibilité et des
prétendus droits du pape qu’il s’agit. Ces questions sont mainte-
nant tranchées entre toutes les Eglises, sauf dans la Romaine, ou
d’ailleurs les hommes instruits sont de notre avis. Mais il s’agit de
combattre l’ignorance de tous les clergés, l'esprit de division et
d'orgueil qui régne plus ou moins dans toutes les Eglises, les su-
perstitions que la connaissance exacte de Thistoire et des Ecri-
tures ne peut plus permettre. Il s’agit de remplacer la crédulité
aveugle par la vraie foi, la théologie de fantaisie par la théologie
scientifique; il s’agit de réfuter et de faire disparaitre ce papisme
latent et délétére, qui anime beaucoup de théologiens, méme dans
les Eglises non papistes: car, remarquez-le, on peut avoir le misé-
rable esprit papiste, méme en repoussant le pape et la papauté.
Que de protestants, et d’anglicans, et d’orthodoxes, en sont 1a! La
Semaine, qui doit connaitre ce péril, avouera que la question
¢« ecclésiastique », considérée a ce point de vue, est loin d'étre
« tout a fait secondaire », et que ceux qui travaillent a 1'éclaircir
sont loin de perdre leur temps?).

On nous objecte encore, mais dans un autre camp : 6° Sinon

Y Voir le Catholigue national du 2 janvier 1go4,



— DR

par leur critérium, du moins par la maniére dont ils l'appliquent,
les anciens-catholiques nous sont suspects, a nous conservateurs;
car ils aboutissent, sur plusieurs points (trinité, incarnation, eucha-
ristie, église, etc.), a des explications qui jettent le désarroi parmi
nous. — ARéponse : Les anciens-catholiques appliquent le critérium
catholique ou orthodoxe selon toutes les régles de la saine critique
historique, et lorsqu’ils constatent que telle doctrine a été crue, ou
n’a pas été crue, wuniversellement, constamment, unanimement, ils
ont le droit et le devoir de conclure que cette doctrine est un
dogme dans le premier cas, et non, dans le second. Sur cette
question de fait, ils se croient inattaquables; en tout cas, ils sont
préts a corriger leur constatation, si on leur en soumet une autre
plus exacte. Quant aux explications théologiques qu’ils peuvent
donner sur les dogmes ainsi constatés, ils ne les imposent jamais
comme des dogmes, pas plus qu'ils n'acceptent comme dogmes
les explications théologiques des autres Eglises particuliéres; ils les
donnent pour de simples explications, qu’ils croient meilleures que
d’autres, il est vrai, mais qui peuvent étre discutées, et ici encore
ils sont disposés a les corriger dés qu'on leur en propose de
meilleures. De tels procédés sont absolument corrects, et ils ne
peuvent porter le trouble que la ol la correction fait défaut. Effec-
tivement, les adversaires des anciens-catholiques ne les ont com-
battus jusqu'a présent qu’en employant contre eux des mots mal
définis, qu’en donnant aujourd’hui a ces mots un sens qu'ils
n'avaient pas autrefois, qu'en cherchant a faire passer comme uni-
versellement admises des explications de certains Peéres, qui de
fait ont été contredites par d’autres, etc.

Nous avons donc lieu de croire exacts, pratiques, utiles, les
moyens que nous proposons. Pour plus amples explications, je
renvoie le lecteur & mon volume intitulé: Prograiine de réforme
de U'Eglise & Occident (1872), ainsi qu’a mon étude sur I'union des
Eglises (Union chrétienne, septembre 1875, p. 392-411), et 2 mon
ouvrage intitulé: Le Mouvement contemporain des Eglises (1874),
notamment a '/ntroduction placée en téte de ce dernier (p. I-XIV).
Il me semble, aujourd’hui plus que jamais, que les hommes de
science et de foi pourraient s’entendre, a quelque Eglise qu'ils
appartiennent. Méme dans les Eglises protestantes, ou l'individua-
lisme parait cependant a peu prés illimité¢, on peut remarquer
aisément un courant qui accentue le besoin d'une réforme nou-
velle!), et la nécessité de mieux étudier le catholicisme dans un
but de pacification. « Le premier devoir, dit le prof. Jalaguier,

1} Voir, par exemple, les écrits de M. le pasteur Wilfred Monod.



. 929 __

serait de se débarrasser des préjugés d’éducation, de percer ces
nuages et ces enveloppes, pour arriver en quelque sorte au cceur
du catholicisme, et saisir de la sa vraie conception de I’Evan-
gile!). » Etc., etc.

Plan de ce Traité. Quatre parties: Exposition critique des
principales tentatives de réforme et d’union, 1° dans l’ancienne
Eglise (les huit premiers siecles), 2° au moyen age (IX®-XVe® siecles),
3° dans les temps modernes (XVI°, XVII® et XVIII® siecles), 4° a
I’époque actuelle (XIX®et XX° siecles).

1. Ancienne Egiise. 1l importe, avanttout, d’écarter une conception
trés erronée que certains esprits simplistes se font sur I'Eglise des
huit premiers siecles; ils I'imaginent absolument une et ils croient,
en conséquence, qu'il n’y a jamais été question ni de réformes, ni
d'union. La vérité est que, pendant la période des huit premiers
siecles, les Eglises, soit d’Orient, soit d’Occident, sont restées unies
dans la profession de la méme foi objective, résumée dans les
symboles des apdtres et dans le symbole cecuménique de Nicée-
Constantinople 2), comme aussi dans la pratique du méme crité-
rium orthodoxe, dans le maintien de la méme constitution ecclé-
siastique et dans un certain fond disciplinaire qui s’harmonisait
d’ailleurs avec les plus grandes vari€tés locales; et cela suffit pour
que lon puisse considérer avec raison 'Eglise de cette période
comme une Eglise <une et indivisée». Mais, d’autre part, la vérité
est aussi qu'il y a eu, durant ce laps de temps, de grands troubles
de doctrine, de mceurs et de discipline.

Les uns voulaient explzguer les dogmes, que d’autres se bor-
naient a professer simplement; leurs explications, loin d’étre accep-
tées par tous, étaient contredites par d’autres; l'ardeur de la dis-
cussion poussait souvent les deux partis a I'extréme. De la des
hérésies, que I'Eglise universelle, dans sa modération et sa sagesse,
a su écarter, pour rester dans la via media qui est le bon sens
évangélique et chrétien. Les explicateurs ou les docteurs étaient
sans aucun doute animés des meilleures intentions; ils voulaient
fortifier et perfectionner la foi subjective, et rendre la foi objective
plus lumineuse, plus radieuse, plus admirable aux yeux des phi-
losophes et des savants. Mais leurs bonnes intentions ne les ont pas

V) De PEglise, p. 267; Paris, 1899.

?) Quant au prétendu symbole dit d’A¢kanase, qui n’est d’ailleurs qu’une sorte
de psaume doctrinal ou d’exercice de théologie scolastique, il n'a jamais été cecu-
ménique ; si des ecclésiastiques en ont eu connaissance, il n’a jamais été proposé aux
simples fideles, ce qui prouve que I'Eglise universelle n’a jamais songé & le consi-
dérer comme un symbole de foi. Tel est le point d’histoire qui devrait servir de base
a toute discussion méthodique sur cette matiére.



30 -

toujours préservés de l'erreur, et souvent, au lieu de perfectionner,
ils ont déformé. C’est ainsi que des réformateurs ont été nécessaires
pour maintenir la vraie doctrine chrétienne dans son exactitude et
ses droits, et pour rétablir en méme temps l'union des esprits dans
la méme foi, la ou il y avait division.

Et ce qui s’est passé dans l'ordre doctrinal et dogmatique,
s'est passé aussi dans l'ordre moral et disciplinaire. Soit que cer-
tains mystiques aient voulu perfectionner la morale et la discipline
par une plus grande rigueur et qu’entrainés par un faux spiritua-
lisme ils soient tombés dans un matérialisme coupable, comme cela
est arrivé chez de nombreux gnostiques mystiques, soit que des
esprits grossiers, a peine chrétiens, étrangers a tout mysticisme,
restés payens de mceurs, malgré leur baptéme, aient apporté dans
I'Eglise la corruption payenne, toujours est-il que les mceurs des
chrétiens n’ont pas toujours été pures; que les Tertullien, les
Cyprien, les Augustin, les Jérome, etc., en ont laissé des descrip-
tions et des critiques qui montrent que I'’Eglise, méme dans sa
premiere période, a été loin d’étre sans tache. Des tentatives de
réforme contre les mauvaises mceurs et contre les schismes ont
donc été nécessaires et ont eu lieu pour corriger les déformations
morales, comme d’autres ont été nécessaires dans le domaine de la
doctrine.

On le voit, pour comprendre exactement la raison d’étre et le
rdle des réformateurs, il faut d’abord exposer les faits et gestes des
déformateurs, c’est-a-dire des hérétiques et des schismatiques, les-
quels, je le répete, étaient loin d’avoir toujours des intentions per-
verses; ils portaient plutot la peau de la brebis et se croyaient
des anges de lumiére. C'est grace au critérium objectif et uni-
versel qu'on a pu rectifier les excés de leur individualisme arbi-
traire, aussi bien dans 'ordre de la doctrine que dans celui de la piété.

Donc une double étude est nécessaire : 1° celle des hérésies
et des schismes, 2° celle des tentatives de réforme et d’union, contre
ces hérésies et ces schismes, tentatives qui n’ont pas toujours réussi,
mais que I'Eglise, dans ses conciles cecuméniques, a complétées
et menées a bonne fin, autant du moins que les infirmités hu-
maines et les vices sociaux du temps l'ont permis. J’ajoute que,
pour étre claire et compléte, cette double étude devrait se faire,
d’abord, au point de vue chronologique, puis au point de vue Jogzguc:
car la maniére dont les événements se déroulent dans le temps
n'est pas toujours logique, et la logique, pour se retrouver, doit
souvent faire des va-et-vient a travers les siécles.

L’exposé chronologique de tous ces mouvements, depuis Simon
le Magicien, Cérinthe, Ménandre, etc., au premier siécle, jusqu'aux



—— 31 —

iconoclastes, aux Adelbert et aux Clément, au huitiéme, est facile
a faire. Plus important est 'exposé logique: car il n’est pas tou-
jours facile de séparer le bien du mal, étant données la bonne volonté
méme de certains déformateurs et la maladresse de certains réfor-
mateurs. Ce mélange de l'idéalisme que l'on déclare poursuivre,
et des vices que l'on pratique sans les avouer toujours; ces appa-
rences mauvaises qu’ont certains gnostiques et certains mystiques,
malgré les intentions excellentes qu'ils mettent en avant; ces con-
fusions que l'histoire a la fois enregistre et laisse en suspens; tous
ces éléments contradictoires rendent tres difficile la tiche du cri-
tique impartial, et il hésite certainement devant le classement d’un
Montan, d’un Tertullien, des Audiens, des Aériens, d’un Jovinien,
d'un Priscillien, d’un Vigilance, des Pauliciens, des iconoclastes,
d’un Adelbert, d’un Clément, etc. Honorat et Hilaire d’Arles, eux-
mémes, n’ont-ils pas voulu réformer 'épiscopat de leur temps, et
dans ce but n’ont-ils pas introduit le monachisme dans I’épiscopat?

Quoi qu'il en soit, on devra distinguer, parmi les tentatives
doctrinales, celles qui furent a2 tendances mystiques et celles qui
furent plus intellectualistes; et parmi les tentatives morales et disci-
plinaires, celles qui furent a tendances rigoristes, comme celles des
montanistes, des tertullianistes, des novatiens, des méléciens, des
donatistes, des lucifériens, des migétiens, des ithaciens, et celles qui
furent modérées et visérent au bon sens positif.

Tels sont les points de vue et l'esprit de cette premiere partie.

I1. Moyen age (du [X°® siecle anw XV°® inclusivement.) Cette
époque est trés confuse, plus encore que la précédente, grace a
l'oubli que 'on commit du critérium catholique, grace aussi a l’ar-
bitraire a peu prés sans critique et sans frein auquel on se laissa
aller, soit dans les centres de théologie individualiste et libérale,
soit dans les centres de répression aveugle. La difficulté d’étre juste
et exact est d’autant plus grande que Rome et ses théologiens ont
déversé le mensonge, l'injure et la calomnie sur quiconque protes-
tait contre les erreurs de la papauté, contre les vices des moines,
contre les crimes de l'inquisition. Pauliciens, Bulgares, Bonshommes,
Vaudois, Albigeois, Petrobrusiens, Cathares, Apostoliques, Flagel-
lants, Poblicains, Bogomiles, Gazares, Patarins, Picards, ILollards,
Fraticelles, Bizoches, Bégards, Béguins, Wicléfistes, Hussites, Fréres
moraves et Jérome de Prague, et Gérard de Groote, et Savona-
role, etc., etc., tous ont été calomniés. Dans quelle mesure ont-ils
eu tort, s’ils ont eu tort? Dans quelle mesure doivent-ils étre réha-
bilités et glorifiés? Telle est la difficulté.

Rome a longtemps réussi a jeter sur tous ces réformateurs
une lumiére défavorable. Mais, depuis que les manuscrits et les



archives livrent leurs secrets, le rble de tous ces prétendus héré-
tiques et schismatiques apparait plus net; l'esprit de la protestation
antipapale et de la réforme chrétienne avant les réformes modernes
est mieux connu; on commence enfin & voir clair dans ces confu-
sions, et a retrouver le fil conducteur de la vérité dans ces laby-
rinthes moyenagesques. La papauté qui, comme institution, ne
date que du IX® siécle (car, avant cette date, les velléités ambi-
tieuses de certains évéques de Rome, des Victor, des Etienne, des
Damase, des Zosime, des Léon, etc.,, n'ont pas réussi a en faire
une institution), la papauté, dis-je, est aujourd’hui jugée plus exacte-
ment par les savants impartiaux. Ses fautes, ses erreurs, ses crimes,
sont a nu. Loin d’étre une institution divine, elle n’est plus qu’une
institution humaine, dont les origines exclusivement mondaines et
politiques ne font plus illusion, pas méme aux intéressés qui veu-
lent la sauver avant tout et qui se voient contraints, pour s’ac-
quitter de cette triste tache, de recourir aux falsifications les plus
¢hontées. Sur toutes ces questions, la science historique moderne a
fourni des documents irréfutables et péremptoires.

Les relations ecclésiastiques entre 1'Orient et 'Occident doivent
étre aussi étudiées plus & fond. Les écrits de plusieurs évéques
gaulois contre les Grecs, ceux de Nicolas I°F, comme aussi ceux
de Photius et de ses partisans, les débats entre Léon IX et Michel
Cérulaire, certains écrits de polémique de Thomas d’Aquin, les actes
d’Innocent III, ceux du concile de Lyon de 1274, ceux des conciles
du XVe siecle, notamment de Florence, etc., tous ces documents
doivent ete mieux précisés et mieux jugés.

I1. Temps wodernes (XVIe, XVII® et XVIII® siccles.) Cette
époque aussi est fort intéressante. Outre les débats antérieurs et
non terminés dont elle a hérité, les divisions ou plutét les tenta-
tives de réformes, désignées sous les noms de protestantisme, luthé-
ranisme, calvinisme, zwinglianisme, anglicanisme, etc., ont singu-
lierement compliqué le probléme de 'union. Tentatives des protestants
cntre enx, pour tacher de s'unir; tentatives des protestants avec
Rome, discussions entre les théologiens romanistes et les théolo-
giens protestants, négociations entre Bossuet et Leibniz, etc., etc.:
d’autre part, tentatives des anglicans entre exr, entre 'Eglise éta-
blie et les dissidents; tentatives des anglicans avec les protestants,
soit avec les luthériens, soit avec les réformés; tentatives des angli-
cans avec Rome; et, dans une autre direction, les efforts de Rome
pour romaniser les Eglises orientales, les débats au sujet de Cyrille
Lucar, les agissements de ’'ambassadeur Nointel, le concile de Jé-
rusalem de 1674, la lettre des patriarches orientaux aux évéques
anglicans, Pierre le Grand et la Sorbonne, I’abbé Jubé, les affaires



de V'Eglise de Hollande, Varlet, évéque de Babylone, etc., etc.;
toutes ces questions doivent éetre mieux élucidées.

IV. Epoque actuelle (XIX°® et XX° siécles.) Nous entrons ici
dans des complications nouvelles, mais aussi dans des explications
précieuses,

Comme documents généranx, on peut indiquer les Confé-
rences de Bonn, de 1874 et 18735, et les Congrés internationaux
anciens-catholiques, de 1890 a nos jours (Cologne, Lucerne, Rotter-
dam, Vienne, Bonn, Olten).

Comme documents particuliers, il faut distinguer les discussions
et les tentatives suivantes:

1° Discussions et tentatives des Orientaux (ou Orthodoxes): —
1. entre eux (histoire de leurs schismes); — 2. avec les anciens-
catholiques; — 3. avec Rome; — 4. avec les anglicans; — 5. avec
les protestants.

2° Discussions et tentatives des anciens-catholiques: — 1. avec
les Orientaux; — 2. avec Rome; — 3. avec les anglicans; —
4. avec les protestants.

3° Discussions et tentatives des anglicans: — 1. entre eux,
soit avec les dissidents, soit entre les diverses fractions de I'Eglise
établie; — 2. avec les Orientaux; — 3. avec les protestants (luthé-
riens, réformés, évangéliques) ; — 4.avec Rome; — 5. avec les anciens-
catholiques. — N.B. L’Eglise épiscopale des Etats-Unis d’Amérique
ne doit pas étre confondue avec 'Eglise anglicane des Trente-
neuf articles.

4° Discussions et tentatives des profestanis: — 1. entre eux
2. avec les Orientaux; — 3. avec les anglicans; — 4. avec les
anciens-catholiques; — 3. avec Rome.

Tel est le plan d’apreés lequel on pourrait rédiger le <« Traité
de 1'Union des Eglises chrétienness. Ce Traité est le dex-Austiéme
de mon ¢ Cours de théologie dogmatique»?!). Comme l’espace me
manque, méme dans cette Revwe, pour remplir convenablement
toutes les obligations de ce plan, je me bornerai, cette année, a
quelques notes relatives principalement a VZEglise orientale et a
Pattitude qu’elle a prise dans cette question envers les autres con-
fessions.

(A continuer.) E. MicHaub.

1) Voir la Revue, 1902, p. 477.

A

v

Revue intern. de Théologie. Heft 49, 1905.



	Notes sur l'Union des Églises

