
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 48

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


632

CORRESPONDANCES.

Auguste Sabatier et le catholicisme.

On nous écrit : « La Revue n'a pas encore rendu compte
de l'ouvrage du professeur A. Sabatier sur Les religions
d'autorité et la religion de l'esprit. Cet ouvrage est cependant
l'objet de nombreuses études, les unes très élogieuses, les autres
plutôt contraires. Serait-il indiscret de vous demander votre
opinion »

Réponse. Il est possible que nous publiions un jour une
étude analytique de cet ouvrage. En attendant, voici notre
opinion très sommaire et par conséquent très incomplète.

Le procédé d'opposition et le procédé de conciliation ont
l'un et l'autre leur raison d'être: le premier correspond à la
force centrifuge et à l'analyse, le second à la force centripète
et à la synthèse. La vérité intégrale, dans tous les ordres de

choses, ne s'obtient que par la mise en pratique de l'un et de

l'autre.
En théologie, on a surtout appliqué le premier; on pourrait

presque dire «exclusivement», tant sont rares les esprits
conciliateurs qui ont cherché la vérité pour elle-même,
l'accueillant de tous les partis, ne lui demandant pas son mot de

passe, mais lui faisant place dès qu'elle montrait qu'elle était
vérité. Lorsqu'on lit l'histoire de la théologie, on est frappé de

son caractère sinon unique, du moins dominant, caractère qu'on
peut résumer en un mot: théologie de combat. De même que
la plupart des esprits ne voient dans l'Eglise qu'une institution
militante (Ecclesia militans), ainsi ne voient-ils dans la
théologie que des explications agressives, s'attaquant les unes les

autres. Encore une fois, très rares sont les théologiens qui
cherchent les vérités éparses dans tous les systèmes, qui ne

sont d'aucun parti et qui concilient les oppositions en une
synthèse claire et indépendante.



— 633 —

C'est ainsi que les deux notions fondamentales d'autorité
et de liberté ont été, presque toujours, mises en opposition et
traitées comme deux ennemies dans le monde ecclésiastique
et dans le monde théologique.

Rome a abusé de l'autorité, se l'adjugeant à elle-même et
confisquant la liberté d'autrui ; elle a cherché à faire croire
que le catholicisme n'était qu'autorité, et elle y a réussi auprès
des esprits superficiels ou partiaux qui ne demandaient pas
mieux qu'il en fût ainsi. Les protestants ont généralement
accepté ce jugement, et ils se sont adjugé à eux-mêmes la liberté,
avec le même exclusivisme. Rome a oublié que la liberté est
aussi nécessaire en ce monde que l'autorité, et les protestants
ont oublié que l'autorité est aussi nécessaire que la liberté.
Les uns et les autres ont mis en antagonisme ces deux
éléments, qui devraient s'appuyer, se compléter, s'harmoniser, se

concilier.
Ce procédé d'opposition est tellement simpliste que la

plupart des esprits s'y sont laissé prendre et végètent encore dans

ce point de vue. Au lieu de réagir contre cet antagonisme et
cet exclusivisme, les théologiens, qui devraient avoir souci de

ce qui doit être et non seulement de ce qui est, et qui auraient
dû par conséquent apprendre aux hommes religieux à relier
l'autorité et la liberté, ont malheureusement emboîté le pas aux
esprits superficiels, et c'est ainsi que nous avons les religions
d'autorité et les religions de liberté. Auguste Sabatier est lui-
même tombé dans le piège de la routine, et son livre qui avait
la prétention d'innover, n'est, au fond, qu'un reste de la vieille
¦tactique d'opposition.

Il n'a compris ni le vrai rôle de l'autorité dans la religion
chrétienne et dans l'Eglise chrétienne, ni le vrai rôle de la
liberté. Signalons quelques points où il n'a été ni un historien
exact, ni un psychologue perspicace, lui qui avait la prétention

d'être l'un et l'autre. Il a cru décrire exactement l'histoire
de l'Eglise catholique, en disant qu'Ignace d'Antioche a d'abord
mis en relief l'autorité de l'évêque, Cyprien celle du corps
episcopal, Gerson et les Pères de Constance et de Bâle celle
du concile, les Pères du concile du Vatican celle de la personne
du pape. Cette vue à vol d'oiseau est facile, spécieuse et naïve.
La véritable histoire nous montre, au contraire, que l'Eglise
primitive était une communauté, et, si l'on veut, une union de

Revue intern.de Théologie. Heft 48, ISO). 41



— 634 —

communautés ; l'évêque n'en était que le mandataire, le préposé
élu par les frères ou par la communauté même ; l'évêque
n'administrait qu'au nom de la communauté, en union avec elle.
Il n'avait donc qu'une autorité ministérielle, tirée de et fondée
sur l'autorité de l'Eglise: «clic Ecclesia;», tel était le dernier
mot. Et l'Eglise était considérée, primitivement, comme la
dépositaire de tout ce que le Christ lui avait confié : doctrine et
préceptes. Ce dépôt sacré, elle le gardait et le prêchait. Le
Christ était son chef, son fondateur, son maître. Le Christ était
l'évêque des âmes; l'évêque n'était que le représentant ministériel

de la communauté. Le Christ était la tête, l'Eglise le

corps, tous les frères les membres de ce corps, tous unis à la
tête. Donc l'autorité de J.-C. était la seule autorité dans l'Eglise
primitive ; et quand on parlait de l'autorité de l'Eglise ou de

l'évêque, il ne s'agissait que d'une autorité de prédication et
de ministère; l'Eglise ne prêchait que les enseignements de

J.-C, et elle n'administrait que selon les préceptes de J.-C, en

J.-C. et pour J.-C.
Donc constater les enseignements et les préceptes de J.-C,

les faire connaître, les prêcher, tel était tout le rôle de l'Eglise,
toute sa mission, toute sou autorité. C'est donc être un historien

inexact que d'omettre l'autorité de J.-C, et de ne parler
que de l'autorité de l'évêque, ou du corps episcopal, ou du concile,

ou du pape, et de représenter l'autorité dans le catholicisme

comme l'a fait A. Sabatier. L'autorité, clans l'Eglise
catholique, n'était, je le répète, que l'autorité du Christ, le seul
chef de l'Eglise ; et aujourd'hui encore, il doit en être ainsi
et il en est ainsi chez les vrais catholiques. La base de
l'administration ecclésiastique, dans les Eglises anciennes-catholiques,

est la paroisse; les évêques ne sont que des préposés,
agissant avec les paroisses; J.-C. est le seul chef par sa
doctrine, par ses préceptes, par sa grâce.

C'est fausser et calomnier le catholicisme que de le
représenter comme un système dans lequel les fidèles ne sont rien,
la communauté rien, le pape tout, l'évêque une sorte de

domestique du pape et non plus un représentant de la communauté.

Dans le vrai catholicisme, se concilient fort bien l'autorité
et la liberté : car les enseignements et les préceptes de J.-C ne

sont nullement attentatoires de la liberté des fidèles; et la hié-



— 635 —

rarchie, telle que J.-C. l'a fondée, n'est pas davantage hostile
à la liberté de la communauté, celle-ci élisant ses pasteurs, les

contrôlant, au besoin les jugeant et les déposant.
Condamner le catholicisme sous prétexte qu'il est une

religion d'autorité, ainsi que le fait A. Sabatier, est un non-
sens et une contrefaçon de l'histoire et de la psychologie catholique.

Il n'a vu que du dehors et de loin les milieux
catholiques, d'après les rapports très inexacts que lui ont faits
quelques ultramontains devenus hostiles à Rome, mais sans
être vraiment catholiques pour cela. Il s'est trompé du tout
au tout, et les protestants qui jugent à sa suite les choses

catholiques se trompent de même. Autorité, liberté, esprit, ce

sont là trois éléments nécessaires, qu'il ne faut pas mettre en

opposition, mais qu'il faut concilier. Tous n'y ont pas réussi,
nous ne le voyons que trop; mais notre but, à nous anciens-

catholiques, est de les concilier ecclésiastiquement et théolo-

giquement. C'est sans doute pour cela que A. Sabatier nous
ignorait: nous ne rentrions pas dans les cadres de son système.
C'est tant pis pour son système. Il a écarté les conciliateurs,
les conciliateurs l'écarteront, en ne prenant de son système
que ce qu'il a de vrai, à savoir, la démonstration de la propre
futilité de son point de vue, c'est-à-dire de l'angle sous lequel
il a envisagé la plupart des questions et des choses.

E. M.


	Correspondances

