
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 48

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 619

VARIÉTÉS.

De la Position théologique des anciens-catholiques.

Toute Eglise doit avoir une position précise, au triple
point de vue religieux, ecclésiastique, théologique. Je préciserai
en premier lieu, dans ce simple aperçu, la position théologique,
parce que, ce point éclairci, il est plus facile ensuite d'expliquer

la position ecclésiastique, et que la notion religieuse, une
fois dégagée des difficultés dont l'entourent souvent les deux
notions précédentes, apparaît plus aisément dans sa lumineuse
simplicité.

La position prise par les anciens-catholiques en théologie
est très facile à déterminer : ils constatent quelle a été, de

fait, la foi de l'ancienne Eglise des huit premiers siècles, autrement

dit de l'Eglise des sept conciles œcuméniques. Comment
la constatent-ils? Par la méthode historique, en appliquant à

chaque question le critérium catholique ou orthodoxe : quod
ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est; ce que la
tradition historique universelle, constante, unanime atteste avoir
été cru comme venant de J.-C, cela est vraiment catholique,
cela vient vraiment de J.-C. Un tel témoignage, à ne le
considérer qu'humainement, est déjà infaillible, tant il est entouré
de garanties. Donc tout point de doctrine qui n'a pas pour
lui ce témoignage universel, constant et unanime, n'est pas un
dogme, parce qu'il n'est qu'une doctrine humaine et qu'il- ne
vient pas de J.-C. De la sorte, les anciens-catholiques réalisent
la maxime : In necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus
Caritas.

Lorsqu'ils ont constaté historiquement que telle doctrine
a été crue partout, toujours et par toutes les Eglises
orthodoxes, comme venant de J.-C, ils y adhèrent, par cela même
qu'ils reconnaissent le Christ pour leur Docteur, leur Maître,
leur Sauveur. Comment adhérerait-on à J.-C. si l'on repoussait



— 620 -
ce qu'il a manifestement enseigné, ordonné, établi? Il va de
soi que ce travail de constatation doit être fait selon toutes
les règles de la plus stricte méthode historique, et de la
critique philologique la plus irréprochable. L'erreur, dès lors,
sur le point ainsi étudié, n'est pas possible.

En outre, après avoir constaté le fait de la croyance en
telle ou telle vérité, ils l'expliquent. L'explication de cette
vérité n'est évidemment qu'une explication humaine ; ils tâchent
de la faire conformément aux connaissances scientifiques,
philosophiques, historiques, etc. Mais les sciences se modifiant
sans cesse, cette explication théologique a beau être aussi
scientifique que possible, ils ne sauraient ni la tenir pour
définitive, ni l'imposer comme dogme à qui que ce soit. Aussi n'y
songent-ils pas. Donc elle reste libre. Chez eux, comme dans
l'ancienne Eglise, chaque docteur, chaque fidèle explique sa
foi, suivant sa conscience et sa science, en toute liberté.

Ici, on nous arrête et on nous fait les objections
suivantes :

/re Objection: Si chaque fidèle est libre d'expliquer les

dogmes à sa manière, c'est l'anarchie.

Réponse. Il faut distinguer le dogme même et l'explication
plus ou moins scientifique de ce dogme. Du moment que tous
les fidèles adhèrent au dogme même, à tout ce que J.-C. a jugé
à propos d'enseigner et de confier à son Eglise, l'unité de la
foi est sauve, l'unité dogmatique de l'Eglise est assurée, la foi
intégrale est maintenue. Cela suffit. J.-C. n'a rien enseigné de

plus et n'a pas exigé davantage. Pourquoi serions-nous plus
exigeants que lui? N'enchaînons pas les âmes qu'il a laissées
libres. Alors même que les fidèles donneraient des explications

multiples de cette foi divine une et qu'ils en feraient des

explications diverses, cette diversité ne détruirait nullement
l'unité dogmatique, parce qu'une vérité divine, par cela même

qu'elle est divine, est assez vaste et assez féconde pour
présenter à l'esprit humain des aspects divers. Ne peut-on pas
être de la même race, de la même nation, de la même famille,
tout en ayant des visages divers, des opinions diverses, des

tempéraments divers, des aspirations diverses? Assurément.
Donc aussi en religion. Ne confondons pas les éléments divins
de la révélation chrétienne, qui sont uns et les mêmes pour



— 621 —

tous les chrétiens, avec les éléments humains de la théologie
scientifique, qui heureusement sont divers et progressent sans
cesse. Ce mouvement, ce progrès est la vie, et non l'anarchie.

L'anarchie serait dans la foi, si les fidèles professaient
des dogmes contradictoires; mais telle n'est pas l'hypothèse,
l'hypothèse ne portant que sur la diversité dans les explications

humaines d'une foi divine une et partout identique. Donc
l'objection est sans valeur.

2" Objection: Cette manière de distinguer le dogme et
l'explication théologique, rend l'Eglise inutile et lui dénie le
droit de prendre parti dans les discussions, de décider où est
la vérité, d'exercer son droit de «maîtresse de la doctrine».

Réponse. Il est faux que l'Eglise soit inutile là où le dogme
est distinct des spéculations théologiques. L'Eglise a reçu la
mission de conserver intact le dépôt des enseignements de

J.-C, de les faire connaître au monde, de les répandre, d'en
montrer la vérité, la beauté, la divinité, de les faire ainsi
accepter par toutes les âmes, et de sauver ainsi ces âmes en
les unissant au Christ Sauveur. L'Eglise, en remplissant cette
mission, est loin d'être inutile; elle est, au contraire,
souverainement utile. Pour conserver intact ce dépôt, pour le
transmettre dans toute sa pureté première à toutes les générations,
il n'est nullement nécessaire que l'Eglise prenne parti dans des
discussions qui ne portent pas sur l'existence même du dogme,
mais seulement sur des explications ou des applications de ce
dogme. Le dogme même n'est ni en jeu, ni en péril, là où les
fidèles le professent dans sa simplicité authentique. Donc l'Eglise,
en ce cas, n'a pas à prendre parti, parce qu'elle n'a pas le
droit d'attenter à la liberté des fidèles. Elle ne pourrait et ne
devrait intervenir que là où, sous prétexte d'expliquer le dogme,
on le nierait. Mais pour combattre cette négation, l'Eglise-n'a
besoin que d'énoncer l'affirmation contraire et de constater
historiquement qu'en effet elle a bien reçu de J.-C. la doctrine
en question. Elle n'a nullement besoin de faire de la science,
ni de se prononcer en faveur de telle école scientifique contre
telle autre. L'Eglise n'a pas été instituée pour décider où est
la vérité là où il ne s'agit que d'opinions diverses; du moment
qu'elle redit et répète les enseignements de J.-C, qui lui ont
été confiés en dépôt, elle enseigne ipso facto où est la vérité



— 622 —

divine. Celle-ci suffit pour le salut. Ceux qui ne s'en contentent
pas et qui veulent y ajouter des explications humaines, sont
libres de le faire à leurs risques et périls. L'Eglise, qui n'est
pas une école scientifique, n'a pas à intervenir entre eux.
Nulle part le Christ n'a chargé son Eglise d'être une «

maîtresse » d'école. Lorsqu'il a dit : Die Ecclesiœ, il s'agissait d'une
simple réconciliation entre deux frères dont l'un avait offensé
l'autre, et non d'un système doctrinal à définir dogmatiquement.

Bien plus, le Christ a dit expressément à ses apôtres :

« Ne vous appelez pas maîtres, car vous n'avez qu'un seul
Maître, le Christ» (Matth. XXIII, 10). Est-ce formel? Et St.

Jacques a dit aussi (III, 1) : Nolite plures magistri fieri. Et si
St. Paul a écrit à Timothée (I Ep. III, 15) que l'Eglise est une
colonne de vérité, cela ne signifie pas qu'elle ait le droit de

dirimer les discussions théologiques des docteurs; cela signifie
uniquement que l'Eglise est une colonne de vérité lorsqu'elle
enseigne ce que J.-C lui a confié, lorsqu'elle enseigne « le

grand sacrement de la piété, qui a été manifesté dans la chair,
justifié dans l'esprit, révélé aux anges, prêché aux nations»,
etc. (v. 16). Le contexte, on le voit, met le texte en pleine
évidence.

3r Objection : C'est un fait que l'Eglise ne s'est pas bornée

à transmettre le dépôt doctrinal que J.-C. lui a confié,
mais qu'elle l'a considérablement augmenté par les développements

qu'elle lui a donnés, par les définitions dogmatiques
qu'elle lui a ajoutées, développements et définitions qui sont
la gloire de l'Eglise et sans lesquels l'Eglise chrétienne ne
serait qu'une Eglise morte.

Réponse. C'est un fait que les conciles œcuméniques, en
définissant la foi, n'ont jamais eu la prétention de l'augmenter
ni de la développer, mais seulement de la définir, c'est-à-dire
de la circonscrire et de la transmettre telle que les ancêtres
l'avaient professée et qu'ils l'avaient reçue. La doctrine de
l'augmentation et du développement du dépôt dogmatique objectif,
est une doctrine toute romaine et relativement nouvelle.
L'ancienne Eglise a enseigné l'accroissement de la foi subjective,
le développement des esprits dans le maintien de la même foi
objective, mais elle n'a pas connu cette théorie romaine qui
consiste à supposer une foi latente dont les anciens chrétiens



— 623 —

n'auraient pas eu conscience, foi qui peu à peu aurait passé
de l'état implicite à l'état explicite, et qui serait devenue ainsi
le recueil des articles de foi des conciles romains, du concile

de Trente, du concile du Vatican, etc. Les dogmes que
Rome a ainsi inventés, loin d'être la gloire de l'Eglise, ne
sont, pour la plupart, que la corruption du dogme de
l'ancienne Eglise.

C'est un fait que l'ancienne Eglise, en formulant le symbole

de Nicée-Constantinople, en définissant la foi à Ephèse, à

Chalcédoine, etc., n'a pas voulu innover; qu'elle a voulu, tout
en conservant la foi toujours ancienne, lui donner simplement
une expression ou formule nouvelle, qui n'était qu'une
manière, plus opportune à ses yeux, d'énoncer la vérité toujours
crue depuis les temps apostoliques. Ce que l'Eglise a fait à

Nicée et à Constantinople, elle peut certainement le faire aussi
ailleurs, mais à la condition de ne mettre, dans ses nouvelles
formules, que la doctrine «crue partout, toujours et par toutes
les Eglises orthodoxes». Lorsque Vincent de Lérins a expliqué
le progrès de la foi, il s'est exprimé dans ce sens, et non dans
le sens des ultramontains actuels, qui s'adjugent le droit de

transformer le grain de sénevé en chêne, la grenouille en

bœuf, le oui en non, le non en oui, l'anathème contre le pape
Honorius en glorification de ce même pape, la subordination
du pape faillible au concile, définie à Constance, en subordination

du concile et de l'Eglise au pape infaillible, définie au
Vatican, et cela, pourvu que le pape d'aujourd'hui agrée et
sanctionne ces métamorphoses! L'Eglise qui se permet de telles
mystifications sous le nom mensonger de «développement»
ou d'« évolution », loin d'être une Eglise vivante, n'est
qu'une Eglise prévaricatrice, qui se substitue elle-même au
Christ, qui remplace la doctrine du Christ par la sienne propre,
qui impose à l'Eglise actuelle une croyance dont les fidèles
de l'ancienne Eglise n'ont eu aucune idée. La machine de
1'« évolution dogmatique», telle qu'elle fonctionne à Rome, va
même jusqu'à déclarer dogme, c'est-à-dire vérité divine, révélée

par J.-C. et toujours crue par l'Eglise, une doctrine qui a
été formellement niée précédemment par les meilleurs théologiens

et par des Saints, par exemple l'immaculée-conception
de Marie, l'infaillibilité du pape, etc.

Mais, dit-on, le germe de ces développements est dans



— 624 —

l'Evangile, et tout germe doit se développer. — Nullement, le

germe de ces développements romains et autres n'est pas dans
l'Evangile. Ce qui est dans l'Evangile est une idée simple et
suffisante dans sa simplicité. Si le Christ a jugé à propos de

la livrer telle, il faut respecter la volonté du Christ et ne pas
mettre dans cette idée trente-six autres idées qu'il n'y a pas
montrées. Que ceux qui y voient ces trente-six idées en jouissent

à leur aise, s'ils y trouvent lumière et édification; mais
qu'ils ne les imposent pas à ceux qui ne les voient pas et qui
y trouvent erreur et scandale. C'est au germe divin à fleurir
et à fructifier dans les âmes, à mesure que celles-ci, plus éclairées,

lui découvrent des aspects nouveaux et des beautés
toujours plus grandes; mais ce germe doit rester ce qu'il est et
non se corrompre, il doit rester ce que le Christ l'a fait. Nos
conceptions' à nous ne sont que des conceptions humaines,
fleurs et fruits si l'on veut, mais rien de plus. Le germe divin
doit rester germe divin, dans sa simplicité immuable et immortelle.

Que le diamant jette toujours de plus en plus de feux,
ou plutôt que nos yeux y découvrent des splendeurs toujours
plus vives, rien de mieux; mais que le diamant reste toujours
le même diamant inaltérable, ni augmenté ni diminué. Non,
les prétendus développements scolastiques ne sont pas la
parole de J.-C, ils en sont même souvent la dénaturation.

C'est un fait que l'Eglise catholique a toujours placé la

règle de la foi dans l'Ecriture et la tradition universelle, en

expliquant l'Ecriture d'après la tradition universelle, constante
et unanime. Or, que fait l'Eglise romaine? Elle ne voit plus
dans l'Ecriture qu'un germe, et dans la tradition, non plus la
transmission, mais Xévolution de ce germe. Et qu'entend-elle
par cette évolution? Elle entend les additions et les éliminations

que le cours des circonstances sociales font subir à ce

germe, à ce point qu'il peut devenir oui dans tel siècle, non
dans tel autre siècle, théorie du pape hérétique dans l'ancienne
Eglise et théorie du pape infaillible en 1870! Une telle évolution

ne saurait être appelée « évolution » par quiconque
respecte la sincérité et l'honnêteté du langage, mais « substitution
du contraire au contraire», donc «contradiction» formelle.
Lorsque M. Hemmer reproche à Dœllinger de n'avoir pas
connu la théorie du développement1), il ne voit pas que Dœl-

Revue d'histoire et de littérature religieuses, mai 1904, p. 281.



— 625 —

linger, qui a accepté comme Vincent de Lérins, comme toute
l'ancienne Eglise, le développement subjectif des dogmes, s'est
borné à rejeter, et avec raison, la mystification romaine qui
consiste non à développer la connaissance de la vérité objective,

mais à altérer cette vérité au point même de lui substituer
son contraire! Lorsque les théologiens romanistes ne joueront

plus sur les mots, ils ne diront plus ni tradition ni
évolution, mais substitution, transformation, dénaturation, mystification,

mensonge. Soyons francs.

4" Objection: Votre notion de l'Eglise est une notion amoindrie,

qui suffit peut-être à vous, anciens-catholiques, qui n'êtes
qu'une petite Eglise; mais nous, nous sommes une grande
Eglise et nous ne saurions consentir à ce qu'on la réduise à

des proportions minimales que nous repousserons toujours.
Réponse. Les anciens-catholiques sont une Eglise particulière,

petite par le nombre de ses adhérents extérieurs, mais
qui a la prétention d'être intégrale, c'est-à-dire en possession
de tous les éléments divins que le Christ a mis dans son Eglise.
Ils ont conscience de professer tous les enseignements du Christ,
tous ses préceptes, tous ses moyens de salut. La vérité n'est
ni petite, ni grande, et elle n'est pas plus grande dans une
Eglise très nombreuse que dans une Eglise moins nombreuse ;

ell est partout indentique à elle-même.
Nous disons que la notion de l'Eglise que nous avons

exposée est la notion même qui a été professée par les plus
grands docteurs des huit premiers siècles, avant l'institution
de la papauté romaine et avant les débats ecclésiastiques que
cette institution a provoqués, débats qui ont contribué à

répandre dans beaucoup d'esprits des idées erronées. Ce sont
ces idées erronées que les anciens-catholiques combattent pour
rester fidèles aux dogmes de l'ancienne Eglise indivisée. -

Il n'y a ni minimum ni maximum dans les enseignements
du Christ. Nous les professons tous. Quant aux additions et
aux accroissements humains que le cours des siècles et
l'évolution des peuples ont produits, ce sont des choses humaines,
que l'on peut plus ou moins louer ou blâmer, et qui, en tout
cas, restent choses humaines. Donc aucune autorité, ecclésiastique

ou autre, ne saurait les imposer comme des choses
divines et obligatoires. Déclarer qu'on maintiendra « toujours »



— 626 —

ces additamenta humains, qu'on ne reviendra jamais à la
simplicité de l'Eglise primitive, c'est peut-être jouer au prophète
bien aveuglément. Qui connaît l'avenir? Qui peut savoir les
humiliations que la sage Providence peut infliger à l'orgueil
des «grands» frères et des «grands» prélats? Des Eglises,
grandes autrefois, sont devenues très petites; et pourquoi les

grandes d'aujourd'hui ne le deviendraient-elles pas un jour, à

leur tour, si elles le méritent? Oui, il y a une Providence.
Quoi qu'il en soit, les droits qu'elles attribuent h leurs autorités

ecclésiastiques, ne sauraient être déclarés dogmatiques et

obligatoires pour les autres Eglises, si elles ne démontrent
pas que ces droits sont fondés sur les enseignements de J.-C,
et qu'ils ont été reconnus par la tradition universelle, constante

et unanime de l'Eglise. Or, font-elles cette démonstration

Non.
Mais, disent-elles, c'est à vous, anciens-catholiques, à faire

la preuve que votre notion de l'Eglise est exacte. — Pardon.
Les anciens-catholiques ont déjà fait cette preuve. Ils ont cité
les textes des Ecritures et de nombreux Pères, notamment de

St. Jean Chrysostome, de St. Grégoire de Nazianze, de St.
Augustin, de St. Cyprien, etc. Et c'est de ces nombreux textes
qu'ils ont tiré leur notion de l'Eglise.

Mais, disent nos adversaires, cette notion n'est pas la

nôtre; la nôtre a pour elle la prescription! — Pardon. Votre
prescription peut, peut-être, compter en sa faveur des traditions

locales des siècles immédiatement précédents. Or, ce n'est
point là la tradition de l'ancienne Eglise. Si, entre le XVe et
le XXe siècle, vous avez adopté des notions erronées, celles-ci
ne sauraient prescrire contre l'ecclésiologie des Chrysostome,
des Grégoire, des Cyprien, etc. C'est de l'ancienne Eglise qu'il
s'agit et non d'une Eglise du XVe ou du XVIe siècle. C'est
des documents de l'ancienne Eglise qu'il faut tirer les traditions
vraiment orthodoxes, et non pas de tel document du XVe siècle,
ou de tel document du XVIIe. Ceci est élémentaire: car une

époque ne doit être jugée que par ses propres documents.
Mais, répliquent les théologiens en question, nous avons

toujours été orthodoxes, or nous n'avons pas changé, donc

nous le sommes encore — Etes-vous bien sûrs que vous
n'ayez pas changé du XVIe au XXe siècle? On change souvent
à son insu; c'est un fait que l'histoire universelle met en lumière,



— 627 —

malgré ceux qui refusent de le voir. Il ne suffit pas d'affirmer
qu'on n'a pas changé, il faut surtout en faire la preuve. Les
anciens-catholiques, je le répète, montrent par des faits précis
et des textes clairs ce que les Ecritures et les Pères ont dit
de l'Eglise. S'ils citent inexactement, qu'on signale leurs
erreurs; jusqu'ici on ne l'a pas fait. S'ils interprètent faussement

les faits et les textes susdits, qu'on les réfute; jusqu'ici
on ne l'a pas fait. Nous attendons depuis de longues années
la preuve que nous nous sommes trompés, mais en vain. Nos
adversaires se font la tâche vraiment trop commode en nous
demandant sans cesse des preuves de nos assertions et en ne

nous en fournissant aucune des leurs. Les preuves de nos
assertions remplissent nos œuvres et nos Revues; encore une
fois, nous sommes solidement établis sur le terrain dogmatique

des huit premiers siècles ; encore une fois, nous attendons

qu'on nous cite la décision de l'ancienne Eglise qui
condamne notre Ecclésiologie; nous attendons qu'on nous montre
que l'ancienne Eglise, en disant : Credo Ecclesiam, a voulu
s'adjuger une autorité et une infaillibilité absolues, inconditionnelles,

souveraines, universelles, qui n'apparaissent ni dans
l'Ecriture ni dans la tradition universelle.

Fournissez, nous dit-on, la preuve qu'elles n'y sont pas.
Nous répondons : premièrement, cette preuve, nous l'avons
fournie dans nos travaux, comme je viens de le dire; à vous
de les lire ; — secondement, à vous de fournir, en outre, la

preuve que vos additions et vos prétentions sont dans l'Ecriture

et dans la tradition universelle. Nous attendons, non de

simples assertions arbitraires, mais des textes, des faits, des

preuves, et ce sont ces textes, ces faits, ces preuves qu'on ne
fournit pas. Répéter à satiété ses prétentions, ce n'est pas les

justifier.

5e Objection: Vous êtes protestants; donc nous n'avons rien
à faire avec vous.

Réponse. 1° Nous ne sommes pas protestants, si l'on entend

par protestantisme la négation des droits de l'Eglise ; car nous
affirmons clairement ces droits. — 2° A nos adversaires de

définir ce qu'est le protestantisme, et de prouver que nous
enseignons les erreurs qu'ils auront signalées dans ce mot.
Jusqu'à présent ils se sont dispensés de faire ce double
travail. Ce travail cependant s'impose à eux, s'ils veulent donner



— 628 —

quelque sérieux à leur grief et montrer qu'ils ne se bornent
pas à une banalité très commode, à un trompe-l'œil qui ne
trompe plus personne. Des preuves, Messieurs, des preuves. —
3° Nous n'avons à défendre ni le protestantisme ni les protestants.

Nous voyons trop bien les défauts de leur cuirasse pour
l'endosser. Nous nous contentons de porter notre petite et
modeste armure catholique-chrétienne, qui n'est ni papiste ni
protestante. Mais nous nous permettons de faire remarquer à nos
adversaires qu'ils ont grand tort d'entretenir, à leur insu sans
doute, des dissensions et des haines d'un autre âge ; que le mot
«protestantisme» n'a plus aujourd'hui le sens qu'il avait au
XVIe siècle; que tout n'est pas erreur dans les enseignements
dits protestants; que certains de ces enseignements sont
parfaitement orthodoxes, et même plus lumineux, plus
scientifiquement démontrés chez eux que dans les ouvrages de ceux
qui les anathématisent; que, pour dédaigner à ce point la
science de nombreux savants protestants, il faudrait avoir soi-
même conquis, par des travaux plus savants encore, le droit
d'afficher ce dédain, ce qui n'est pas le cas ; que, si la science
sans l'orthodoxie est incomplète, l'orthodoxie sans la science
ne l'est pas moins; qu'à notre époque les vrais défenseurs de

l'orthodoxie sont ceux qui, loin d'écarter les procédés scientifiques,

les pratiquent, car le monde marche de plus en plus vers
la vraie science, et la vraie foi n'est certainement pas celle qui
condamne la vraie science. Nos adversaires ont grand tort, je
le crains, de dire : « Nous n'avons rien à faire avec vous. »

Souvent on a besoin d'un plus petit que soi. Tel riche a cessé

d'être riche et a imploré les miettes qui tombaient de la table
du pauvre. Deposuit potentes de sede!... Mais laissons ces tristes
images. Revenons à la fraternité. La charité et l'humilité sont
aussi de l'orthodoxie, et peut-être l'orthodoxie qui n'invoque
que la lumière n'est-elle pas toute l'orthodoxie. Peut-être les

amis de l'orthodoxie feraient-ils bien de chercher à la faire
aimer davantage, même dans leur propre Eglise: l'anathème
contre les personnes n'a plus d'efficace, on préfère la claire
et scientifique réfutation des erreurs. La condamnation des

doctrines et des personnes à l'aide de mots en isme, mal
définis et pleins de malentendus, n'est plus de mise non plus;
on préfère des définitions simples et des explications non
systématiques, en dehors de toute école et de toute scolastique.

Tels sont les procédés des théologiens anciens-catholiques.



— 629 —

6e Objection: C'est la théorie des compromis: elle mène à
Babel et non à l'union des Eglises.

Réponse. C'est précisément la négation des compromis. Le
passé, en effet, est rempli de compromis, de fausses étiquettes,
de partis pris, de termes de convention, de formules logoma-
chiques, de quiproquos, de fausses équivalences. Les théologiens

anciens-catholiques désireraient en finir une bonne fois avec
toutes ces erreurs compromettantes. Si le monde théologique
et ecclésiastique est aujourd'hui une Babel, c'est justement à

cause de ce gâchis. Ce serait s'abuser étrangement que de

croire que l'union des Eglises puisse jamais se faire dans de

telles conditions. L'union des Eglises ne se fera que dans la
clarté; et la clarté religieuse, c'est la simple parole du Christ.
Donc constater cette parole du Christ, la distinguer des
paroles des hommes, telle est la grande tâche des vrais
chrétiens. Mettre cette doctrine du Christ en lumière selon les
progrès des sciences, sans la mêler aux systèmes humains et
sans la compromettre par ces derniers, telle est la tâche des

savants chrétiens. Le premier devoir du théologien est donc
de rejeter les arguties que la science répudie, de les remplacer

par les principes que la science démontre, de préparer
ainsi les voies au triomphe de la vraie orthodoxie, de faire
appel à la loyauté de toutes les Eglises particulières sur ce
terrain de la vraie foi objective, de ne plus se payer de mots
comme on l'a trop souvent fait jusqu'ici, et de marcher ainsi,
de démonstrations en démonstrations, à la solidification du

royaume de Dieu sur la terre par le Christ Sauveur; et c'est
cette solidification du royaume de Dieu qui sera la solidification

même de l'Eglise. Car la solidité de l'Eglise — qu'on
veuille bien le remarquer — n'est pas dans sa hiérarchie, la
hiérarchie ayant au contraire sa solidité dans l'Eglise dont elle
n'est qu'une partie; la solidité de l'Eglise est dans son union
avec le Christ, le Christ étant la seule pierre angulaire' de

l'édifice.
Telle est l'unique base de l'Eglise ancienne-catholique; et

voilà pourquoi ses théologiens s'appliquent avec tant d'efforts
à faire ressortir les enseignements du Christ, en les séparant
des spéculations humaines par lesquelles les théologiens les ont
trop souvent obscurcis et compromis. C'est dire que les anciens-
catholiques sont de plus en plus épris de leur mission.



— 630 —-

7e Objection : C'est un système d'agression contre toutes
les Eglises.

Réponse. D'abord, ce n'est pas un système, mais un simple
procédé de discussion théologique, d'après les règles de la
critique scientifique et historique.

Ensuite, nous ne discutons pas contre les Eglises. Certes
nous en aurions le droit, tout aussi bien que les théologiens
des autres Eglises qui attaquent la nôtre. Mais nous nous en
abstenons. Nous ne discutons que contre les systèmes de
théologie que nous croyons faux. Qui oserait nous dénier ce droit?
On nous rendra même cette justice que nous ne faisons pas
de personnalités, et que nous restons constamment sur le
terrain des doctrines. Si nous avons été obligés de répondre à

quelques personnes qui nous ont attaqués, nos réponses n'ont
jamais été des attaques contre leurs personnes, que nous ne
connaissons d'ailleurs pas.

En outre, nous repoussons le terme «agression» par
lequel on voudrait caractériser notre théologie. Loin d'être
agressive, notre théologie est une théologie de conciliation, en
ce sens que nous cherchons à faire cesser, autant que
possible, les oppositions et les luttes qui remplissent l'histoire de
la théologie. Cette conciliation, cette pacification, nous la
croyons possible; c'est pourquoi nous ne cesserons de tendre
à sa réalisation. Loin d'attaquer les Eglises particulières, nous
cherchons à les réconcilier, en leur montrant leurs torts
réciproques et l'exlusivisme auquel elles se sont laissées aller sous
la direction de théologiens mal instruits ou sous l'empire de

circonstances néfastes qui heureusement ne sont plus. Est-ce
cette démonstration de leurs torts, de leurs erreurs, de leur
exclusivisme, de leur séparatisme, qui les blesse et qui nous
fait passer à leurs yeux pour des agresseurs? Probablement.
Mais le moyen de faire autrement? Comment réformer la
théologie sans avouer ses défauts? Commen la rendre saine sans

percer ses abcès, clairvoyante sans enlever sa cataracte, vigoureuse

sans lui imposer les efforts et les fatigues de la marche
en avant? Oui, nous le confessons hautement, c'est un devoir
de nettoyer la maison, d'ôter les toiles d'araignée, de déloger
les chauves-souris, de laver les fenêtres, d'épousseter les meubles,

de remplacer les serrures qui ne fonctionnent plus, de

relever les murs écroulés, je veux dire de reléguer aux ou-



— 631 —

bliettes les fables du passé, de déclarer légendaire et non
historique ce qui n'est que légendaire, de rétablir dans leur authenticité

les textes endommagés, et dans leur vrai sens les textes
détournés, de faire disparaître les fausses équivalences, les quiproquos,

les phrases creuses, les jeux de mots, les sophismes, les
méprises, les détournements insidieux de la pensée, les traditions
mensongères. Nous sommes si peu agressifs que, là où les théologiens
d'une Eglise se sont mis en opposition contre ceux d'une autre
Eglise, nous cherchons à les réconcilier, en leur montrant,
lorsque c'est le cas (et c'est souvent le cas), que leurs « diversités

» ne sont pas des «contradictions», qu'elles peuvent même
se concilier, et que là où elles disent : L'un ou l'autre, il faut
dire: L'un et l'autre. Il est rare, en effet, qu'une école ait
absolument tort ou absolument raison. Or ce sont les parcelles
de vérité de chaque école que nous cherchons à concilier en

toute impartialité, et par amour de la vérité elle-même. N'est-
ce pas là le procédé philosophique et scientifique par
excellence?

Bref, il faut que la théologie soit désormais une science.
Tous les grands théologiens ont fait usage des sciences de leur
temps. A nous de les imiter, en remplaçant les fausses
données scientifiques qui les ont induits en erreur, par celles des

données actuelles qui semblent solidement établies. Si nos
successeurs découvrent des erreurs dans nos explications, nous
les prions à l'avance de nous corriger, et, loin de leur en vouloir,

nous les remercions. Gloire à la vérité avant tout! On le
voit, loin d'être agressifs contre qui que ce soit, nous tendons
la main à tous les travailleurs sincères, à tous les chercheurs
loyaux de la vérité et de la science, et cela, parce que le
Christ est vérité et lumière, et que son Eglise doit, par
conséquent, marcher dans la vérité et la lumière.

Telle est, très sincèrement et très simplement, notre
attitude théologique, telles nos aspirations et nos visées, tels nos

moyens d'action, tel surtout notre critérium, critérium que
plusieurs théologiens ne comprennent pas encore ou appliquent
mal, mais qui n'en est pas moins la clef de l'édifice.

E. Michaud.


	Variétés

