Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)
Heft: 48
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 619 —

VARIETES.

De la Position théologique des anciens-catholiques.

Toute Eglise doit avoir une position précise, au triple
point de vue religieux, ecclésiastique, théologique. Je préciserai
en premier lieu, dans ce simple apercu, la position théologique,
parce que, ce point éclairci, il est plus facile ensuite d’expli-
quer la position ecclésiastique, et que la notion religieuse, une
fois dégagée des difficultés dont 'entourent souvent les deux
notions précédentes, apparait plus aisément dans sa lumineuse
simplicité.

La position prise par les anciens-catholiques en théologie
est trés facile & déterminer: ils constatent quelle a été, de
fait, la foi de l'ancienne Eglise des huit premiers siécles, autre-
ment dit de I'Eglise des sept conciles cecuméniques. Comment
la constatent-ils? Par la méthode historique, en appliquant a
chaque question le critérium catholique ou orthodoxe: quod
ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est; ce que la
tradition historique universelle, constante, unanime atteste avoir
¢t¢ cru comme venant de J.-C., cela est vraiment catholique,
cela vient vraiment de J.-C. Un tel témoignage, a ne le con-
sidérer qu'humainement, est déja infaillible, tant il est entour¢
de garanties. Donc tout point de doctrine qui n’a pas pour
lui ce témoignage universel, constant et unanime, n’est pas un
dogme, parce qu’il n'est qu'une doctrine humaine et qu'il> ne
vient pas de J.-C. De la sorte, les anciens-catholiques réalisent
la maxime: [u necessariis unitas, in dubiis libevtas, in ommnibus
caritas.

Lorsqu’ils ont constaté historiquement que telle doctrine
a été crue partout, toujours et par toutes les Eglises ortho-
doxes, comme venant de J.-C., ils y adheérent, par cela méme
qu'ils reconnaissent le Christ pour leur Docteur, leur Maitre,
leur Sauveur. Comment adhérerait-on a J.-C. si l'on repoussait



— 620 —

ce qu'il a manifestement enseigné, ordonné, établi? Il va de
soi que ce travail de constatation doit étre fait selon toutes
les regles de la plus stricte méthode historique, et de la cri-
tigue philologique la plus irréprochable. L'erreur, des lors,
sur le point ainsi étudi¢, n'est pas possible.

En outre, aprés avoir constaté le fait de la croyance en
telle ou telle verité, ils Vexpliquent. L'explication de cette vé-
rit¢ n'est évidemment qu'une explication humaine; ils tachent
de la faire conformément aux connaissances scientifiques, phi-
losophiques, historiques, etc. Mais les sciences se modifiant
sans cesse, cette explication théologique a beau étre aussi
scientifique que possible, ils ne sauraient ni la tenir pour défi-
nitive, ni I'imposer comme dogme A qui que ce soit. Aussin'y
songent-ils pas. Donc elle reste libre. Chez eux, comme dans
I'ancienne Eglise, chaque docteur, chaque fidele explique sa
foi, suivant sa conscience et sa science, en toute liberté.

Ici, on nous arréte et on nous fait les objections sui-
vantes :

I*® Objection. Si chaque fidele est libre d'expliquer les
dogmes a sa maniére, c'est 'anarchie.

Réponse. 1l faut distinguer le dogme méme et 'explication
plus ou moins scientifique de ce dogme. Du moment que tous
les fideles adhérent au dogme méme, a tout ce que J.-C. a jugé
a propos d’enseigner et de confier & son Eglise, 'unité de la
foi est sauve, l'unité dogmatique de I'Eglise est assurée, la foi
intégrale est maintenue. Cela suffit. J.-C. n’a rien enseigné de
plus et n’a pas exigé davantage. Pourquoi serions-nous plus
exigeants que lui? N'enchainons pas les ames qu'il a laissées
libres. Alors méme que les fideles donneraient des explica-
tions multiples de cette foi divine ume et qu’ils en feraient des
explications diverses, cette diversité ne détruirait nullement
l'unité dogmatique, parce qu’'une vérité divine, par cela méme
qu'elle est divine, est assez vaste et assez féconde pour pré-
senter a l'esprit humain des aspects divers. Ne peut-on pas
étre de la méme race, de la méme nation, de la méme famille,
tout en ayant des visages divers, des opinions diverses, des
tempéraments divers, des aspirations diverses? Assurément.
Donc aussi en religion. Ne confondons pas les éléments divins
de la révélation chrétienne, qui sont uns et les mémes pour



— 621 —

tous les chrétiens, avec les éléments humains de la théologie
scientifique, qui heureusement sont divers et progressent sans
cesse. Ce mouvement, ce progrés est la vie, et non 'anar-
chie. L’anarchie serait dans la foi, si les fideles professaient
des dogmes contradictoires; mais telle n'est pas l'hypothese,
I'hypothése ne portant que sur la diversité dans les explica-
tions humaines d'une foi divine une et partout identique. Donc
I'objection est sans valeur.

2° Objection: Cette maniére de distinguer le dogme et
I'explication théologique, rend I'Eglise inutile et lui dénie le
droit de prendre parti dans les discussions, de décider ou est
la vérité, d’exercer son droit de « maitresse de la doctrine ».

Réponse. 11 est faux que 'Eglise soit inutile 14 ol le dogme
est distinct des spéculations théologiques. L’Eglise a recu la
mission de conserver intact le dépot des enseignements de
J.-C., de les faire connaitre au monde, de les répandre, d'en
montrer la vérité, la beauté, la divinité, de les faire ainsi
accepter par toutes les ames, et de sauver ainsi ces ames en
les unissant au Christ Sauveur. L’Eglise, en remplissant cette
mission, est loin d'étre inutile; elle est, au contraire, souve-
rainement utile. Pour conserver intact ce dépdt, pour le trans-
mettre dans toute sa pureté premiére a toutes les générations,
il n’est nullement nécessaire que 'Eglise prenne parti dans des
discussions qui ne portent pas sur I'existence méme du dogme,
mais seulement sur des explications ou des applicalions de ce
dogme. Le dogme méme n'est ni en jeu, ni en péril, 1a ou les
fideles le professent dans sa simplicité authentique. Donc I'Eglise,
en ce cas, n'a pas a prendre parti, parce qu'elle n'a pas le
droit d'attenter & la liberté des fideles. Elle ne pourrait et ne
devrait intervenir que la ou, sous prétexte d'expliquer le dogme,
on le nierait. Mais pour combattre cette négation, I’'Eglise'n’a
besoin que d’¢énoncer laffirmation contraire et de constater
historiquement qu'en effet elle a bien re¢u de [.-C. la doctrine
en question. Elle n’a nullement besoin de faire de la science,
ni de se prononcer en faveur de telle école scientifique contre
telle autre. L'Eglise n’a pas été instituée pour décider ol est
la vérité 1a ou il ne s’agit que d'opinions diverses; du moment
qu’elle redit et répéte les enseignements de J.-C., qui lui ont
été confiés en dépot, elle enseigne #pso facto ou est la vérité



— 622

divine. Celle-ci suffit pour le salut. Ceux qui ne s’en contentent
pas et qui veulent y ajouter des explications humaines, sont
libres de lc faire a lcurs risques et périls. L'Eglise, qui n'est
pas une ¢cole scientifique, n'a pas a intervenir entre eux.
Nulle part le Christ n’a chargé son Eglise d'étre une «mali-
tresse» d’¢cole. Lorsqu'il a dit: Dic Ecclesie, il s'agissait d'une
simple réconciliation entre deux fréres dont 1'un avait offensé
l'autre, et non d'un systéme doctrinal a définir dogmatique-
ment. Bien plus, le Christ a dit expressément a ses apotres:
« Ne vous appelez pas malitres, car vous n'avez qu'un Ssewul
Maitre, le Christ» (Matth. XXIII, 10). Est-ce formel? Et St.
Jacques a dit aussi (III, 1): Nolite plures magistri fieri. Et si
St. Paul a écrit 4 Timothée (I Ep. III, 15) que I'Eglise est une
colonne de vérité, cela ne signifie pas qu’elle ait le droit de
dirimer les discussions théologiques des docteurs; cela signifie
uniquement que l'Eglise est une colonne de vérité lorsqu'elle
enseigne ce que J.-C. lui a confié, lorsqu’elle enscigne «le
grand sacrement de la piété, qui a été manifesté dans la chair,
justifié dans l'esprit, révélé aux anges, préché aux nations»,
etc. (v. 16). Le contexte, on le voit, met le texte en pleine évi-
dence.

3% Objection : Cest un fait que I'Eglise ne s’est pas bor-
nc¢e a transmettre le dépot doctrinal que J.-C. lui a confié€,
mais qu'elle I'a considérablement augmenté par les développe-
ments qu'elle lui a donnés, par les définitions dogmatiques
qu'elle lui a ajoutées, développements et définitions qui sont
la gloire de I'Eglise et sans lesquels I’Eglise chrétienne ne se-
rait qu'une Eglise morte.

Réponse. C'est un fait que les conciles cecuméniques, en
définissant la foi, n'ont jamais eu la prétention de 'augmenter
ni de la développer, mais seulement de la définir, c’est-a-dire
de la circonscrire et de la transmettre telle que les ancétres
l'avaient professée et qu'ils I'avaient regue. LLa doctrine de 'aug-
mentation et du développement du dépot dogmatique objectif,
est une doctrine toute romaine et relativement nouvelle. L'an-
cienne Eglise a enseigné l'accroissement de la foi subjeclive,
le développement des esprits dans le maintien de la méme foi
objective, mais elle n'a pas connu cette théorie romaine qui
consiste 4 supposer une foi latente dont les anciens chrétiens



— 623 —

n'auraient pas eu conscience, foi qui peu & peu aurait passé
de l'état implicite a 1'état explicite, et qui serait devenue ainsi
le recueil des articles de foi des conciles romains, du con-
cile de Trente, du concile du Vatican, etc. Les dogmes que
Rome a ainsi inventés, loin d’étre la gloire de 1'Eglise, ne
sont, pour la plupart, que la corruption du dogme de I'an-
cienne Eglise.

C’est un fait que l'anciennc Eglise, en formulant le sym-
bole de Nicée-Constantinople, en définissant la foi & Ephese, a
Chalcédoine, etc., n'a pas voulu innover; qu'elle a voulu, tout
en conservant la foi toujours ancienne, lui donner simplement
une expression ou formule nouvelle, qui n’était qu'une ma-
niére, plus opportune a ses yeux, d’énoncer la vérité toujours
crue depuis les temps apostoliques. Ce que I'Eglise a fait a
Nicée et a Constantinople, elle peut certainement le faire aussi
ailleurs, mais a la condition de ne mettre, dans ses nouvelles
formules, que la doctrine «crue partout, toujours et par toutes
les Eglises orthodoxes». Lorsque Vincent de Lérins a expliqué
le progrés de la foi, il s'est exprimé dans ce sens, et non dans
le sens des ultramontains actuels, qui s’adjugent le droit de
transformer le grain de senevé en chéne, la grenouille en
bceuf, le oui en non, le non en oui, 'anathéme contre le pape
Honorius en glorification de ce méme pape, la subordination
du pape faillible au concile, définie & Constance, en subordi-
nation du concile et de 1'Eglise au pape infaillible, définie au
Vatican, et cela, pourvu que le pape d'aujourd’hui agrée et
sanctionne ces métamorphoses! L'Eglise qui se permet de telles
mystifications sous le nom mensonger de <«développement»
ou d'«évolution», loin d'¢tre une Eglise vivante, n’est
qu'une Eglise prévaricatrice, qui se substitue eclle-méme au
Christ, qui remplace la doctrine du Christ par la sienne propre,
qui impose a U'Eglise actuelle une croyance dont les fideles
de lancienne Eglise n'ont c¢u aucune idée. La machine de
I'« évolution dogmatique», telle qu’elle fonctionne a Rome, va
méme jusqu'a déclarer dogme, c'est-a-dire vérité divine, révé-
lée par J.-C. et toujours crue par I'Eglise, une doctrine qui a
¢té formellement niée précédemment par les meilleurs théolo-
giens et par des Saints, par exemple l'immaculée-conception
de Marie, l'infaillibilit¢ du pape, etc.

Mais, dit-on, le germe de ces développements est dans



— B

I'Evangile, et tout germe doit se développer. — Nullement, le
germe de ces développements romains et autres n’est pas dans
I'Evangile. Ce qui est dans I'Evangile est une idée simple et
suffisante dans sa simplicité¢, Si le Christ a jugé a propos de
la livrer telle, il faut respecter la volonté du Christ et ne pas
mettre dans cette idée trente-six autres idées qu’il n'y a pas
montrées. Que ceux qui y voient ces trente-six idées en jouis-
sent a leur aise, s'ils y trouvent lumiere et édification; mais
qu'ils ne les imposent pas a4 ceux qui ne les voient pas et qui
y trouvent erreur et scandale. Clest au germe divin a fleurir
et 4 fructifier dans les aAmes, & mesure que celles-ci, plus éclai-
rées, lui découvrent des aspects nouveaux et des beautés tou-
jours plus grandes; mais ce germe doit rester ce qu'il est et
non se corrompre, il doit rester ce que le Christ I'a fait. Nos
conceptions & nous ne sont que des conceptions humaines,
fleurs et fruits si 'on veut, mais rien de plus. Le germe divin
doit rester germe divin, dans sa simplicité immuable et immor-
telle. Que le diamant jette toujours de plus en plus de feux,
ou plutdt que nos yeux y découvrent des splendeurs toujours
plus vives, rien de mieux; mais que le diamant reste toujours
le méme diamant inaltérable, ni augmenté ni diminué. Non,
les prétendus développements scolastiques ne sont pas la pa-
role de J.-C., ils en sont méme souvent la dénaturation.

C’est un fait que I'Eglise catholique a toujours placé la
reégle de la foi dans I'Ecriture et la tradition universelle, en
expliquant I'Ecriture d’apreés la tradition universelle, constante
et unanime. Or, que fait ’Eglise romaine? Elle ne voit plus
dans l'Ecriture qu’'un germe, et dans la tradition, non plus la
transmission, mais 1'évolution de ce germe. Et qu’entend-elle
par cette évolution? Elle entend les additions et les élimina-
tions que le cours des circonstances sociales font subir a ce
germe, A ce point qu'il peut devenir oui dans tel si¢cle, non
dans tel autre siecle, théorie du pape hérétique dans l'ancienne
Eglise et théorie du pape infaillible en 1870! Une telle évolu-
tion ne saurait étre appelée «évolution» par quiconque res-
pecte la sincérité et 'honnéteté du langage, mais «substitution
du contraire au contraire», donc «contradiction» formelle.
Lorsque M. Hemmer reproche a Decellinger de n'’avoir pas
connu la théorie du développement?!), il ne voit pas que Dcel-

V Revue d'histoire et de littérature religieuses, mai 1904, p. 231,



— 625 —

linger, qui a accepté comme Vincent de Lérins, comme toute
lancienne Eglise, le développement subjectif des dogmes, s’est
borné a rejeter, et avec raison, la mystification romaine qui
consiste non a développer la connaissance de la vérité objec-
tive, mais & altérver cette vérité au point méme de lui substituer
son contraire! Lorsque les théologiens romanistes ne joue-
ront plus sur les mots, ils ne diront plus ni tradition ni évo-
lution, mais substitution, transformation, dénaturation, mystifi-
cation, mensonge. Soyons francs.

4° Objection . Votre notion de 'Eglise est une notion amoin-
drie, qui suffit peut-étre & vous, anciens-catholiques, qui n'étes
qu’'une petite Eglise; mais nous, nous sommes une grande
Eglise et nous ne saurions consentir a ce qu'on la réduise a
des proportions minimales que nous repousserons toujours.

Réponse. Les anciens-catholiques sont unc Eglise particu-
liere, petite par le nombre de ses adhérents extérieurs, mais
qui a la prétention d’étre imiégrale, c’est-a-dire en possession
de tous les éléments divins que le Christ a mis dans son Eglise.
Ils ont conscience de professer tous les enseignements du Christ,
tous ses préceptes, tous ses moyens de salut. La vérité n’est
ni petite, ni grande, et elle n'est pas plus grande dans une
Eglise trés nombreuse que dans une Eglise moins nombreuse;
ell est partout indentique a elle-méme.

Nous disons que la notion de I'Eglise que nous avons
exposée est la notion méme qui a été professée par les plus
grands docteurs des huit premiers siecles, avant linstitution
de la papauté romaine et avant les débats ecclésiastiques que
cette institution a provoqués, débats qui ont contribué a ré-
pandre dans beaucoup d’esprits des idées erronées. Ce sont
ces idées erronées que les anciens-catholiques combattent pour
rester fideles aux dogmes de l'ancienne Eglise indivisée. -

Il n'y a ni minimum ni maximum dans les enseignements
du Christ. Nous les professons tous. Quant aux additions et
aux accroissements humains que le cours des siécles et I'évo-
lution des peuples ont produits, ce sont des choses humaines,
que 'on peut plus ou moins louer ou blamer, et qui, en tout
cas, restent choses humaines. Donc aucune autorité, ecclésias-
tique ou autre, ne saurait les imposer comme des choses
divines et obligatoires. Déclarer qu'on maintiendra «toujours »



— 626 —

ces additamenia humains, u'on ne reviendra jamais a la sim-
plicité de 1'Eglise primitive, c'est peut-étre jouer au prophete
bien aveuglément. Qui connait l'avenir? Qui peut savoir les
humiliations que la sage Providence peut infliger a lorgueil
‘des «grands» fréres et des «grands» prélats? Des Eglises,
grandes autrefois, sont devenues trés petites; et pourquoi les
grandes d'aujourd’hui ne le deviendraient-elles pas un jour, a
leur tour, si elles le méritent? Oui, il y a une Providence.

Quoi qu'il en soit, les droits qu'elles attribuent A leurs auto-
rités ecclésiastiques, ne sauraient étre déclarés dogmatiques et
obligatoires pour les autres Eglises, si elles ne démontrent
pas que ces droits sont fondés sur les enseignements de J.-C.,
et qu'ils ont été reconnus par la tradition universelle, cons-
tante et unanime de I'Eglise. Or, font-elles cette démonstra-
tion ? Non.

Mais, disent-elles, c'est a4 vous, anciens-catholiques, a faire
la preuve que votre notion de 1'Eglise est exacte. — Pardon.
Les anciens-catholiques ont déja fait cette preuve. Ils ont cité
les textes des Ecritures et de nombreux Péres, notamment de
St. Jean Chrysostome, de St. Grégoire de Nazianze, de St. Au-
gustin, de St.Cyprien, etc. Et c’est de ces nombreux textes
qu'ils ont tiré leur notion de 1'Eglise.

Mais, disent nos adversaires, cette notion n'est pas la
notre; la nodtre a pour elle la prescription! — Pardon. Votre
prescription peut, peut-étre, compter en sa faveur des tradi-
tions locales des siécles immédiatement précédents. Or, ce n'est
point 1a la tradition de l"ancienne FEglise. Si, entre le XV* et
le XXe sigcle, vous avez adopté des notions erronées, celles-ci
ne sauraient prescrire contre l'ecclésiologie des Chrysostome,
des Grégoire, des Cyprien, etc. Cest de 'ancienne Eglise qu'’il
s'agit et non d'une Eglise du XV° ou du XVI° siecle. Clest
des documents de 'ancienne Eglise qu'il faut tirer les traditions
vraiment orthodoxes, et non pas de tel document du XVe siecle,
ou de tel document du XVII®. Ceci est ¢lémentaire: car une
époque ne doit ¢tre jugée que par ses propres documents.

Mais, répliquent les théologiens en question, nous avons
toujours ¢t¢é orthodoxes, or nous n'avons pas changé, donc
nous le sommes encore! — Etes-vous bien strs que vous
n'ayez pas changé du XVI° au XXe¢ siecle? On change souvent
a son insu; c’est un fait que 'histoire universelle met en lumiére,



— 627 —

malgré ceux qui refusent de le voir. Il ne suffit pas d'affirmer
qu'on n'a pas changé, il faut surtout en faire la preuve. Les
anciens-catholiques, je le répete, montrent par des faits précis
et des textes clairs ce que les Ecritures et les Peéres ont dit
de I'Eglise. S’ils citent inexactement, qu'on signale leurs
erreurs; jusqu’ici on ne l'a pas fait. S'ils interpretent fausse-
ment les faits et les textes susdits, qu'on les réfute; jusqu'ici
on ne l'a pas fait. Nous attendons depuis de longues années
la preuve que nous nous sommes trompés, mais en vain. Nos
adversaires se font la tiche vraiment trop commode en nous
demandant sans cesse des preuves de nos assertions et en ne
nous en fournissant aucune des leurs. Les preuves de nos
assertions remplissent nos cecuvres et nos Kevues, encore une
fois, nous sommes solidement établis sur le terrain dogma-
tique des huit premiers siécles; encore une fois, nous atten-
dons qu'on nous cite la décision de l'ancienne Eglise qui con-
damne notre Ecclésiologie; nous attendons qu'on nous montre
que l'ancienne Eglise, en disant: Credo FEcclesiam, a voulu
s'adjuger une autorité et une infaillibilité absolues, incondition-
nelles, souveraines, universelles, qui n'apparaissent ni dans
I'Ecriture ni dans la tradition universelle.

Fournissez, nous dit-on, la preuve qu'elles n'v sont pas.
Nous répondons: premiérement, cette preuve, nous l'avons
fournie dans nos travaux, comme je viens de le dire; & vous
de les lire; — secondement, & vous de fournir, en outre, la
preuve que vos additions et vos prétentions sont dans I'Ecri-
ture et dans la tradition universelle. Nous attendons, non de
simples assertions arbitraires, mais des lexles, des faits, des
prenves, ct ce sont ces textes, ces faits, ces preuves qu'on ne
fournit pas. Répéter A satiété ses prétentions, ce n'est pas les
justifier.

5° Objection: Vous ¢étes protestants; donc nous n'avons rien
a faire avec vous.

Réponse. 1° Nous ne sommes pas protestants, si I'on entend
par protestantisme la négation des droits de I'Eglise; car nous
affirmons clairement ces droits. — 2° A nos adversaires de
définir ce qu'est le protestantisme, et de prouver que nous
enseignons les erreurs qu'ils auront signalées dans ce mot,
Jusqu’a présent ils se sont dispensés de faire ce double tra-
vail. Ce travail cependant s'impose a eux, s'ils veulent donner



— 628 —

quelque sérieux a leur grief et montrer qu’'ils ne se bornent
pas 4 une banalité trées commode, a un trompe-I'ceil qui ne
trompe plus personne. Des preuves, Messieurs, des preuves. —
3° Nous n’avons a défendre ni le protestantisme ni les protes-
tants. Nous voyons trop bien les défauts de leur cuirasse pour
I'endosser. Nous nous contentons de porter notre petite et mo-
deste armure catholique-chrétienne, qui n’est ni papiste ni pro-
testante. Mais nous nous permettons de faire remarquer a nos
adversaires qu’ils ont grand tort d’entretenir, a leur insu sans
doute, des dissensions et des haines d'un autre dge; que le mot
« protestantisme » n'a plus aujourd’hui le sens qu'il avait au
XVIe siecle; que tout n'est pas erreur dans les enseignements
dits protestants; que certains de ces enseignements sont par-
faitement orthodoxes, et méme plus lumineux, plus scientifi-
quement démontrés chez eux que dans les ouvrages de ceux
qui les anathématisent; que, pour dédaigner a ce point la
science de nombreux savants protestants, il faudrait avoir soi-
méme conquis, par des travaux plus savants encore, le droit
d'afficher ce dédain, ce qui n’est pas le cas; que, si la science
sans l'orthodoxie est incompléete, l'orthodoxie sans la science
ne l'est pas moins; qu'a notre époque les vrais défenseurs de
I'orthodoxie sont ceux qui, loin d'écarter les procédés scienti-
fiques, les pratiquent, car le monde marche de plus en plus vers
la vraie science, et la vraie foi n’est certainement pas celle qui
condamne la vraie science. Nos adversaires ont grand tort, je
le crains, de dire: «Nous n'avons rien a faire avec vous.»
Souvent on a besoin d'un plus petit que soi. Tel riche a cessé
d'étre riche et a imploré les miettes qui tombaient de la table
du pauvre. Deposuil potentes de sede!... Mais laissons ces tristes
images. Revenons a la fraternité. La charité et I’humilité sont
aussi de Yorthodoxie, et peut-étre l'orthodoxie qui n’invoque
que la lumiere n'est-elle pas toute l'orthodoxie. Peut-étre les
amis de l'orthodoxie feraient-ils bien de chercher a la faire
aimer davantage, méme dans leur propre Eglise: l'anathéme
contre les personnes n'a plus d'efficace, on préfere la claire
et scientifique réfutation des erreurs. lLa condamnation des
doctrines et des personnes a l'aide de mots en #sme, mal
‘définis et pleins de malentendus, n'est plus de mise non plus;
on préfere des définitions simples et des explications non sys-
tématiques, en dehors de toute école et de toute scolastique.
Tels sont les procédés des théologiens anciens-catholiques.



— 629 —

6° Objection. C'est la théorie des compromis: elle mene a
Babel et non a P'union des Eglises.

Réponse. Cest précisément la négation des compromis. Le
passé, en effet, est rempli de compromis, de fausses étiquettes,
de partis pris, de termes de convention, de formules logoma-
chiques, de quiproquos, de fausses équivalences. Les théolo-
giens anciens-catholiques désireraient en finir une bonne fois avec
toutes ces erreurs compromettantes. Si le monde théologique
et ecclésiastique est aujourd'hui une Babel, c’est justement a
cause de ce gachis. Ce serait s’abuser étrangement que de
croire que l'union des Eglises puisse jamais se faire dans de
telles conditions. L’union des Eglises ne se fera que dans la
clarté; et la clarté religieuse, c’est la simple parole du Christ.
Donc constater cette parole du Christ, la distinguer des pa-
roles des hommes, telle est la grande tache des vrais chré-
tiens. Mettre cette doctrine du Christ en lumiere selon les pro-
grés des sciences, sans la méler aux systémes humains et
sans la compromettre par ces derniers, telle est la tiche des
savants chrétiens. Le premier devoir du théologien est donc
de rejeter les arguties que la science répudie, de les rempla-
cer par les principes que la science démontre, de préparer
ainsi les voies au triomphe de la vraie orthodoxie, de faire
appel a la loyauté de toutes les Eglises particulieres sur ce
terrain de la vraie foi objective, de ne plus se payer de mots
comme on l'a trop souvent fait jusqu'ici, et de marcher ainsi,
de démonstrations en démonstrations, a la solidification du
royaume de Dieun sur la terre par le Christ Sauveur; et c'est
cette solidification du royaume de Dieu qui sera la solidifica-
tion méme de U'Eglise. Car la solidité¢ de 1'Eglise — qu’on
veuille bien le remarquer — n'est pas dans sa hiérarchie, la
hi¢rarchie ayant au contraire sa solidité dans I'Eglise dont elle
n'est qu'une partie; la solidité de 1I'Eglise est dans son union
avec le Christ, le Christ élant la seule pierve angulaive de
l'édifice.

Telle est I'unique base de I'Eglise ancienne-catholique; et
voila pourquoi ses théologiens s'appliquent avec tant d'efforts
a faire ressortir les enseignements du Christ, en les séparant
des spéculations humaines par lesquelles les théologiens les ont
trop souvent obscurcis et compromis. C'est dire que les anciens-
catholiques sont de plus en plus épris de leur mission.



— 630 —

7 Objection . C'est un systéme d’agression contre toutes
les Eglises.

Réponse. D’abord, ce n'est pas un systéeme, mais un simple
procédé de discussion théologique, d’aprés les regles de la cri-
tique scientifique et historique.

Ensuite, nous ne discutons pas contre les Eglises. Certes
nous en aurions le droit, tout aussi bien que les théologiens
des autres Eglises qui attaquent la notre. Mais nous nous en
abstenons. Nous ne discutons que contre les systémes de théo-
logie que nous croyons faux. Qui oserait nous dénier ce droit?
On nous rendra méme cette justice que nous ne faisons pas
de personnalités, et que nous restons constamment sur le ter-
rain des doctrines. Si nous avons ¢té obligés de répondre a
quelques personnes qui nous ont attaqués, nos réponses n'ont
jamais été des attaques contre leurs personnes, que nous ne
connaissons d'ailleurs pas.

En outre, nous repoussons le terme «agression» par
lequel on voudrait caractériser notre théologie. Loin d’étre
agressive, notre théologie est une #héologie de conciliation, en
ce sens que nous cherchons a faire cesser, autant que pos-
sible, les oppositions et les luttes qui remplissent 'histoire de
Ia théologie. Cette conciliation, cette pacification, nous la
croyons possible; c’est pourquoi nous ne cesserons de tendre
a sa réalisation. Loin d’attaquer les Eglises particuliéres, nous
cherchons a les réconcilier, en leur montrant leurs torts réci-
proques et l'exlusivisme auquel elles se sont laissées aller sous
la direction de théologiens mal instruits ou sous l'empire de
circonstances néfastes qui heureusement ne sont plus. Est-ce
cette démonstration de leurs torts, de leurs erreurs, de leur
exclusivisme, de leur séparatisme, qui les blesse et qui nous
fait passer a leurs yeux pour des agresseurs? Probablement.
Mais le moyen de faire autrement? Comment réformer la théo-
logie sans avouer ses défauts? Commen la rendre saine sans
percer ses abces, clairvoyante sans enlever sa cataracte, vigou-
reuse sans lui imposer les efforts et les fatigues de la marche
en avant? Oui, nous le confessons hautement, c’est un devoir
de nettoyer la maison, d’oter les toiles d'araignée, de déloger
les chauves-souris, de laver les fenétres, d’épousseter les meu-
bles, de remplacer les serrures qui ne fonctionnent plus, de
relever les murs écroulés, je veux dire de reléguer aux ou-



— 631 —

bliettes les fables du passé, de déclarer légendaire et non his-
torique ce qui n’est que 1égendaire, de rétablir dans leur authen-
ticité¢ les textes endommagés, et dans leur vrai sens les textes
détournés, de faire disparaitreles fausses équivalences, les quipro-
quos, les phrases creuses, les jeux de mots, les sophismes, les mé-
prises, les détournementsinsidieux de la pensée, les traditions men-
songeéres. Nous sommes si peu agressifs que,1a ol les théologiens
d'une Eglise se sont mis en opposition contre ceux d'une autre
Eglise, nous cherchons & les réconcilier, en leur montrant,
lorsque c'est le cas (et c'est souvent le cas), que leurs «diver-
sités» ne sont pas des «contradictions», qu’'elles peuvent méme
se concilier, et que la ou elles disent: L’un ox l'autre, il faut
dire: L'un ef 1'autre. Il est rare, en effet, qu'une école ait
absolument tort ou absolument raison. Or ce sont les parcelles
de vérité de chaque école que nous cherchons a concilier en
toute impartialité, et par amour de la vérité elle-méme. N'est-
ce pas la le procédé philosophique et scientifique par excel-

" lence?

Bref, il faut que la théologie soit désormais une science.
Tous les grands théologiens ont fait usage des sciences de leur
temps. A nous de les imiter, en remplacant les fausses don-
nées scientifiques qui les ont induits en erreur, par celles des
données actuelles qui semblent solidement établies. Si nos suc-
cesseurs découvrent des erreurs dans nos explications, nous
les prions a l'avance de nous corriger, et, loin de leur en vou-
loir, nous les remercions. Gloire a la vérité avant tout! On le
voit, loin d’¢tre agressifs contre qui que ce soit, nous tendons
la main a tous les travailleurs sinceéres, a tous les chercheurs
lovaux de la vérité et de la science, et cela, parce que le
Christ est vérité et lumiére, et que son Eglise doit, par con-
séquent, marcher dans la vérité et la lumiere.

Telle est, trés sincérement et trés simplement, notre atti-
tude théologique, telles nos aspirations et nos visées, tels nos
moyens d’action, tel surtout notre critérium, critérium que
plusieurs théologiens ne comprennent pas encore ou appliquent
mal, mais qui n'en est pas moins la clef de 1'édifice.

E. Micuavup.




	Variétés

