
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 48

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 636

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

E. Ch. Babut : Le Concile de Turin (417); Paris, Picard,
in-8°, 1904.

Ce volume, qui est le fascicule VI de la bibliothèque de

la Fondation Thiers, n'est pas seulement l'histoire et l'explication

du Concile de Turin, de 417, mais encore une étude
très substantielle, très claire, très précise, des relations qui
ont eu lieu, de 417 à 450, entre la papauté romaine et les

Eglises de la Gaule Méridionale. On y voit comment la
papauté s'est efforcée d'établir sa juridiction sur ces Eglises,
et comment elle y a réussi, grâce à la faveur du pouvoir
impérial qu'elle a su habilement se ménager, et grâce aussi à la
faiblesse des évêques. Sans doute quelques évêques, comme
St. Proculus de Marseille et St. Hilaire d'Arles, ont résisté,
mais la plupart ont faibli; et ainsi s'est transformée en autorité

cette simple primauté d'honneur qui avait été reconnue à

l'Eglise de Rome par les autres Eglises. L'histoire de la
province ecclésiastique d'Arles, depuis les ambitieuses intrigues
du pape Zosime et de l'évêque Patrocle en 417 jusqu'à celles
du pape Léon Ier et de l'évêque Ravennius en 450, est
vraiment très intéressante, surtout pendant l'épiscopat d'Hilaire;
et M. Babut l'a racontée avec beaucoup de science et de

clarté. Son étude, au point de vue de la documentation, ne
laisse rien à désirer, sauf sur un point: peut-être donne-t-il

trop facilement raison à M. Duchesne contre Friedrich dans
la question de l'Illyricum ecclésiastique (p. 71), comme aussi
dans celle du Concile de Sardique (p. 75).

Les lecteurs attentifs remarqueront ce que l'auteur dit des

évêques sortis du monachisme en Occident, et de l'attitude
que les évêques de Rome ont prise contre eux; également les

appréciations, malheureusement trop brèves, qu'il émet au



— 637 —

sujet du priscillianisme. L'auteur y suppléera, et nous prenons
bonne note de la promesse qu'il fait (p. 42) de revenir sur
cette question et de développer les trois points suivants:
« 1° La querelle du priscillianisme ne se restreignit pas à

l'Espagne, comme Sulpice Sévère s'est appliqué systématiquement
à le faire croire, mais troubla tout ensemble l'Eglise
espagnole et l'Eglise gauloise. 2° Martin de Tours fut gravement
compromis dans l'affaire; et ses adversaires à Trêves, en
386, furent un moment très près d'obtenir sa condamnation.
3° Priscillien ne fut nullement l'inventeur ou le propagateur
d'une hérésie dogmatique ; les priscillianistes n'ont formé qu'un
parti ascétique et pietiste; toute la tradition hérésiologique
relative à leur prétendu système ne repose que sur une
imposture d'Itacius, évêque d'Ossonoba. »

Mais revenons au Concile de Turin. Je ne saurais mieux
en caractériser la portée qu'en citant les propres paroles de

l'auteur (p. VII-X) : « La lettre du Concile de Turin aux Eglises
gallicanes, rapprochée des lettres contemporaines du pape
Zosime, me parut revêtir un intérêt singulier : on y retrouve,
après plus de quatorze siècles d'oubli, le souvenir d'un conflit
ardent entre le siège de Rome et un groupe d'évêques gaulois,

soutenus par le siège de Milan. Ce conflit fut-il dans
l'histoire de la papauté un simple épisode? J'ai essayé de
montrer qu'il y fallait voir plutôt une crise décisive. On a
reconnu depuis longtemps que les Eglises provençales, en
raison de l'occupation progressive des autres provinces de

l'Occident par les Barbares, avaient tenu une grande place
dans les préoccupations des papes du Ve siècle. C'est en
Provence que la politique autoritaire de l'évêché romain a fait
ses essais au temps de Zosime, et qu'elle a obtenu son
premier triomphe au temps de Léon le Grand. L'exemple de

l'absolue soumission au siège apostolique est venue de là. Si
l'on veut savoir comment s'est établie la monarchie ecclésiastique

du premier pape, c'est dans la correspondance de Rome
avec Arles, Vienne, Narbonne et Marseille qu'il faut chercher
les documents. Or toute l'histoire des relations de l'Eglise de

Rome avec les métropoles provençales change d'aspect et de

sens lorsqu'on a remis le Concile de Turin à sa place dans
la suite des événements... Le pape Zosime, en 417, se crut
en mesure de disposer des Eglises d'une manière souveraine,



— 638 —

comme l'empereur disposait des cités : le Concile de Turin se

réunit afin cle porter remède aux menées ambitieuses de
certaines personnes, et il infirma le décret du pape. Vingt-huit
ans plus tard, le pape Léon voulut à son tour parler en maître

à la Gaule. Comme il se souvenait du conflit de 417 et
savait les Gallicans fort peu disposés à s'incliner devant ses

décisions, il sollicita de l'empereur un édit qui leur enjoignît
de se soumettre : Valentinien III prononça que tous les décrets
du pape de Rome seraient désormais pour les évêques des
Gaules autant de lois obligatoires, et menaça les contrevenants
de poursuites criminelles pour lèse-majesté. L'essentiel de ce

petit livre est dans le rapprochement de deux faits : la défaite
de Zosime et la victoire de Léon le Grand, et de deux
documents : la lettre synodale de Turin et l'édit de Valentinien III.
Une conclusion d'ensemble m'a paru se dégager de ces faits:
c'est que le pouvoir impérial a eu bien plus de part qu'on ne
l'a pensé jusqu'à présent à l'établissement de la monarchie
ecclésiastique romaine, s

Cette conclusion, quoi qu'en dise M. Babut, était connue
et déjà solidement démontrée. Mais il est bon qu'un ouvrage
comme celui-ci le démontre à nouveau avec une grande clarté.
Bref, l'Eglise avait assigné à l'évêque de Rome le premier
rang, « mais elle ne lui avait attribué ni contrôle, ni droit de

justice sur les autres évêques, et, d'elle-même, elle ne s'était
pas organisée en monarchie. Aux privilèges honorifiques et à

l'influence morale des papes, deux décrets impériaux rendus
en 369 et 378 ajoutèrent un pouvoir de fait : les empereurs
d'Occident Valentinien Ier et Gratien conférèrent au pape
Damase et au Concile romain le droit de juger en appel tous les

évêques de leur empire. La primauté de juridiction se joignit
ainsi à la primauté d'honneur; la primauté de jurisprudence
en fut la conséquence presque immédiate, et les premières
décrétales furent expédiées de Rome en Gaule, en Espagne et

en Afrique » (p. 189).

Les lecteurs comprendront que nous insistions sur des

données historiques aussi graves. Peut-être M. Babut ne fait-il
pas assez ressortir que la manifestation de 417 a été, non pas
une nouveauté de sentiment (p. 211), mais le résultat,
l'expression même des libertés traditionnelles de l'Eglise entière.
Il regrette avec raison que les défenseurs des libertés galli-



— 639 —

canes n'en aient pas appelé, au XVIIe siècle, à l'assemblée
de 417, à St. Marole de Milan, à St. Simplice de Vienne, à

St. Procule de Marseille, etc. Qu'il se rassure, la vérité
reprendra ses droits; et la meilleure manière de saper la
papauté, c'est de montrer le « néant » de ses origines. Déjà
ceux qui veulent voir, voient. E. Michaud.

E. Ch. Babut: La plus ancienne decretale. Paris, Société
nouvelle de librairie, 17, rue Cujas, in-8°, 88 p., 1904.

Il s'agit d'une lettre qui s'est transmise sous le simple
titre de : Canons des Romains aux évêques gaulois. Des évêques
de Gaule avaient interrogé l'évêque de Rome sur la teneur de
certains canons, et l'évêque leur a personnellement répondu
(p. 32). N'a-t-on pas outrepassé et exagéré la portée de cette
réponse, en essayant d'y voir comme l'exercice d'un pouvoir
de légiférer que l'évêque de Rome aurait déjà possédé à

l'époque où cette réponse a été écrite? 11 est permis de le

penser; car rien dans le texte n'affirme un tel pouvoir. Que
des évêques, dans le patriarcat d'Occident, aient eu la pensée
de demander à leur patriarche son opinion sur certains points
disciplinaires, il n'y a rien, dans cette démarche, qui démontre
dans ce patriarche une autorité quelconque sur l'Eglise
universelle.

D'abord, il importe de noter que ces canons sont
anonymes, et qu'ils sont présentés comme étant « des Romains »

ou cle l'Eglise de Rome, en général. Quel en est l'auteur A
la suite de Sirmond, Hefele, Hinschius et d'autres attribuent
cette decretale à Innocent Ier (401-417); à la suite de Coustant,
Maassen, Lœning, Bruns, Langen, Rauschen l'attribuent à Sirice
(384-399); M. Duchesne ne se prononce pas. M. Babut pense
qu'elle est plus ancienne et qu'elle remonte à Damase (366-384).
Pour le démontrer, il compare quelques canons de la decretale
en question et quelques textes de Sirice sur les mêmes sujets,
et il constate que les textes de Sirice ajoutent quelque chose

aux prescriptions des Canons; d'où il conclut que les Canons
des Romains sont antérieurs (p. 23). «Il faut déclarer nettement

que tout le passage des Canons relatif aux digami n'est
à coup sûr ni de Sirice, ni d'Innocent, et que le seul pape
auquel on puisse l'attribuer est le pape Damase » (p. 29).



— 640 —

Il paraît démontré que Sirice a été plus affirmatif et plus
impératif que Damase; que, dans sa lettre du 3 février 385
à Himerius, « il le prend de beaucoup plus haut » (p. 35) ; que,
selon lui, il y a deux sortes de lois de l'Eglise, les unes
délibérées par les conciles, les autres édictées par le saint-siège ;

qu'il y avait chez lui, comme disait Paulin de Noie, de la «

superbe » (p. 38). M. H. C. Lea pense aussi que les Canons aux
Gaulois sont antérieurs à la decretale à Himerius (p. 39).

Quoi qu'il en soit, notons quelques points de ce document:
— 2. Beaucoup d'évêques ont changé la tradition des Pères
et sont tombés dans les ténèbres de l'hérésie. Les évêques
des Gaules ont daigné demander « à l'autorité du siège
apostolique » d'exposer la science de la loi ou les traditions. —
5. Le baptême et l'eucharistie sont administrés par les sacerdotes

(évêques, prêtres, diacres) : Ea de sacerdotibus primo in
loco statuta, tum et de (episcopis) presbyteris et diaconibus,
quos sacrificiis divinis necesse est interesse, per quorum manus
et gratia baptismatis traditur et corpus Christi conficitur. —
8. Sur le mariage des prêtres : Qui major fuerit baptizatus, et
si manserit pudicus unius uxoris vir, potest clericus fieri, si
nullis aliis criminum funiculis alligetur. — 9. Sur la tradition
et le critérium catholique : Si una fides est, manere debet et
una traditio. Si una traditio est, una debet disciplina per
omnes ecclesias custodiri. Diversis regionibus quidem ecclesiae

sunt conditse, sed per omnem mundum unitate fidei catholica
una est appellata. — 10. Sur la rémission des péchés: Paschse

tempore presbyter et diaconus per parrochias dare remissionem
peccatorum et misterium implere consuerunt. — 11. Sur le
crisma infusum capiti : Si oleo fuerit contactus non ssepe
sed semel, virtute sua Deus operatur in tempore. — 18. Sur
l'évêque qui «envahit» une Eglise étrangère: Ex hoc si quis
in aliena diocisi ausus fuerit ordinationem facere praesumere,
sciât se de statu suo posse periclitari, qui alienam ecclesiam
invadere praesumpserit. L'évêque de Rome ne songeait donc

pas encore, en ce temps-là, à « envahir » les diocèses autres
que le sien. E. M.



— 641 ~-

P. Bräunlich: Los von Rom-Kämpfe im Böhmerland. III.
Wie die heutigen romfreien Kirchen in Böhmen entstanden.
München, Lehmanns Verlag, 1904.

Die Schrift erzählt die Lage der heimlichen Protestanten
in Böhmen zur Zeit des Regierungsantritts Josefs IL, die
Bedrängnisse der Evangelischen in dei ersten Toleranzzeit, die

evangelische kirchliche Weiterentwicklung in dem halben
Jahrhundert nach Josefs IL Tode, die Zeit von 1848, die Konkordatszeit,

die deutschkatholische Bewegung, die neue
Brüdergemeinde in Böhmen, die Kämpfe um den Bestand der
evangelischen Schulen, die Unfehlbarkeitserklärung und die

Kündigung des österreichischen Konkordats, das Einsetzen der
altkatholischen Bewegung in Böhmen, die Begründung der
altkatholischen Gemeinde Warnsdorf, die altkatholische Bewegung
der siebziger Jahre im übrigen Böhmen, die Erkämpfung der
staatlichen Anerkennung des Altkatholizismus, den Aufschwung
der Bewegung im Jahre 1883, den Bestand der evangelischen
Kirchen A. B. und H. B. in Böhmen im Jahre 1898. Von
besonderem Interesse für uns sind die Abschnitte über die
altkatholische Bewegung. Die Seelenzahl der Altkatholiken in
Böhmen ist nach dem Stande von 1897 mit 10,580 angegeben;
sie hat jetzt die Ziffer 14,000 weit überschritten. Wir
empfehlen die lehrreiche und interessante Schrift. Seh.

L. Glasen: Zurück zu Luther. Kritische Richtlinien für die
Aufgaben der Gegenwart. Halle a. S. 1904. 121 Seiten. Mk. 2.

Nicht durch bestimmte Lutherworte soll der Nachweis
versucht werden, ..wie Luther gegenüber den verschiedenen
Fragen, die unsere Zeit bewTegen und die ihr zur Beantwortung
aufgegeben sind, wohl urteilen und entscheiden würde. Das
wäre ein nutzloses und aussichtsloses Unternehmen und 'von
sehr zweifelhaftem Wert. Denn man würde bei nicht wenigen
Fragen einem Wort, wo Luther die Frage nach der einen
Seite entschieden zu haben schiene, ein anderes Lutherwort
entgegensetzen können, das etwa für die entgegengesetzte
Entscheidung in Anspruch genommen werden könnte", vielmehr
soll die Grundstimmung der Persönlichkeit. Luthers, dass er
alles, was er dachte, sagte und tat, aus seiner durch Christus



_ 642 —

bewirkten Lebensgemeinschaft mit Gott herauswirkte, seine

Gottbezogenheit, als Richtschnur der Gedanken des Verfassers
dienen, die dann im einzelnen ausgeführt werden als „die
religiösen Bedürfnisse" unserer Zeit: Zurück zu Luther, zu seiner
Glaubensfreudigkeit, Glaubenstreue, Glaubensfreiheit; und die
„sittlichen Erfordernisse" : Zurück zu Luthers Gesinnungsernst,
Tatkraft und Zielbewusstheit. Weil Luther nicht zitiert wird,
liest sich die Schrift glatt und bietet dem Verfasser Gelegenheit,

in populärer Art die Zustände in der evangelischen Kirche
(Professorenfrage, Angst vor der Kritik, soziale Aufgabe des

Geistlichen), sowie auch das falsche Verhalten der Protestanten
gegenüber Rom (S. 96 ff'., S. 112 u. ö.) in freimütiger Weise zu
beleuchten. G. M.

Encyclique patriarcale et synodale de Constantinople,
sur les relations des Eglises autocéphales et orthodoxes et
sur d'autres questions ecclésiastiques; Réponses desdites
Eglises et Remarques du patriarche œcuménique sur ces

Réponses; broch. de 80 p. (texte grec), 1904.

Des traductions françaises ont été publiées, soit de l'En
cyclique du patriarche, soit des réponses des Eglises autocéphales.

Il s'agissait des relations à établir entre les Eglises
d'Orient, d'une part, et les Eglises romaine, protestante,
anglicane et ancienne-catholique, d'autre part. Les réponses des

Eglises consultées sont loin d'avoir la valeur qu'on aurait
désirée : car il est visible que la plupart ne connaissent que très
insuffisamment les Eglises sur lesquelles elles se sont prononcées.

Le patriarche de Constantinople s'en est vraisemblablement

aperçu; aussi, dans les très intéressantes Remarques dont
il a fait suivre les documents susmentionnés, a-t-il vivement
engagé ses coreligionnaires à étudier plus à fond les graves
questions qui leur sont proposées. Voici ce qu'il dit au sujet de

l'Eglise ancienne-catholique (p. 77-78) :

«.. .Avec de plus grandes et de meilleures espérances, nous
devons nous occuper soigneusement des anciens-catholiques et
des Anglicans, ceux-ci montrant aussi du respect et du zèle

envers la sainte Eglise orthodoxe du Christ. Bien que les
théologiens ne soient pas d'accord sur les différences doctrinales
qui existent entre les anciens-catholiques et les orthodoxes,



— 643 —

cependant nul ne peut méconnaître ce fait : que les chrétiens
occidentaux qui s'approchent aujourd'hui le plus près de l'Eglise
orthodoxe sont les anciens-catholiques. Donc nous devons les
aider de tout notre pouvoir clans leurs travaux et leurs luttes,
afin que, n'inclinant ni à gauche ni à droite, ils restent
toujours dans la voie même de l'Eglise orthodoxe. Afin de n'être
pas indifférents envers ces frères qui cherchent depuis
longtemps ce qui est juste et ce qui a été donné par Dieu, et qui
désirent vivement l'union et la communion ecclésiastique avec
nous; afin de n'être pas accusés d'injustice envers eux, en les
jugeant d'après des bruits erronés et non sur des documents
authentiques et officiels, nous ferions beaucoup mieux de leur
demander les motifs sur lesquels est fondée leur espérance,
c'est-à-dire une profession claire, exacte et officielle de leur
doctrine, qui puisse être signée dans leur synode par leurs
évêques et leurs pasteurs, de manière que la discussion,
l'explication, l'entente et la réalisation de notre commun désir aient
lieu avec la grâce de Dieu. » E. M.

Karl Gerold Gœtz: Die Abendmahlsfrage in ihrer
geschichtlichen Entwicklung. Ein Versuch ihrer Lösung.
Leipzig, Hinrich, in-8°, 1904, Mk. 8.

Nous n'avons encore, que je sache, ni une bonne histoire
de la question eucharistique, ni une bonne explication doctrinale.

Les documents sont très nombreux, mais épars et
contradictoires sur beaucoup cle points. L'auteur du présent volume,
au lieu de commencer par le commencement, c'est-à-dire
d'exposer objectivement l'institution de l'eucharistie et les manières
diverses dont ce rite a été expliqué et pratiqué dans
l'ancienne Eglise, a commencé par dire ce que l'eucharistie a été

pendant le moyen âge, à partir de Paschase Radbert. Les 34

pages qu'il consacre à cette première partie sont loin d'avoir
épuisé le sujet; l'auteur semble ignorer les travaux de la Revue,
surtout en 1895 et 1896. De la page 35 à la page 100, il
retrace les débats eucharistiques à l'époque de la Réforme, mais
en glissant par trop sur Calvin, qui n'occupe guère qu'une
page (p. 98-99), lui qui, de tous les réformateurs, a parlé avec
le plus de profondeur de cette question. Il passe à pieds joints



— 644 —

sur le XVIF siècle. Dans une troisième partie, consacrée à

l'époque moderne (in der neuesten Zeit), l'auteur discute
longuement" les origines de l'eucharistie, ses rapports avec
l'A. T., ce qu'a été la tradition des premiers siècles. Il cite
quelques textes des Pères et surtout les théologiens protestants
allemands du XIXe siècle. A ce dernier point de vue, ce
volume sera utile aux théologiens français, anglais et autres qui
ne les connaissent pas assez. E. M.

H. Guthe: Geschichte des "Volkes Israel. Mit einem Plan von
Jerusalem und einer Übersichtskarte. 2. Auflage. Tübingen
und Leipzig 1904. 354 Seiten.

J. Wellhausen : Israelitische und jüdische Geschichte. 4.

Ausgabe. Leipzig 1901. 394 Seiten.

Zu den Fragen der alttestamentlichen Kritik, soweit sie

sowohl die alttestamentlichen Schriften als die daraus geschöpfte
jüdische Geschichte und Entwicklung der Religion Israels
betreffen, hat die altkatholische Wissenschaft eigentlich noch
keine öffentliche Stellung genommen, seitdem Reuschs „Lehrbuch

der Einleitung in das Alte Testament" (4. Auflage 1870)

infolge der vatikanischen Wirren nicht mehr aufgelegt wurde.
In dieser Auflage sind namentlich die Forschungen und
Hypothesen von Wellhausen noch nicht verwertet. In seinen späteren
Vorlesungen hat Reusch dieselben wohl erwähnt, aber dort
ebensowenig wie in seinem Lehrbuch zu den früheren
Anfängen der alttestamentlichen Kritik eine grundsätzlich
beipflichtende Stellung eingenommen, wie das in dem durchweg
konservativen Charakter dieses grossen Gelehrten begründet war.

Es ist daher gerechtfertigt, wenn wir einige der
wichtigsten Niederschläge der neueren Kritik, wie sie in obigen
zwei Werken sich finden, wiedergeben : Die Quellen des Alten
Testaments stellen in der Form der Familiengeschichte, der
Genealogie die Ethnologie, Völker-, Stammes- und Ortsgeschichte
dar, wofür Regeln wie die folgenden gelten: Mann und Vater
wird die Gemeinschaft selbst. Der Name des Volkes, Stammes
oder Geschlechts wird ohne jede Änderung Name des Vaters
und Mannes Er wird ferner das stärkere Geschlecht oder
derjenige von zwei verbundenen Teilen, der den Namen her-



— 645 —

gegeben hat. Weib und Mutter wird der kleinere Teil, die
kleinere Stammgruppe gegenüber dem Ganzen, das schwächere
Geschlecht, das in dem stärkeren mit der Zeit aufgegangen
ist, oder die Gegend, das Land, die im Hebräischen als weiblich

gedacht werden Heirat bedeutet im allgemeinen die
Verschmelzung zweier oder mehrerer ursprünglich geschiedener
Geschlechter oder Stämme... Die Heirat ist entweder connubium
oder Konkubinat, d. h. entweder haben sich zwei ebenbürtige
Stämme miteinander verbunden oder zwei nicht ebenbürtige,
etwa ein freies und ein unfreies Volk Geburt eines Kindes
bezeichnet die Entstehung eines Geschlechtes oder Volksteils.
Gleichstehende Stämme oder Geschlechter werden als Brüder
nebeneinander gestellt; der mächtigste Stamm erhält die
Erstgeburt, das ist die Herrschaft (Guthe S. 4 ff'.; vgl. Wellh. S. 23).

Diese Grundsätze finden besonders auf die „Erzvätersagen"
Anwendung (G. § 51). Sie sind erst entstanden nach der
Einigung der Stämme zu einem Volke, die Stämme sind älter als
ihre Heroen, nicht umgekehrt. Die Gestalten der Erzväter
(einschliesslich der Söhne Jakobs, insbesondere Josefs) sind
nicht nur dem Ursprünge nach untereinander verschieden,
sondern auch aus sehr verschiedenen Stücken
zusammengewachsen. Sie enthalten alte Stammes- und Ortsgeschichten,
die Israel übernahm und umgestaltete; israelitische Stammesund

Ortsgeschichten; persönliche Gaben und Tugenden, die
hauptsächlich in dem Bilde Abrahams, Jakobs und Josefs
hervortreten (G. S. 182). — Das Schema der zwölf Stämme ist
längst als ein künstliches erkannt worden (G. § 13). Josef ist
dei- Ilerrscherstamm (G. S. 182), es ist (— Isral) der Sammelname

für die hebräischen Geschlechter, die sich eine Zeitlang
in Ägypten aufgehalten haben (G. S. 23; Wellh. S. 12), auf
den ägyptischen Denkmälern hat man nach einer Spur der
Hebräer bisher vergeblich gesucht (G. S. 24 f.). — Der Auszug
aus Ägypten ist auf eine allgemeine Bewegung der hebräischen
Geschlechter zurückzuführen, die auf Kanaan abzielte. In-der
Wüste sind die „12 Stämme" wahrscheinlich vereinigt.

Moses (ägyptisch Kind Gottes) war Religionsstifter „mit
all den Zugaben, die sich für einen Mann an der Spitze von
Hirtenstämmen aus den Verhältnissen notwendig ergeben" ; er
ist daher zugleich Priester, oberster Richter und Führer,
Versorger und Rächer der Seinigen (G. S. 28). Der Schauplatz



— 646 —

des Wüstenaufenthalts ist wesentlich zu beschränken auf die
wasserreiche Gegend von Kades (G. S. 32j und hat die
Bedeutung (G. § 9), class Moses hier für die neue Religion einen
lebendigen Körper schuf durch Einigung der Stämme,
Anerkennung seiner Autorität und der Entscheidungen, die er an
Gottes Statt ihnen fällte. — .,1m innersten Wesen unwirklich
aber ist das Wunder von der Bundesschliessung am Sinai. Wer
mag im Ernste glauben, dass Jahwe mit eigener Hand die
zehn Gebote auf Stein geschrieben, ja sie sogar mit eigener
Stimme von der Bergesspitze herab dem unteti versammelten
Volke aus der Gewitterwolke zugedonnert und danach noch
hoch droben 40 Tage mit Moses Zwiesprache gehalten habe
In Wirklichkeit ist die Heiligkeit des Sinai ganz unabhängig
von der Bundesschliessung Jahwes mit Israel; sie wTeist nicht
auf die Besonderheit der israelitischen Religion hin, sondern
umgekehrt auf ihren Zusammenhang mit einer älteren Stufe.
Der Sinai war der Sitz der Gottheit, der heilige Berg, nicht
bloss für die Israeliten, sondern für alle Stämme der Umgegend"
(Wellhausen, S. 13).

Das „Gesetz" - Pentateuch rührt nicht von Moses her
(GL S. 28,i, sondern nur die „sinaitische Schicht" in letzterem
(die beiden Dekalogo und Ex. 20, 20—23, 33; Wellh. S. 17).

Das ganze Gesetz „ist das Produkt der geistigen Entwicklung
Israels, nicht der Ausgangspunkt derselben. Als Ganzes passt
es erst zum nachexilischen Judentum und zeigt sich da auch

erst wirksam ; vorher passt es nicht und ist vollkommen latent"
(Wellh. S. 17). „Das ganze ,Gesetz' als Inhalt der durch Moses

dem Volke zu teil gewordenen göttlichen Offenbarung zu
bezeichnen, ist das Verfahren eines Dogmatikers, nicht das eines
Historikers Dadurch wird der Eindruck erweckt, als sei

das fertige Gesetz, d. h. diese oder jene Sammlung, durch einen

fertigen Akt an das Volk gekommen, als sei die Religionsstiftung

an einem Tage vollzogen worden" (G. S. 36).

Grundzug der neuen Religion ist, dass sie in Jahwe nicht
die Beseelung irgend einer Naturkraft, sondern den Herrn der
Natur erkannte. Die (leere) „Lade" diente zur Bezeichnung
Jahwes als Kriegsgott, der dem Eroberungsziele, Kanaan,
vorangeht; ausserdem ist er in sozialer Hinsicht Quell und Hüter
des Rechts im ganzen wie im einzelnen (S. 38 ff.). Moses war
nicht der Stifter des Monotheismus (vgl. Wellh. S. 31 ff.),



— 647 —

Jahwe ist der Volksgott erst geworden als der Nationalgott im
Kampfe gegen die Gottesdienste innerhalb und ausserhalb Israels
(G. S. 105 ff., Wellh. S. 36). Dieser Monotheismus gelangt erst
zur Herrschaft durch Gewalt unter dem Kampfe der Propheten
des 9. Jahrhunderts gegen den Baalsdienst (G. § 53; Wellh.
S. 75 ff.), dann aber durch die Propheten des 8. Jahrhunderts
(G. § 59 und 60, Wellh. S. 111). Dazu kommt in der „Kultusreform

des Josia" (i. J. 621, G. § 63, W'ellh. S. 135 ff.) das

sogenannte „Deideronomium". Hierdurch gelangt das Priestertum
zur Herrschaft an Stelle des Prophetentums mit seinen hohen
Gedanken. Aber diese wurden gerade dadurch für Israel unter
äusseren Formen erhalten und gerettet (G. S. 232). Diese

Entwicklung wird durch das Gesetzbuch Esra weitergeführt
(G. § 77). Bald darauf vollzieht sich noch eine Erweiterung
dieses Buches nach der kultischen Seite hin (G. § 82: innere
Bewegung in der jüdischen Gemeinde, vgl. AVellh. im 15.

Kapitel, „Die jüdische Frömmigkeit"). Alle diese Stücke des
„Gesetzes" finden sich mit verschwindenden Ausnahmen in den

uns jetzt vorliegenden Pentateuch eingefügt, beziehungsweise
verarbeitet (G. S. 283, 296), in welchem man nach dieser
Theorie die verschiedenen Bestandteile als „sinaitische Schicht"
(Wellhausen) oder Jahwist, als Deuteronomium (Josia) und als
„Priesterkodex" (beziehungsweise „Heiligtumsgesetz", Esra) zu
erkennen glaubt, ohne dass im einzelnen die Zeit der
Einfügung näher zu bestimmen wäre (G. S. 282, besonders Wellh.
im 13. Kapitel, „Das Gesetz"). G. M.

Jul. Haktmann : Theophrast von Ilohenheim. Mit einem Bildnis.

Stuttgart und Berlin 1904. 216 Seiten. Mk. 4.50.

Vorliegendes Werk ist eine Biographie des unter dem
gewöhnlichen Namen Paracelsus (Übersetzung von Hohenheim)
bekannten Arztes und Naturforschers (geb. 1493 zu Einsiedeln,
gest. 1541 zu Salzburg). Interessant ist das Kapitel „religiöses
Leben" (S. 102 ff.). Wir gewinnen das Bild eines von warmer
und selbstloser Religiosität durchdrungenen Mannes, der bei
der Ausübung seines Berufes das Gleichnis vom barmherzigen
Samariter zum immerwährenden Vorbild hatte und der Obrigkeit

sowohl als den Wohlhabenden die Fürsorge für arme
Kranke dringend ans Herz legte. Der Reformation neigte Para-



— 648 —

celsus innerlich durchaus zu, trat auch persönlich für sie ein,
ohne aber sich ihr förmlich anzuschliessen. Der Grund war
neben seinem unsteten Lebensgang, der ihn nicht zur Ruhe
kommen liess, das Gezanke der Evangelischen, das ihn ab-
stiess ('S. 124, 128). Gegen Papst und Papsttum, die hohe
Geistlichkeit, Wallfahrten, Zeremonien, Klöster u. s. w. redet er in
scharfen Worten, bleibt aber zuletzt dabei: „In Gott sein und
in sein Einigen geborenen Sohn Jesus Christus, damit ist alles
aus Sein Leiden und Sterben wird unsere Erlösung sein zum
ewigen Leben" (S. 134). Die religiösen Anschauungen des

Paracelsus sind teils in seinen zahllosen medizinischen Werken
verstreut, teils aber in spezifisch theologischen Schriften
wiedergegeben (S. 167 ff.). Abendmahlsschriften werden eine ganze
Menge (allerdings zum Teil zweifelhaft echte) gezählt
(Anmerkung 222). Seine Auffassung vom Abendmahl ist eine
eigentümliche : „Es ist ihm eine heilige Feier, in welcher schon
durch den einmaligen Genuss von Brot und Wein und damit
des Leibes und Blutes Christi die Substanz mitgeteilt wird, der
„limbus aeternus", aus welchem einst der Auferstehungsleib
hervorgehen kann. Dabei ist der Glaube unser Segen, nicht die
Worte des Priesters, welcher Brot und Wein verwandelt zu
einem Keim des neuen Lebens in uns. Die rechte Feier des

Abendmahls geschieht „im gläubigen Herzen und nicht mit der
vielfältigen Zahl des Essens und Trinkens". Er kämpft sowohl

gegen die Römischen, welche „das Nachtmahl und die Mess

ein Ding sein lassen" und eine „Elevation", ein „Götzenwerk"
daraus gemacht haben, als gegen die Zwinglianer, „die Murmler,
welche ein Gedächtnis Christi mit bloss Brot und Wein auf-
richtena. Paracelsus wurde in Salzburg katholisch begraben,
ohne dass von einem vorherigen Widerruf seiner gewiss
„suspekten" Anschauungen etwas bekannt wäre (S. 149 ff.). G. M.

Bischof Dr. Ed. Herzog: Stiftspropst Josef Burkard Leu und
das Dogma von 1854. Ein Beitrag zur Vorgeschichte des

vatikanischen Konzils.

Biographien müssen, sagt Emil Frommel in seinem
Vorwort zum Lebensbild Robertsons, um recht verstanden zu werden,

miterlebt werden. An der fremden Individualität misst sich
und erstarkt die eigene; sie wird vertieft, geläutert und getröstet



— 649 —

in dem Masse, als wir im fremden Leben in die Tiefen des

Menschenherzens, in Geisteskämpfe und durchweinte Nächte
blicken, denen schliesslich doch ein lichtes Morgenrot nach
dem Ringen angebrochen ist, eine Erhörung auf das Wort:
„Ich lasse dich nicht, du segnest mich denn." An diese Worte
wurden wir bei der Lektüre des schönen Buches Bischof Herzogs

lebhaft erinnert. In Kämpfe führt uns das Buch hinein,
in Kämpfe, deren Echo Leus Schrift, „Warnung vor Neuerungen
und Übertreibungen in der katholischen Kirche Deutschlands",
bildet. Die Schrift hat dem geraden Manne den ganzen Hass
der Jesuiten und Jesuitenfreunde eingetragen. Und als es sich
zweimal darum handelte, ob der Stiftspropst Josef Burkard Leu
Bischof von Basel werden solle, ward er jedesmal als nicht
genehm übergangen. Was hätte Leu zu 1870 gesagt? „Ich
bin davon überzeugt," schreibt der Verfasser, „dass ich weder
hinsichtlich des religiösen und kirchlichen Standpunktes, den
ich einnehme, noch hinsichtlich der besondern kirchlichen
Reformen, zu denen ich mitgeholfen habe, mit dem in Widerspruch
gekommen bin, was mein Onkel geglaubt und gewünscht, aber
kaum von ferne gehofft hat." Die Kämpfe der Zeit bilden den
starken Hintergrund dieses Lebens. Und darin liegt die
Hauptbedeutung des Buches Bischof Herzogs. Es ist ein überaus
wertvoller Beitrag zur Geschichte des Dogmas von der
unbefleckten Empfängnis Mariens und damit auch ein Beitrag zur
Vorgeschichte des vatikanischen Konzils. Korrespondenzen aus
Leus Nachlass, Briefe von Hirscher, Theiner, Wessenberg,
Döllinger u.a. lieferten dem Verfasser ein wertvolles Material.
Und dies Material ist mit kundiger Hand gesichtet und mit
Liebe verarbeitet worden. Ja, uns schien, als wäre die Feder,
die dies Buch schrieb, in Herzblut getaucht gewesen. Denn
der hochgemute Mann, der es schrieb, hat die Kämpfe zum
guten Teile miterlebt und mitgekämpft. Und was der Onkel
erhofft, aber nicht geschaut hat, das ward dem Neffen
beschieden : er sieht das Werk, das er miterkämpft, dem
Senfkörnlein gleich, verheissungsvoll hineinwachsen in die Zukunft,
auch ihm eine Erfüllung des Wortes: Ich lasse dich nicht, du

segnest mich denn WTir konnten nur weniges mit wenigen
Strichen andeuten. Es sei das Buch aufs wärmste empfohlen.
Bilder bilden. Das gilt auch von Lebensbildern bedeutsamer
Männer. Tolle, lege! Sch.

Revue intern, de Théologie. Heft 48, 1904. 42



— 650 —

A. Houtin: Un dernier gallican, Henri Bernier, chanoine
d'Angers. 1795-f 1859. Paris, Nourry, in-8°, 482 p. 6 frs.

La Revue a rendu compte de la première édition de cet
ouvrage (janvier 1902, p. 174-178). La seconde est allégée d'un
grand nombre de détails concernant l'histoire provinciale de

l'Anjou. Par contre, elle est augmentée de cinq chapitres
complètement inédits. Ces chapitres ont trait à une curieuse
affaire de fidéicommis, — à l'ère nouvelle inaugurée, dans le
diocèse d'Angers, par l'épiscopat de Mgr. Angebault, l'un de

ces nombreux prélats sans science et sans caractère qui ont
rendu possible la centralisation romaine en France, — à la
réforme d'une congrégation de religieuses enseignantes, les
Sœurs de Saint-Charles, — à la réforme de la liturgie et à

l'histoire posthume du chanoine.
L'auteur avait supprimé dans sa première publication, qui

n'était qu'un essai, ces cinq chapitres, de peur de se brouiller
avec l'autorité de son diocèse. Il la savait peu tolérante en
matière d'histoire. Bien lui en prit; on le laissa tranquille.
Mais en février 1903, l'évêque d'Angers et l'archevêque de

Paris interdirent dans leurs diocèses la lecture cle La Question
Biblique au NIX" siede, où il s'était enhardi à dire d'emblée
toute la vérité. Depuis, ce livre x) et deux autres publications
du même auteur, Mes difficultés avec mon évêque 2), et
l'Américanisme3), ont été mises à l'index.

La 2e édition du Dernier Gallican présente toutes les conditions

requises pour obtenir le même honneur : son impartialité,
sa documentation abondante et rigoureuse en font un livre
gênant. Il mérite d'autant plus d'être consulté que bien peu
d'écrivains auront et le moyen et le courage de mettre en

oeuvre des papiers aussi intéressants sur les controverses
ultramontaines. E. T.

Martin Kahler: Die Bibel das Buch der Menschheit. Berlin
1904. 44 Seiten.

Wie die Kählerschen Schriften überhaupt, ist auch die

vorliegende in einem eigenartig schwerfälligen, aber tiefen und

*) Voir la Revue, juillet 1902, p. 582-585; avril 1903, p. 400.
2) Revue, juillet 1903, p. 614-615.
s) Revue, janvier 1904, p. 124-126.



¦— 651 —

geistvollen Stile geschrieben. Veranlasst durch das hundertjährige

Jubiläum der „Britischen und ausländischen Bibelgesellschaft"

(7. März 1804 gegründet), führt sie den Satz aus: „Die
Bibel wird das Buch der Menschheit" und begründet denselben
durch den andern: „Weil sie das Buch der Menschheit ist.a
Sie wird das Buch der Menschheit „zuerst mit der Ausbreitung
des Christentums und dann mit der sauerteigartigen Auswirkung
des Evangeliums innerhalb der Kirchen Im einzelnen ist
der Hergang ein sehr verschiedener gewesen, aber überall
war es das Ziel der missionierenden Kirche, jedem bekehrten
Volke die Bibel in seiner Sprache zu geben, und nur selten hat
die Fähigkeit dazu ganz versagt. Der Streit über die Bibeln
in der Volkssprache seit Innocenz III. ist nur ein Beleg dafür,
dass das hierarchische Bibelverbot an die Laien ein Abfall von
der Grundrichtung war." Die britische Bibelgesellschaft hat
bis jetzt ganze Bibeln oder biblische Abschnitte in 370 Sprachen
übersetzt, wovon auf Europa 77, Asien 133, Afrika 84, Amerika
28 und Ozeanien 48 Sprachen entfallen (S. 9 f.). Dabei ist
diese Verbreitung nicht ähnlich wie diejenige der Weltliteratur:
„Wohin kein Strahl der Weltliteratur gedrungen war, haben

unsere Missionare die Bibel gebracht. Sie ist die Fackel, welche
vieler Ecken und Enden der Weltliteratur den Weg zeigt, ja
hundertfach ihr erst den Weg öffnet und ebnet, indem in ihrem
Dienste Sprache und Schrift geregelt und geschaffen wird"
(S. 15 f.). Die Bibel ist aber das Buch der Menschheit, „weil
sie das jedermann verständliche Buch von der Menschheit ist".
Ihr verdankt die Menschheit das Bewusstsein, eine Menschheit
zu sein (S. 19), was die Bibel wiederum nur vermag, „weil sie

das Bild der Menschheit ist" (S. 21), nicht nur in ihrem
geschichtlichen Zusammenhange (S. 22 ff.), sondern auch in der
unerbittlichen Wahrhaftigkeit der individuellen Menschheit unter
dem sittlichen Gesichtspunkte (S. 28 ff.), alles dieses aber unter
der Beleuchtung der Selbstoffenbarung Gottes in Christo (S. 30 ff.).
So ist die Bibel zugleich das zweckmässigste „Erziehungsbuch
zur Menschheit" (S. 35). Am Schlüsse sagt Kahler : „Unter dem
starken Eindrucke der Versuche, das Ansehen der Bibel bei
den Christen zu erschüttern, ist man unter uns geneigt, nur
danach zu fragen, aus welchen menschlichen Quellen ihre
Stoffe und ihre Stücke stammen, und dann schaut man in
allerlei Unsicherheiten hinein. Da frommt es, den Blick von



— 652 —

der strittigen Ursprungsgeschichte auf die klar vorliegende
Geschichte des Ganzen der Bibel zu lenken.. Die neue
Menschheit wird an dem Offenbarungsansehen ihres Buches
der Bücher nicht irre werden, solange sie mit ihm in dankbar
empfangender Wechselwirkung steht." G. M.

J. Labourt: Le christianisme dans l'empire perse sous
la dynastie sassanide (224-632). Paris, Lecoffre, in-12,
1904, fr. 3. 50.

La Bibliotheca Orientalis d'Assemani est aujourd'hui
«surannée», dit M. Labourt, qui, grâce à sa connaissance de
la langue syriaque, a pu traduire des textes inédits, soumettre
de nombreux documents à une critique plus stricte, et répandre
sur cette histoire, encore très obscure, de l'Eglise et de la
théologie en Perse, une lumière nouvelle et plus sûre.

Les théologiens liront avec intérêt le chapitre IX, qui traite
du développement de la théologie nestorienne, et contient des

textes inédits et des aperçus très originaux, qui tendent à

renouveler les idées jusque-là reçues sur l'évolution du nestoria-
nisme et sa fortune après le concile de Chalcédoine. Les ca-
nonistes trouveront dans le chapitre XII un excellent résumé
de la grande collection canonique récemment publiée par M. Chabot

sous le nom de Synodicon Orientale. Enfin, malgré la
difficulté du sujet et les discussions techniques que l'auteur ne
pouvait esquiver, il a su faire un livre «lisible», écrit dans
une langue aisée et de bon aloi. Une table synchronique des
Rois de Perse et des patriarches persans, ainsi qu'un index
des noms propres, terminent le volume et en facilitent l'usage.
Une carte sommaire, empruntée à la Littérature syriaque de
M. Duval, permettra de situer les principaux évêchés et les

provinces ecclésiastiques de l'empire perse.
L'auteur n'a pas éclairci la question nestorienne, qui reste

toujours subtile et pleine de malentendus. Toutefois il a montré
comment les nestoriens de Perse ont expliqué « l'unité » du
Christ d'une manière qui semble ne pas blesser la véritable
orthodoxie; de sorte que, au VI" siècle, plusieurs d'entre eux
venus en Palestine ont pu communier in sacris avec les orthodoxes

(p. 266). Espérons que les documents persans qui sont



— 653 --
encore à publier nous mettront à même de revenir sur ce point
de la christologie que les conciles œcuméniques n'ont pas
expliqué et que beaucoup de théologiens ont plutôt obscurci.

Les lecteurs remarqueront que l'Eglise persane a reconnu
de grands pouvoirs à sa hiérarchie (p. 333) ; qu'elle a toujours
répudié toute intervention du dehors (p. 328); que, si elle a
d'abord accepté le droit canon grec, elle n'a pas hésité à le
modifier selon ses intérêts spirituels (p. 325); qu'elle a pratiqué
le système électoral dans le recrutement de ses ministres
(p. 328-331); que, tout en enseignant l'unité de l'épiscopat,
cependant, au IVe siècle, une même ville pouvait encore posséder

plusieurs évêques (p. 20). On remarquera que, malgré les
développements donnés aux écoles théologiques de Séleucie et
de Nisibe, et malgré le scolasticisme qui y a fleuri, notamment
dans les questions christologiques, on n'y a connu ni la théorie
occidentale des sacrements, ni le nombre sept. Les synodes
ne contiennent guère, pour l'administration du baptême et de

l'eucharistie, que des règles liturgiques. La pénitence canonique
n'était imposée que pour des manquements publics aux lois
ecclésiastiques. La pénitence privée, qui était la sacramentelle
(p. 341), «ne nécessitait pas rigoureusement l'intermédiaire du

prêtre», bien que la confession faite au prêtre, la pénitence
et les conseils qu'on en recevait, fussent, selon M. Labourt, le

moyen le plus ordinaire, le plus facile et le plus efficace
d'obtenir la rémission des péchés (p. 342). Le mariage chrétien
avait une réglementation précise, mais M. Labourt ne prouve
pas qu'il ait été un sacrement dans le sens moderne du mot,
non plus que la cérémonie de l'ordre, etc.

Le lecteur attentif relèvera maints détails intéressants, qui
lui montreront les libertés doctrinales dont l'Eglise ancienne
a joui, en Perse comme ailleurs, malgré l'esprit de méticulosité,
d'excommunication et d'anathème qui n'a que trop régné. Il
constatera le mal considérable que Justinien, avec sa funeste

politique et sa théologie plus funeste encore, a causé à cette
Eglise.

L'auteur termine ainsi sa conclusion (p. 351): «Dans le

massif montagneux du Kurdistan, entre le lac de Van et le
Grand Zab, végètent 70,000 Nestoriens qui gardent jalousement
comme un patrimoine national les traditions, les coutumes et,

malgré de graves altérations, la langue de leurs ancêtres.



— 654 —

L'Europe apprendra quelque jour qu'ils se sont ralliés à leurs
compatriotes catholiques, à moins que ce ne soit aux orthodoxes

russes ou aux anglicans de la mission américaine d'Our-
miah pour des motifs dont les plus convaincants, peut-être,
seront étrangers à la théologie. Déplorables héritiers d'une
Eglise qui, pendant onze siècles, a été, pour les populations
de l'Asie antérieure et de l'Extrême-Orient, la dispensatrice de
la civilisation et de la culture chrétienne » E. M.

Dom H. Leclercq : Les martyrs. T. Ier, les temps néroniens
et le IIe siècle ; T. II, le IIIe siècle, Dioclétien. Paris, Oudin,
1903, 7 fr.

Cet ouvrage s'ouvre par une longue préface de 117 pages,
où sont étudiées de nombreuses questions relatives à la
persécution : les Actes des martyrs et leurs sources, la législation
des empereurs persécuteurs relativement aux chrétiens,
l'apostasie, la procédure, etc. Puis, l'auteur cite séparément les
actes authentiques et les pièces interpolées. Cette méthode est
excellente : car il importe de purger l'hagiographie en général
et les martyrologes en particulier de toutes les légendes dont
ni l'histoire, ni le christianisme n'ont besoin. Nous voulons la
vérité pure et simple.

Malheureusement, l'auteur n'est pas, dans toutes ses pages,
fidèle à sa méthode. L'érudition ne lui fait certainement pas
défaut. On a donc lieu d'être étonné qu'il ne fasse pas
toujours une exacte démarcation entre les pièceses historiques et
les pièces apocryphes. Ce défaut est frappant dans le T. II,
et les Bollandistes (Analecta, juin 1904, p. 327) n'ont pas craint
d'insister ainsi sur ce point: «Dans le corps du volume, où
l'on s'attend à ne rencontrer que l'or pur, il y a bien de

l'alliage, et on s'épuise en conjectures sur les motifs qui ont pu
faire revenir l'auteur sur la louable sévérité de ses premiers
choix. C'est ainsi que les Actes de S. Nicéphore, des XL martyrs

de Sebaste, de S. Savin, de S. Saturnin, de la Légion
thébéenne sont mis en belle place, et pour les deux derniers
seulement, l'auteur nous dit à la dernière page qu'il a fait une

exception. On ne saisit pas bien sa pensée au sujet des

Actes de S. Marinus sous-centurion qui sont empruntés à

Eusèbe », etc.



— 655

Cet ouvrage n'est donc point un dernier mot. Nous le
regrettons d'autant plus que nous attendions de l'auteur une
étude inattaquable. E. M.

Dom H. Leclercq: L'Afrique chrétienne. 2 vol. in-12. Paris,
Lecoffre, 1904, 7 fr.

Cette histoire de l'Eglise africaine est un des modèles du
genre, et il faut désirer qu'elle ait bientôt des imitations en ce
qui concerne l'Eglise espagnole, l'Eglise italienne, l'Eglise
française, l'Eglise allemande, etc. Car il est très important d'établir
le rôle special de chaque Eglise particulière dans la vie de

l'Eglise universelle. Jusqu'à présent on n'a pas assez précisé
la note de chaque corde dans le concert général. Lorsqu'on
connaîtra mieux et exactement ce qu'a été et ce qu'est l'Eglise
de chaque pays ou de chaque nation, on pourra se rendre compte
de l'insuffisance de chaque Eglise particulière, deseslacunescomme
de ses qualités. Cette vue pourra substituer un sentiment d'humilité
toute chrétienne à cet orgueil très antichrétien qui est encore
malheureusement le trait de chacune. Et si toutes les Eglises
particulières redeviennent humbles en se sentant petites jusque
dans leur grandeur, elles sentiront également le besoin qu'elles
ont les unes des autres, leur vraie solidarité, leur vraie catholicité

et leur vraie orthodoxie. « Qui ne voit que l'histoire ainsi
entendue est le centre même de la science, et qu'elle trouve
sa raison d'être véritable qui est de définir l'originalité de

chacune des synthèses vivantes qu'a engendrées le mouvement
de la vie générale » (T. I, p. XIX). On comprend la grande
importance de ce point de vue et de ce genre d'étude pour le
rétablissement de l'union des Eglises et de la vraie notion de

la catholicité.
Ces deux volumes font ressortir comme elles le méritent

les trois grandes figures de Tertullien, de Cyprien et d'Augu,stin ;

ils retracent l'histoire de questions importantes, le novatianisme,
le donatisme, le pélagianisme ; ils font revivre plusieurs
personnages trop oubliés, et remettent en lumière une quantité
de détails qui n'ont pas été assez considérés et sur lesquels il
faut revenir. Nous ne savons pas assez que nous ignorons
trop l'ancienne Eglise, aussi bien sa vie que ses doctrines.
De fait, nous nous trompons étrangement en croyant que nous



— 656 —

en sommes, de nos jours, la parfaite continuation : la vérité
est que les ressemblances sont minimes et les divergences
énormes. Lorsque nous nous permettons de faire observer à

tels de nos contemporains qui prétendent représenter parfaitement

l'ancienne Eglise, qu'ils sont loin de compte, ils nous
accusent de protcstanliser. Nous ne pouvons que sourire, en
les renvoyant à une meilleure étude des Pères et de l'histoire.
Qu'ils écoutent Dom Leclercq sur ce point ; peut-être ne
récuseront-ils pas son témoignage, à la fois exact et précieux:

« Nos habitudes d'éducation ont partiellement faussé le
jugement que nous portons sur l'antiquité classique et l'antiquité

chrétienne. Tout l'appareil extérieur de l'histoire, noms,
dates, événements, nous sont devenus si familiers que nous
nous croyons en mesure, par conséquent en droit, d'en parler
avec une connaissance suffisante. Dès lors, cédant à une
tendance naturelle, nous jugeons cette histoire d'après la nôtre,
nous expliquons nos révolutions d'après celles de ce passé
lointain. Il y a là une illusion contre laquelle il n'est pas
possible de ne pas s'inscrire en faux. Ce que nous tenons des
anciens nous fait croire qu'ils nous ressemblaient, et nous ne

remarquons pas combien ils différaient de nous. Il suffit
d'exposer la suite de l'histoire d'une province dans le monde antique
pour reconnaître les oppositions profondes entre les sociétés
d'alors et celle à laquelle nous appartenons. Les sociétés, comme
les individus, sont ainsi faites qu'elles aiment à se découvrir
des généologies très reculées et très illustres, au risque de

n'être pas toujours parfaitement authentiques. Plus la science

historique acquiert de précision, moins ces imaginations
deviennent recevables et on peut prévoir le moment où elles
cesseront d'exercer leur prestige sur un certain nombre
d'excellents esprits qui les partagent encore » (p. XV).

Nous aussi nous formons ce vœu. Dom Leclercq ne fait
pas de difficulté d'avouer qu' « entre tant d'écrivains qui se sont
attachés à faire revivre les trois figures colossales de l'Afrique
chrétienne, aucun jusqu'à ce jour n'a paru pénétrer jusqu'à
leurs âmes » (p. XXXII). C'est peut-être aller un peu loin. Mais
il est exact de prétendre que ces trois Pères ont besoin d'être
mieux connus ; que St. Augustin en particulier a été trop exalté ;

qu'il a enseigné des opinions aujourd'hui inacceptables; qu'il
faut revenir à de plus saines appréciations en dehors de toute



— 657 —

école et en vue de la seule vérité. Dom Leclercq lui-même,
qui semble exagérer la grandeur d'Augustin, devra en rabattre.
Là aussi il y a à réformer, c'est-à-dire à voir plus exactement
et à adapter plus justement les éléments vitaux de l'ancienne
Eglise aux conditions actuelles de notre temps.

Ces deux volumes, remplis d'une saine érudition, montrent
aussi comment une Eglise qui au IVe siècle a « donné au
monde chrétien la direction intellectuelle » (p. XIV), est tombée,
et comment la barbarie vandale a vaincu en Afrique la
civilisation romaine. Cette évolution est très instructive. Ceux qui
cherchent à réformer et à améliorer l'Eglise par la vérité
impartiale, y puiseront de nouvelles forces; ils y apprendront à

redire avec Augustin : Patiendo superare.
Nous reviendrons sur ces deux volumes pour en extraire

une quantité d'utiles renseignements. Nous ne pouvons
aujourd'hui que les signaler et les recommander vivement à l'étude
de nos lecteurs. Nous remercions l'auteur pour avoir écrit en

particulier cette page, où il ne craint pas cle glorifier les
militants modestes qui prêchent la réforme, et qui, écrasés par les

puissants du jour, sont plus tard tirés de leur poussière par
la critique savante et loyale :

« C'est par ce côté, dit Dom Leclercq, que l'histoire prend
pour nous la gravité solennelle d'un terrible avertissement. Si
elle nous offre le récit des abnégations et des dévouements,
elle conserve et retient à jamais les noms de ceux qui ont
entravé les réformes et empêché le salut. Ces pauvres
chroniques dont nous parlions sont parfois d'accablantes dépositions
qui, à quinze siècles de distance, marquent au front ceux qui
se rendirent coupables de préférer leur intérêt à celui de leur
patrie. C'est le retour des choses de ce monde. A quelque
rang que le mérite, l'intrigue ou la faveur ait élevé les hommes,
il est rare qu'ils ne s'oublient pas de temps en temps à

commettre quelque abus de cette force qui leur avait été confiée.
Aucun d'eux ne semble avoir songé au chroniqueur obscur
ramassant dans son récit les chefs de l'accusation que formulera

la postérité. Un type accompli de ces vengeurs ignorés
est ce Victor, évêque de Tonnenna, que nous rencontrerons
souvent. Avec l'âme d'un Saint-Simon il avait le style d'un
Dangeau, et c'est dans le moule régulier d'une chronique qu'il
a coulé le flot de passion que provoquaient en lui les tristesses



— 658 —

des luttes religieuses sous Justinien Les hommes de la trempe
de l'évêque de Tonnenna ne furent pas rares en Afrique, et
la hauteur de leur foi religieuse et patriotique est demeurée
digne de tous nos respects et de notre émulation. Car il ne
faut pas hésiter à le dire, si les institutions disparaissent sans
retour, l'exemple des vertus qu'elles ont enfantées reste
éternellement digne d'imitation » (p. XXII).

On le voit, l'esprit de cette étude est non moins remarquable

que son érudition, et notre réforme catholique saura s'y
alimenter. E. Michaud.

Chanoine Magnier : Dissertations et discussions
exégétiques. 2 volumes in-8°, Paris, Vie & Amat, 1904, fr. 8.

Après une introduction où l'auteur critique la nouvelle
exégèse, viennent huit dissertations sur les questions aujourd'hui
soulevées par l'école de MM. Loisy, Mignot, Lagrange, etc.
Le vénérable chanoine, ancien professeur d'Ecriture sainte au
séminaire de Soissons, n'a vraiment rien oublié, ni rien appris.
Son ouvrage est précieux, en ce sens qu'il représente l'exégèse
de l'école romaniste dans toute sa pureté officielle, revêtue des

approbations du cardinal-vicaire de Rome, du cardinal Merry
del Val, du cardinal Cassetta, de plusieurs archevêques et

évêques, de jésuites en vue, etc. On y respire l'esprit de la
curie romaine, de la congrégation du Saint-Office, des conciles
de Trente et du Vatican. Lorsque l'auteur donne la réplique
à l'archevêque Mignot, au « malheureux abbé Loisy qui a
assimilé à son sang tout le poison des erreurs de Gore » (T. I,
p. XXVI), au P. Lagrange, etc., il se borne à les contredire
par de simples assertions, et sa preuve consiste généralement
à citer quelques extraits des encycliques de Léon XIII, notamment

de l'encyclique Providentisstmus Deus (T. I, p. 230-263,
318-332). Là sont, à ses yeux, la loi et les prophètes. Ne lui
parlez pas de M. Hogan, son influence est « néfaste » (T. II,
p. 426). Les Pères, il les cite quand il peut y trouver quelques
lambeaux favorables à son point de vue ; mais il ne se doute

pas de leur esprit et de leurs libertés dans les interprétations
si variées qu'ils ont données aux textes des Ecritures. De temps
en temps, le vénérable chanoine, pour fortifier son argumentation,

recourt aux gros mots, par exemple (T. II, p. 245) :



— 659 —

« M. Loisy essayant de substituer à l'objet de la révélation
celui de la débile raison, fait œuvre d'impiété et d'insanité
tout à la fois C'est en cela qu'apparaît le crime, peut-être
inconscient, de M. Loisy,» etc.

Les hommes de bonne foi qui croient encore que Rome
peut accepter les données de la science et de la critique soit
historique, soit philologique, doivent recourir à cet ouvrage,
qui leur montrera, d'une manière authentique, en quoi
consistent les méthodes romaines et la science romaine. Leur
illusion tombera vite, surtout lorsqu'ils entendront l'auteur
conclure ainsi: «Nos temples sont vides d'auditeurs et ceux-ci
déserteront de plus en plus. Seul, le journal pourrait battre le
rappel et les faire revenir aux divins offices » (T. II, p. 434).
Et quel est le journal qui pourrait faire ce miracle L'auteur
a désigné quelques lignes plus haut la Croix de Lille et la
Croix de Nevers Décidément, le romanisme est bien malade :

c'est la campagne qu'il bat et non le rappel. E. M.

M'. Mauxion : Essai sur les éléments et l'évolution de la
moralité. Paris, Alcan, 1904, fr. 2.50.

Herbart a distingué dans l'idéal moral cinq idées
constitutives: les idées de liberté intérieure, de perfection, de
bienveillance et d'amour, de justice et de droit, d'équité et de

rémunération. M. Mauxion trouve cette analyse peu méthodique
et la remplace ainsi : un élément d'ordre esthétique qui
comprend les idées de liberté intérieure et de perfection, un
élément d'ordre logique ou rationnel auquel se ramènent les idées
de justice et de droit, d'équité et de rémunération, et enfin un
élément d'ordre sympathique qui embrasse les idées de
bienveillance et d'amour (p. 36-37).

Quant à l'évolution de ces éléments, l'auteur l'explique
ainsi : « Dieu fut d'abord puissance mystérieuse et fatale (les

Orientaux), puis sagesse et conséquemment justice (les Grecs),

pour devenir enfin amour et bonté (le Christianisme). Il faut
donc reconnaître que, si l'amour est en quelque sorte la fleur
exquise de la moralité, la justice en constitue la tige, et la
grandeur morale la racine, sans laquelle il ne saurait y avoir
ni fleur ni tige. C'est là ce que n'ont pas aperçu tous ceux



— 660 —

qui de notre temps ont prétendu fonder la morale individuelle
sur la morale sociale et la justice elle-même sur l'amour. Mais
on ne renverse pas impunément l'ordre établi par la nature,
et le châtiment ne se fait pas longtemps attendre. Lorsque
l'élément esthétique de la moralité n'a pas été au préalable
solidement constitué dans les âmes, l'amour est sans force, la
pitié demeure stérile, l'égoïsme règne en maître. » Toute cette
page 162-163 sur cette évolution historique et sur la logique
qui l'a dirigée, est aussi éloquente que bien "pensée. Il faut la
lire et la méditer, et surtout en tirer les conséquences qui en
découlent.

Toutefois il ne faut pas les outrer, et l'auteur me semble
s'être laissé entraîner à l'outrance et à l'exclusivisme, en faisant
des phases de cette évolution comme autant de tranches d'histoire

séparées et exclusives les unes des autres. La réalité
n'est ni aussi exclusive, ni aussi systématique. Le Christianisme,
par exemple, n'est pas seulement bonté, pitié et amour; il est
aussi justice, sagesse, force, grandeur; il est la grande synthèse
morale et religieuse. L'auteur, en pratiquant la méthode
d'exclusion, a singulièrement gâté tout ce que son explication
renferme de vrai par ailleurs. La vérité n'oblige nullement à
exclure Kant et son impératif catégorique, non plus que le libre
arbitre, le mérite, la solidarité, etc. Tous ces éléments peuvent
se concilier et agir simultanément avec fécondité. Le progrès
et l'évolution véritable consistent précisément dans leur
simultanéité et leur synthèse, et non dans le remplacement successif
des éléments les uns par les autres. L'auteur semble toutefois
avoir eu l'idée, à certaines pages, de leur compénétrabilité.
Peut-être l'ai-je mal compris. En tout cas, ses attaques contre la

solidarité, contre le libre arbitre, contre l'impératifcatégorique, etc.,
m'ont paru très insuffisamment justifiées. Ceci soit dit sans

préjudice des qualités de style et de composition, qui sont
incontestables. E. M.

Richard Graf du Moulin-Eckart : Deutschland und Rom. Ein
historischer Rückblick. München, J. F. Lehmann, 1904. XI
und 215 Seiten. Preis Mk. 3.

Der durch die polternden Angriffe der bayerischen
Zentrumspresse auf seine Tillyrede wohl etwas über Verdienst



- 661 —

bekannt gewordene Professor an der technischen Hochschule
in München hat ein Buch geschrieben, das einigermassen seinen
Zweck verfehlt hat, den Zweck, „dem deutschen Volke durch
seine Geschichte die Augen zu öffnen über seine Stellung zum
Papsttum. Ich wende mich daher", so heisst es in der Vorrede,
„nicht an den Fachgenossen, dem ich nichts Neues zu bieten
vermöchte, sondern an das gesamte deutsche Volk, um ihm zu
zeigen, wie von Anfang an die Beziehungen zu Rom durchaus
beherrscht waren von politischen Interessen". Der Zweck der
Belehrung der breiteren Schichten des Volkes wird, fürchten
wir, durch dieses Buch nicht erreicht werden, denn es beschränkt
sich nicht entsprechend seinem geringen Umfange darauf, in
der Fülle der Einzelereignisse die Richtlinien der geschichtlichen

Entwicklung hervorzuheben und dadurch diese dem
Verständnis der Leser näher zu bringen, sondern es sucht
anscheinend seine Stärke darin, in den kleinsten Raum die grösstmög-
liche Fülle von Stoff hineinzupressen. Dabeiist ein Erklären und
Unterrichten ausgeschlossen, es werden nur Tatsachen über
Tatsachen angeführt, die dem geschichtlich nicht besonders
Unterrichteten vielleicht grade bekannt, in ihrer grundsätzlichen

Bedeutung jedenfalls aber nicht ohne weiteres verständlich

sind. Damit ist die Schrift eben nur mehr für die
verständlich, für die sie nach ihrer Vorrede nicht bestimmt sein
soll. Zu dieser Schwierigkeit der Stoffbehandlung kommen
grosse stilistische Schwierigkeiten : Schwerfälligkeiten und
übertriebene lapidare Kürze der Sätze machen eine fortlaufende
Lesung der Schrift fast zur Qual. — Der Inhalt des Buches

gibt den Beweis, dass auch du Moulin zu den hundertfünfzig
Katholiken gehört, die in München ihre Bereitwilligkeit erklärt
haben, im geeigneten Augenblick ihren Übertritt zum
Protestantismus zu vollziehen ; seine Anschauung der Dinge ist
bereits ganz protestantisch, leider sogar schon einseitig
protestantisch, so dass er sich über den Altkatholizismus den' in
mehr als einem Punkte anfechtbaren Satz leistet: „Es war eine
ehrenvolle Probe deutscher Wahrhaftigkeit, getragen von
edelstem, sittlichem Ernst: — aber Rom lässt sich nur von
einer Macht wahrhaft bekämpfen, von den politisch gekräftigten

Trägern der Reformation." E. K. Z.



— 662 —

Wilh. Nelle : Geschichte des deutschen evangelischen Kirchenliedes.

Hamburg 1904. 234 Seiten.

In populärer Sprache bespricht der Verfasser mit grosser
Begeisterung für seinen Gegenstand die Geschichte des
evangelischen Kirchenliedes, indem er dasselbe hauptsächlich aus
dem Leben und Charakter seiner Verfasser herauszuentwickeln
und zu würdigen sucht (vgl. besonders die eingehende
Darstellung Paul Gerhards, S. 108—137). Anzuerkennen ist es,
dass Nelle dem vorreformatorischen Kirchengesange, namentlich

dem lateinischen Hymnus, voll gerecht wird (S. 10 ff.
ebenso dem deutschen Kirchenliede in dieser Zeit (S. 14 ff'.).

Fast alle evangelischen Liederdichter und -dichterinnen werden

uns in Originalbildern vorgeführt, darunter auch die
Konvertitin Luise Hensel mit ihren vorkatholischen Liedern „Immer
muss ich wieder lesen", und „Müde bin ich" (S, 230; vgl.
Reinkens, Luise Hensel, S. 83). Zum Schlüsse werden die

neueren Bestrebungen erwähnt, durch welche „unbefangen
nach den inzwischen durch die unablässige Arbeit und Erfahrung

zum Gemeingut gewordenen Grundsätzen die alten Lieder
hie und da gekürzt, von Anstössigkciten befreit, im ganzen
aber diese Lieder in ursprünglicher Treue zum Gemeingute
gemacht" wurden. — „Und doch fehlt noch viel, dass die
herrlichen Schätze, die die Gesangbücher enthalten, in allen
Gemeinden in reichem, frischem Gebrauche wären. An vielen der
wertvollsten Lieder, namentlich aus der Zeit der Reformation,
geht man, sei es aus Unkenntnis der Texte, sei es der Melodien,

scheu vorüber. Die Liturgik des Kirchenliedes ist noch
nicht durchgebildet, geschweige zum Gemeingut geworden.
Dazu fehlt noch viel, dass jedes Gesangbuch in seinen
Hauptausgaben mit Melodiennoten versehen und in abgesetzten Verszeilen

gedruckt wäre" (S. 232 ff.). G. M.

F. Nicolay : Histoire des croyances, superstitions, mœurs,
usages et coutumes; 3 vol. in-8°; 5e édition; Paris, Retaux
(couronné par l'Académie française).

M. Nicolay, avocat à la cour de Paris, a voulu justifier
cette parole de Le Play : « Le décalogue, loi des lois, est un
incomparable programme de documents. » Il n'a point songé à



— 663 —

montrer comment les dix commandements, tels qu'ils ont été
formulés par Moyse, impliquent logiquement et méthodiquement

toute la morale et au fond tous les devoirs qui obligent
la conscience de l'homme. Supposant cette démonstration faite,
il s'est appliqué à réunir autour de chaque commandement
«les faits principaux, les documents les plus notables, les traits
les plus saillants de l'histoire de l'humanité» (III, 451). Son

ouvrage est ainsi un recueil très abondant de renseignements
qui touchent à peu près à tout : on y trouve même l'explication

philosophique d'une quantité d'expressions populaires,
explication par les mœurs et les usages; et cette évolution de

langage parallèlement à celle des mœurs et des institutions
sociales, est très curieuse : c'est le langage expliqué par
l'ethnologie.

Cet ouvrage n'est donc pas un traité didactique de morale,
encore moins de dogmatique religieuse. Loin d'être didactique,

il est même plutôt décousu, n'ayant pas d'autre ordre
que celui des commandements du décalogue. Il ne faut donc
pas lui demander l'explication philosophique des croyances
religieuses de l'humanité : celles-ci sont trop confuses et

trop contradictoires pour qu'il y ait philosophie et raison dans

toutes; beaucoup ne sont que des superstitions fondées sur une
grossière ignorance. L'auteur n'a voulu être qu'historien et
non dogmatiste. Ainsi, après avoir constaté que, de fait, partout

l'homme a cru à l'existence d'un Etre supreme, il en a

conclu au fait même de l'existence de Dieu (I, 59); mais il s'est
abstenu d'indiquer la légitimité de cette conclusion. On peut
le regretter, mais il faut convenir que son but, exclusivement
historique, ne lui en faisait pas un devoir.

Par contre, après avoir avoué très véridiquement qu'on a

abusé quelquefois de l'anathème et de l'excommunication;
qu'«il y avait là une dureté et une violence que l'ardeur d'une
foi plus exubérante qu'éclairée explique, mais qui, somme

toute, étaient très contraires à l'esprit de Celui qui a dit : «Je
ne veux pas la mort du pécheur, mais qu'il se convertisse et

qu'il vive» (III, 135); qu'«il ne faut pas nier les crimes,
l'intolérance ni le fanatisme là où ils ont existé, car la vérité est

plus respectable que des inquisiteurs farouches» (III. 153), l'auteur

a cherché à innocenter l'Eglise et à s'appuyer, dans ce

but, sur quelques paroles de St. Justin, de St. Augustin, de St.



— 664 —

Jérôme, de St. Ambroise, de St. Jean Chrysostome, voire même
de St. Bernard et de St. Thomas d'Aquin. Cette tentative ne
semble pas heureuse : d'abord parce que ces sept docteurs ne
sont pas l'Eglise : ensuite, parce que l'auteur, en parlant de

l'Eglise, entend certainement parler de l'Eglise romaine, et
qu'ici la méprise est trop considérable et trop évidente pour
pouvoir faire illusion. C'est un fait que les théologiens romains
concèdent, en principe, que l'ignorance «invincible» ne prive
pas de la vie éternelle. Mais, lorsqu'ils en viennent à la question

de fait, toute leur tolérance consiste à ne pas damner
t les sauvages ignorants qui peuvent faire partie de l'âme de

l'Eglise». Quant aux non sauvages, quant aux civilisés et aux
baptisés qui repoussent les dogmes romains, ils sont censés

repousser «la lumière» après l'avoir connue, et s'ils la repoussent,

c'est « par un esprit d'orgueil et de révolte » (111, 453) :

donc, pour eux, pas de pitié! Telle est la dogmatique romaine,
dogmatique d'autant plus erronée et antichrétienne que Rome

ignore complètement si les prétendus hérétiques qu'elle damne
si facilement ne sont pas de parfaite bonne foi en repoussant
les dogmes romains. Prétendre qu'ils ont connu « la lumière »

en les connaissant, et qu'ils l'ont rejetée en les rejetant, c'est
supposer par trop gratuitement entre la lumière et les dogmes
romains une équivalence qui n'existe pas. On a beau dire que
«crois ou meurs, est un principe musulman, mais non
chrétien», il n'est que trop avéré que cette maxime a été pratiquée

par les exécuteurs de l'inquisition romaine.
Que l'auteur me permette de lui adresser un autre grief:

celui de considérer trop facilement comme « systèmes antisociaux

» les doctrines des Albigeois et des autres ennemis de

Rome (III, 152), et d'infliger sans scrupule la note de
«schismatiques » aux chrétiens qui ne font pas partie de l'Eglise
romaine, par exemple à l'Eglise gréco-russe, qui a pour chef,
dit-il, le tsar (III, 170). Lorsque la force armée, en France,
persécutait les Albigeois sous prétexte qu'ils pactisaient avec
l'élément arabe et juif et que « Montpellier relevait plus de Cor-
doue que de Rome», les Albigeois n'auraient-ils pas pu reprocher

à leurs persécuteurs «français» de relever eux-mêmes
plus de Rome que de la France? Les romanistes supposent
par trop commodément que Rome a le monopole de l'orthodoxie

chrétienne ; que quiconque n'est pas romaniste est un héré-



— 665 —

tique ou un apostat, digne du bûcher; et que repousser
l'autorité usurpée de la papauté c'est être schismatique1)! Lorsque
l'auteur aura étudié ces questions, encore plus historiques
que dogmatiques, avec autant de soin qu'il en a apporté à
documenter le décalogue, il modifiera, nous n'en doutons pas,
plusieurs de ses appréciations.

Son ouvrage n'en reste pas moins, dans sa partie objective,

très intéressant et très instructif. La lumière qu'il jette
sur les faits du passé, peut aider très utilement les esprits
sérieux à préparer l'avenir, l'union des deux flambeaux, celui
de la foi et celui de la civilisation (III, 455). Signalons en
particulier, dans le T. Ier, l'enquête sur les superstitions et les
particularités sur le vœu et sur le blasphème; dans le T. II, les
fêtes populaires depuis l'ère chrétienne, les usages populaires
au jour de Noël, les sacrifices humains, les origines religieuses
de l'art théâtral, etc. ; dans le T. III, les impôts bizarres,
redevances et corvées singulières, l'histoire des petits profits
populaires ou féodaux, le mariage dans les peuples modernes,
civilisés ou sauvages, les procédés en usage chez les voleurs
de profession, etc. E. M.

J. B. Pelt : Histoire de l'Ancien Testament, T. II, 4° éd. ;

Paris, Lecoffre; in-18, 483 p., 1904.

Les lecteurs connaissent déjà le T. Ier de cet ouvrage
{Revue, juillet 1904, p. 526-527). Le T. II n'est pas moins
important : il traite de la royauté en Israël, du schisme entre
les royaumes de Juda et d'Israël, puis des prophètes, des ma-
chabées, et enfin du texte, des versions et du canon de l'A. T.
Toutes ces questions sont extrêmement graves, étant données
les opinions contradictoires qui régnent dans la critique actuelle.
L'auteur expose ces contradictions, notamment en ce qui
concerne Isaïe, Daniel, etc. Il incline au maintien des anciennes

explications et fait valoir de son mieux ses arguments. En
tout cas, les incontestables éclaircissements que la critique
aura introduits dans l'histoire de l'A. T., sont loin de lui
enlever son caractère religieux et providentiel, et c'est là l'es-

') Voir ce que l'auteur dit des « schismatiques grecs », des Luthériens, des

Calvinistes, des Anglicans, T. I, p. 191-200.

Revue intern, de Théologie. lieft 48, 1904. 43



— 666 —

sentiel. Le fond de toute cette interprétation dépend, on le
constate cle plus en plus, de la notion philosophique que l'on
a de Dieu, de la Création et de la Providence. Tout est là. Si
l'on rejette la notion d'une Providence active, on rejettera
nécessairement le caractère providentiel de l'histoire juive et des
livres de l'A. T. Si non, les difficultés purement historiques et
exégétiques seront singulièrement amoindries. Tel est, je crois,
le vrai point de vue et telle la cause principale (quoique latente)
des débats actuels.

Que l'auteur me permette quelques réflexions, d'abord sur
ses notions de canoniche et d'inspiration. Il dit (p. 446) que
« c'est à l'Eglise seule qu'il appartient » d'indiquer quels sont
les livres canoniques. C'est très vrai. Mais, à la même page,
il semble réduire l'Eglise à ce qu'il appelle «l'autorité
compétente», et dans sa pensée l'autorité compétente est très vrai-
semblement la papauté; or celle-ci n'est pas l'Eglise : premier
quiproquo. Ensuite, il prétend que l'Eglise « n'a pas le droit
de donner le titre et la valeur de canonique à un livre qui ne
serait pas inspiré » ; en sorte que, dans sa pensée, la canoniche

repose sur l'inspiration. Or ceci est erroné. Un livre est
canonique quand il fait règle; il fait règle quand l'Eglise est
unanime à reconnaître que son contenu est conforme à ce

que l'Eglise a cru dès sa fondation. Donc il fait règle parce
qu'il est exact où qu'il exprime exactement la foi primitive,
constante et universelle. On voit dès lors comment l'idée de

canonicité, sans combattre aucunement l'idée d'inspiration, en
est cependant distincte. Il est plus difficile de prouver l'inspiration

d'un livre que son exactitude. Aussi est-il très important

de ne pas compliquer la question de la canonicité, qui est

historique et simple, en y introduisant les obscurités de la
question de l'inspiration. M. Pelt prétend qu'un livre est règle
de foi «parce qu'il a Dieu pour auteur». S'il en était ainsi,
comment pourrait-il prouver, en dehors de la canonicité, qu'un
livre a Dieu pour auteur? C'est se lancer dans un labyrinthe.
La vérité est qu'un livre fait règle pour les croyants, quand
l'Eglise, ou la société des croyants, constate le fait que ce livre
enseigne la doctrine qui a toujours été crue par l'Eglise, donc
la doctrine qui a été enseignée par le Christ à ses apôtres
et à ses disciples, donc la doctrine qui nous vient effectivement
de Dieu.



— 667 —

M. Pelt en appelle au «magistère de l'Eglise» qui a
promulgué le canon de l'A. T. aux conciles de Trente et du
Vatican. Il est étrange qu'on invoque une autorité des XVIe et
XIXe siècles pour constater une question de fait antérieure au
Ier siècle de l'ère chrétienne. Ensuite, M. Pelt suppose que ce
qui a été rédigé dans les deux réunions conciliaires susdites
est l'œuvre de l'Eglise. Il confond manifestement l'Eglise avec
une partie de la hiérarchie romaine, et quelle partie Ce n'est
pas ainsi qu'on écrit l'histoire entre gens qui la respectent et
qui se respectent. Ensuite, n'est-il pas singulier de voir l'auteur
expliquer la nature de la prophétie chez les juifs par quelques
textes de Thomas d'Aquin (pp. 145, 150), comme s'il fallait en
appeler à un théologien du XIIIe siècle pour définir et expliquer

une question qui remplit l'A. T.! Qu'il me soit permis
d'ajouter que l'explication donnée par l'auteur au passage
d'Isaïe (VII, 14) sur Emmanuel et sa mère est dénuée de tout
fondement sérieux. De telles argumentations ne peuvent que
compromettre gravement la thèse des « prophéties
messianiques», que l'auteur veut cependant, à bon droit, défendre.

On voit, par ces quelques critiques, combien cet ouvrage
a besoin d'être complété et même rectifié par d'autres études
plus approfondies. E. M.

A. Reukauf & E. Heyn: Lesebuch zur Kirchengeschichte für
höhere Lehranstalten und zum Selbststudium. 1. Band, bis

zur Reformation. Leipzig 1904. 176 Seiten. Mk. 1. 20 *).

Der vorliegende Band besteht aus Quellenzusammenstellungen

nach den drei Hauptabschnitten : die Märtyrerkirche,
die Reichskirche, die Papstkirche. Ersterer hat die
Unterabteilungen: die Christen als Feinde des römischen Staates, der
Kampf in Wort und Schrift, die Christen vor Gericht und im

Theater, unter dem Schutze der alten Götter, als Sieger 'im
römischen Reiche. Den Plan der Arbeit bezeichnen die Worte :

') Gleichzeitig erschien: Dr. Heinr. Biiin und Lie. Joh. Jüngst, Kirchen-
geschichtliches Lesebuch piir den Unterrricht an höheren Lehranstalten und sinn
'Selbststudium. Tübingen und Leipzig 1904. 635 Seiten. Mk. 3. 50.

Hierüber sagt der ausgezeichnete Kenner kirchengeschichlicher Quellen.
C. Mirbt, in Nr. 22 der « Christlichen Welt » dieses Jahres : « Das Ziel, das
sich die Herausgeber steckten, haben schon manche vor ihnen ins Auge
gefasst, aber wir besitzen kein zweites Werk, das die gesamte
Kirchengeschichte in ähnlicher Weise umspannt. »



— 668 —

„Es dürfte heute anzuerkennen sein, dass die Kirchengeschichte,
zumal in der höheren Schule, den inneren Zusammenhang der
Ereignisse fest zusammenzuschliessen hat; sodann, dass sie
diesen geschichtlichen Gang um wenige grosse Persönlichkeiten
zu vereinigen hat, die von den verschiedensten Seiten des

Lebens, der Lehre und der Verfassung aus geschöpft werden
können ; ferner, dass eine Vertiefung in das Leben der
kirchengeschichtlichen Grossen am sichersten durch Darbietung aus
den Quellen, am liebsten in bewegter Rede und Gegenrede,
wie in Gerichtsverhandlungen, Briefen, Disputationen, erreicht
wird; und endlich, dass, wo Berührungspunkte mit der
Allgemeingeschichte oder Literaturgeschichte vorkommen,... die
entsprechenden Stücke nicht, wie man wohl hin und wieder
hört, an den Geschichts- oder deutschen Unterricht abzuschieben,
sondern dass gerade solche Stücke um der Konzentration des

ganzen Unterrichts willen geflissentlich heranzuziehen sind,
damit die von den Schülern sonst verehrten Grossen auch in
ihrer Bedeutung für die Kirche gewürdigt werden können.
Die Quellen sind, wo nicht anders angegeben, selbständig
übersetzt oder in modernes Deutsch gebracht, doch so, dass
die zeitliche Färbung dadurch nicht gestört werden sollte.
Aber auch die Übersetzung anderer musste oft genug den

Forderungen der Schule entsprechend geändert werden.
Überhaupt sind alle Quellen und Quellenübersetzungen nicht ohne
weiteres übernommen, sondern schulgemäss überarbeitet worden,

daher nicht nur stark zusammengezogen, sondern auch
oft innerlich in schärferer Gliederung eingeordnet worden ; trotz
dieser Streichungen und Umsetzungen sollen sie dennoch den

wirklichen und wesentlichen Inhalt der Urkunden wiedergeben".
Demnach dürfte das Buch, so nützlich es für einen lebendigen
Unterricht in der Kirchengeschichte sein mag, doch für
wissenschaftliche Zwecke nur im Vergleich mit den Originalquellen
zu benutzen sein. G. M.

A. Réville: Histoire du dogme de la divinité de Jésus-
Christ. 3e édition, Paris, Alcan, 1904, fr. 2. 50.

Il ne faut pas confondre ce petit volume avec les deux
in-8° que l'auteur a publiés en 1897 sur Jésus de Nasareth,
bien que l'auteur ait partout le même point de vue.



— 669 —

Ce point de vue est, avant tout, le désir absolu d'être
objectif et sincère, et ici nous ne pouvons que rendre hommage
à l'éminent professeur, dont la loyauté est au-dessus de tout
soupçon. C'est, ensuite, le désir d'introduire dans des
conclusions en bloc les nuances d'évolution progressive que la
critique actuelle établit; ici encore l'auteur a raison en droit
et il faut lui rendre justice. La théorie du «bloc», c'est-à-dire
de l'absolu non analysé, qu'il faut adopter ou rejeter sans
phrases, sans explications, est fausse comme celle du « tout
ou rien » : cette théorie « absorbe les diversités réelles dans
l'unité factice, ne tient aucun compte des nuances, confond les
époques; de situations pleines de mouvement, de chaleur,
d'oppositions tranchées, elle fait des terrains tirés au cordeau,
où tout est aligné, immobile, lapidaire » (p. V). Cette théorie,
nous la repoussons aussi énergiquement que l'auteur, et nous
nous réclamons non moins que lui de la critique scientifique.

Mais nous en différons sur deux points. Le premier est
sa définition du dogme. Nous lui reprochons de le confondre
avec les formules dites dogmatiques, qui ne sont que des

explications plus ou moins réussies du vrai dogme. Le vrai
dogme, pour les disciples du Christ, est ce que le Christ a

enseigné, tout cela et cela seulement; autant ils s'attachent
fermement à ses enseignements divins, autant ils restent libres
vis:à-vis des explications humaines qui en ont été données dans
le cours des siècles, suivant les lumières ou les ignorances
de ceux qui les ont émises. Or, sous prétexte que les formules
dogmatiques en question, notamment celle-ci : «Jésus-Christ est
Dieu », ont été rédigées diversement et que l'auteur les trouve
erronées, il repousse le dogme, comme si le dogme était le

dogmatisme même. Sur ce premier point, nous le croyons
victime d'une grave erreur.

Le second point que nous croyons devoir lui reprocher,
est, au risque de l'étonner, son dogmatisme même. Je dis «au
risque de l'étonner», car il se croit certainement très éloigné
de tout dogmatisme, aussi bien du « dogmatisme protestant »

que du « dogmatisme irréligieux » qui, dit-il, n'est pas toujours
moins passionné ni moins étroit que les autres (p. VI). Je
m'explique. Jusqu'ici, ce qui a dominé parmi les théologiens, c'est —
je parle en général — l'esprit le contradiction. Contre les

théologiens qui rédigeaient une formule donnée par eux comme



— 670 —

absolue, par exemple: «Jésus est Dieu», d'autres se sont élevés
qui ont rédigé la formule contradictoire: «Jésus n'est pas Dieu»,
et qui l'ont imposée avec un absolutisme aussi intransigeant
que le premier. M. Troncy est des premiers, M. A. Réville
des seconds (p. 13—18). M. Réville reproche à M. Troncy des

t subtilités de sacristie » ; peut-être M. Troncy pourrait-il aussi

renvoyer ce grief à M. A. Réville. Nous sommes de ceux qui
au système de Vanti ou du sed contra cherchent à substituer,
quand il y a lieu (et c'est presque toujours le cas), la théologie
dite de conciliation, et qui, dans la question présente, disent:
«Jésus-Christ, qui sous un rapport est vrai homme, est aussi,
sous un autre rapport, vrai Dieu. » Je n'ai pas à discuter ici
les subtilités de l'arianisme, ni les subtilités des gnostiques,
des docètes et autres; mais je crois qu'on peut voir, dans
toutes les manières dont on s'est exprimé sur le Christ et dont
le Christ s'est exprimé lui-même, un accord, une harmonie,
une lumière, qui a tous les caractères de la vérité ; en sorte
que la critique, vraiment indépendante et impartiale, celle qui
tient compte de tous les éléments positifs de l'histoire, est
autorisée à renvoyer dos à dos les deux autagonistes cassants
et intransigeants qui ne voient chacun que la moitié de la
vérité, et non la vérité entière. M. A. Réville a vu le côté
humain de Jésus-Christ, et il l'a décrit d'une manière souvent
touchante et élevée (p. 2—3) ; mais, s'il a vu le verus homo,
il n'a pas vu le verus Deus, et il a pris dans un sens de

répugnance réciproque des assertions qu'il faut rapprocher, comme
on rapproche, dans tout problème, les éléments dont jaillit la
lumière complète.

On voit dans quelle mesure ce volume peut intéresser les

critiques qui sont au courant des discussions de ces dernières
années. Que de nuances ont été signalées depuis 1869, date
de la première édition E. M.

Ans. Schott, O. S. B. : Das Messbuch der hl. Kirche (missale
Romanum), lateinisch und deutsch mit liturgischen
Erklärungen. Für die Laien bearbeitet. 8. Auflage. Freiburg 1904.

Gebunden Mk. 3. 50.

Nach 32 Seiten Einleitung enthält das Buch auf 780 Seiten
kl. 12° eine Übersetzung fast des ganzen römischen Mess-



— 671 —

buchs mit daneben stehendem lateinischem Texte, dann folgt
noch ein Anhang mit Messgebeten u. a. von 228 Seiten! Wir
erwähnen das Buch wegen der von der Verlagshandlung in
einem Prospekt daran geknüpften Reklame. Darin wird
gesagt: „Unter den beklagenswerten Schäden, welche seit einem
Jahrhundert der Geist seichter Aufklärung im Gefolge hatte,
ist einer der bedeutendsten die Entfremdung des katholischen Volke*

von der Liturgie! Durch Mittel der verschiedensten Art von
der lebendigen Gemeinschaft mit der Kirche im öffentlichen
feierlichen Gottesdienste, von dort, wo der eigentliche
Pulsschlag ihres heiligen, gottinnigen Lebens wahrgenommen wird,
losgerissen, gleicht das christliche Volk an vielen Orten einem
Kinde, das, seit langem dem vertrauteren Umgang mit seiner
Mutter entzogen, die Sprache derselben nicht mehr zu kennen
scheint. In der Tat, jene warme, vom Geiste Gottes durchwehte

Liebessprache wie unsere gemeinsame Mutter, die
heilige Kirche, sie in ihren Gebeten beim öffentlichen
Gottesdienste redet, ist dem weitaus grössten Teile des Volkes zu
seinem eigenen unberechenbaren Nachteile zu einer fremden
geworden Was kann daher notwendiger sein, als dass die
berufenen kirchlichen Organe alles versuchen, um die
Gläubigen so in das Verständnis der liturgischen Texte und in den
Sinn der gottesdienstlichen Vorgänge und Gebräuche
einzuführen, dass sie im stände sind, wirksam an dem kirchlichen
Gottesdienste teilzunehmen und das in ihm verborgene
göttliche Manna zu kosten und die nach Gott hungernde Seele

damit zu nähren." Dazu wird ein Schreiben des Staatssekretärs
des jetzigen Papstes, Merry del Val, vom 26. März 1904 an
die Verlagshandlung abgedruckt, worin es heisst: „Se. Heiligkeit

beglückwünscht Sie zu Ihrem trefflichen Unternehmen,
wünscht Ihnen den besten Erfolg und verleiht Ihnen, um Sie

zu fernerer Wirksamkeit im Dienste des Glaubens anzueifern,
in liebevollster Weise den apostolischen Segen." Die Selbstkritik

über die Unfruchtbarkeit des lateinischen Gottesdienstes
ist sehr interessant. Den circulus vitiosus, dass man nun trotzdem

an der unverstandenen „Liebessprache" der Mutter Kirche
festhält, wagt man nicht zu durchbrechen, sondern bietet lieber
der „nach Gott hungernden Seele" das Monstrum eines über
1000 Seiten umfassenden, Deutsch und Latein untermischenden
Buches, das ihr schliesslich mit all seinen Formeln doch nur



6/ :

das Gerippe einer mechanischen und trotz Verdeutschung
unverstandenen Religiosität gibt. G. M.

Cölestin Vivell, 0. S. B.: Der gregorianische Gesang. Eine
Studie über die Echtheit seiner Tradition. Graz 1904. 205
Seiten. Mk. 3. 60.

Die Schrift ist zum „dreizehnhundertjährigen Jubiläum des
hl. Gregor des Grossen" (f 12. März 604) verfasst und tritt
selbstverständlich für die gänzlich unveränderte Beibehaltung
des gregorianischen Gesanges nach allen Richtungen als des
allein kirchlichen und klassischen ein, wobei sie sich auf
Äusserungen und Erlasse von Leo XIIL und Pius X. (motu
proprio vom 22. November 1903 und das Dekret der
Ritenkongregation vom 8. Januar 1904) berufen kann. Das dritte
Kapitel enthält die „Ästhetik des gregorianischen Gesanges",
u. a. Formschönheit, Ideengehalt und liturgischen Gehalt
desselben (S. 151 ff.). Interessant ist die Bemerkung, welche an
den Schluss eines Breves Leos XIII. vom 17. Mai 1901 an die
Mönche von Solesmes geknüpft wird: „In diesem Abschnitte
nimmt das private Schreiben den Charakter der Allgemeingültigkeit

an, indem es aus dem Kreise der Adressaten heraustritt

und sich an die allgemeine Kirche wendet mit der
Ermahnung, die Laien, besonders aber die Welt- und
Ordensgeistlichen möchten die traditionelle Choralform studieren und
im Gotteshause gebrauchen. Für diese Bestrebungen leistet
Leo XIII. volle Sicherheit gegen jedwede Belästigung und
verspricht sich von denselben grossen Erfolg, wenn es mit jener
Liebe und kirchlichen Pietät geschehe, wodurch sich die Mönche
von Solesmes stets ausgezeichnet hätten. Das Breve ist weder sub
annulo piscatoris ausgefertigt, noch auch trägt es die
Unterschrift der apostolischen Sekretarie. Aber deswegen entbehrt es

nicht auch der kirchenrechtlichen Bedeutung : denn es ist eine
positive Willensäusserung des Papstes und das genügt. Der
Papst ist kein konstitutioneller Monarch, welcher für die
Gültigkeit seiner Erlasse die Gegenzeichnung seines verantwortlichen

Ministers benötigt, sondern er ist ein absoluter Monarch,
der für sich allein vollgültige Entscheidung treffen kann.
„Jura omnia in scrinio pectoris sui censetur habere." Wenn



— 673 —

er im stände wäre, alle Obliegenheiten seiner Behörden allein
zu bemeistern, so könnte er der Kongregationen ganz entraten.
Er ist nicht an ihre Beschlüsse gebunden, ja er kann ihnen
Weisungen geben, einen anderen Weg einzuschlagen, ohne dass

er sie dadurch zu „Unterbehörden" degradierte" (S. 176). Also
Unfehlbarkeit und Allgewalt auch in der Kirchenmusik selbst
in einem „Privatschreiben" des Papstes!1) G. M.

Petites Notices.
* E. Amélineau : Les idées sur Dieu dans l'ancienne

Egypte. Paris, Faivre, br., 1893. — Cette Conférence résume
substantiellement les principales évolutions de l'idée de Dieu,
soit dans les classes inférieures, soit dans les classes
supérieures : fétiches, ennéades, triades, monothéisme. On peut
voir ainsi ce qui a été admis par les chrétiens et ce qu'ils ont
rejeté. Le monachisme égyptien a conservé plus d'une tradition

invétérée du pays.
* Dr Jacques Archatzikaki : Etude sur les principales fêtes

chrétiennes dans l'ancienne Eglise d'Orient; Genève, Weber,
1904, in-8°, 159 p. — Cette savante étude a été présentée à la
Faculté de théologie catholique de Berne en 1904 pour l'obtention

du doctorat. L'auteur, après avoir expliqué la signification
du sabbat dans la synagogue et celle du dimanche dans l'Eglise
chrétienne, a précisé surtout celle de la Pâque, de la Pentecôte,

de l'Ascension, de l'Epiphanie et de Noël. Plusieurs points
difficiles, relatifs à l'Epiphanie et à l'origine de la fête de Noël
en Orient, ont été élucidés. Nous espérons que l'auteur
continuera, dans son Eglise de Jérusalem, où tant de lumières
théologiques ont brillé, à nous donner des travaux de valeur
sur les questions religieuses et ecclésiastiques de l'Orient.
Rappelons les intéressantes Conférences qu'il à faites à GenèveJ à

') In demselben Verlage erschien gleichzeitig: Br. P. Wagner: Kyriale,
die gewöhnlichen Messgesänge, nach unseren ältesten Handschripten und in moderne

Notation umgeschrieben. 63 Seiten, 60 Pf. — Der Verfasser, Professor für
Musikwissenschaft und Kirchenmusik zu Freiburg in der Schweiz und
zugleich «Direktor der vom hl. Stuhl approbierten Gregorianischen
Akademie », wird in dem obigen Werke öfters erwähnt und wurde von Leo XIII.
besonders belobt.



_ 074 —

la <Minerva», sur le christianisme et le matérialisme (Genève,
Robert, 1903).

* Dr. theol. Joh. Baier : Der Pädagog Bischof Joh. Mich.
Sailer in seiner Bestellung sur modernen Pädagogik. Würzburg

1904. — Das kleine Schriftchen ist ein auf der 4.

Hauptversammlung des bayerischen katholischen Lehrervereins in
Regensburg gehaltener Vortrag, der mit grosser Wärme dem
bekanntlich von römischer Seite schon zu Lebzeiten misstrauisch
angesehenen Bischof auf dem behandelten Gebiete gerecht zu
werden versucht. Sailer wird gegen den Vorwurf des
Rationalisierens verteidigt, auch in der Erziehung war ihm Ziel und
Endpunkt Christus, er ist « nicht bloss als Bischof, als Mensch
durch seine wahrhaft gesunde Frömmigkeit, durch die Innigkeit

seines Lebens, sondern mehr noch durch seine ruhmreiche
Tätigkeit für die Schule unsterblich » (S. 3). Und wenn seine
Pädagogik den katholischen Pädagogen auch nicht alles bietet, so
bietet sie doch viel: «Er lebt und es wäre zu wünschen, dass
der Geist der Liebe und Versöhnlichkeit, der nur aus einer
klaren Lebensauffassung heraus sich bilden kann, all unser
Erbe würde. Seine Saat wird immer wieder aufspriessen, sein
Gebäude wird trotz mancher Stürme doch stehen bleiben, denn
es ist auf einem festen Fundament, auf Christus, gegründet»
(S. 12). G. M.

* Hans Bêlart: Nietssches Metaphysik. Berlin 1904, 120 S.

Mk. 2.— Eine völlig in Nietzscheschem Sinne verfasste Darstellung

seiner Anschauungen in seiner « grossartigen Periode von
der Umwertung aller Werte» als «Metaphysik», der Lehre
vom Bewusstsein, des Anorganischen, des Organischen, des

Weltalls, des Todes, der Lebensverneinung, der Musik, des

Jenseits von Gut und Böse! — Wer einen klaren und quellen-
mässigen Einblick in Nietzsches System, zugleich aber in die

Widerwärtigkeit dieses Systems trotz dessen Genialität
gewinnen will, mag diese Schrift studieren. G. M.

* Prof. A. Bullinger: G. W. Fr. Hegels Phänomenologie
des Geistes, behufs Einführung in die Philosophie und christliche

Theologie auf ihren kürzesten und durchaus
leichtverständlichen Ausdruck reduziert. Mit einem Anhang, Leben
Jesu-Schriften betreffend. München, Ackermann, br., 49 S. Mk. 1,

1904. — Wenn der Verfasser recht hat, dann ward nach dem



— 675 -
Tode Hegels von Schelling in der Vorrede zu « Victor Cousin
über französische und deutsche Philosophie, aus dem Französischen

von Hubert Beckers », 1834 gegen Hegel ein Wind-
mühlenflügelkampf eröffnet, in welchem über Hegel nur
phantasiert und gelogen worden und infolgedessen in der zweiten
Hälfte des vorigen Jahrhunderts in Deutschland alle wahre
Philosophie untergegangen. Gegenüber dem von ihm in früheren
Schriften nachgewiesenen gegenwärtig herrschenden « anti-
hegelschen Unverstand » will er in vorliegender kleinen Schrift
in der auf dem Titelblatt angedeuteten Weise einführen in die
Hegeische Gedankenwelt, in den Hegeischen Begriff, welcher
nach seiner Überzeugung wie aller Wirklichkeit, so auch dem
Christentum vollkommen gerecht geworden und kurz als die
Philosophie der Wahrheit und Freiheit zu bezeichnen ist.

* Dr. Georg Hoffmann : Die Lehre von der Fides implicita
innerhalb der katholischen Kirche. Leipzig, Hinrich, 1903,
in-8°, Mk. 8. —- S'il est une question à la fois très importante
et très confuse, c'est celle de la foi objective et subjective,
dans ses rapports avec l'histoire. Les théologiens romanistes
d'aujourd'hui sont aux abois pour essayer de sauver leur position
dogmatique : d'une part, ils affirment que le dogme est immuable
et ne peut pas changer; d'autre part, ils enseignent qu'il se

développe. De là des distinctions de foi implicite et de tradition

latente, qui aboutissent à établir l'identité du oui et du

non, et à montrer comment l'Eglise romaine ne change pas
dans son dogme lorsqu'elle définit comme dogme à une époque
précisément ce qu'elle condamnait comme une erreur à une
autre époque Ce volume est rempli de renseignements utiles.

* Ernst Horneffer : Vorträge über Nietzsche. Versuch
einer Wiedergabe seiner Gedanken. Berlin 1904, 7.—9. Tausend.
95 S. Mk. 2. — Im Gegensatz zu der Arbeit von Beiart wollen
diese Vorträge in populärer Art Nietzsche auch solchen
mundgerecht machen, « welche nicht notwendig wissenschaftliche
Vorbildung mitbringen ». Die Themata lauten : « Nietzsche, der
Philosoph und Prophet » ; « der Übermensch » ; « die Umwertung
aller Werte». — Wenn der Verfasser sagt, dass die weite
Verbreitung, welche diese Vorträge gefunden haben, ihn hoffen
lässt, « dass sie ihren Zweck, vor einer leichtfertigen,
oberflächlichen Auffassung Nietzsches zu warnen, erfüllen», so



— 676 —

hoffen wir, dass gerade eine genauere Bekanntschaft mit
Nietzsche davor warnen wird, sein blinder Anbeter zu werden '

G. M.
* Lie. Osk. Kohlschmidt: Protestantisches Taschenbuch.

Ein Hülfsbuch in konfessionellen Streitfragen. Im Auftrage
des Vorstandes des evangelischen Bundes herausgegeben unter
Mitwirkung zahlreicher Fachmänner. Leipzig, C. Braun, 1903
und 1904. — Das « Taschenbuch » will «dem oft und vielseitig
empfundenen Bedürfnis nach rascher und zuverlässiger
Orientierung in konfessionellen beziehungsweise interkonfessionellen
Fragen dienen » (Vorwort). Dieses fraglos überaus verdienstliche

Werk ist bis zum Buchstaben W (Windthorst) gediehen,
ist also dem Abschlüsse nahe. Dass es auch uns gerecht wird,
das erweisen Artikel wie: Altkatholizismus, Baltzer, Döllinger,
Jansenismus, Janus, Reusch, Romfreie Kirche von Utrecht,
Unfehlbarkeit, Vatikan. Konzil u. a. Wir empfehlen jetzt schon
das « Taschenbuch » der besonderen Beachtung unserer Freunde.

Seh.
* Prof. F. Mülhaupt: Natur und Bibel, Anthropologie und

Nationalität im Lichte christlicher und moderner
Weltanschauung; Bonn, C. Georgi, in-8°, 53 S., 1904. — Les questions
politico-ecclésiastiques passionnent actuellement le monde ; les

questions purement ecclésiastiques passionnent quelques Eglises
seulement; les questions religieuses scientifiques ne passionnent
que très peu d'esprits, et cependant ce sont elles qui sont les

plus importantes et qui devraient préoccuper non seulement
les savants antireligieux qui attaquent, mais surtout les
théologiens qui devraient défendre la religion en général et le
christianisme en particulier. C'est un malheur que les théologiens,

sauf de rares exceptions, n'étudient pas assez les sciences
naturelles. Les grands efforts de l'avenir doivent se diriger de

ce côté; les sciences et la philosophie sont de plus en plus
nécessaires aux théologiens dignes de ce nom. Aussi faut-il
accueillir avec gratitude la savante étude de M. le professeur
Mülhaupt, rédacteur du « Deutscher Merkur », qui réfute à
nouveau les vieilles objections de M. le professeur A. Ladenburg.
L'auteur a dédié son étude à la Faculté de théologie catholique

de Berne, qui ne peut qu'en être honorée.
* F. Passarge: Präparalionen su 40 Kernliedern und IO

geistlichen Liedern aus der neuern und neusten Zeit der evan-



— 677 —

gelischen Kirche. Zweite, vermehrte und verbesserte Auflage.
Hannover und Berlin 1904. 290 S. Mk. 2. 40. — Das Buch
(XVIII. Band der pädagogischen Bibliothek) ist für die Oberstufe

der Volks- und Mittelschulen bestimmt. Jede Präparation
enthält eine « Vorbereitung » (Geschichtliches, Biblisches u. a.
über Entstehung des Liedes), eine « Darbietung » (Text des
Liedes), « Vertiefung » und Inhaltserklärung der einzelnen
Strophen. Der Anhang (S. 239 ff.) gibt nach einem Rückblick auf
die kirchliche Dichtung vor der Reformation einen Überblick
über die geschichtliche Entwicklung des evangelischen Kirchenliedes

bis zur Neuzeit. G. M.

* Léon de Rosny : L'idée de Dieu dans la philosophie
religieuse de la Chine. Paris, André, br., 1899. — Très instructive

conférence, où sont clairement distinguées les trois époques
d'avant Confucius, de Confucius et de Lao-tse. L'auteur montre
l'erreur de ceux qui accusent les Chinois d'athéisme. «Je me
crois autorisé, dit-il, à soutenir que la civilisation chinoise ne
professe pas plus l'athéisme qu'aucune autre des grandes
civilisations du monde, et que le Déisme de la Chine, dès la
haute antiquité, a même atteint à une hauteur de conception
que notre orgueilleuse Europe ne peut guère prétendre avoir
sérieusement dépassée » (p. 186).

* Anton Vogrinec : Nostra maxima culpa Die bedrängte
Lage der katholischen Kirche, deren Ursachen und Vorschläge
zur Besserung. 2. Aufl. Wien und Leipzig, C. Fromme, 1904.

— Der Verfasser meint es ernst mit seinem Buche. Er schreibt
es nicht gegen seine Kirche, sondern für dieselbe. «Diese soll
ihren ganzen Glanz erstrahlen lassen, frei, nicht verborgen in
ein irdisches, altertümliches, die Menschen abstossendes
Gehäuse. » Nicht Steine will er auf die Kirche werfen, sondern
nur « den im Laufe der Zeit angesammelten Staub wegbringen,
um sie in ihrer ganzen Schönheit erscheinen zu lassen» (p.328).
Erziehender Religionsunterricht — der übliche Katechismus ist
ihm « ein unpsychologisches System von Definitionen und
Determinationen » —, Gebrauch der Muttersprache bei der
Sakramentspendung (warum nicht auch beim Gottesdienste?),
Kommunion ohne vorhergehende Ohrenbeichte, zeitgemässe Reform
des Fastens, Mass bei der Heiligen- und Reliquienverehrung,
Aufhebung des Zwangszölibats, würdige Besoldung des Seel-



— 678 —

sorgeklerus — das sind seine Hauptdesideria. Hie und da tönt
auch die Klage leise durch, dass die Bischöfe nicht mehr die
Selbständigkeit früherer Zeiten haben und mehr als nötig an
Weisungen von Rom gebunden sind, wiewohl der Papst nur
« primus inter pares » ist. Unbewusst legt hier der Verfasser
den Finger an die Wurzel der Krankheit. Aber dennoch will
er nicht los von Rom oder los vom Papst. Es ist die alte traurige

Geschichte. Was kann aus Halbheit erblühen? Sch.

* Bischof Dr. Th. Weber : Trinität und Weltschöpfung; die
Grundlagen des positiven Christentums. Gotha, A. Perthes,
1904, br., 58 S. — Vorwort: Die nachfolgende Abhandlung sei
allen denen aufs wärmste empfohlen, welche, von konfessioneller

Engherzigkeit frei, das positive Christentum, wo immer
es ihnen begegnet, mit Freude begrüssen. Die Zeichen der
Zeit weisen deutlich darauf hin, dass in religiöser Beziehung
eine neue Weltepoche sich vorbereitet. Zum Heile aller Völker,
namentlich des deutschen Volkes, ist durchaus erforderlich,
dass sie eine wahrhaft christliche werde. Wer mit dem
Verfasser der gleichen Ansicht und von demselben Wunsche
erfüllt ist, wird, denke ich, die kleine Arbeit, wofern er sie ohne
Vorurteil verständnisvoll liest, nicht für überflüssig halten und
nicht ohne Befriediçuns; wieder aus der Hand legen.

Ouvrages nouveaux.

Neu 2toh< (Nouvelle Sion), Revue publiée tous les deux mois
à Jérusalem (texte grec), 1904. — Le fascicule de mai et

juin contient des articles très variés sur les actualités de

l'Eglise de Jérusalem. Nous souhaitons à cette Revue les
meilleurs succès.

Le Rev. Archimandrite Chrysostome Papadopoulos, directeur
de l'école théologique de Ste-Croix : MsXsziov roîi Hrjyâ, liana
xaì IlatoiaQxov 'AÀsi-avâçsiaç, nsQi ysvéaswç xlfi ipv%rjç tov uvDqw-
rcov. Ev IsQOOoXiqwiç, Ì904. — Ai xaxu %ov 42 Alcòva rsXsrai rfjç
'ExxXrjGîaç 'IsqoOoXv/.iù)v.

Prof. Dr. Paul Wernle : Die Quellen des Lebens Jesu ; Halle,
Gebauer-Schwetschke, br., 92 S., 40 Pf., 1904.



— 679 —

A. Dufourcq: S. Irénée; Paris, Lecoffre, 1904.

Dr. J. Lepsius: Das Reich Christi, Nr. 6, 1904: Die Kirche in
ihrem Verhältnis zur inneren und äusseren Separation. —
Der christliche Orient, Nr. 6, 1904: Aaran.

Theologischer Jahresbericht, 23. Band, 1903: I. Abteilung:
Vorderasiatische Literatur und ausserbiblische
Religionsgeschichte bearbeitet von Beer und Lehmann; Berlin,
Schwetschke, 1904, Mk. 4. 60.

Textes el Documents pour l'élude historique du christianisme;
Paris, A. Picard. — Cette nouvelle collection que MM. Hipp.
Hemmer et P. Lejay viennent de fonder, a pour but de faire
connaître les textes originaux des documents historiques les
plus importants. Les textes grecs seront accompagnés d'une
traduction française ; il en sera de même pour les textes
latins qui présentent une réelle difficulté. Cette collection
sera exclusivement historique et non critique, en ce sens

que les directeurs «refusent de se mêler à aucune polémique
religieuse». Nous espérons tenir nos lecteurs au courant cle

cette publication, qui pourra être fort utile.


	Bibliographie théologique

