Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)
Heft: 48

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

E. Ca. Basur: Le Concile de Turin (417); Paris, Picard,
in-8°, 1904,

Ce volume, qui est le fascicule VI de la bibliotheque de
la Fondation Thiers, n'est pas seulement l'histoire et I'expli-
cation du Concile de Turin, de 417, mais encore une <¢tude
trés substantielle, trés claire, trés précise, des relations qui
ont eu lieu, de 417 a 450, entre la papauté romaine et les
Eglises de la Gaule Méridionale. On y voit comment la pa-
pauté s'est efforcée d’établir sa juridiction sur ces Eglises,
et comment elle y a réussi, griace a la faveur du pouvoir im-
périal gu'elle a su habilement se ménager, et griace aussi a la
faiblesse des évéques. Sans doute quelques ¢évéques, comme
St. Proculus de Marseille et St. Hilaire d’Arles, ont résisté,
mais la plupart ont faibli; et ainsi s'est transformée en auto-
rité cette simple primauté d’honneur qui avait été reconnue a
I'Eglise de Rome par les autres Eglises. L’histoire de la pro-
vince ecclésiastique d’Arles, depuis les ambitieuses intrigues
du pape Zosime et de 'évéque Patrocle en 417 jusqu’a celles
du pape Léon I’* et de I'évéque Ravennius en 450, est vrai-
ment trés intéressante, surtout pendant 1'¢épiscopat d'Hilaire,
et M. Babut 'a racontée avec beaucoup de science et de
clarté. Son étude, au point de vue de la documentation, ne
laisse rien a désirer, sauf sur un point: peut-étre donne-t-il
trop facilement raison a4 M. Duchesne contre Friedrich dans
la question de I'lllyricum ecclésiastique (p. 71), comme aussi
dans celle du Concile de Sardique (p. 75).

Les lecteurs attentifs remarqueront ce que l'auteur dit des
évéques sortis du monachisme en Occident, et de lattitude
que les évéques de Rome ont prise contre eux; également les
appréciations, malheureusement trop breéves, qu'il émet au



— 0637 —

sujet du priscillianisme. L’auteur y suppléera, et nous prenons
bonne note de la promesse qu’il fait (p. 42) de revenir sur
cette question et de développer les trois points suivants:
« 1° La querelle du priscillianisme ne se restreignit pas a I'Es-
pagne, comme Sulpice Sévere s’est appliqué systématiquement
a le faire croire, mais troubla tout ensemble 1'Eglise espa-
gnole et I'Eglise gauloise. 2° Martin de Tours fut gravement
compromis (?) dans laffaire; et ses adversaires a Tréves, en
386, furent un moment trés prés d'obtenir sa condamnation.
3° Priscillien ne fut nullement l'inventeur ou le propagateur
d’'une hérésie dogmatique; les priscillianistes n’ont formé qu'un
parti ascétique et piétiste; toute la tradition hérésiologique
relative 4 leur prétendu systéme ne repose que sur une im-
posture d'ltacius, évéque d’Ossonoba. »

Mais revenons au Concile de Turin. Je ne saurais mieux
en caractériser la portée qu'en citant les propres paroles de
I'auteur (p. VII-X): «La lettre du Concile de Turin aux Eglises
gallicanes, rapprochée des lettres contemporaines du pape
Zosime, me parut revétir un intérét singulier : on y retrouve,
apres plus de quatorze siécles d’oubli, le souvenir d'un conflit
ardent entre le siége de Rome et un groupe d’évéques gau-
lois, soutenus par le siége de Milan. Ce conflit fut-il dans
Ihistoire de la papauté un simple épisode? J’ai essayé de
montrer qu'il y fallait voir plutdt une crise décisive. On a
reconnu depuis longtemps que les Eglises provencales, en
raison de l'occupation progressive des autres provinces de
I'Occident par les Barbares, avaient tenu une grande place
dans les prcéoccupations des papes du Ve siecle. Clest en Pro-
vence que la politique autoritaive de 1'évéché romain a fait
ses essais au temps de Zosime, et qu'elle & obtenu son pre-
mier triomphe au temps de Léon le Grand. L’exemple de
labsolue soumission au siege apostolique est venue de la. Si
I'on veut savoir comment s'est établie la monarchie ecclésias-
tique du premier pape, c’'est dans la correspondance de Rome
avec Arles, Vienne, Narbonne et Marseille qu'il faut chercher
les documents. Or toute l'histoire des relations de I'Eglise de
Rome avec les métropoles provencales change d'aspect et de
sens lorsqu’'on a remis le Concile de Turin a sa place dans
la suite des événements... Le pape Zosime, en 417, se crut
en mesure de disposer des Eglises d'une maniére souveraine,



comme l'empercur disposait des cités: le Concile de Turin se
réunit afin de porter remede aux mendes amibitieuses de cer-
tarnes persounes, et il infirma le décret du pape. Vingt-huit
ans plus tard, le pape Léon voulut & son tour parler en mai-
tre a la Gaule. Comme il se souvenait du conflit de 417 et
savait les Gallicans fort peu disposés a s'incliner devant ses
décisions, il sollicita de l'emperenr un €édit qui leur enjoignit
de se soumettre : Valentinien III pronong¢a que tous les décrets
du pape de Rome seraient désormais pour les évéques des
Gaules autant de lo/s obligaloires, et menaca les contrevenants
de poursuites criminelles pour lese-majesté. L’essentiel de ce
petit livre est dans le rapprochement de deux faits: la défaite
de Zosime et la victoire de Léon le Grand, et de deux docu-
ments : la lettre synodale de Turin et 1'édit de Valentinien 1II.
Une conclusion d'ensemble m'a paru se dégager de ces faits:
c'est que le pouvoir impérial a eu bien plus de part qu'on ne
I'a pensé jusqu'a présent a l'établissement de la monarchie
ecclésiastique romaine. »

Cette conclusion, quoi qu'en dise M. Babut, était connue
et déja solidement démontrée. Mais il est bon qu’'un ouvrage
comme celui-ci le démontre & nouveau avec une grande clarté.
Bref, I'Eglise avait assign¢ a 1'évéque de Rome le premier
rang, «mais elle ne lui avait attribué¢ ni contrdle, ni droit de
justice sur les autres évéques, et, d’'elleméme, elle ne s'était
pas organisée ¢n monarchie. Aux privileges honorifiques et a
I'influence morale des papes, deux décrets tmpériaux rendus
en 369 et 378 ajoutérent un pouvoir de fait: les empereurs
d’Occident Valentinien [ et Gratien conférerent au pape
Damase et au Concile vomain le droit de juger en appel tous les
évéques de lewr empirve. La primauté de juridiction se joignit
ainsi a la primauté d’honneur; la primauté de jurisprudcnce
en fut la conséquence presque immédiate, et les premieres
décrétales furent expédi¢es de Rome en Gaule, en Espagne et
en Afrique » (p. 189).

Les lecteurs comprendront que nous insistions sur des
données historiques aussi graves. Peut-étre M. Babut ne fait-il
pas assez ressortir que la manifestation de 417 a été, non pas
une nouveauté de sentiment (p. 211), mais le résultat, 1'ex-
pression méme des libertés traditionnelles de I'Eglise entiére.
Il regrette avec raison que les défenseurs des libertés galli-



— 639 —

canes n'en aient pas appelé, au XVII® siecle, a l'assemblée
de 417, a St. Marole de Milan, a4 St. Simplice de Vienne, a
St. Procule de Marseille, etc. Qu'il se rassure, la vérité re-
prendra ses droits; et la meilleure maniere de saper la
papauté, c'est de montrer le «néant» de ses origines. Dé¢ja
ceux qui veulent voir, voient. E. MicHaub.

E. Ch. Basutr: La plus ancienne décrétale. Paris, Société
nouvelle de librairie, 17, rue Cujas, in-8° 83 p., 1904,

Il s’agit d'une lettre qui s’est transmise sous le simple
titre de: Canons des Romains aux évéques gaulois. Des évéques
de Gaule avaient interrogé I'évéque de Rome sur la teneur de
certains canons, et l'évéque leur a personnellement répondu
(p. 32). N'a-t-on pas outrepassé et exagéré la portée de cette
réponse, en essayant d'y voir comme l'exercice d'un pouvoir
de légiférer que 1'évéque de Rome aurait déja possédé a 1'é-
poque ou cette réponse a ¢été écrite? 1l est permis de le
penser; car rien dans le texte n'affirme un tel pouvoir. Que
des évéques, dans le patriarcat d’Occident, aient eu la pensée
de demander & leur patriarche son opinion sur certains points
disciplinaires, il n'y a rien, dans cette démarche, qui démontre
dans ce patriarche une autorité quelconque sur 1'Eglise uni-
verselle.

D’abord, il importe de noter que ces canons sont ano-
nymes, et qu'ils sont présentés comme étant «des Romains »
ou de I'Eglise de Rome, en général. Quel en est 'auteur? A
la suite de Sirmond, Hefele, Hinschius et d’autres attribuent
cette dcécrétale o Innocent It (401-417); a la suite de Coustant,
Maassen, Loening, Bruns, Langen, Rauschen l'attribuent a Sirice
(384-399); M. Duchesne ne se prononce pas. M. Babut pense
qu'elle est plus ancienne et qu'elle remonte & Damase (366-384).
Pour le démontrer, il compare quelques canons de la décrétale
en question et quelques textes de Sirice sur les mémes sujets,
et il constate que les textes de Sirice ajoutent quelque chose
aux prescriptions des Camons,; d'ou il conclut que les Canons
des Romains sont antérieurs (p. 23). «Il faut déclarer nette-
ment que tout le passage des Canons relatif aux digami n'est
a4 coup sOr ni de Sirice, ni d'Innocent, et que le seul pape
auquel on puisse l'attribuer est le pape Damase» (p. 29).



640 —

11 parait démontré que Sirice a ¢té plus affirmatif et plus
impératif que Damase; que, dans sa lettre du 3 février 385
a Himerius, «il le prend de beaucoup plus haut» (p. 35); que,
selon lui, il y a deux sortes de lois de U'Eglise, les unes dé-
libérées par les conciles, les autres ¢dictées par le saint-siége;
qu'il y avait chez lui, comme disait Paulin de Nole, de la «su-
perbe » (p. 38). M. H. C. LLea pense aussi que les Canons aux
Gaulois sont antérieurs a la décrétale a Himerius (p. 39).

Quoi qu’il en soit, notons quelques points de ce document:
— 2. Beaucoup d’'évéques ont changé la tradition des Peres
et sont tombés dans les ténebres de I'hérésie. Les évéques
des Gaules ont daigné demander «a lautorité du siége apos-
tolique » d’exposer la science de la loi ou les traditions. —
5. Le baptéme et l'eucharistie sont administrés par les sacer-
dotes (évéques, prétres, diacres): Ea de sacerdotibus primo in
loco statuta, tum et de (episcopis) presbyteris et diaconibus,
quos sacrificiis divinis necesse est interesse, per quorum manus
et gratia baptismatis traditur et corpus Christi conficitur. —
8. Sur le mariage des prétres: Qui major fuerit baptizatus, et
si manserit pudicus unius uxoris vir, potest clericus fieri, si
nullis aliis criminum f{uniculis allicetur. — 9. Sur la tradition
et le critérium calholique: S1 una fides est, manere debet et
una traditio. Si una traditio est, una debet disciplina per
omnes ecclesias custodiri. Diversis regionibus quidem ecclesiae
sunt condite, sed per omnem mundum unitate fidei catholica
una est appellata. — 10. Sur la rémission des péchés: Paschae
tempore presbyter et diaconus per parrochias dare remissionem
peccatorum et misterium implere consuerunt. — 11. Sur le
crisma tnfusum capiti: ... Si oleo fuerit contactus non sape
sed semel, virtute sua Deus operatur in tempore. — 18. Sur
I'évéque qui «envahit» une Eglise étrangere: Ex hoc si quis
in aliena diocisi ausus fuerit ordinationem facere prasumere,
sciat se de statu suo posse periclitari, qui alienam ecclesiam
invadere preesumpserit. L’évéque de Rome ne songeait donc
pas encore, en ce temps-la, 4 «envahir» les dioceéses autres
que le sien. E. M.



— 041 —

P. Briuxvicu: Los von Rom-Kimpfe im Bohmerland. III.
Wie die heutigen romfreien Kirchen in Bohmen entstanden.
Miinchen, Lehmanns Verlag, 1904,

Die Schrift erzéihlt die Lage der heimlichen Protestanten
in Béhmen zur Zeit des Regierungsantritts Josefs II., die Be-
drangnisse der Iivangelischen in der ersten Toleranzzeit, die
evangelische kirchliche Weiterentwicklung in dem halben Jahr-
hundert nach Josefs II. Tode, die Zeit von 1848, die Konkor-
datszeit, die deutschkatholische Bewegung, die neue Briider-
gemeinde in Bohmen, die Kimpfe um den Bestand der evan-
gelischen Schulen, die Unfehlbarkeitserklirung und die
Kindigung des ¢sterreichischen Konkordats, das Einsetzen der
altkatholischen Bewegung in Bohmen, die Begrindung der alt-
katholischen Gemeinde Warnsdorf, die altkatholische Bewegung
der siebziger Jahre im Ubrigen Bohmen, die Erkampfung der
staatlichen Anerkennung des Altkatholizismus, den Aufschwung
der Bewegung im Jahre 1883, den Bestand der evangelischen
Kirchen A. B. und H. B. in Béhmen im Jahre 1898. Von be-
sonderem Interesse fiir uns sind die Abschnitte tuber die alt-
katholische Bewegung. Die Seelenzahl der Altkatholiken in
Bohmen ist nach dem Stande von 1897 mit 10,580 angegeben;
sie hat jetzt die Ziffer 14,000 weit tiberschritten. Wir emp-
fehlen die lehrreiche und interessante Schrift. Sch.

L. CraseN: Zuriick zu Luther. Kritische Richtlinien fiir die
Aufgaben der Gegenwart. Halle a. 5. 1904, 121 Seiten. Mk. 2.

Nicht durch bestimmte Lutherworte soll der Nachweis
versucht werden, .wie lL.uther gegeniiber den verschiedenen
Fragen, die unsere Zeit bewegen und die ihr zur Beantwortung
aufgegeben sind, wohl urteilen und entscheiden wiirde. Das
wire ein nutzloses und aussichtsloses Unternehmen und 'von
sehr zweifelhaftem Wert. Denn man wiirde bei nicht wenigen
Fragen einem Wort, wo Luther die Frage nach der einen
Seite entschieden zu haben schiene, ein anderes Lutherwort
entgegensetzen konnen, das etwa fir die entgegengesetzte Int-
scheidung in Anspruch genommen werden konnte“, vielmehr
soll die Grundstimmung der Personlichkeit Luthers, dass er
alles, was er dachte, sagte und tat, aus seiner durch Christus



— Bl -

bewirkten Lebensgemeinschaft mit Gott herauswirkte, seine
Gotthezogenheit, als Richtschnur der Gedanken des Verfassers
dienen, die dann im einzelnen ausgefiihrt werden als ,die re-
ligiosen Bedirfnisse“ unserer Zeit: Zuriick zu Luther, zu seiner
Glaubensfreudigkeit, Glaubenstreue, Glaubensfreiheit; und die
Lsittlichen Lirfordernisse®: Zurick zu Luthers Gesinnungsernst,
Tatkraft und Zielbewusstheit. Weil Luther nicht zitiert wird,
liest sich die Schrift glatt und bietet dem Verfasser Gelegen-
heit, in populirer Art die Zustiinde in der evangelischen Kirche
(Professorenfrage, Angst vor der Kritik, soziale Aufgabe des
seistlichen), sowie auch das falsche Verhalten der Protestanten
gegeniiber Rom (S. 96 ff., S. 112 u. 6.) in freimiitiger Weise zu
beleuchten. G. M.

Encyclique patriarcale et synodale de Constantinople,
sur les relations des Eglises autocéphales et orthodoxes et
sur d'autres .questions ecclésiastiques; Réponses desdites
Eglises et Remarques du patriarche cecuménique sur ces Ré-
ponses; broch. de 80 p. (fexte grec), 1904,

Des traductions francgaises ont été publi¢es, soit de P'En:
cyclique du patriarche, soit des réponses des Eglises autocé-
phales. Il s'agissait des relations a établir entre les Eglises
d'Orient, d'une part, et les Eglises romaine, protestante, an-
olicane et ancienne-catholique, d’autre part. Les réponses des
Eglises consultées sont loin d'avoir la valeur qu'on aurait dé-
sirée : car il est visible que la plupart ne connaissent que tres
insuffisamment les Eglises sur lesquelles elles se sont pronon-
cées. Le patriarche de Constantinople s’en est vraisemblaple-
ment apercu; aussi, dans les tres intéressantes Remarques dont
il a fait suivre les documents susmentionnés, a-t-il vivement
engagé ses coreligionnaires a ¢tudier plus a fond les graves
questions qui leur sont proposées. Voici ce qu'il dit au sujet de
I'’Eglise ancienne-catholique (p. 77-78):

«...Avec de plus grandes et de meilleures espérances, nous
devons nous occuper soigneusement des anciens-catholiques et
des Anglicans, ceux-ci montrant aussi du respect et du zele
envers la sainte Eglise orthodoxe du Christ. Bien que les théo-
logiens ne soient pas d'accord sur les différences doctrinales
qui existent entre les anciens-catholiques et les orthodoxes,



— 643 —

cependant nul ne peut méconnaitre ce fait: que les chrétiens
occidentaux qui s’approchent aujourd’hui le plus pres de 'Eglise
orthodoxe sont les anciens-catholiques. Donc nous devons les
aider dc tout notre pouvoir dans leurs travaux et leurs luttes,
alin que, n'inclinant ni &4 gauche ni a droite, ils restent tou-
jours dans la voie méme de I'Eglise orthodoxe. Afin de n'étre
pas indifférents envers ces fréres qui cherchent depuis long-
temps ce gqui est juste et ce qui a ¢t¢ donné par Dieu, et qui
désirent vivement 'union et la communion ecclésiastique avec
nous,; afin de n'étre pas accusés d’injustice envers eux, en les
jugeant d’aprés des bruits erronés et non sur des documents
authentiques et officiels, nous ferions beaucoup mieux de leur
demander les motifs sur lesquels est fondcée leur espérance,
c'est-a-dire une profession claire, exacte et officielle de leur
doctrine, qui puisse étre signée dans leur synode par lewrs
¢véques ct leurs pasteurs, de maniére que la discussion, l'ex-
plication, I'entente ¢t la réalisation de notre commun désir aient
licu avec la grace de Dieu. » E. M.

Karl Gerold Ge&Erz: Die Abendmahlsfrage in ihrer ge-
schichtlichen Entwicklung. Ein Versuch ihrer Loésung.
Leipzig, Hinrich, in-8°, 1904, Mk. 8.

Nous n’avons encore, que je sache, ni une bonne histoire
de la question eucharistique, ni une bonne explication doctri-
nalc. Les documents sont trés nombreux, mais ¢épars et contra-
dictoires sur beaucoup de points. L’auteur du présent volume,
au lieu de commencer par le commencement, c'est-a-dire d'ex-
poser objectivement l'institution de 'eucharistie et les manieéres
diverses dont ce rite a ¢€té expliqué et pratiqué dans 1'an-
cienne Eglise, a commencé par dire ce que l'eucharistie a été
pendant le moyen age, a partir de Paschase Radbert. Les 34
pages qu'il consacre 2 cette premiére partie sont loin d'avoir
épuisé le sujet; 'auteur semble ignorer les travaux de la Reviue,
surtout en 1895 et 1896. De la page 35 a la page 100, il re-
trace les débats cucharistiques a I'époque de la Réforme, mais
en glissant par trop sur Calvin, qui n'occupe gutre qu'une
page (p. 98-99), lui qui, de tous les réformateurs, a parlé avec
le plus de profondeur de cette question. Il passe a pieds joints



644 —

sur le XVII® siecle. Dans une troisiéme partie, consacrée a
I'époque moderne (in der neuesten Zeit), l'auteur discute
longuement les origines de 1eucharistie, ses rapports avec
I'A. T., ce qu'a ¢ét¢ la tradition des premiers siccles. Il cite
quelques textes des Peres et surtout les théologiens protestants
allemands du XIX® siecle. A ce dernier point de vue, ce vo-
lume sera utile aux théologiens francais, anglais et autres qui
ne les connaissent pas assez. E. M.

H. GuTHE: Geschichte des Volkes Israel. Mit einem Plan von
Jerusalem und einer Ubersichtskarte. 2. Auflage. Tibingen
und Leipzig 1904. 354 Seiten.

J. WELLHAUSEN : Israelitische und jiidische Geschichte. 4. Aus-
gabe. Leipzig 1901. 394 Seiten.

Zu den Fragen der alttestamentlichen Kritik, soweit sie
sowohl die alttestamentlichen Schriften als die daraus geschopfte
judische Geschichte und Entwicklung der Religion Israels be-
treften, hat die altkatholische Wissenschaft eigentlich noch
keine oftentliche Stellung genommen, secitdem Reuschs ,Lehr-
buch der EKinleitung in das Alte Testament® (4. Auflage 1870)
infolge der vatikanischen Wirren nicht mehr aufgelegt wurde.
In dieser Auflage sind namentlich die IFForschungen und Hypo-
thesen von Wellhausen noch nicht verwertet. In seinen spéteren
Vorlesungen hat Reusch dieselben wohl erwiihnt, aber dort
ebensowenig wie in seinem Lehrbuch zu den fritheren An-
fingen der alttestamentlichen Kritik eine grundséitzlich bei-
pflichtende Stellung eingenommen, wie das in dem durchweg
konservativen Charakter dieses grossen Gelehrten begriindet war.

Es ist daher gerechtfertigt, wenn wir einige der wich-
tigsten Niederschliige der neueren Kritik, wie sie in obigen
zwel Werken sich finden, wiedergeben: Die Quellen des Alten
Testaments stellen in der Form der Familiengeschichte, der
Genealogie die Ethnologie, Vilker-, Stammes- und Ortsgeschichte
dar, wofiir Regeln wie die folgenden gelten: Mann und Vater
wird die Gemeinschaft selbst. Der Name des Volkes, Stammes
oder Geschlechts wird ohne jede Anderung Name des Vaters
und Mannes ... Er wird ferner das stirkere Geschlecht oder
derjenige von zwei verbundenen Teilen, der den Namen her-



645

gegeben hat. Weib und Mutter wird der kleinere Teil, die
kleinere Stammgruppe gegeniiber dem Ganzen, das schwiichere
Geschlecht, das in dem stirkeren mit der Zeit aufgegangen
ist, oder die Gegend, das Land, die im Hebriischen als weib-
lich gedacht werden ... Heirat bedeutet im allgemeinen die
Verschmelzung zweier oder mehrerer urspriinglich geschiedener
Geschlechter oder Stimme... Die Heirat ist entweder connubium
oder Konkubinat, d. h. entweder haben sich zwei ebenbiirtige
Stiimme miteinander verbunden oder zwei nicht ebenbiirtige,
etwa ein freies und ein unfreies Volk ... Geburt eines Kindes
bezeichnet die Entstehung eines Geschlechtes oder Volksteils.
Gleichstehende Stimme oder Geschlechter werden als Briider
nebeneinander gestellt; der miichtigste Stamm erhilt die Erst-
geburt, das ist die Herrschaft (Guthe S. 4 ff.; vgl. Wellh. S. 23).

Diese Grundsitze finden besonders auf die ,Erzvitersagen®
Anwendung (G. § 51). Sie sind erst entstanden nach der Eini-
gung der Stimme zu einem Volke, die Stimme sind édlter als
ihre Heroen, nicht umgekchrt. Die Gestalten der Erzviiter
(einschliesslich der Sohne Jakobs, insbesondere Josefs) sind
nicht nur dem Ursprunge nach untereinander verschieden,
sondern auch aus sehr verschiedenen Sticken zusammen-
gewachsen. Sie enthalten alte Stammes- und Ortsgeschichten,
die Israel iibernahm und umgestaltete; israelitische Stammes-
und Ortsgeschichten; personliche Gaben und Tugenden, die
hauptséichlich in dem Bilde Abrahams, Jakobs und Josefs her-
vortreten (G. S. 182). — Das Schema der zwolf Stimme ist
lingst als ein kinstliches erkannt worden (G. § 13). Josef ist
der llerrscherstamm (G. S. 182), es ist ( = Isral) der Sammel-
name fir die hebriischen Geschleehter, die sich eine Zeitlang
in Agypten aufgehalten haben (G. S. 23; Wellh. S. 12), auf
den igyptischen Denkmilern hat man nach einer Spur der
Hebréder bisher vergeblich gesucht (G. S. 24 f.). — Der Auszug
aus Agypten ist auf eine allgemeine Bewegung der hebriischen
(reschlechter zuriickzufiihren, die auf Kanaan abzielte. In.der
Wiiste sind die ,12 Stimme* wahrscheinlich vereinigt.

Moses (agyptisch = Kind Gottes) war Religionsstifter ,mit
all den Zugaben, die sich fir einen Mann an der Spitze von
Hirtenstimmen aus den Verhiiltnissen notwendig ergeben®; er
ist daher zugleich Priester, oberster Richter und FKiihrer, Ver-
sorger und Richer der Seinigen (G. S. 28). Der Schauplatz



— Bl -

des Wiistenaufenthalts ist wesentlich zu beschriinken auf die
wasserrceiche Gegend von Kades (G. 5. 32) und hat die Be-
deutung (. § V), dass Moses hier fiir die neue Religion einen
lebendigen Kérper schuf durch Einigung der Stimme, Aner-
kennung sciner Autoritiit und der Entscheidungen, die er an
(xottes Statt thnen fillte. — .Im innersten Wesen unwirklich
aber ist das Wunder von der Bundesschliessung am Sinai. Wer
mag im Ernste glauben, dass Jahwe mit eigener Hand die
zehn Gebote auf Stein geschrieben, ja sie sogar mit eigener
Stimme von der Bergesspitze herab dem unten versammelten
Volke aus der Gewitterwolke zugedonnert und danach noch
hoch droben 40 Tage mit Moses Zwiesprache gehalten habe!..
In Wirklichkeit ist die Heiligkeit des Sinai ganz unabhingig
von der Bundesschliessung Jahwes mit Israel; sie weist nicht
auf die Besonderheit der israelitischen Religion hin, sondern
umgekehrt auf ihren Zusammenhang mit einer édlteren Stufe.
Der Sinai war der Sitz der Gottheit, der heilige Berg, nicht
bloss fiir die Israeliten, sondern fiir alle Stimme der Umgegend®
(Wellbausen, S. 13).

Das ,Gesetz* — Pentateuch rithrt nicht von DMoses her
(G S, 28), sondern nur die ,sinaitische Schicht* in letzterem
(die beiden Dekaloge und Ex. 20, 20—=23, 33; Wellh. S. 17).
Das ganze Gesetz ,ist das Produkt der geistigen Entwicklung
Israels, nicht der Ausgangspunkt derselben. Als Ganzes passt
es erst zum nachexilischen Judentum und zeigt sich da auch
erst wirksam; vorher passt es nicht und ist vollkommen latent“
(Wellh. S. 17). ,Das ganze ,Gesetz‘ als Inhalt der durch Moses
dem Volke zu teil gewordencn goéttlichen Offenbarung zu be-
zeichnen, ist das Verfahren eines Dogmatikers, nicht das eines
Historikers ... Dadurch wird der Eindruck erweckt, als sei
das fertige (resctz, d. h. diese oder jene Sammlung, durch einen
fertigen Akt an das Volk gekommen, als sei die Religions-
stiftung an einem Tage vollzogen worden“ (G. S. 36).

(rundzug der neuen Religion ist, dass sic in Jahwe nicht
die Beseelung irgend einer Naturkraft, sondern den Herrn der
Natur erkannte. Die (leere) ,Lade® diente zur Bezeichnung
Jahwes als Kriegsgott, der dem Eroberungsziele, Kanaan, vor-
angeht; ausserdem ist er in sozialer Hinsicht Quell und Hiiter
des Rechts im ganzen wie im einzelnen (S. 38 ff.). Moses war
nicht der Stifter des Monotheismus (vgl. Wellh. S. 31 ff.),



— BT

Jahwe ist der Volksgott erst geworden als der Nationalgott im
Kampfe gegen die Gottesdienste innerhalb und ausserhalb Israels
(G. S, 105 11, Wellh. S. 36). Dieser Monotheismus gelangt erst
zur Herrschaft durch Gewalt unter dem Kampfe der Propheten
des 9. Jahrhunderts gegen den Baalsdieust G. § 53; Wellh.
S. 15 ft.), dann aber durch die Propheten des 8. Jahrhunderts
(G. § 59 und 60, Wellh. S. 111). Dazu kommt in der ,Kultus-
reform des Josia® (i. J. 621, G. § 63, Wellh. S. 135 ft.) das so-
genannte ,, Deuteronomium. Hierdurch gelangt das Priestertum
zur Herrschaft an Stelle des Prophetentums mit seinen hohen
Gedanken. Aber diese wurden gerade dadurch fir Israel unter
dusseren Formen erhalten und gerettet (G. S. 232). Diese
Entwicklung wird durch das Gesetzbuch FEsra weitergefiihrt
(G. § T7). Bald darauf vollzieht sich noch eine Erweiterung
dieses Buches nach der kultischen Seite hin (G. § 82: innere
Bewegung in der jidischen Gemeinde, vgl. Wellh. im 15. Ka-
pitel, ,Die jiudische Frommigkeit®). Alle diese Stiicke des ,Ge-
setzes“ finden sich mit verschwindenden Ausnahmen in den
uns jetzt vorliegenden Pentateuch eingefiigt, beziehungsweise
verarbeitet (G. S. 283, 296), in welchem man nach dieser
Theorie die verschiedenen Bestandteile als ,sinaitische Schicht*®
(Wellhausen) oder Jahwist, als Deuteronomium (Josia) und als
wPriesterkodex” (beziehungsweise ,Heiligtumsgesetz“, Esra) zu
erkennen glaubt, ohne dass im einzelnen die Zeit der FEin-
fligung nidher zu bestimmen wire (G. S. 282, besonders Wellh.
im 13, Kapitel, ,Das Gesetz®). G. M.

r

Jul. HlarTyanN: Theophrast von Hohenheim. Mit einem Bild-
nis. Stuttgart und Berlin 1904, 216 Seiten. Mk. 4. 50.

Vorliegendes Werk ist eine Biographie des unter dem ge-
wohnlichen Namen Paracelsus (Ubersetzung von IHohenheim)
bekannten Arztes und Naturforschers (geb. 1493 zu Einsiedeln,
gest. 1541 zu Salzburg). Interessant ist das Kapitel ,religidses
Leben* (S. 102 ff.). Wir gewinnen das Bild eines von warmer
und selbstloser Religiositit durchdrungenen Mannes, der bei
der Ausiibung seines Berufes das Gleichnis vom barmherzigen
Samariter zum immerwihrenden Vorbild hatte und der Obrig-
keit sowohl als den Wohlhabenden die Fiirsorge flir arme
Kranke dringend ans Herz legte. Der Reformation neigte Para-



— Gi8 =

celsus innerlich durchaus zu, trat auch personlich fir sie ein,
ohne aber sich ihr formlich anzuschliessen. Der Grund war
neben seinem unsteten lLebensgang, der ihn nicht zur Ruhe
kommen liess, das Gezinke der Evangelischen, das ihn ab-
stiess (S. 124, 128). Gegen Papst und Papsttum, die hohe Geist-
lichkeit, Wallfahrten, Zeremonien, Kloster u. s. w. redet er in
scharfen Worten, bleibt aber zuletzt dabei: ,In Gott sein und
in sein Einigen geborenen Sohn Jesus Christus, damit ist alles
aus ... Sein Leiden und Sterben wird unsere Erlosung sein zum
ewigen Leben®* (S. 134). Die religiosen Anschauungen des
Paracelsus sind teils in seinen zahllosen medizinischen Werken
verstreut, teils aber in spezifisch theologischen Schriften wieder-
gegeben (S. 167 ff.). Abendmahlsschriften werden eine ganze
Menge (allerdings zum Teil zweifelhaft echte) gezihlt (An-
merkung 222), Seine Auffassung vom Adbendmahl ist eine eigen-
timliche: ,IEs ist ihm eine heilige Feier, in welcher schon
durch den einmaligen Genuss von Brot und Wein und damit
des Leibes und Blutes Christi die Substanz mitgeteilt wird, der
»limbus eeternus“, aus welchem einst der Auferstehungsleib her-
vorgehen kann. Dabei ist der Glawbe unser Segen, nicht die
Worte des Priesters, welcher Brot und Wein verwandelt zu
ecinem Keim des neuen Lebens in uns. Die rechte Feier des
Abendmahls geschieht ,im glaubigen Herzen und nicht mit der
vielfialtigen Zahl des Essens und Trinkens“. Er kimpft sowohl
gegen die Romischen, welche ,das Nachtmahl und die Mess
ein Ding sein lassen® und eine ,Elevation, ein ,Gotzenwerk"
daraus gemacht haben, als gegen die Zwinglianer, ,die Murmler,
welche ein Gedédchtnis Christi mit bloss Brot und Wein auf-
richten“. Paracelsus wurde in Salzburg katholisch begraben,
ohne dass von einem vorherigen Widerruf seiner gewiss ,sus-
pekten“ Anschauungen etwas bekannt wire (S. 149 ff.). G. M.

Bischof Dr. Ed. HErzoG: Stiftspropst Josef Burkard Leu und
das Dogma von 1854. Ein Beitrag zur Vorgeschichte des
vatikanischen Konazils.

Biographien miissen, sagt Emil Frommel in seinem Vor-
wort zum Lebensbild Robertsons, um recht verstanden zu wer-
den, miterlebt werden. An der fremden Individualitit misst sich
und erstarkt die eigene; sie wird vertieft, gelautert und getrostet



649 —

in dem Masse, als wir im fremden Leben in die Tiefen des
Menschenherzens, in Geisteskéiimpfe und durchweinte Nichte
blicken, denen schliesslich doch ein lichtes Morgenrot nach
dem Ringen angebrochen ist, eine Irhorung auf das Wort:
»lch lasse dich nicht, du segnest mich denn.* An diese Worte
wurden wir beil der Lektire des schénen Buches Bischof Her-
zogs lebhaft erinnert. In Kéampfe fihrt uns das Buch hinein,
in Kampfe, deren Echo Leus Schrift, , Warnung vor Neuerungen
und Ubertreibungen in der katholischen Kirche Deutschlands®,
bildet. Die Schrift hat dem geraden Manne den ganzen Hass
der Jesuiten und Jesuitenfreunde eingetragen. Und als es sich
zweimal darum handelte, ob der Stiftspropst Josef Burkard Leu
Bischof von Basel werden solle, ward er jedesmal als nicht
genehm ubergangen. Was hétte Leu zu 1870 gesagt? ,Ich
bin davon tiberzeugt,“ schreibt der Verfasser, ,dass ich weder
hinsichtlich des religiosen und kirchlichen Standpunktes, den
ich einnehme, noch hinsichtlich der besondern kirchlichen Re-
formen, zu denen ich mitgeholfen habe, mit dem in Widerspruch
gekommen bin, was mein Onkel geglaubt und gewiinscht, aber
kaum von ferne gehofft hat.“ Die Kiémpfe der Zeit bilden den
starken Hintergrund dieses L.ebens. Und darin liegt die Haupt-
bedeutung des Buches Bischof Herzogs. Es ist ein iiberaus
wertvoller Beitrag zur Geschichte des Dogmas von der unbe-
fleckten Empfingnis Mariens und damit auch ein Beitrag zur
Vorgeschichte des vatikanischen Konzils. Korrespondenzen aus
Leus Nachlass, Briefe von Hirscher, Theiner, Wessenberg,
Doéllinger u. a. lieferten dem Verfasser ein wertvolles Material.
Und dies Material ist mit kundiger Hand gesichtet und mit
Liebe wverarbeitet worden. Ja, uns schien, als wéire die Feder,
die dies Buch schrieb, in IHerzblut getaucht gewesen. Denn
der hochgemute Mann, der es schrieb, hat die Kimpfe zum
guten Teile miterlebt und mitgekdmpft. Und was der Onkel
erhofft, aber nicht geschaut hat, das ward dem Neffen be-
schieden: er sieht das Werk, das er miterkiampft, dem Senf-
kornlein gleich, verheissungsvoll hineinwachsen in die Zukunft,
auch ihm eine Erfiillung des Wortes: Ich lasse dich nicht, du
segnest mich denn ... Wir konnten nur weniges mit wenigen
Strichen andeuten. ks sei das Buch aufs wirmste empfohlen.
Bilder bilden. Das gilt auch von Lebensbildern bedeutsamer
Méanner. Tolle, lege! SCH.

Revue intern, de Théologie. Heft 48, 1904, 42



— 0650 —

A. Houtin: Un dernier gallican, Henri Bernier, chanoine
d’'Angers. 1795-1 1859. Paris, Nourry, in-8° 482 p. 6 frs.

La Revie a rendu compte de la premiére édition de cet
ouvrage (janvier 1902, p. 174-178). La seconde est allégée d'un
crand nombre de détails concernant l'histoire provinciale de
I’Anjou. Par contre, elle est augmentée de cing chapitres
completement inédits. Ces chapitres ont trait 4 une curieuse
affaire de fidéicommis, — a l'ére nouvelle inaugurée, dans le
diocése d’Angers, par l'épiscopat de Mgr. Angebault, 'un de
ces nombreux prélats sans science et sans caractére qui ont
rendu possible la centralisation romaine en France, — a la
réforme d'une congrégation de religieuses enseignantes, les
Sceurs de Saint-Charles, — a la réforme de la liturgie et a
I’histoire posthume du chanoine.

L’auteur avait supprimé dans sa premiére publication, qui
n'était qu'un essai, ces cinq chapitres, de peur de se brouiller
avec lautorité de son diocése. Il la savait peu tolérante en
matiere d’histoire. Bien lui en prit; on le laissa tranquille.
Mais en février 1903, lI'évéque d’'Angers et 'archevéque de
Paris interdirent dans leurs dioceses la lecture de La Queslion
Biblique an X/IX° siecle, ou il s’était enhardi a dire d’emblée
toute la vérité. Depuis, ce livre!) et deux autres publications
du méme auteur, Mes difficultés avec mon évéque?), et I’ Amé-
ricanisme?®), ont ét¢ mises a l'index.

La 2e édition du Dernier Gallican présente toutes les condi-
tions requises pour obtenir le méme honneur: son impartialité,
sa documentation abondante et rigoureuse en font un livre
oénant. Il mérite d’autant plus d'étre consulté que bien peu
d’écrivains auront et le moyen et le courage de mettre en
ceuvre des papiers aussi intéressants sur les controverses
ultramontaines. | S

Martin KAuLeEr: Die Bibel das Buch der Menschheit. Berlin
1904. 44 Seiten.

Wie die Kiihlerschen Schriften tberhaupt, ist auch die
vorliegende in einem eigenartig schwerfilligen, aber tiefen und

1) Voir la Revue, juillet 1902, p. 582-585; avril 1903, p. 400.
*) Revue, juillet 1903, p. 614-615.
%) Revue, janvier 1904, p. 124-126.



=

— bdl —

geistvollen Stile geschrieben. Veranlasst durch das hundert-
jahrige Jubilium der ,Britischen und ausliandischen Bibelgesell-
schaft® (7. Mirz 1804 gegriindet), fihrt sie den Satz aus: ,Die
Bibel wird das Buch der Menschheit“ und begriindet denselben
durch den andern: ,Weil sie das Buch der Menschheit dst.“
Sie wird das Buch der Menschheit ,zuerst mit der Ausbreitung
des Christentums und dann mit der sauerteigartigen Auswirkung
des Evangeliums innerhalb der Kirchen... Im einzelnen ist
der Hergang ein sehr verschiedener gewesen, aber iiberall
war es das Ziel der missionierenden Kirche, jedem bekehrten
Volke die Bibel in seiner Sprache zu geben, und nur selten hat
die Fahigkeit dazu ganz versagt. Der Streit iiber die Bibeln
in der Volkssprache seit Innocenz IIl. ist nur ein Beleg dafiir,
dass das hierarchische Bibelverbot an die Laien ein Abfall von
der Grundrichtung war.“ Die britische Bibelgesellschaft hat
bis jetzt ganze Bibeln oder biblische Abschnitte in 370 Sprachen
libersetzt, wovon auf Luropa 77, Asien 133, Afrika 84, Amerika
28 und Ozeanien 48 Sprachen entfallen (S. 9 f.). Dabei ist
diese Verbreitung nicht éihnlich wie diejenige der Weltliteratur:
,Wohin kein Strahl der Weltliteratur gedrungen war, haben
unsere Missionare die Bibel gebracht. Sie ist die Fackel, welche
vieler Ecken und Enden der Weltliteratur den Weg zeigt, ja
hundertfach ihr erst den Weg offnet und ebnet, indem in ihrem
Dienste Sprache und Schrift geregelt und geschaffen wird*
(S. 156 f.). Die Bibel st aber das Buch der Menschheit, ,weil
sic das jedermann verstindliche Buch vor der Menschheit ist“.
Thr verdankt die Menschheit das Bewusstsein, eine Menschheit
zu sein (S. 19), was die Bibel wiederum nur vermag, ,weil sie
das Bild der Menschheit ist* (S. 21), nicht nur in ihrem ge-
schichtlichen Zusammenhange (S. 22 ft.), sondern auch in der
unerbittlichen Wahrhaftigkeit der individuellen Menschheit unter
dem sittlichen Gesichtspunkte (S. 28 ff.), alles dieses aber unter
der Beleuchtung der Selbstoffenbarung Gottes in Christo (S. 30 {f.).
So ist die Bibel zugleich das zweckmaéssigste ,Erziehungsbuch
zur Menschheit* (S. 35). Am Schlusse sagt Kéhler: ,Unter dem
starken Eindrucke der Versuche, das Ansehen der Bibel bei
den Christen zu erschiittern, ist man unter uns geneigt, nur
danach zu fragen, aus welchen menschlichen Quellen ihre
Stoffe und ihre Stiicke stammen, und dann schaut man in
allerlei Unsicherheiten hinein. Da frommt es, den Blick von



der strittigen Ursprungsgeschichte auf die klar vorliegende
Geschichte des Ganzen der Bibel zu lenken... Die neue
Menschheit wird an dem Offenbarungsansehen ihres Buches
der Biicher nicht irre werden, solange sie mit ihm in dankbar
empfangender Wechselwirkung steht.® G. M.

J. LaBourt: Le christianisme dans I'empire perse sous
la dynastie sassanide (224-632). Paris, Lecoffre, in-12,
1904, fr. 3. 50.

La Bibliotheca Orientalis d'Assemani est aujourd’hui
«surannée », dit M. Labourt, qui, grace a sa connaissance de
la langue syriaque, a pu traduire des textes inédits, soumettre
de nombreux documents & une critique plus stricte, et répandre
sur cette histoire, encore trés obscure, de 1'Eglise et de la
théologie en Perse, une lumiére nouvelle et plus sdre.

Les théologiens liront avec intérét le chapitre IX, qui traite
du développement de la théologie nestorienne, et contient des
textes inédits et des apercus trées originaux, qui tendent a re-
nouveler les idées jusque-la recues sur 'évolution du nestoria-
nisme et sa fortune aprés le concile de Chalcédoine. Les ca-
nonistes trouveront dans le chapitre XII un excellent résumé
de la grande collection canonique récemment publiée par M. Cha-
bot sous le nom de Synodicon Orientale. Enfin, malgré la diffi-
culté du sujet et les discussions techniques que l'auteur ne
pouvait esquiver, il a su faire un livre «lisible», écrit dans
une langue aisée et de bon aloi. Une table synchronique des
Rois de Perse et des patriarches persans, ainsi qu'un index
des noms propres, terminent le volume et en facilitent I'usage.
Une carte sommaire, empruntée a la Liltérature syriaque de
M. Duval, permettra de situer les principaux évéchés et les
provinces ecclésiastiques de l'empire perse.

L’auteur n’a pas éclairci la question nestorienne, qui reste
toujours subtile et pleine de malentendus. Toutefois il a montré
comment les nestoriens de Perse ont expliqué «l'unité» du
Christ d'une maniére qui semble ne pas blesser la véritable
orthodoxie; de sorte que, au VI°® siecle, plusieurs d’entre eux
venus en Palestine ont pu communier iz sacris avec les ortho-
doxes (p. 266). Espérons que les documents persans qui sont



— 653 —

encore & publier nous mettront 4 méme de revenir sur ce point
de la christologie que les conciles cecuméniques n’ont pas ex-
pliqué et que beaucoup de théologiens ont plutdét obscurci.

Les lecteurs remarqueront que 1'Eglise persane a reconnu
de grands pouvoirs a sa hiérarchie (p. 333); qu'elle a toujours
répudié toute intervention du dehors (p. 328); que, si elle a
d'abord accepté le droit canon grec, elle n'a pas hésité a le
modifier selon ses intéréts spirituels (p. 325); qu'elle a pratiqué
le systéme électoral dans le recrutement de ses ministres
(p- 328-331); que, tout en enseignant I'unité de I'¢piscopat,
cependant, au IV® siécle, une méme ville pouvait encore possé-
der plusieurs évéques (p. 20). On remarquera que, malgré les
développements donnés aux €coles théologiques de Séleucie et
de Nisibe, et malgré le scolasticisme qui y a fleuri, notamment
dans les questions christologiques, on n'y a connu ni la théorie
occidentale des sacrements, ni le nombre sept. Les synodes
ne contiennent guére, pour l'administration du baptéme et de
I'eucharistie, que des régles liturgiques. La pénitence canonique
n’était imposée que pour des manquements publics aux lois
ecclésiastiques. La pénitence privée, qui était la sacramentelle
(p. 341), «ne nécessitait pas rigoureusement l'intermédiaire du
prétre », bien que la confession faite au prétre, la pénitence
"et les conseils qu'on en recevait, fussent, selon M. Labourt, le
moyen le plus ordinaire, le plus facile et le plus efficace d’ob-
tenir la rémission des péchés (p. 342). Le mariage chrétien
avait une réglementation précise, mais M. Labourt ne prouve
pas qu'il ait été un sacrement dans le sens moderne du mot,
non plus que la cérémonie de l'ordre, etc.

Le lecteur attentif relevera maints détails intéressants, qui
lui montreront les libertés doctrinales dont 1'Eglise ancienne
a joui, en Perse comme ailleurs, malgré I'esprit de méticulosité,
d’excommunication et d’anathéme qui n’a que trop régné. II
constatera le mal considérable que Justinien, avec sa funeste
politique et sa théologie plus funeste encore, a caus€ a cette
Eglise,

L'auteur termine ainsi sa conclusion (p. 351): «Dans le
massif montagneux du Kurdistan, entre le lac de Van et le
Grand Zab, végetent 70,000 Nestoriens qui gardent jalousement
comme un patrimoine national les traditions, les coutumes et,
malgré de graves altérations, la langue de leurs ancétres.



— B

L'Europe apprendra quelque jour qu'ils se sont ralliés & leurs
compatriotes catholiques, & moins que ce ne soit aux ortho-
doxes russes ou aux anglicans de la mission américaine d'Qur-
miah powur des molifs dont les plus convaincants, peut-étve,
sevont étrangers a la théologie. Déplorables héritiers d'une
Eglise qui, pendant onze siecles, a été, pour les populations
de T'Asie antérieure et de I'Extréme-Orient, la dispensatrice de
la civilisation et de la culture chrétienne!» E. M.

Dom H. LecLiErcq: Les martyrs. T. I°", les temps néroniens
et le II° siecle; T. II, le III® siecle, Dioclétien. Paris, Oudin,
1903, 7 fr.

Cet ouvrage s’ouvre par une longue préface de 117 pages,
ou sont étudiées de nombreuses questions relatives a la perse-
cution: les Actes des martyrs et leurs sources, la législation
des empereurs persécuteurs relativement aux chrétiens, 1'a-
postasie, la procédure, etc. Puis, 'auteur cite séparément les
actes authentiques et les pieces interpolées. Cette méthode est
excellente: car il importe de purger 'hagiographie en général
et les martyrologes en particulier de toutes les légendes dont
ni I'histoire, ni le christianisme n’ont besoin. Nous voulons la
vérité pure et simple.

Malheureusement, l'auteur n’est pas, dans toutes ses pages,
fidele a sa méthode. L’érudition ne lui fait certainement pas
défaut. On a donc lieu d'étre étonné qu'il ne fasse pas tou-
jours une exacte démarcation entre les piéceses historiques et
les pieces apocryphes. Ce défaut est frappant dans le T. II,
et les Bollandistes (Analecta, juin 1904, p. 327) n'ont pas craint
d'insister ainsi sur ce point: «Dans le corps du volume, ol
I'on s’attend & ne rencontrer que l'or pur, il y a bien de l'al-
liage, et on s'épuise en conjectures sur les motifs qui ont pu
faire revenir l'auteur sur la louable sévérité de ses premiers
choix. C'est ainsi que les Actes de S. Nicéphore, des XL mar-
tyrs de Sébaste, de S. Savin, de S. Saturnin, de la Légion
thébéenne sont mis en belle place, et pour les deux derniers
seulement, l'auteur nous dit a la derniere page qu'il a fait une
exception. On ne saisit pas bien sa pensée au sujet des
Actes de S. Marinus sous-centurion qui sont empruntés a
Eusebe ... », efc.



— 655 —

Cet ouvrage n'est donc point un dernier mot. Nous le re-
grettons d'autant plus que nous attendions de l'auteur une
étude inattaquable, ' E. M.

Dom H. LecLErcQ: L’Afrique chrétienne. 2 vol. in-12. Paris,
Lecoffre, 1904, 7 fr.

Cette histoire de 1'Eglise africaine est un des modeles du
genre, et il faut désirer qu'elle ait bientot des imitations en ce
qui concerne 'Eglise espagnole, 'Eglise italienne, I'Eglise fran-
caise, I'Eglise allemande, etc. Car il est treés important d’établir
le role special de chaque Eglise particuliere dans la vie de
I’Eglise universelle. Jusqu'a présent on n'a pas assez précisé
la note de chaque corde dans le concert général. Lorsqu’on
connaitra mieux et exactement ce qu'a été et ce qu'est 'Eglise
de chaque pays ou de chaque nation, on pourra se rendre compte
del'insuffisance dechaque Eglise particuliere, deseslacunescomme
de ses qualités. Cette vue pourra substituer un sentiment d’humilité
toute chrétienne a cet orgueil trés antichrétien qui est encore
malheureusement le trait de chacune. Et si toutes les Eglises
particuliéres redeviennent humbles en se sentant petites jusque
dans leur grandeur, elles sentiront également le besoin qu'elles
ont les unes des autres, leur vraie solidarité, leur vraie catho-
licité et leur vraie orthodoxie. « Qui ne voit que I'histoire ainsi
entendue est le centre méme de la science, et qu’elle trouve
sa raison d'étre véritable qui est de définir [orviginalité de
chacune des synthéses vivantes qu'a engendrées le mouvement
de la vie générale» (T.1, p. XIX). On comprend la grande im-
portance de ce point de vue et de ce genre d'étude pour le ré-
tablissement de 1'union des Eglises et de la vraie notion de
la catholicité.

Ces deux volumes font ressortir comme elles le méritent
les trois grandes figures de Tertullien, de Cyprien et d’Augustin;
ils retracent 'histoire de questions importantes, le novatianisme,
le donatisme, le pélagianisme; ils font revivre plusieurs per-
sonnages trop oubliés, et remettent en lumiére une quantité
de détails qui n'ont pas été assez considérés et sur lesquels il
faut revenir. Nous ne savons pas assez que nous ignorons
trop lancienne Eglise, aussi bien sa vie que ses doctrines.
De fait, nous nous trompons étrangement en croyant que nous



— 606 —

en sommes, de nos jours, la parfaite continuation: la vérité
est que les ressemblances sont minimes et les divergences
énormes. lL.orsque nous nous permettons de faire observer a
tels de nos contemporains qui prétendent représenter parfaite-
ment l'ancienne Eglise, qu’ils sont loin de compte, ils nous
accusent de profestaniiser. Nous ne pouvons que sourire, en
les renvoyant & une meilleure ¢tude des Péres et de I'histoire.
Qu’ils écoutent Dom Leclercq sur ce point; peut-étre ne ré-
cuseront-ils pas son témoignage, a la fois exact et précieux:

« Nos habitudes d’éducation ont partiellement faussé le
jugement que nous portons sur l'antiquité classique et l'anti-
quité chrétienne. Tout 'appareil extérieur de l'histoire, noms,
dates, ¢vénements, nous sont devenus si familiers que nous
nous croyons en mesure, par conséquent en droit, d’en parler
avec une connaissance suffisante. Dés lors, cédant 4 une ten-
dance naturelle, nous jugeons cette histoire d’aprés la noitre,
nous expliquons nos révolutions d’'apres celles de ce passé
lointain. 77 y a la une illusion contre laquelle il w'est pas
possible de ne pas s'inscrive en faux. Ce que nous tenons des
anciens nous fait croire qu'ils nous ressemblaient, ef nous ne
rvemarquons pas combien ils diffévaient de nous. 11 suffit d'ex-
poser la suite de l'histoire d'une province dans le monde antique
pour reconnaitre les oppositions profondes entre les sociétés
d’alors et celle a laquelle nous appartenons. Les sociétés, comme
les individus, sont ainsi faites qu’elles aiment & se découvrir
des généologies trés reculées et trés illustres, awu risque de
n'étre pas toujours parvfaitement authentiques. Plus la science
historique acquiert de précision, moins ces imaginations de-
viennent recevables et on peut prévoir le moment ou elles
cesseront d'exercer leur prestige sur un certain nombre d'ex-
cellents esprits qui les partagent encore» (p. XV).

Nous aussi nous formons ce veeu. Dom Leclercq ne fait
pas de difficulté d'avouer qu’ «entre tant d’écrivains qui se sont
attachés a faire revivre les trois figures colossales de 1’Afrique
chrétienne, awucun jusqu'a ce jour n'a paru pénétrer jusqu'a
leurs dmes» (p. XXXII). C’est peut-étre aller un peu loin. Mais
il est exact de prétendre que ces trois Peres ont besoin d’étre
mieux connus ; que St. Augustin en particulier a été trop exalté;
qu’'il a enseigné des opinions aujourd’hui inacceptables; qu'il
faut revenir 4 de plus saines appréciations en dehors de toute



— 637 —

école et en vue de la seule vérité. Dom Leclercq lui-méme,
qui semble exagérer la grandeur d’Augustin, devra en rabattre.
La aussi il y a a réformer, C’est-a-dire a voir plus exactement
et & adapter plus justement les éléments vitaux de l'ancienne
Eglise aux conditions actuelles de notre temps.

Ces deux volumes, remplis d'une saine érudition, montrent
aussi comment une Eglise qui au IV® siécle a «donné au
monde chrétien la direction intellectuelle » (p. XIV), est tombée,
et comment la barbarie vandale a vaincu en Afrique la civi-
lisation romaine. Cette évolution est trés instructive. Ceux qui
cherchent a réformer et 4 améliorer I'Eglise par la vérité im-
partiale, y puiseront de nouvelles forces; ils y apprendront a
redire avec Augustin: Patiendo superare.

Nous reviendrons sur ces deux volumes pour en extraire
une quantité d'utiles renseignements. Nous ne pouvons au-
jourd’hui que les signaler et les recommander vivement a I'étude
de nos lecteurs. Nous remercions l'auteur pour avoir écrit en
particulier cette page, ou il ne craint pas de glorifier les mili-
tants modestes qui préchent la réforme, et qui, écrasés par les
puissants du jour, sont plus tard tirés de leur poussiére par
la critique savante et loyale:

« C'est par ce co6té, dit Dom Leclercq, que l'histoire prend
pour nous la gravité solennelle d'un terrible avertissement. Si
elle nous offre le récit des abnégations et des dévouements,
elle conserve et retient & jamais les noms de ceux qui ont
entravé les réformes et empéché le salut. Ces pauvres chro-
niques dont nous parlions sont parfois d’accablantes dépositions
qui, a quinze siécles de distance, marquent au front ceux qui
se rendirent coupables de préférer leur intérét a celul de leur
patrie. C'est le retour des choses de ce monde. A quelque
rang que le mérite, 'intrigue ou la faveur ait ¢levé les hommes,
il est rare qu’ils ne s'oublient pas de temps en temps a com-
mettre quelque abus de cette force qui leur avait été confi€e,
Aucun d’eux ne semble avoir songé au chroniqueur obscur
ramassant dans son récit les chefs de 1'accusation que formiu-
lera la postérité. Un type accompli de ces wvengeurs ignorés
est ce Victor, évéque de Tonnenna, que nous rencontrerons
souvent. Avec 'ame d'un Saint-Simon il avait le style d'un
Dangeau, et c'est dans le moule régulier d'une chronique qu’il
a coulé le flot de passion que provoquaient en lui les tristesses



— 638 —

des luttes religieuses sous Justinien ... Les hommes de la trempe
de I'évéque de Tonnenna ne furent pas rares en Afrique, et
la hauteur de leur foi religieuse et patriotique est demeurée
digne de tous 10s respects el de nolre émulation. Car il ne
faut pas hésiter a le dire, si les institutions disparaissent sans
retour, l'exemple des vertus qu'elles ont enfantées reste éter-
nellement digne d’imitation» (p. XXII).

On le voit, l'esprit de cette étude est non moins remar-
quable que son érudition, et notre réforme catholique saura s’y
alimenter. E. Micuaup.

Chanoine MacnieEr: Dissertations et discussions exégé-
tiques. 2 volumes in-8°, Paris, Vic & Amat, 1904, fr. 8.

Aprés une introduction ou lauteur critique la nouvelle
exégeése, viennent huit dissertations sur les questions aujourd’hui
soulevées par l'école de MM. Loisy, Mignot, Lagrange, etc.
Le vénérable chanoine, ancien professeur d’Ecriture sainte au
séminaire de Soissons, n’a vraiment rien oublié, ni rien appris.
Son ouvrage est précieux, en ce sens qu'il représente l'exégese
de 1'école romaniste dans toute sa pureté officielle, revétue des
approbations du cardinal-vicaire de Rome, du cardinal Merry
del Val, du cardinal Cassetta, de plusieurs archevéques et
évéques, de jésuites en vue, etc. On y respire l'esprit de la
curie romaine, de la congrégation du Saint-Office, des conciles
de Trente et du Vatican. Lorsque l'auteur donne la réplique
a l'archevéque Mignot, au « malheureux abbé Loisy qui a assi-
milé a son sang tout le poison des erreurs de Gore» (T. I,
p. XXVI), au P. Lagrange, etc., il se borne a les contredire
par de simples assertions, et sa preuve consiste généralement
a citer quelques extraits des encycliques de Léon XIII, notam-
ment de V'encyclique Providentissimus Deus (T. 1, p. 230-263,
318-332). La sont, a ses yeux, la loi et les prophetes. Ne lui
parlez pas de M. Hogan, son influence est «néfaste» (T. II,
p. 426). Les Peres, il les cite quand il peut y trouver quelques
lambeaux favorables a son point de vue; mais il ne se doute
pas de leur esprit et de leurs libertés dans les interprétations
si variées qu'ils ont données aux textes des Ecritures. De temps
en temps, le vénérable chanoine, pour fortifier son argumen-
tation, recourt aux gros mots, par exemple (T. II, p. 245):



— 639 —

«M. Loisy essayant de substituer a l'objet de la révélation
celui de la débile raison, fait ceuvre d'impidté et d'imsanité
tout & la fois... Clest en cela qu'apparait le crime, peut-étre
inconscient, de M. Loisy,» etc.

Les hommes de bonne foi qui croient encore que Rome
peut accepter les données de la science et de la critique soit
historique, soit philologique, doivent recourir & cet ouvrage,
qui leur montrera, d'une maniére authentique, en quoi con-
sistent les méthodes romaines et la science romaine. Leur illu-
sion tombera vite, surtout lorsqu'ils entendront l'auteur con-
clure ainsi: «Nos temples sont vides d’auditeurs et ceux-ci
d¢serteront de plus en plus. Sewul, le journal pourrait battre le
rappel et les faire revenir aux divins offices» (T. II, p. 434).
Et quel est le journal qui pourrait faire ce miracle? I’auteur
a désigné quelques lignes plus haut la Croix de Lille et la
Croix de Nevers! Décidément, le romanisme est bien malade:
c'est la campagne qu'il bat ¢t non le rappel. E. M

M. Mauxion: Essai sur les éléments et l'évolution de la
moralité. Paris, Alcan, 1904, fr. 2.50.

Herbart a distingué dans lidéal moral cinq idées consti-
tutives: les idées de liberté intérieure, de perfection, de bien-
veillance et d’amour, de justice et de droit, d'équité et de ré-
munération. M. Mauxion trouve cette analyse peu méthodique
et la remplace ainsi: un élément d'ordre esthétique qui com-
prend les idées de liberté intérieure et de perfection, un élé-
ment d'ordre logique ou rationnel auquel se ramenent les idées
de justice et de droit, d’équité et de rémunération, et enfin un
élément d'ordre sympathique qui embrasse les idées de bien-
veillance et d’amour (p. 36-37).

Quant a l'évolution de ces éléments, l'auteur l'explique
ainsi: «Dieu fut d’abord puissance mystérieuse et fatale (les
Orientaux), puis sagesse et conséquemment justice (les Grecs),
pour devenir enfin amour et bonté (le Christianisme). Il faut
donc reconnaitre que, si 'amour est en quelque sorte la fleur
exquise de la moralité, la justice en constitue la tige, et la
grandeur morale la racine, sans laquelle il ne saurait y avoir
ni fleur ni tige. C’est 12 ce que n’ont pas aper¢u tous ceux



— 660 —

qui de notre temps ont prétendu fonder la morale individuelle
sur la morale sociale et la justice elle-méme sur I'amour. Mais
on ne renverse pas impunément l'ordre établi par la nature,
et le chatiment ne se fait pas longtemps attendre. Lorsque 1'élé-
ment esthétique de la moralité n'a pas ¢été au préalable soli-
dement constitué¢ dans les ames, 'amour est sans force, la
piti¢ demeure stérile, 'égoisme régne en maitre.» Toute cette
page 162-163 sur cette ¢volution historique et sur la logique
qui 'a dirigée, est aussi éloquente que bien pensée. Il faut la
lire et la méditer, et surtout en tirer les conséquences qui en
découlent.

Toutefois 1l ne faut pas les outrer, et 'auteur me semble
s'étre laissé entrainer a 'outrance et a 'exclusivisme, en faisant
des phases de cette évolution comme autant de tranches d’his-
toire séparées et exclusives les unes des autres. La réalité
n'est ni aussi exclusive, ni aussi systématique. Le Christianisme,
par exemple, n'est pas seulement bonté, pitié et amour; il est
aussi justice, sagesse, force, grandeur; il est la grande synthése
morale et religieuse. L'auteur, en pratiquant la méthode d'ex-
clusion, a singuliérement gaté tout ce que son explication ren-
ferme de vrai par ailleurs. La vérit¢ n’oblige nullement & ex-
clure Kant et son impératif catégorique, non plus que le libre
arbitre, le mérite, la solidarité, etc. Tous ces éléments peuvent
se concilier et agir simultandment avec fécondité. Le progreés
et Vévolution véritable consistent précisément dans leur simul-
tanéité et leur synthése, et non dans le remplacement successif
des ¢éléments les uns par les autres. L’auteur semble toutefcis
avoir eu l'idée, a certaines pages, de leur compénétrabilité.
Peut-étre 1'ai-je mal compris. En tout cas, ses attaques contre la
solidarité, contrelelibrearbitre, contrel'impératif catégorique, etc.,
m’'ont paru trés insuffisamment justifiées. Ceci soit dit sans
préjudice des qualités de style et de composition, qui sont in-
contestables. E. M.

Richard Graf pu MouLIN-EckKART: Deutschland und Rom. Ein
historischer Riickblick. Miinchen, J. F. Lehmann, 1904. XI
und 215 Seiten. Preis Mk. 3.

Der durch die polternden Angriffe der bayerischen Zen-
trumspresse auf seine Tillyrede wohl etwas tiber Verdienst



— 661 —

bekannt gewordene Professor an der technischen Hochschule
in Minchen hat ein Buch geschrieben, das einigermassen seinen
Zwecek verfehlt hat, den Zweck, ,dem deutschen Volke durch
seine Geschichte die Augen zu offnen iiber seine Stellung zum
Papsttum. Ich wende mich daher“, so heisst es in der Vorrede,
»nicht an den Fachgenossen, dem ich nichts Neues zu bieten
vermochte, sondern an das gesamte deutsche Volk, um ihm zu
zeigen, wie von Anfang an die Beziehungen zu Rom durchaus
beherrscht waren von politischen Interessen“. Der Zweck der
Belehrung der breiteren Schichten des Volkes wird, fiirchten
wir, durch dieses Buch nicht erreicht werden, denn es beschrinkt
sich nicht entsprechend seinem geringen Umfange darauf, in
der Fille der Kinzelereignisse die Richtlinien der geschicht-
lichen Entwicklung hervorzuheben und dadurch diese dem
Verstindnis der Leser néiher zu bringen, sondern es sucht an-
scheinend seine Stirke darin, in den kleinsten Raum die grosstmog-
liche Fulle von Stoff hineinzupressen. Dabei ist ein Erkliren und
Unterrichten ausgeschlossen, es werden nur Tatsachen iiber
Tatsachen angefiihrt, die dem geschichtlich nicht besonders
Unterrichteten vielleicht grade bekannt, in ihrer grundsitz-
lichen Bedeutung jedenfalls aber nicht ohne weiteres verstind-
lich sind. Damit ist die Schrift eben nur mehr fir die ver-
stiindlich, fiir die sie nach ihrer Vorrede nicht bestimmt sein
soll. Zu dieser Schwierigkeit der Stoffbehandlung kommen
grosse stilistische Schwierigkeiten : Schwerfilligkeiten und tiber-
tricbene lapidare Kiirze der Sitze machen eine fortlaufende
Lesung der Schrift fast zur Qual. — Der Inhalt des Buches
gibt den Beweis, dass auch du Moulin zu den hundertfinfzig
Katholiken gehort, die in Miinchen ihre Bereitwilligkeit erklirt
haben, im geeigneten Augenblick ihren Ubertritt zum Prote-
stantismus zu vollziehen; seine Anschauung der Dinge ist be-
reits ganz protestantisch, leider sogar schon einseitig prote-
stantisch, so dass er sich iiber den Altkatholizismus den’ in
mehr als einem Punkte anfechtbaren Satz leistet: ,Es war eine
ehrenvolle Probe deutscher Wahrhaftigkeit, getragen von
edelstem, sittlichem Ernst: — aber Rom lédsst sich nur von
einer Macht wahrhaft bekimpfen, von den politisch (!) gekraf-
tigten Trigern der Reformation.” E. K. Z.



Wilh. NELLE : reschichte des deutschen evangelischen Kirchen-
liedes. Hamburg 1904. 234 Seiten.

In popularer Sprache bespricht der Verfasser mit grosser
Begeisterung fir seinen Gegenstand die Geschichte des evan-
gelischen Kirchenliedes, indem er dasselbe hauptsiichlich aus
dem Leben und Charakter seiner Verfasser herauszuentwickeln
und zu wiirdigen sucht (vgl. besonders die eingehende Dar-
stellung Paul Gerhards, S. 108—137). Anzuerkennen ist es,
dass Nelle dem vorreformatorischen Kirchengesange, nament-
lich dem lateinischen Hymnus, voll gerecht wird (5. 10 ff.),
ebenso dem deutschen Kirchenliede in dieser Zeit (S. 14 ff.).
Fast alle evangelischen Liederdichter und -dichterinnen wer-
den uns in Originalbildern vorgefiihrt, darunter auch die Kon-
vertitin Luise Hensel mit ihren vorkatholischen Liedern ,Immer
muss ich wieder lesen“, und ,Mide bin ich* (S. 230; vgl
Reinkens, Luise Hensel, S. 83). Zum Schlusse werden die
neueren Bestrebungen erwihnt, durch welche junbefangen
nach den inzwischen durch die .unablassige Arbeit und Erfah-
rung zum Gemeingut gewordenen Grundsiitzen die alten Lieder
hie und da gekiirzt, von Anstossigkeiten befreit, im ganzen
aber diese Lieder in urspriinglicher Treue zum Gemeingute
gemacht* wurden. — ,Und doch fehlt noch viel, dass die herr-
lichen Schatze, die die Gesangbiicher enthalten, in allen Ge-
meinden in reichem, frischem Gebrauche wiren. An vielen der
wertvollsten Lieder, namentlich aus der Zeit der Reformation,
geht man, sei es aus Unkenntnis der Texte, sei es der Melo-
dien, scheu voriiber. Die Liturgik des Kirchenliedes ist noch
nicht durchgebildet, geschweige zum Gemeingut geworden,
Dazu fehlt noch viel, dass jedes Gesangbuch in seinen Haupt-
ausgaben mit Melodiennoten versehen und in abgesetzten Verszeilen
gedruckt wdre” (S. 232 ft). G. M.

F. NicoLaV : Histoire des croyances, superstitions, mceurs,
usages et coutumes; 3 vol. in-8°; 5° ¢dition; Paris, Retaux
(couronné par 1’Académie francaise).

M. Nicolay, avocat a la cour de Paris, a voulu justifier

cette parole de I.e Play: «Le décalogue, loi des lois, est un
incomparable programme de documents.» Il n'a point song¢ a



— 663 —

montrer comment les dix commandements, tels qu'ils ont été
formulés par Moyse, impliquent logiquement et méthodique-
ment toute la morale et au fond tous les devoirs qui obligent
la conscience de I'homme. Supposant cette démonstration faite,
il s'est appliqué a réunir autour de chaque commandement
«les faits principaux, les documents les plus notables, les traits
les plus saillants de I'histoire de 1'humanité» (I1I, 451). Son
ouvrage est ainsi un recueil trés abondant de renseignements
qui touchent & peu prés a tout: on y trouve méme l'explica-
tion philosophique d’'une quantité d'expressions populaires,
explication par les mceurs et les usages; et cette ¢volution de
langage parallelement a4 celle des moeurs et des institutions
sociales, est treés curieuse: c'est le langage expliqué par l'eth-
nologie.

Cet ouvrage n'est donc pas un traité didactique de morale,
encore moins de dogmatique religieuse. Loin d’étre didac-
tique, il est méme plutdét décousu, n’ayant pas d'autre ordre
que celui des commandements du décalogue. Il ne faut donc
pas lui demander l'explication philosophique des croyances
religieuses de I’humanité : celles-ci sont trop confuses et
trop contradictoires pour qu'il y ait philosophie et raison dans
toutes; beaucoup ne sont que des superstitions fondées sur une
grossi¢ére ignorance. I[.'auteur n'a voulu étre qu'historien et
non dogmatiste. Ainsi, aprés avoir constaté que, de fait, par-
tout '’homme « cr# 4 l'existence d’'un Etre supreme, il en a
conclu aw fait méme de 'existence de Dieu (I, 59); maisil s’est
abstenu d’indiquer la 1égitimité de cette conclusion. On peut
le regretter, mais il faut convenir que son but, exclusivement
historique, ne lui en taisait pas un devoir.

Par contre, aprés avoir avoué trés véridiquement qu'on a
abusé quelquefois de l'anathéme et de l'excommunication,
qu'«il y avait la une dureté et une violence que l'ardeur d'une
foi - plus exubérante qu'éclairée explique, mais qui, somme
toute, étaient tres contraires a l'esprit de Celui qui a dit: «Je
ne veux pas la mort du pécheur, mais qu'il se convertisse et
qu'il vive» (III, 135); qu’«il ne taut pas nier les crimes, 1'in-
tolérance ni le fanatisme 14 ou ils ont existé, car la vérité est
plus respectable que des inquisiteurs farouches» (IIL. 133), 'au-
teur a cherché a innocenter I’Eglise et a s'appuyer, dans ce
but, sur quelques paroles de St. Justin, de St. Augustin, de St.



— 664 —

Jérome, de St. Ambroise, de St. Jean Chrysostome, voire méme
de St. Bernard et de St.Thomas d’Aquin. Cette tentative ne
scmble pas heureuse: d’abord parce que ces sept docteurs ne
sont pas [I'Eglise, ensuite, parce que l'auteur, en parlant de
['Eglise, entend certainement parler de I'Eglise romaine, et
qu'ici la méprise est trop considérable et trop évidente pour
pouvoir faire illusion. C'est un fait que les théologiens romains
conceédent, en principe, que l'ignorance «invincible» ne prive
pas de la vie éternelle. Mais, lorsqu’ils en viennent a la ques-
tion de fait, toute leur tolérance consiste & ne pas damner
¢ les sauvages ignorants qui peuvent faire partie de 1'dme de
I'Eglise». Quant aux non sauvages, quant aux civilisés et aux
baptisés qui repoussent les dogmes romains, ils sont censés
repousser «la lumiére» aprés l'avoir connue, et s'ils la repous-
sent, c'est «par un esprit d'orgueil et de révolte» (Ill, 453):
donc, pour eux, pas de pitié! Telle est la dogmatique romaine,
dogmatique d’autant plus erronée et antichrétienne que Rome
ignore complétement si les prétendus hérétiques qu’elle damne
si facilement ne sont pas de parfaite bonne foi en repoussant
les dogmes romains. Prétendre qu’ils ont connu «la lumiere »
en les connaissant, et qu’ils 'ont rejetée en les rejetant, c'est
supposer par trop gratuitement entre la lumiére et les dogmes
romains une équivalence qui n’existe pas. On a beau dire que
«Crois ou meurs, est un principe musulman, mais non chré-
tien», il n’est que trop avéré que cette maxime a ¢été prati-
quée par les exécuteurs de l'inquisition romaine.

Que l'auteur me permette de lui adresser un autre grief:
celui de considérer trop facilement comme «systémes antiso-
ciaux » les doctrines des Albigeois et des autres ennemis de
Rome (III, 152), et d'infliger sans scrupule la note de «schis-
matiques » aux chrétiens qui ne font pas partie de I'Eglise
romaine, par exemple a 'Eglise gréco-russe, qui a pour chef,
dit-il, le tsar (III, 170). Lorsque la force armée, en France,
persécutait les Albigeois sous prétexte qu'ils pactisaient avec 1'élé-
ment arabe et juif et que «Montpellier relevait plus de Cor-
doue que de Rome», les Albigeois n'auraient-ils pas pu repro-
cher a leurs persécuteurs «francgais» de relever eux-mémes
plus de Rome que de la France? Les romanistes supposent
par trop commodément que Rome a le monopole de l'ortho-
doxie chrétienne; que quiconque n’est pas romaniste est un héré-



— 660 —

tigue ou un apostat, digne du bicher; et que repousser l'au-
torité usurpée de la papauté c'est étre schismatique!)! Lorsque
l'auteur aura ¢tudié ces questions, encore plus historiques
que dogmatiques, avec autant de soin qu'il en a apporté a do-
cumenter le décalogue, il modifiera, nous n'en doutons pas,
plusieurs de ses appréciations.

Son ouvrage n’en reste pas moins, dans sa partie objec-
tive, tres intéressant et trés instructif. La lumieére qu'il jette
sur les faits du passé, peut aider trés utilement les esprits
sérieux a préparer l'avenir, l'union des deux flambeaux, celui
de la foi et celur de la civilisation (I1I, 455). Signalons en par-
ticulier, dans le T. I°f, I'enquéte sur les superstitions et les par-
ticularités sur le veeu et sur le blasphéme; dans le T. II, les
fetes populaires depuis l'ére chrétienne, les usages populaires
au jour de Noél, les sacrifices humains, les origines religieuses
de l'art théatral, etc.; dans le T. III, les impdts bizarres, rede-
vances et corvées singulieres, l'histoire des petits profits popu-
laires ou féodaux, le mariage dans les peuples modernes,
civilisés ou sauvages, les procédés en usage chez les voleurs
de profession, etc. E. M.

J. B. PeLt: Histoire de I'Ancien Testament, T. II, 4° éd.;
Paris, Lecoffre; in-18, 483 p., 1904.

LLes lecteurs connaissent déja le T. I’* de cet ouvrage
{Revue, juillet 1904, p. 526-527). Le T. lI n’est pas moins im-
portant : il traite de la rovauté en Isra¢l, du schisme entre
les royaumes de Juda et d'Israél, puis des prophetes, des ma-
chabées, et enfin du texte, des versions et du canon de I'A. T.
Toutes ces questions sont extrémement graves, étant données
les opinions contradictoires qui regnent dans la critique actuelle.
L'auteur expose ces contradictions, notamment en ce qui con-
cerne Isaie, Daniel, etc. Il incline au maintien des anciennes
explications et fait valoir de son mieux ses arguments. En
tout cas, les incontestables éclaircissements que la critique
aura introduits dans l'histoire de I'A. T., sont loin de lui en-
lever son caractere religieux et providentiel, et c'est 1a l'es-

) Voir ce que lauteur dit des «schismatiques grecs», des Luthériens, des
Calvinistes, des Anglicans, T. I, p. 191-200.

Revue intern. de Théologie. Heft 48, 1904, 43



— 666 —

sentiel. Le fond de toute cette interprétation dépend, on le
constate de plus en plus, de la notion philosophique que 1'on
a de Dieu, de la Création et de la Providence. Tout est la. Si
I'on rejette la notion d'une Providence active, on rejettera né-
cessairement le caractére providentiel de 'histoire juive et des
livres de I'A. T. Si non, les difficultés purement historiques et
exégétiques seront singulierement amoindries. Tel est, je crois,
le vrai point de vue et telle la cause principale (quoique latente)
des débats actuels.

Que l'auteur me permette quelques réflexions, d’abord sur
ses notions de canonicité et d'inspiration. Il dit (p. 446) que
«C'est a I'Eglise seule qu'il appartient» d'indiquer quels sont
les livres canoniques. Cl’est trés vrai. Mais, & la méme page,
il semble réduire 'Eglise a ce qu'il appelle «l'autorité compé-
tente», et dans sa pensée l'autorité compétente est tres vrai-
semblement la papauté; or celle-ci n'est pas 'Eglise : premier
quiproquo. Ensuite, il prétend que VU'Eglise «n’a pas le droit
de donner le titre et la valeur de canonique & un livre qui ne
serait pas inspiré»; en sorte que, dans sa pensée, la canoni-
cité repose sur linspiration. Or ceci est erroné, Un livre est
canonique quand il fait régle; il fait regle quand 1'Eglise est
unanime a reconnaitre que son contenu est conforme & ce
que TEglise a cru dés sa fondation. Donc il fait régle parce
qu'il est exact ou qu'il exprime exactement la foi primitive,
constante et universelle. On voit dés lors comment l'idée de
canonicité, sans combattre aucunement l'idée d’inspiration, en
est cependant distincte. Il est plus difficile de prouver l'inspi-
ration d'un livre que son exactitude. Aussi est-il trés impor-
tant de ne pas compliquer la question de la canonicité, qui est
historique et simple, en y introduisant les obscurités de la
question de l'inspiration. M. Pelt prétend qu'un livre est régle
de foi «parce qu'il a Dieu pour auteur». S’il en était ainsi,
comment pourrait-il prouver, en dehors de la canonicité, qu'un
livre a Dieu pour auteur? C'est se lancer dans un labyrinthe.
La vérité est qu'un livre fait regle pour les croyants, quand
I'Eglise, ou la société des croyants, constate le fait que ce livre
enseigne la doctrine qui a toujours été crue par I'Eglise, donc
la doctrine qui a été enseignée par le Christ 4 ses apotres
et 4 ses disciples, donc la doctrine qui nous vient effectivement
de Dieu.



- 667 —

M. Pelt en appelle au «magistere de 'Eglise » qui a pro-
mulgué le canon de I'A. T. aux conciles de Trente et du Va-
tican. Il est étrange qu'on invoque une autorité des XVIe et
XIXe siecles pour constater une question de fait antérieure au
lIer siecle de I'tre chrétienne. Ensuite, M. Pelt suppose que ce
qui a eté rédigé dans les deux réunions conciliaires susdites
est I'ccuvre de I'Eglise. Il confond manifestement /’Eglise avec
une partic de la hiérarvchie romaine, et quelle partie! Ce n'est
pas ainsi qu’on ¢crit 'histoire entre gens qui la respectent et
qui se respectent. Ensuite, n’est-il pas singulier de voir autcur
expliquer la nature de la prophétie chez les juifs par quelques
textes de Thomas d’Aquin (pp. 145, 150), comme s'il fallait en
appeler 4 un théologien du XIII® siecle pour définir et expli-
quer une question qui remplit T'A. T.! Qu’il me soit permis
d’ajouter que l'explication donnée par l'auteur au passage
d'Isaie (VII, 14) sur Emmanuel et sa mere est dénuée de tout
fondement sérieux. De telles argumentations ne peuvent gque
compromettre gravement la thése des «prophéties messia-
niques », que l'auteur veut cependant, & bon droit, défendre.

On voit, par ces quelques critiques, combien cet ouvrage
a besoin d'étre complété et méme rectifié par d'autres études
plus approfondies. E. M.

A. REukaur & E. HEYN: Lesebuch zur Kirchengeschichte fiir
hohere Lehranstalten und zum Selbststudium. 1. Band, bis
zur Reformation. Leipzig 1904. 176 Seiten. Mk. 1. 201),

Der vorliegende Band besteht aus Quellenzusammenstel-
lungen nach den drei Hauptabschnitten: die Méartyrerkirche,
die Reichskirche, die Papstkirche. Ersterer hat die Unterab-
teilungen: die Christen als Feinde des romischen Staates, der
Kampf in Wort und Schrift, die Christen vor Gericht und im
Theater, unter dem Schutze der alten Gotter, als Sieger 'im
romischen Reiche. Den Plan der Arbeit bezeichnen die Worte :

) Gleichzeitig erschien: Dr. Heinr. Rinn und Lic. Joh. Jiingst, Kirchen-
geschichtliches Lesebuch fiir den Unterrricht an hiheren Lehranstalten und zum
Selbststudinm. Tiitbingen und Leipzig 1904. 635 Seiten. Mk. 3. 50.

Hieriiber sagt der ausgezeichnete Kenner kirchengeschichlicher Quellen,
C. Mirbt, in Nr. 39 der «Christlichen Welt» dieses Jaines «Das Ziel, das
sich die Hemusoeber steckten, haben schon manche vor ihnen ins Auoe
gefasst, aber er besitzen kein zweites Werk, das die gesamte Kn(,hen-
geschlchtc in dhnlicher Weise umspannt. »



— 608 —

»Ls diirfte heute anzuerkennen sein, dass die Kirchengeschichte,
zumal in der hoheren Schule, den inneren Zusammenhang der
Ereignisse fest zusammenzuschliessen hat; sodann, dass sie
diesen geschichtlichen Gang um wenige grosse Personlichkeiten
zu vereinigen hat, die von den verschiedensten Seiten des
Lebens, der Lehre und der Verfassung aus geschopft werden
konnen; ferner, dass eine Vertiefung in das Leben der kirchen-
geschichtlichen Grossen am sichersten durch Darbietung aus
den Quellen, am liebsten in bewegter Rede und Gegenrede,
wie in Gerichtsverhandlungen, Briefen, Disputationen, erreicht
wird; und endlich, dass, wo Berithrungspunkte mit der All-
gemeingeschichte oder Literaturgeschichte vorkommen,. .. die
entsprechenden Stiicke mnicht, wie man wohl hin und wieder
hort, an den Geschichts- oder deutschen Unterricht abzuschieben,
sondern dass gerade solche Stiicke um der Konzentration des
ganzen Unterrichts willen geflissentlich heranzuziehen sind,
damit die von den Schiilern sonst verehrten Grossen auch in
ihrer Bedeutung fiir die Kirche gewiirdigt werden koénnen. ..
Die Quellen sind, wo nicht anders angegeben, selbstindig
ibersetzt oder in modernes Deutsch gebracht, doch so, dass
die zeitliche Fiarbung dadurch nicht gestért werden sollte.
Aber auch die Ubersetzung anderer musste oft genug den
Forderungen der Schule entsprechend geiindert werden. Uber-
haupt sind alle Quellen und Quelleniibersetzungen nicht ohne
weiteres tibernommen, sondern schulgemiss tberarbeitet wor-
den, daher nicht nur stark zusammengezogen, sondern auch
oft innerlich in schirferer Gliederung eingeordnet worden; trotz
dieser Streichungen und Umsetzungen sollen sie dennoch den
wirklichen und wesentlichen Inhalt der Urkunden wiedergeben®.
Demnach diirfte das Buch, so niitzlich es fiir einen lebendigen
Unterricht in der Kirchengeschichte sein mag, doch fiir wissen-
schaftliche Zwecke nur im Vergleich mit den Originalquellen
zZu benutzen sein. G. M.

A. RéviLLE: Histoire du dogme de la divinité de Jésus-
Christ. 3° édition, Paris, Alcan, 1904, fr. 2. 50.

Il ne faut pas confondre ce petit volume avec les deux
in-8° que lauteur a publiés en 1897 sur Jésus de Nasareth,
bien que l'auteur ait partout le méme point de vue.



— 669 —

Ce point de vue est, avant tout, le désir absolu d'étre
objectif et sincere, et ici nous ne pouvons que rendre hommage
a I'éminent professeur, dont la loyauté est au-dessus de tout
soupcon. C'est, ensuite, le désir d'introduire dans des con-
clusions en bloc les nuances d’évolution progressive que la
critique actuelle établit; ici encore lauteur a raison en droit
et il faut lui rendre justice. La théorie du «bloc », c’est-a-dire
de T'absolu non analysé, qu'il faut adopter ou rejeter sans
phrases, sans explications, est fausse comme celle du «tout
ou rien»: cette théorie «absorbe les diversités réelles dans
I'unité factice, ne tient aucun compte des nuances, confond les
époques; de situations pleines de mouvement, de chaleur,
d’oppositions tranchées, elle fait des terrains tirés au cordeau,
oll tout est aligné, immobile, lapidaire» (p. V). Cette théorie,
nous la repoussons aussi ¢énergiquement que l'auteur, et nous
nous réclamons non moins que lui de la critique scientifique.

Mais nous en différons sur deux points. Le premier est
sa définition du dogwme. Nous lui reprochons de le confondre
avec les formules dites dogmaliques, qui ne sont que des ex-
plications plus ou moins réussies du vrai dogme. Le vrai
dogme, pour les disciples du Christ, est ce que le Christ a
enseigné, tout cela et cela seulement; autant ils s’attachent
fermement & ses enseignements divins, autant ils restent libres
vis-a-vis des explications humaines qui en ont été données dans
le cours des siécles, suivant les lumiéres ou les ignorances
de ceux qui les ont émises. Or, sous prétexte que les formules
dogmatiques en question, notamment celle-ci: « Jésus-Christ est
Dieu », ont été rédigées diversement et que l'auteur les trouve
erronées, il repousse le dogme, comme si le dogme était le
dogmatisme méme. Sur ce premier point, nous le croyons vic-
time d'une grave erreur.

Le second point que nous croyons devoir lui reprocher,
est, au risque de 1'étonner, son dogmatisme méme. Je dis «au
risque de l'étonner», car il se croit certainement trés ¢loigné
de tout dogmatisme, aussi bien du «dogmatisme protestant»
que du «dogmatisme irréligieux» qui, dit-il, n’est pas toujours
moins passionné ni moins étroit que les autres (p. VI). Je m’ex-
plique. Jusqu'ici, ce qui a dominé parmi les théologiens, c'est —
je parle en général — lesprit le contradiction. Contre les
théologiens qui rédigeaient une formule donnée par eux comme



e FF] =

absolue, par exemple: «Jésus est Dieu », d’autres se sont élevés
qui ont rédigé la formule contradictoire: «Jésus n'est pas Dieu »,
et qui l'ont imposée avec un absolutisme aussi intransigeant
que le premier. M. Troncy est des premiers, M. A. Réville
des seconds (p. 13—18). M. Réville reproche a M. Troncy des
« subtilités de sacristie » ; peut-étre M. Troncy pourrait-il aussi
renvoyer ce grief & M. A. Réville. Nous sommes de ceux qui
au systéeme de l'an#/ ou du sed comtra cherchent a substituer,
quand il y a lieu (et c’est presque toujours le cas), la théologie
dite de conciliation, et qui, dans la question présente, disent:
« Jésus-Christ, qui sous un rapport est vrai homme, est aussi,
sous un autre rapport, vrai Dieu.» Je n'ai pas a discuter ici
les subtilités de l'arianisme, ni les subtilités des gnostiques,
des docetes et autres; mais je crois qu'on peut voir, dans
toutes les manieres dont on s’est exprimé sur le Christ et dont
le Christ s'est exprimé lui-méme, un accord, une harmonie,
une lumiére, qui a tous les caracteres de la vérité; en sorte
que la critique, vraiment indépendante et impartiale, celle qui
tient compte de tous les éléments positifs de l'histoire, est
autorisée a renvoyer dos a dos les deux autagonistes cassants
et intransigeants qui ne voient chacun que la moitié de la
vérité, et non 1la vérité entiere. M. A. Réville a vu le coté
humain de Jésus-Christ, et il I'a décrit d'une maniére souvent
touchante et ¢levée (p. 2—3); mais, s'il a vu le verus hoino,
il n'a pas vu le verus Deus, et il a pris dans un sens de ré-
pugnance réciproque des assertions qu'il faut rapprocher, comme
on rapproche, dans tout probleme, les éléments dont jaillit la
lumiére compléte.

On voit dans quelle mesure ce volume peut intéresser les
critiques qui sont au courant des discussions de ces dernieres
années. Que de nuances ont été signalées depuis 1869, date
de la premiére ¢dition! E. M.

Ans. Scuott, O. S. B.: Das Messbuch der hl. Kirche (missale
Romanum), lateinisch und deutsch mit liturgischen Erkli-
rungen. Fiir die Laien bearbeitet. 8. Auflage. Freiburg 1904.
Gebunden Mk. 3. HO.

Nach 32 Seiten Einleitung enthilt das Buch auf 780 Seiten
kl. 12° (!) eine Ubersetzung fast des ganzen romischen Mess-



— 0671 —

buchs it daneben stehendem lateinischem Texte, dann folgt
noch ein Anhang mit Messgebeten u. a. von 228 Seiten! Wir
erwithnen das Buch wegen der von der Verlagshandlung in
einem Prospekt daran gekniipften Reklame. Darin wird ge-
sagt: ,Unter den beklagenswerten Schiiden, welche seit einem
Jahrhundert der Geist seichter Aufklirung im Gefolge hatte,
ist einer der bedeutendsten die Entfremdung des katholischen Vol-
kes von der Liturgie! Durch Mittel der verschiedensten Art von
der lebendigen Gemeinschaft mit der Kirche im offentlichen
feierlichen Gottesdienste, von dort, wo der eigentliche Puls-
schlag ihres heiligen, gottinnigen Lebens wahrgenommen wird,
losgerissen, gleicht das christliche Volk an vielen Orten einem
Kinde, das, seit langem dem vertrauteren Umgang mit seiner
Mutter entzogen, die Sprache derselben nicht mehr zu kennen
scheint. In der Tat, jene warme, vom Geiste Gottes durch-
wehte Liebessprache (!), wie unsere gemeinsame Mutter, die
heilige Kirche, sie in ihren Gebeten beim offentlichen Gottes-
dienste redet, ist dem weitaus grossten Teile des Volkes zu
seinem eigenen unberechenbaren Nachteile zu einer fremden ge-
worden (1) ... Was kann daher notwendiger sein, als dass die
berufenen kirchlichen Organe alles versuchen, um die Glau-
bigen so in das Verstindnis der liturgischen Texte und in den
Sinn  der gottesdienstlichen Vorginge und Gebrduche einzu-
fithren, dass sie im stande sind, wirksam an dem kirchlichen
Gottesdienste teilzunehmen und das in ihm verborgene gott-
liche Manna zu Kkosten und die nach Gott hungernde Seele
damit zu ndhren.* Dazu wird ein Schreiben des Staatssekretars
des jetzigen Papstes, Merry del Val, vom 26. Méirz 1904 an
die Verlagshandlung abgedruckt, worin es heisst: ,Se. Heilig-
keit begliickwinscht Sie zu lhrem trefflichen Unternehmen,
wiinscht Ihnen den besten Erfolg und verleiht Ihnen, um Sie
zu fernerer Wirksamkeit im Dienste des Glaubens anzueifern,
in liebevollster Weise den apostolischen Segen.“ Die Selbst-
kritik tiber die Unfruchtbarkeit des lateinischen Gottesdienstes
ist sehr interessant. Den circulus vitiosus, dass man nun trotz-
dem an der unverstahdenen ,Liebessprache“ der Mutter Kirche
festhilt, wagt man nicht zu durchbrechen, sondern bietet lieber
der ,nach Gott hungernden Seele“ das Monstrum eines {iiber
1000 Seiten umfassenden, Deutsch und Latein untermischenden
Buches, das ihr schliesslich mit all seinen Formeln doch nur



— 0672 —

das Gerippe eciner mechanischen und trotz Verdeutschung un-
verstandenen Religiositiat gibt. G. M.

Colestin VIVELL, O. 8. B.: Der gregorianische Gesang. Eine
Studie tiber die Echtheit seiner Tradition. Graz 1904. 205
Seiten. Mk. 3. 60.

Die Schrift ist zum ,dreizehnhundertjahrigen Jubilaum des
hl. Gregor des Grossen® (} 12. Mirz 604) verfasst und tritt
selbstverstandlich fiir die génzlich unverinderte Beibehaltung
des gregorianischen Gesanges nach allen Richtungen als des
allein kirchlichen und klassischen ein, wobei sie sich auf
Ausserungen und Erlasse von Leo XIII. und Pius X. (motu
proprio vom 22. November 1903 und das Dekret der Riten-
kongregation vom 8. Januar 1904) berufen kann,  Das dritte
Kapitel enthalt die ,Asthetik des gregorianischen (tesanges“,
u. a. Formschonheit, Ideengehalt und liturgischen Gehalt des-
selben (S. 151 ff.). Interessant ist die Bemerkung, welche an
den Schluss eines Breves Leos XIII. vom 17. Mai 1901 an die
Ménche von Solesmes gekniipft wird: .In diesem Abschnitte
nimmt das private Schreiben den Charakter der Allgemein-
giiltigkeit an, indem es aus dem Kreise der Adressaten heraus-
tritt und sich an die allgemeine Kirche wendet mit der Er-
mahnung, die Laien, besonders aber die Welt- und Ordens-
geistlichen mochten die traditionelle Choralform studieren und
im Gotteshause gebrauchen. Fir diese Bestrebungen leistet
Leo XIII. volle Sicherheit gegen jedwede Beléistigung und ver-
spricht sich von denselben grossen Erfolg, wenn es mit jener
Liebe und kirchlichen Pietit geschehe, wodurch sich die Monche
von Solesmes stets ausgezeichnet hitten. Das Breve ist weder sub
annulo piscatoris ausgefertigt, noch auch triagt es die Unter-
-schrift der apostolischen Sekretarie. Aber deswegen entbehrt es
nicht auch der kirchenrechtlichen Bedeutung: denn es ist eine
positive Willensdusserung des Papstes und das geniligt. Der
Papst ist kein konstitutioneller Monarch, welcher fiir die Gil-
tigkeit seiner Erlasse die Gegenzeichnung seines verantwort-
lichen Ministers bendétigt, sondern er ist ein absoluter Monarch,
der fir sich allein wvollgiiltige Entscheidung treffen kann.
,Jura omnia in scrinio pectoris sui censetur habere. Wenn



— 673 —

er im stande wire, alle Obliegenheiten seiner Behorden allein
zu bemeistern, so konnte er der Kongregationen ganz entraten.
Er ist nicht an ihre Beschliisse gebunden, ja er kann ihnen
Weisungen geben, einen anderen Weg einzuschlagen, ohne dass
er sie dadurch zu ,Unterbehérden“ degradierte* (S. 176). Also
Unfehlbarkeit und Allgewalt auch in der Kirchenmusik selbst
in einem ,Privatschreiben“ des Papstes!!) G. M.

Petites Notices.

* E. AMBLINEAU: Les idées sur Dieu dans [!'ancienne
Egypte. Paris, Faivre, br., 1893, — Cette Conférence résume
substantiellement les principales évolutions de l'idée de Dieu,
soit dans les classes inférieures, soit dans les classes supé-
rieures: fétiches, ennéades, triades, monothéisme. On peut
voir ainsi ce qui a €¢té admis par les chrétiens et ce qu'ils ont
rejeté. Le monachisme égyptien a conservé plus d'une tradi-
tion invétérée du pays.

* Dr Jacques ARCHATzIKAKI: Elude sur les principales fétes
chrétiennes dans l'ancienne FEglise d'Orient; Genéve, Weber,
1904, in-8°, 159 p. — Cette savante étude a été présentée a la
Faculté de théologie catholique de Berne en 1904 pour l'obten-
tion du doctorat. [L’auteur, aprés avoir expliqué la signification
du sabbat dans la synagogue et celle du dimanche dans 'Eglise
chrétienne, a précisé surtout celle de la Paque, de la Pente-
cote, de I'Ascension, de I'Epiphanie et de Noé&l. Plusieurs points
difficiles, relatifs & I'Epiphanie et a T'origine de la féte de Noé&l
en Orient, ont été élucidés. Nous espérons que l'auteur conti-
nuera, dans son Eglise de Jérusalem, ou tant de lumiéres
théologiques ont brillé, & nous donner des travaux de valeur
sur les questions religicuses et ecclésiastiques de 1'Orient. Rap-
pelons les intéressantes Conférences qu'il & faites & Genéve, 2

1) In demselben Verlage erschien gleichzeitig: Dr. P. Wagner: Kyriale,
die gewohnlichen Messgesiinge, nach unseren dltesten Handschriften und in moderne
Notation umgeschrieben. 63 Seiten, 60 Pf. — Der Verfasser, Professor fiir
Musikwissenschaft und Kirchenmusik zu Freiburg in der Schweiz und
zugleich « Direktor der vom hl. Stuhl approbierten Gregorianischen Aka-
demie », wird in dem obigen Werke ofters erwihnt und wurde von Leo XIII.
besonders belobt.



la «Minerva», sur le christianisme et le matérialisme (Genetve,
Robert, 1903).

# Dr. theol. Joh. Baer: Der Pddagog Bischof Joh. Mich.
Sailer in seiner Beziehung suv wmodernen FPiddagogik. Wiirz-
burg 1904. — Das kleine Schriftchen ist ein auf der 4. Haupt-
versammlung des bayerischen katholischen Lehrervereins in
Regensburg gehaltener Vortrag, der mit grosser Wirme dem
bekanntlich von rémischer Seite schon zu Lebzeiten misstrauisch
angesehenen Bischof auf dem behandelten Gebiete gerecht zu
werden versucht. Sailer wird gegen den Vorwurf des Ratio-
nalisierens verteidigt, auch in der Erziehung war ihm Ziel und
Endpunkt Christus, er ist «nicht bloss als Bischof, als Mensch
durch seine wahrhaft gesunde Frommigkeit, durch die Innig-
keit seines Lebens, sondern mehr noch durch seine ruhmreiche
Tatigkeit fiir die Schule unsterblich » (S. 3). Und wenn seine Pdda-
gogik den katholischen Piadagogen auch nicht alles bietet, so
bietet sie doch viel: «Er lebt und es wiire zu wiinschen, dass
der Geist der Liebe und Versthnlichkeit, der nur aus einer
klaren Lebensauffassung heraus sich bilden kann, all unser
Erbe wiirde. Seine Saat wird immer wieder aufspriessen, sein
Gebidude wird trotz mancher Stiirme doch stehen bleiben, denn
es ist auf einem festen Fundament, auf Christus, gegriindet»
(S. 12). G. M.

* Hans B&rLart: Nietzsches Metaphysik. Berlin 1904, 120 S.
Mk. 2. — Eine vollig in Nietzscheschem Sinne verfasste Darstel-
lung seiner Anschauungen in seiner «grossartigen Periode von
der Umwertung aller Werte» als «Metaphysik», der Lehre
vom Bewusstsein, des Anorganischen, des Organischen, des
Weltalls, des Todes, der Lebensverneinung, der Musik, des
Jenseits von Gut und Bése! — Wer einen klaren und quellen-
miissigen Einblick in Nietzsches System, zugleich aber in die
Widerwartigkeit dieses Systems trotz dessen Genialitit ge-
winnen will, mag diese Schrift studieren. G. M.

* Prof. A. BuLLinGger: G. W. Fr. Hegels Phdnomenologie
des Geistes, behufs Einfiihrung in die Philosophie und christ-
liche Theologie auf ihren kiirzesten und durchaus leichtver-
standlichen Ausdruck reduziert. Mit einem Anhang, Leben
Jesu-Schriften betreffend. Miinchen, Ackermann, br., 49 S. Mk. 1,
1904, — Wenn der Verfasser recht hat, dann ward nach dem



— 0673 -

Tode Hegels von Schelling in der Vorrede zu « Victor Cousin
iiber franzosische und deutsche Philosophie, aus dem Franzo-
sischen von Hubert Beckers», 1834 gegen Hegel ein Wind-
miihlenfligelkampf eréffnet, in welchem {iber Hegel nur phan-
tasiert und gelogen worden und infolgedessen in der zweiten
Hilfte des vorigen Jahrhunderts in Deutschland alle wahre
Philosophie untergegangen. Gegeniiber dem von ihm in {riiheren
Schriften nachgewiesenen gegenwiirtiz herrschenden «anti-
hegelschen Unverstand » will er in vorliegender kleinen Schrift
in der auf dem Titelblatt angedeuteten Weise einfiihren in die
Hegelsche Gedankenwelt, in den Hegelschen Begriff, welcher
nach seiner Uberzeugung wie aller Wirklichkeit, so auch dem
Christentum vollkommen gerecht geworden und kurz als die
Philosophie der Wahrheit und Freiheit zu bezeichnen ist.

* Dr. Georg HorrMaNN: Die Lehve von dev Fides implicita
innerkhalb der katholischen Kivche. l.eipzig, Hinrich, 1903,
in-8°, Mk. 8. — S'il est une question a la fois tres importante
et trés confuse, c'est celle de la foi objective et subjective,
dans ses rapports avec I'histoire. Les théologiens romanistes
d’aujourd’huisont aux abois pour essayer desauver leur position
dogmatique: d'une part, ils affirment que le dogme est immuable
et ne peut pas changer; d’autre part, ils enseignent qu'il se
développe. De 12 des distinctions de foi implicite et de tradi-
tion latente, qui aboutissent a établir l'identité du owuZ et du
non, et & montrer comment I'Eglise romaine ne change pas
dans son dogme lorsqu'elle définit comme dogme a une époque
précisément ce qu'elle condamnait comme une erreur a une
autre époque! Ce volume est rempli de renseignements utiles.

* Ernst HorNErreRrR: Vortrdge iiber Nielssche. Versuch
etney Wiedevgabe seiner Gedanken. Berlin 1904, 7.—9. Tausend.
95 S. Mk. 2. — Im Gegensatz zu der Arbeit von Bélart wollen
diese Vortrage in populdarer Art Nietzsche auch solchen mund-
gerecht machen, «welche nicht notwendig wissenschaftliche
Vorbildung mitbringen ». Die Themata lauten: «Nietzsche, der
Philosoph und Prophet»; «der Ubermensch»; «die Umwertung
aller Werte». — Wenn der Verfasser sagt, dass die weite Ver-
breitung, welche diese Vortrige gefunden haben, ihn hoffen
lisst, «dass sie ihren Zweck, vor einer leichtfertigen, ober-
flachlichen Auffassung Nietzsches zu warnen, erfiillen», so



— B8 —

hoffen wir, dass gerade eine genauere Bekanntschaft mit
Nietzsche davor warnen wird, sein blinder Anbeter zu werden !
G. M.

* Lic. Osk. KouvrscumipT: FProtestantisches Taschenbuch.
Ein Hiilfsbuch in konfessionellen Streitfragen. Im Auftrage
des Vorstandes des evangelischen Bundes herausgegeben unter
Mitwirkung zahlreicher Fachminner. ILeipzig, C. Braun, 1903
und 1904. — Das « Taschenbuch» will «dem oft und vielseitig
empfundenen Bediirfnis nach rascher und zuverlissiger Orien-
tierung in konfessionellen beziehungsweise interkonfessionellen
Fragen dienen» (Vorwort). Dieses fraglos iiberaus verdienst-
liche Werk ist bis zum Buchstaben W (Windthorst) gediehen,
ist also dem Abschlusse nahe. Dass es auch uns gerecht wird,
das erweisen Artikel wie: Altkatholizismus, Baltzer, Déllinger,
Jansenismus, Janus, Reusch, Romfireie Kirche von Utrecht,
Unfehlbarkeit, Vatikan. Konzil u. a. Wir empfehlen jetzt schon
das « Taschenbuch » der besonderen Beachtung unserer Freunde.

Sch.

* Prof. F. MiiLnavpr: Natur und Bibel, Anthropologie und
Nationalitit im Lichte christlicher und moderner Weltan-
schauung; Bonn, C. Georgi, in-8°, 53 S., 1904. — Les questions
politico-ecclésiastiques passionnent actuellement le monde; les
questions purement ecclésiastiques passionnent quelques Eglises
seulement; les questions religieuses scientifiques ne passionnent
que treés peu d'esprits, et cependant ce sont elles qui sont les
plus importantes et qui devraient préoccuper non seulement
les savants antireligieux qui attaquent, mais surtout les théo-
logiens qui devraient défendre la religion en général et le
christianisme en particulier. C'est un malheur que les théolo-
giens, sauf de rares exceptions, n’étudient pas assez les sciences
naturelles. Les grands efforts de l'avenir doivent se diriger de
ce codté; les sciences et la philosophie sont de plus en plus
nécessaires aux théologiens dignes de ce nom. Aussi faut-il
accueillir avec gratitude la savante étude de M. le professeur
Miilhaupt, rédacteur du « Deutscher Merkur », qui réfute & nou-
veau les vieilles objections de M. le professeur A. Ladenburg.
L'auteur a dédié son étude a la Faculté de théologie catho-
lique de Berne, qui ne peut qu'en étre honorée.

* F. PassarGe: Prdparationen su 40 Kernliedern und 10
geistlichen Liedern aus der neuern und neusten Zeit dev evan-



— 677 —

gelischen Kirche. Zweite, vermehrte und verbesserte Auflage.
Hannover und Berlin 1904. 290 S. Mk. 2. 40. — Das Buch
(XVIIL. Band der pidagogischen Bibliothek) ist fiir die Ober-
stufe der Volks- und Mittelschulen bestimmt. Jede Priparation
enthédlt eine « Vorbereitung » (Geschichtliches, Biblisches u. a.
iber Entstehung des Liedes), eine «Darbietung » (Text des
Liedes), « Vertiefung » und Inhaltserklirung der einzelnen Stro-
phen. Der Anhang (S. 239 ff.) gibt nach einem Riickblick auf
die kirchliche Dichtung vor der Reformation einen Uberblick
tiber die geschichtliche Entwicklung des evangelischen Kirchen-
liedes bis zur Neuzeit. G. M.

* Léon de Rosnv: L'idée de Dieu dans la philosophie ve-
ligieuse de la Chine. Paris, André¢, br., 1899. — Tres instruc-
tive conférence, ou sont clairement distinguées les trois époques
d'avant Confucius, de Confucius et de Lao-tse. L’auteur montre
I'erreur de ceux qui accusent les Chinois d’athéisme. «Je me
crois autorisé, dit-il, a soutenir que la civilisation chinoise ne
professe pas plus l'athéisme quaucune autre des grandes ci-
vilisations du monde, et que le Déisme de la Chine, dés la
haute antiquité, a méme atteint & une hauteur de conception
que notre orgueilleuse Europe ne peut guére prétendre avoir
sérieusement dépassée » (p. 186).

* Anton VoGrRINEC: Nostra maxima culpa! Die bedriangte
Lage der katholischen Kirche, deren Ursachen und Vorschlige
zur Besserung. 2. Aufl. Wien und Leipzig, C. Fromme, 1904,
— Der Verfasser meint es ernst mit seinem Buche. Er schreibt
es nicht gegen seine Kirche, sondern f7ir dieselbe. «Diese soll
ihren ganzen Glanz erstrahlen lassen, frei, nicht verborgen in
ein irdisches, altertiimliches, die Menschen abstossendes Ge-
hiuse.» Nicht Steine will er auf die Kirche werfen, sondern
nur «den im Laufe der Zeit angesammelten Staub wegbringen,
um sie in ihrer ganzen Schonheit erscheinen zu lassen» (p.328).
Erziehender Religionsunterricht — der iibliche Katechismus :st
ihm «ein unpsychologisches System von Definitionen und De-
terminationen » —, Gebrauch der Muttersprache bei der Sakra-
mentspendung (warum nicht auch beim Gottesdienste ), Kom-
munion ohne vorhergehende Ohrenbeichte, zeitgemisse Reform
des Fastens, Mass bei der Heiligen- und Reliquienverehrung,
Aufhebung des Zwangszolibats, wiirdige Besoldung des Seel-



678 —

sorgeklerus — das sind seine Hauptdesideria. Hie und da tént
auch die Klage leise durch, dass die Bischofe nicht mehr die
Selbstiindigkeit fritherer Zeiten haben und mehr als nétig an
Weisungen von Rom gebunden sind, wiewohl der Papst nur
« primus inter pares» ist. Unbewusst legt hier der Verfasser
den Finger an die Wurzel der Krankheit. Aber dennoch will
er nicht los von Rom oder los vom Papst. Es ist die alte trau-
rige Geschichte. Was kann aus Halbheit erbliithen? ScH.

* Bischof Dr. Th. WEBER: Trinitdt und Weltschopfung, die
Grundlagen des positiven Christentums. Gotha, A. Perthes,
1904, br., 58 S. — TForwort: Die nachfolgende Abhandlung sei
allen denen aufs wirmste empfohlen, welche, von konfessio-
neller Engherzigkeit frei, das positive Christentum, wo immer
es ihnen begegnet, mit Freude begriissen. Die Zeichen der
Zeit weisen deutlich darauf hin, dass in religioser Beziehung
eine neue Weltepoche sich vorbereitet. Zum Heile aller Volker,
namentlich des deutschen Volkes, ist durchaus erforderlich,
dass sie eine wahrhaft christliche werde. Wer mit dem Ver-
fasser der gleichen Ansicht und von demselben Wunsche er-
tillt ist, wird, denke ich, die kleine Arbeit, wofern er sie ohne
Vorurteil verstindnisvoll liest, nicht fiir iiberfliissig halten und
nicht ohne Befriedigung wieder aus der Hand legen.

Ouvrages nouveaux.

Néa Zwy (Nouvelle Sion), Revue publiée tous les deux mois
a Jérusalem (texte grec), 1904. — Le fascicule de mai et
juin contient des articles trés variés sur les actualités de
I'Eglise de Jérusalem. Nous souhaitons a cette Revue les
meilleurs succes.

Le Rev. Archimandrite Chrysostome ParapopouLos, directeur
de 1'école théologique de Ste-Croix: Melstiov vov My, Hena
xeei Heavowtpyov AheEavdoeiac, megl yeveaswg i Woyis tov avdow-
wov. Ev Tegoaolipore, 1904. — Ai xare vov 4'. Aidive tederal tig
ExxAnoics “Tspovolvpwy.

Prof. Dr. Paul WerNLE: Die Quellen des Lebens Jesu; Halle,
Gebauer-Schwetschke, br., 92 S., 40 Pf., 1904,



679 —

A. Durourco: S. Irénée; Paris, Lecoffre, 1904.

Dr. J. Lepswws: Das Reich Christi, Nr. 6, 1904: Die Kirche in
ithrem Verhidltnis zur inneren und &usseren Separation. —
Der christliche Orient, Nr. 6, 1904: Aaran.

Theologischer Jahresbericht, 23. Band, 1903: 1. Abteilung:
Vorderasiatische Literatur und ausserbiblische Religions-
geschichte, bearbeitet von Beer und l[ehmann; Berlin,
Schwetschke, 1904, Mk. 4. 60.

Textes el Documents pour U'éltude historique du chvistianisme,
Paris, A. Picard. — Cette nouvelle collection que MM. Hipp.
Hemmer et P. Lejay viennent de fonder, a pour but de faire
connaitre les textes originaux des documents historiques les
plus importants. Les textes grecs seront accompagnés d'une
traduction francaise; il en sera de méme pour les textes
latins qui présentent une réelle difficulté. Cette collection
sera exclusivement historique et non critique, en ce sens
que les dircecteurs «refusent de se méler &4 aucune polémique
religieuse ». Nous espérons tenir nos lecteurs au courant de
cette publication, qui pourra étre fort utile.




	Bibliographie théologique

